Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

La palabra impotente:
scomo se llaman los nombres?

The Powerless Word

éHOW are named names?

Alejandra Hurtado Tarazona
Julidn Andrés Pacheco Martinez
Universidad Santo Tomas, Colombia

Resumen

Este articulo de reflexién estd basado en el ensayo del pensador
alemdn Walter Benjamin “Sobre el lenguaje general y sobre el len-
guaje de los hombres” (1916) y la concepcién del lenguaje que alli
se presenta. Benjamin postula que el “lenguaje puro” es el lengua-
je divino, en el que el nombre es la misma cosa que menta; luego
de la caida (el pecado original) aparece el lenguaje de los hombres,
que es s6lo denominacién, mimesis y ya no tiene poder creador. A
la luz de ese postulado se analiza la poética de la escritora argen-
tina Alejandra Pizarnik y se estudian las correspondencias que se
dan en las nociones de un lenguaje puro o cero en contacto con
una dimensién religiosa, y el fracaso de la palabra en la moderni-
dad, donde sdlo se tiene el paraiso perdido.

Palabras clave: Filosofia del lenguaje, Walter Benjamin, Alejandra
Pizarnik, poesia.



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

Abstract

This article is based on the essay “On Language as Such and the
Language of Man “ (1916) of the German philosopher Walter
Benjamin, and the conception of language explained there. Benja-
min teaches that “pure language” is the divine language, in which
the name is equivalent to the creation of the thing that is named;
after the fall of this kind of language, it appears men language,
which is only denomination, mimesis and no longer has magical
powers of being creative. Based on this postulate, the poetics of
Argentinian writer Alejandra Pizarnik is analyzed, by the relations
of the notion of a pure language or zero language in contact with
a religious dimenssion, and the failure of the word in modernity,
as a lost paradise.

Keywords: Language philosophy, Walter Benjamin, Alejandra Pi-
zarnik, Poetry.

166



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

En Dios el nombre es creador porque es verbo,
y el verbo de Dios es conocedor porque es nombre

WALTER BENJAMIN

Tt eliges el lugar de la herida en donde habla-
mos nuestro silencio. Ti haces de mi vida
esta ceremonia demasiado pura.

(EL rOEMA) ALEJANDRA PI1ZARNIK

Introduccién

a concepcion del lenguaje ha tenido importantes cambios a lo

largo de la historia, y se pueden identificar momentos clave de
dichas transformaciones del Renacimiento a la modernidad. En
términos muy generales, podria resumirse de la siguiente manera.’
En el Renacimiento, por ejemplo, el lenguaje es concebido como
un misterio: las palabras no son arbitrarias sino “naturales”, y es
necesario descifrarlas. En el neoclasicismo, momento en el que los
estudios de la gramdtica estaban en auge, el lenguaje era la forma
de ordenar el pensamiento, el configurador del mundo. A partir
de un desarrollo espontdneo de la representacion, se podia dar un
orden visible de las cosas. No obstante, en el siglo XIX esta nocién
del lenguaje como representacién del mundo entra en crisis, dado
que ya no hay una relacién “natural” entre las palabras y las cosas,

! Este recorrido lo traza claramente Michel Foucault en Las palabras y las cosas

(1990).

167



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

y su funcién comunicativa fracasa. En el siglo XX, con la filosofia
del lenguaje, se ha reconocido que no es posible pensar el lengua-
je fuera del lenguaje, y que no existe un estrado pre-lingiiistico
que permita al hombre acercarse al mundo fuera de él, sino sélo
a través de él. Esta concepcién es la que aqui nos interesa. Pensa-
dores como Wittgenstein —con sus postulados del lenguaje como
juego, paradoja y aporia en la obras Tractatus e Investigaciones
filosoficas—y Gilles Deleuze —quien trabaja el lenguaje como acon-
tecimiento y puro devenir en Mil Mesetas y Légica del Sentido—,
entre muchos otros, han sido de gran importancia en el campo de
la filosoffa del lenguaje.

Después de lo anterior, que nos ayuda a esclarecer la cuestién
principal, abordamos nuestro objeto de estudio: el texto de Walter
Benjamin (1892-1940), “Sobre el lenguaje en general y sobre el
lenguaje los hombres”, donde se desarrolla una teorfa del lenguaje
que va a marcar gran parte de su obra. Aqui, postula que el “len-
guaje puro” es el lenguaje divino, en el que el nombre es la misma
cosa que menta; luego de la caida viene el lenguaje de los hombres,
que es s6lo denominacién, mimesis® y no tiene facultades creado-
ras. Sin embargo, Benjamin afirma que, en la secularizacién del
mundo moderno, recuperar la experiencia poética’ es la posibili-

2 El id¢latra tratando de imitar el comienzo inimitable.

3 Esta idea de poesia como oportunidad de redencidn se relaciona con la idea de
los primeros romdnticos cuya pregunta fundamental era la del infinito: siempre
se quiere llegar de lo uno (la obra finita) al todo, al Absoluto, a la sabidurfa. En-
trar al infinito por la puerta de lo finito. Expresar la universalidad en la indivi-
dualidad, que, en otro nivel, podria equipararse a tener contacto con el lenguaje
puro y total a partir de un poema. De esta intencién de Schlegel de exponer la
idea del arte en la obra total, surge la nocién de “poesia universal y progresiva”,
la cual se refiere a que esa poesia universal romdntica estd en constante desarro-
llo, que su esencia estd en continuo perfeccionamiento, en un proceso de cum-
plimiento infinito cuyo tiempo se da en la inmanencia, ya que sélo se puede se-
guir la progresion de las proposiciones que surgen de una idea que tiene infinitas
posibilidades de presentarse. Esta poesia es la ordenacién de un caos en el que se

168



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

dad de una posible redencién, donde se pueda volver a establecer
contacto hacia la magia del lenguaje, al despertar del letargo mo-
derno.

En este sentido, dicha teoria benjaminiana es andloga a la con-
cepcién del lenguaje en la poética de la argentina Alejandra Pi-
zarnik (1936-1972)%, cuya obra es un permanente intento (cons-
cientemente fallido) por llegar al lenguaje puro, a la materia verbal
pretendida como un conjuro que nos remite a las palabras funda-
cionales de “al principio fue el verbo”. Aunque aqui también hay
una concepcién inicial de la poesia como experiencia redentora,
sus poemas cada vez estin mds marcados por el fracaso de ese in-
tento y por la inevitable creacién dada desde el lenguaje de los
hombres. Respecto a el poema “En esta noche, en este mundo”,
donde Pizarnik afirma que las palabras “no hacen el amor/ hacen
la ausencia”, la critica Lidia Evangelista comenta: “La Modernidad
se ha edificado sobre la grieta abierta entre los signos y los objetos:
la funcién de la palabra se estableceria en los estrechos limites de
la designacidn. Las palabras haciendo el amor refieren a la pérdida
de unidad entre el decir y el existir a un tiempo donde el Ser del
lenguaje y el Ser del mundo eran una y la misma cosa” (Evangelis-

ta, 1996: 5).

hace sensible el médium absoluto, la manera en que el poeta ordena el bosque de
signos. Debe entenderse por progresién un proceso infinito de cumplimiento,
y no tener en mente la nocién moderna de progreso. La poesfa progresiva es, en
otras palabras, una determinacién de la idea del arte. Esta perspectiva de que
cada poema es la expresion de una idea superior de obra absoluta, también va a
estar en Novalis a partir de lo que llama la poesia trascendental.

% Esta relacién se propone de modo general en la tesis de maestria de Alejandra
Hurtado Tarazona Orosio 0 los de arriba: edicion y estudio de una obra de Alejan-
dra Pizarnik, de la Universidad de Los Andes (Colombia), y fue desarrollada
posteriormente en conjunto con Julidn Andrés Pacheco Martinez en el marco
de la Maestria del Instituto Caro y Cuervo (Colombia).

169



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

El objetivo de este trabajo es analizar la poética de Pizarnik a la
luz de lo postulado por Benjamin, y estudiar las correspondencias
que se dan en las nociones de un lenguaje puro o cero en contacto
con lo religioso y el fracaso de la palabra en la modernidad. ;Es la
poesia de Pizarnik un terreno en el que hay un nuevo acercamien-
to a la palabra mdgica? O, ;su poesia poetiza la reflexién de esta
problemdtica sin poder huir de la herida fundamental del lenguaje
a través del lenguaje?

Sobre el lenguaje en Walter Benjamin
y en Alejandra Pizarnik

En “Sobre el lenguaje general y sobre el lenguaje de los hombres”
nos encontramos con una teorfa del lenguaje que contrasta en gran
medida con el Curso de lingiiistca general (1916) de Ferdinand de
Saussure y con las teorias de Roman Jackobson, quienes ocupa-
ron las primera planas de la lingiiistica durante muchos anos. En
términos generales, y s6lo para esbozar la diferencia fundamental,
recordemos que para Saussure el lenguaje es una herramienta prag-
matica, cuya operacién se da mediante la suma de un significado y
un significante que tiene como resultado un signo lingiiistico; asi
mismo, Jackobson define las funciones del lenguaje, cuya opera-
cién se da mediante un emisor, un mensaje, un cédigo, un con-
texto y un destinatario. El hecho de pensar que una persona puede
comunicar un objeto a otra al designarlo con una palabra es para
Benjamin una vacua concepcién “burguesa’ de la lengua (como
una herramienta de intercambio), por lo que sus postulados distan
mucho de esto. “Tal teoria dice que el medio de la comunicacién
es la palabra, que su objeto es la cosa y que su destinatario es un
hombre. Mientras que la otra teoria no distingue ningtin medio,
ningun objeto, ningtin destinatario de la comunicacién. Dice:

170



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

en el nombre el ser espiritual del hombre se comunica con Dios”
(Benjamin, 1971: 149).

Para Benjamin, el lenguaje es el medio donde son las cosas,
no es un sistema referencial; ademds, tiene un cardcter mistico,
aspecto relacionado con su tradicién judia, donde la palabra tiene
facultades mégicas y es la manera en la que el hombre se ubica en
el mundo. “Benjamin’s earliest view of language reads like a pecu-
liar amalgam of Kantian ‘mysticism’, Early Romanticism (Schlegel
and Novalis), Hélderlin's poetry, Hamann's aphorisms, and the
kabbalah” (Hansen, 2004: 56). Es por este caricter religioso que
en “Sobre el lenguaje en general...”, cuando habla de un primer
estado del lenguaje, Benjamin se refiere al lenguaje creador del Gé-
nesis, donde Dios nombra y, en ese instante, crea lo que nombra.
Aqui, el nombre equivale a la cosa; la palabra es un conjuro mégico
que en efecto construye mundo. Esta magia es el cardcter meta-
fisico que encierra el lenguaje, su conexién con lo Absoluto, su
comunicacién de contenidos espirituales. Dichos contenidos es-
pirituales, hay que aclarar, se comunican en la lengua misma y no
a través de ésta; lo que comunica la lengua es la lengua, ya que no
hay nada por fuera de ésta; el nombre no comunica algo externo a
él, sino que comunica la lengua misma. El ser espiritual se comu-
nica mediante el ser lingiiistico:

En esta terminologia cada expresién, en cuanto es una comunica-
cién de contenidos espirituales, estd vinculada con el lenguaje. Y
no hay dudas de que la expresién, en su entera esencia, s6lo puede
ser entendida como lenguaje; y por otra parte, para entender a un
ser linglifstico es necesario preguntarse siempre de qué ser espiri-
tual es él la expresién inmediata (Benjamin, 1971: 146).

La poética de Pizarnik estd signada por esa comunicacién entre
ser espiritual y ser lingiiistico, y la conciencia del poder mdgico y

171



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

fundacional de la palabra.’ El poema, en sus primeros afios, es con-
cebido como un refugio de encuentro donde ese lenguaje puro se
puede dar: “En oposicién al sentimiento del exilio, al de una espera
perpetua, estd el poema —tierra prometida—. Cada dia son mds breves
mis poemas [...] desde alli la invocacién, la evocacién, la conjuracién”
(Pizarnik, 2000: 230).

La argentina toma la poesia como refugio, ya que, como lo afir-
ma Benjamin sélo a través de la experiencia poética existia la po-
sibilidad del lenguaje puro o lenguaje cero; esa materia verbal que
era objeto de un conjuro que nos remite a las palabras fundaciona-
les de “al principio fue el verbo”. Veremos cémo esta concepcién
del lenguaje es clave en el desarrollo de su obra, dada la grieta que
se da entre este lenguaje “paradisiaco” y el de los hombres, que
cada vez erosiona mds su creacién poética.

El otro tipo de lenguaje es el de los hombres, cuyo origen es el
lenguaje addnico, el cual existia antes de la caida (el pecado origi-
nal). En un primer momento, Addn es el dador de nombres, y con
este poder complementaba la creacién de Dios. “El denominar
addnico estd tan lejos de ser juego y arbitrio que en él se confir-
ma el estado paradisiaco como aquel que atin no tenia que luchar
con el significado comunicativo de las palabras” (Benjamin, 2006:
232). Sin embargo, este estado paradisiaco se pierde y se da paso al
lenguaje de los hombres, que es s6lo mimesis.

> Se podria trazar una correspondencia entre Benjamin y Pizarnik en relacién
con la palabra en la tradicién judia; no obstante, el judaismo como tal no tiene
mucha presencia en la obra de Pizarnik, salvo por ser causante de su sensacién
constante de exilio. La familia de Pizarnik hizo parte de los muchos inmigrantes
que llegaron a Argentina huyendo de la Segunda Guerra Mundial, pues eran
perseguidos para llevarlos al holocausto. Este hecho si es determinante, no tanto
a partir de referencias directas al judaismo (que en sus diarios menciona algunas
veces), sino a partir de la constante sensacion de extranjerfa y no pertenencia a
algin lugar que aparece desde su primera obra, La tierra mds ajena (1955).

172



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

En el mito judeo-cristiano, cuando se da la divisién entre el
bien y el mal, se pasa de la palabra creadora a la palabra que inten-
ta comunicar algo fuera del lenguaje, ya sin la armonia divina del
estado paradisiaco. Richard Wolin, en “The Path to Trauerspiel”,
diferencia el primer estado lingiiistico del posterior a la caida por
medio de dos figuras: el Arbol de la vida (relacionado con el Ab-
soluto) y el Arbol del conocimiento (relacionado con el juicio que
hay que emitir después de la separacién del bien y del mal). Es aqui
cuando la relacién entre el nombre y lo nombrado cambia, dado
que aparece una distancia entre los dos. El lenguaje se degrada en
un proceso inacabable porque opera siempre en referencia a algo
externo que sélo se puede comunicar a partir de mds lenguaje. Asi,
el proceso de nombrar se separa de la via mistica y depende ahora
de elementos dados por el juicio. “El nombre sale de si mismo en
este conocimiento: el pecado original es el acto de nacimiento de
la palabra humana [...] La palabra debe comunicar algo (fuera de
si misma). Tal es el verdadero pecado original del espiritu lingiiis-
tico” (Benjamin, 1971: 160).

En un fragmento de Extraccién de la piedra de la locura, de
Pizarnik, se vislumbra la caida que describe Benjamin como una
“desgracia”; el paso del lenguaje puro que conjura al lenguaje de
los hombres: “Mi oficio (también en el suefio lo ejerzo) es conjurar
y exorcizar. ;A qué hora empezé la desgracia? No quiero saber.
No quiero mds que un silencio para mi y las que fui, un silencio
como la pequena choza que encuentran en el bosque los nifos
perdidos. Y qué sé yo qué ha de ser mi si nada rima con nada’
(Pizarnik, 2000: 113). Acd, aparece el elemento del silencio como
una clave de lectura en Pizarnik frente al lenguaje de los hombres,
lo cual va a ser desarrollado mds adelante.

Asf las cosas, con la caida el hombre esta condenado a la arbitra-
riedad del nombre y a una pluralidad que no le permite aprehen-
der ni acceder a lo Absoluto. Esta es la “herida fundamental” del

173



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

lenguaje que se ve claramente en el pensamiento moderno, donde
el lenguaje estd reducido a la concepcién burguesa anteriormente
mencionada, a un mero intercambio, y cada vez mds lejos de su
caracter mistico. Respecto a esto, Benjamin afirma, desde su ma-
terialismo histérico, que el hombre moderno estd aletargado por
las utopias progresistas y necesita despertar de ese suefio basado
en la devocién a la mercancia que cada vez lo vuelve mds un ob-
jeto que opera como engranaje de una gran maquina que seria el
capitalismo. Existe, segin Benjamin, la necesidad de pasar de esa
experiencia moderna (Erlebnisse) a una experiencia a través de la
poesia (Erfahrung) como posibilidad de redencién.

Pizarnik, en un principio —hago constantemente esta aclaracién
porque no serd siempre asi en su obra, como ya veremos— parece
apostar por la redencién de la experiencia poética, aunque no con
ingenuidad: el poeta moderno no puede escapar de la concien-
cia de la caida. El poeta estd, como afirma Benjamin, frente a un
bosque de signos que debe configurar. En el siguiente poema, Los
trabajos y las noches, Pizarnik se refiere a la errancia del poeta
como una loba en el bosque —feliz coincidencia—, en bisqueda de
la palabra del lenguaje puro:

para reconocer en la sed mi emblema
para significar el tnico suefio
para no sustentarme nunca de nuevo en el amor

he sido toda ofrenda

un puro errar

de loba en el bosque

en la noche de los cuerpos

para decir la palabra inocente (Pizarnik, 2000: 82).

Para continuar, es necesario exponer que en la obra de Pizar-
nik hay un cambio en la concepcién del lenguaje que hasta ahora

174



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

hemos senalado y en su proceso escritural, desde su primer libro
La tierra mds ajena (1955) hasta sus altimos textos de 1972. Este
cambio estd determinado fundamentalmente porque la experien-
cia poética redentora, que en un inicio se intentaba dar para esca-
par del lenguaje de los hombres, cada vez estd més acorralada. Es
decir, los efectos del fracaso del lenguaje se hacen mids fuertes, y la
experiencia poética se vuelve en si misma una reflexién constante
de dicho fracaso: el lenguaje como terreno de lo mégico y creador
pasa a ser un terreno convulsivo y descontrolado, que desde lo for-
mal evidencia y lleva a su mdxima expresion la gran caida.

Por ejemplo, en poemas iniciales como los de Arbol de Diana
la escritura de la autora opera en el sentido de una bisqueda de
las palabras precisas, pero también hay un espacio para el lenguaje
creador. Veamos dos ejemplos.

Pero con los ojos cerrados

y un sufrimiento en verdad demasiado grande
pulsamos los espejos hasta que las palabras
olvidadas suenan mdgicamente (Pizarnik, 2000: 71).
Nos hemos arrodillado

y adorado frases extensas

como el suspiro de la estrella,

frases como olas,

frases con alas (Pizarnik, 2000: 53).

En esta etapa se da un arduo trabajo —es bien conocida la obse-
sién de Pizarnik por corregir una y otra vez sus poemas— entre la
exactitud y precision lingiiistica. “César Aira sostiene que poemas
como el de Arbol de Diana antes citado manifiestan la concepcién
pizarnikiana de la literatura como juego combinatorio de la sin-
taxis. El dominio de la técnica no sélo revela un estilo personal e
inconfundible; refleja —tal como lo lee Aira— la penetracién de una
Alejandra Pizarnik ni loca ni al borde del abismo sino plenamente

175



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

consciente de que la forma es el elemento fundamental del arte”
(Galiazo, 2009: 137).

Mis adelante en su obra, volviendo a las figuras de Wolin men-
cionadas anteriormente, la permanente conciencia de estar limi-
tada al Arbol del conocimiento cuando se quiere el Arbol de la
vida, lleva a Pizarnik a ir de una creacién medida, en la que un
poema se corrige infinidad de veces buscando la palabra que es, a
escribir obras como Extraccién de la piedra de la locura y El infier-
no musical, donde se evidencia una tendencia hacia la prosa y un
“descontrol” de las palabras.® Su poética se vuelve mds alucinada
y polifénica; hay frases rotas, largos monélogos y una necesidad
frustrada de mentar, que genera cada vez mds lenguaje. Alli, el fra-
caso del lenguaje se vuelve palpable; no sélo se trata por medio de
lo conceptual sino por medio de la forma misma de sus poemas,
por su relacién con las palabras, de su plasticidad.

La experiencia escritural gira alrededor de la constante reflexién
sobre el lenguaje caido y, desde una mirada nostdlgica —al final,
también caricaturesca y hostil- de aquel lenguaje mdgico perdido,
configura otra dimensioén poética. Hemos de introducir aqui un
concepto clave para la comprensién de este aspecto. EI hombre
que después de la caida no puede referir lo infinito con la palabra
finita, sélo tiene una via: hablar alegéricamente. Benjamin trata
este concepto con relacién al mundo del Barroco en El origen del
drama Barroco alemdn, donde la historia (mundo de los hom-
bres) no es una historia continua, sino mds bien una repeticién de
caidas, de catdstrofes; a su vez, la naturaleza (mundo natural) es

¢ Es importante aclarar que este proceso de cambio en el manejo del lenguaje
se concibe aqui como el resultado del trabajo constante con las palabras que
tuvo Pizarnik como escritora, y no como resultado de la Pizarnik biogréfica “al
borde del abismo” y caracterizada muchas veces por estar cada vez més alterada
mentalmente. De ahi, que este trabajo tenga en el mismo nivel de importancia
literaria sus primeras obras y sus textos finales, tales como Los perturbados entre
lilas u otofio o los de arriba.

176



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

una naturaleza caida. Esta nocidn del mundo caido, de la historia
como ruina (Buck-Morss, 1995), lleva a una crisis de sentido, a
la mirada melancélica de un mundo vacio que podemos recono-
cer en la modernidad. Para el hombre del Barroco el mundo sélo
puede ser leido de manera alegérica,” ya que es una serie de signos
ambiguos (que pueden llegar a entrafiar en si la coexistencia de
dos significados opuestos) que no logra descifrar. De esta manera,
la pluralidad de sentidos hace que el hombre se encuentre en un
mundo de signos que no entiende, que no encierran en si mismos
una verdad total ni refieren a una realidad univoca. La alegoria no
es ya la convencién de la expresion, sino la expresién de la conven-
cién, tomada como recurso ante este vacio. Asi, todas las alegorias
son alegorias de aquello otro a lo que no se puede acceder, como
el lenguaje primero.

Esto es muy claro en la poesia de Pizarnik, donde hay una re-
nuncia a la bisqueda de una esencia comun a todos los actos de
comprensién de una palabra, por la consciencia (que la poeta ex-
plicita en sus textos) de ese proceso alegdrico que hace imposible
estatizar un sentido. Un verso de Pizarnik explicita este punto. “Mi
tltima palabra fue yo pero me referfa al alba luminosa” (2000:
111). Acd, se pone en entredicho la palabra “yo”, que todos cree-
mos habitar y la hacemos propia, y muestra cémo no habla del
mismo “yo” que cualquiera puede leer por enésima vez en un dia,
sino que tiene otro tipo de significado dado por un proceso mental
diferente.

Otro claro ejemplo de la conciencia alegérica a la que estd con-
denado el hombre del lenguaje caido es el siguiente fragmento, to-
mado de una entrevista que le hizo Martha Isabel Moia a Pizarnik:
“me oculto del lenguaje dentro del lenguaje. Cuando algo —incluso

7 La alegoria entendida como expresion, como relacién histérica. “El tema de lo
alegérico es historia sin mds. Que se trata de una relacién histdrica entre lo que
aparece, la naturaleza manifiesta y lo significado” (Adorno, 1991: 123).

177



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

la nada— tiene un nombre, parece menos hostil. Sin embargo, exis-
te en mi una sospecha de que lo esencial es indecible [...] Siento
que los signos, las palabras, insintan, hacen alusién. Este modo
complejo de sentir el lenguaje me induce a creer que el lenguaje no
puede expresar la realidad” (Moia, 1973: 8).

:No es esta la explicitacién de un proceso alegérico en el que
todos los sentidos son “resbalosos™ ;No se cuestiona el ser lingiiis-
tico (incesantemente variable e inaprensible) en el famoso poema
Solo un nombre? Estos son signos ambiguos que no revelan ningtin
tipo de certeza. Estd aqui articulada la melancolia del ser moderno
que vive entre signos sin saber cémo configurarlos o que, después
de intentarlo, sélo corrobora la imposibilidad de superar la “tram-
pa’ del lenguaje. Pizarnik en una de las lecturas que hizo de Al-
berto Caeiro, subray las siguientes lineas en su edicién, las cuales
contienen lo dicho:

oeta inocente es un mito pero es un mito que funda a la poe-
El poet t t to que funda al

sta. El poeta real sabe que las palabras y las cosas no son lo mismo
y por eso, para reestablecer una precaria unidad entre el hombre
y el mundo, nombra las cosas con imdgenes, ritmos, simbolos
y comparaciones. Las palabras no son las cosas; son los puentes
que tendemos entre ellas y nosotros. El poeta es la conciencia de
las palabras, es decir, la nostalgia de la realidad real de las cosas.

g
Cierto, las palabras también fueron cosas antes de ser nombres de

cosas (Pessoa, 1962: 165).

Dicho saber del poeta, en donde las palabras no son las cosas,
es lo que paulatinamente se vuelve protagonista en la obra de Pi-
zarnik, cada vez con més fuerza. Después de haber visto algunos
ejemplos de sus primeros poemas, donde habia todavia una alusién
al lenguaje puro propia del poeta mitico, veamos un ejemplo de
la segunda etapa, con el poema “Alguien cae en su primera caida”:

178



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

criatura en plegaria
rabia contra la niebla

escrito contra
en la
el opacidad
crepusculo
no quiero ir
nada mds
que hasta el fondo
oh vida
oh lenguaje
oh Isidoro

(Pizarnik, 2000: 218).

Ademds de El infierno musical, hay dos obras importantes —
aunque no suficientemente estudiadas e incluso poco leidas— que
evidencian de forma particular la relacién con el lenguaje en esta
segunda etapa de la obra de Pizarnik: las piezas teatrales Los per-
turbados entre lilas (1969) y Otorio o0 los de arriba (1971). En el pri-
mer caso, la gran paradoja del lenguaje no se explicita del mismo
modo que en sus poemas, sino que opera a partir de juegos de pa-
labras, frases incompletas e inversiones a nivel sintdctico y semdn-
tico, cuyo efecto es el humor, la ruptura constante del sentido, la
obscenidad, la deformacién. “Macho: ;Me querés? Futerina: Mal,
gracias. ;Y vos? Macho: ;Yo qué? Futerina: ;Me querés? Macho:
Como el culverston. Futerina: No me evoques buenos recuerdos
Macho: ;Me deseds? Futerina: Si, sy vos? Macho: También. A pesar
de todo, se para bien. Futerina: ;Qué? Macho: El triciclo” (Pizar-
nik, 2001: 172).

El segundo caso es el de una obra inédita donde los limites en-
tre vida y poesia son difusos, ya que hay una “poética del cuerpo”
(Depetris, 2004) en la cual el ser del poeta se pierde en el ser del
poema y parece que son las palabras quienes toman el control; de

179



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

este modo, los textos “se escriben solos”; es el descontrol total del
lenguaje que ya ni el poeta puede moldear. Esto se ve claramente
en Otofio o los de arriba, donde son los personajes quienes mane-
jan la misma mdquina de escribir; Alejandra personaje y escritora,
no es ya la creadora de sus propia obra.® Podria decirse que en esta
obra el fracaso del lenguaje de los hombres se lleva a sus tltimas
consecuencias; aqui, se puede ver la degradacién de las palabras
que pasan de ser un conjunto de letras con un sentido dado, a una
secuencia de letras que se atropellan cadticamente y terminan en
puro ruido. En nada.

Hasta 1968, la btsqueda poética de Pizarnik orientada por este
imperativo de acertar desde la poesia con la esencia de la palabra
poética y de la poesia, estuvo marcada por un extremo cuidado
compositivo (...) Ahora bien, Alejandra Pizarnik anuncia, después
de escribir Extraccién de la piedra de la locura, un cambio en
su trabajo de escritura. Bésicamente, este cambio se manifiesta
en un desplazamiento de la autoridad exclusiva de la poeta en
la composicién para introducir, en contraparte, la posibilidad de
que sus textos queden liberados a una conformacién inmanente

(Depetris, 2008: 64).

Después de intentar llegar a la palabra exacta y volver a tiempos
addnicos, en su obra se ve cémo su proyecto poético queda cada
vez mds atrapado dentro de la conciencia tortuosa de las imposibi-
lidades del lenguaje de los hombres. De este modo, la poeta recurre
al silencio como una forma de inmovilizar la constante paradoja
del lenguaje. No obstante, se encuentra con otra paradoja: el silen-
cio tampoco se puede dar fuera del lenguaje, y sélo se puede buscar

8 Para mds informacién de esta obra inédita que nos es imposible citar aqui por
razones de derechos de autor, vid. Alejandra Hurtado Tarazona “La obra (in)
completa de Alejandra Pizarnik: un acercamiento a su obra inédita a partir de
Otofo o los de arriba” (2015).

180



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco

a través de él. Se quiere llegar al silencio en el que no existe esa
bifurcacién palabras-cosas, pero esa busqueda sélo se puede dar a
través del poema. “Una vez comprobada la imposibilidad de lograr
el rescate a través del lenguaje, s6lo queda como via de acceso —en
tanto que camino hacia un silencio perfecto- el poema. El silencio
perfecto para Pizarnik equivale a la musica, su ‘infierno musical’,
su ‘verbo encarnado’” (Cadavid, 1990).

Aun si digo sol y luna y estrella me refiero a cosas que me
suceden. ;Y qué deseaba yo?
Deseaba un silencio perfecto.

Por eso hablo (Pizarnik, 2000: 108).

De este modo, el silencio se vuelve, de nuevo, algo que se bus-
ca a través del poema, pero nunca se llega a él, nunca se llega al
“silencio perfecto”. Es asi como, de manera casi trdgica, nunca se
logra atajar el constante proceso de busqueda del lenguaje puro o
del silencio perfecto; no obstante, es gracias a esa incesante bus-
queda que se da paso a diferentes configuraciones del lenguaje y,
por ende, a mds poemas, a mds literatura.

Conclusiones

A pesar de que Pizarnik no menciona entre sus influencias a Walter
Benjamin, no deja de ser fascinante cémo se puede leer su obra y
su proceso escritural a la luz de la concepcién del lenguaje del ale-
mdn, enriqueciendo los abordajes posibles de filosofia del lenguaje
que atraviesa toda la obra de la argentina. Como vimos, Benjamin
caracteriza dos tipos de lenguaje: el lenguaje puro (el que crea, con-
jura) y el lenguaje de los hombres (que es mimesis y no la cosa mis-
ma), y afirma que la experiencia poética es la tinica posibilidad de
redencién del lenguaje caido. Definimos que Pizarnik, en su obra
temprana, se inscribe “aunque no por completo ingenua” dentro

181



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

de ese tipo de experiencia poética redentora, trabajando para que
sus poemas tuvieran las palabras exactas, y aludiendo a ese poder
de conjuro del lenguaje del Génesis. En un segundo momento de
su obra se da un cambio importante, ya que la reflexién conceptual
y formal sobre caida del lenguaje de los hombres se vuelve protago-
nista tanto en sus poemas como de su prosa. Asi, se da lugar a un
estilo donde los juegos de palabras, el humor, lo obsceno, lo defor-
me, el descontrol verbal y la completa degradacién de la palabra
pasan a ser centrales.

Alejandra Pizarnik como escritora moderna nunca tuvo la com-
pleta inocencia del poeta mitico a la que alude Caeiro; no obstan-
te, su obra puede ser leida como un recorrido que comienza en el
intento de llegar al lenguaje puro, y la posterior “caida” al lenguaje
de los hombres, donde ya no hay palabras exactas sino un cons-
tante devenir de mds lenguaje. Pizarnik no sélo hace una reflexién
conceptual sobre este tipo de lenguaje, sino que lo materializa for-
malmente en sus obras, lo hace operar, lo degrada hasta el extremo,
lo lleva hasta su limite, lo descarga de sentido.

Finalmente el poema (y el silencio, o acaso pueden ser aqui
equivalentes) no es ya una puerta de posible acceso a lo Absolu-
to y madgico-religioso del lenguaje, sino la materializacién de la
paradoja del lenguaje; asi, el bosque de signos sigue operando y
configurando la material verbal de modo que permite que haya
mds poemas, mds escritura, pero siempre dado desde un infinito
incumplimiento.

182



Alejandra Hurtado y Julian Andrés Pacheco
Bibliografia

Adorno, Theodor, 1991, “La idea de historia natural”, en Actua-
lidad de la filosofia José Luis Arantegui Tamayo (trad.), Paidds,

Barcelona.

Benjamin, Walter, 1971, “Sobre el lenguaje en general y sobre el
lenguaje de los hombres” y “La tarea del traductor”, en Angelus
Novus H.A Murena (trad.), Edhasa, Barcelona.

, 2000, E/ concepto de critica de arte en el Romanticismo ale-
mdn, J. F. Yvars y Vicente Jarque (trad.), Ediciones Peninsu-
la, Barcelona.

, 20006, El origen del drama Barroco alemdn, Alfredo Brotons
Munoz (trad.), Abada Editores, Madrid.

Buck-Morss, Susan, 1995, “Naturaleza histérica: ruina”, en Dia-
léctica de la mirada: Walter Benjamin y el proyecto de los pasajes,
Nora Rabotnikof (trad.), Visor, Madrid.

Cadavid, Jorge Hernando, 1990, “Alejandra Pizarnik: el poeta el
borde del silencio”, Universitas Humanistica, vol. 19, num. 32,
pp. 10-14.

Cadavid, Jorge Hernando, 1998, E/ caso Pizarnik o el fracaso de la
palabra, Universidad Javeriana, Bogota.

Depetris, Carolina, 2008, “Alejandra Pizarnik después de 1968:
la palabra instantdnea y la ‘crueldad’ poética”, lberoamericana,

vol. VIIL, num. 31, pp. 61-76.

Depetris, Carolina, 2004, Aporética de la muerte: estudio critico so-

bre Alejandra Pizarnik, UAM Ediciones, Madrid.

Evangelista, Lidia, 1996, “La poética de Alejandra Pizarnik”, Ate-
nea: Revista de Ciencia, Letras y Artes, nam. 473, pp. 41-51.

Foucault, Michel, 1990, Las palabras y las cosas, Siglo XXI, México.

183



La palabra impotente: ¢como se llaman los nombres?

Galizaco, Evelyn, 2009, “Todo lo sélido se desvanece en el aire.
Ecos nietzscheanos en la obra de Alejandra Pizarnik”, Instantes
y Azares. Escrituras nietzscheanas, nim. 6, pp. 135-158.

Hansen, Miriam Bratu, 2004, “Language and Mimesis in Walter
Benjamin’s work”, en 7he Cambridge Companion to Walter Ben-
jamin, David Ferris (ed.), Cambridge University Press, Cam-
bridge / New York.

Hurtado Tarazona, Alejandra, 2015, “La obra (in)completa de Ale-
jandra Pizarnik: un acercamiento a su obra inédita a partir de
Otono a los de arriba”, Lexis, t. I, nim. XXXIX, pp. 199-217.

Moia, Martha Isabel, 1973, “Con Alejandra Pizarnik”, Algunas
claves. Plural: Critica, Arte, Literatura, nim. 18, pp. 8-9.

Pessoa, Fernando, 1962, Antologia, Octavio Paz (sel., trad., prél.),
UNAM, México.

Pizarnik, Alejandra, 2000, Obra completa: Alejandra Pizarnik, Ed-
itorial Arbol de Diana, Medellin.

, 2001, Prosa completa, Lumen, Barcelona.

Wolin, Richard, 1994, “The Path to Trauerspiel”, en Walter Benja-
min, an Aesthetic of Redemption, University of California Press,
Berkeley, pp. 29-63.

Recibido: 3 de septiembre de 2015
Aceptado: 24 de mayo de 2016

184





