La expiacién femenina de la guerra en

Las Troyanas de Euripides

Female atonement of war in 7he Trojan

Women by Euripides

Ethel Beatriz Junco de Calabrese
Universidad Panamericana Campus Aguascalientes

Resumen

En Las Troyanas de Euripides observamos la imagen de la guerra
en la conciencia occidental como matriz de futuras identidades
ante dos claves: el distanciamiento de lo divino y la reaccién fe-
menina. La légica de la guerra se revierte en la virtud purificatoria
de la madre, que sostiene su capacidad de dar vida mediante la
compasion, concretada en el entierro, acto central de la obra. La
sepultura por antonomasia de Troya, corporizada en el escudo de
Héctor que velard por Astianacte, es signo de reconciliacién por
el sacrificio y reclamo a través de los siglos de la superioridad de
la paz.

Palabras clave: mito, guerra, héroe, madre, reconciliacién.

Abstract

In 7he Trojan Women by Euripides we observe the image of war
in Western consciousness as the matrix of future identities facing
two keys: the spacing of the divine and the female reaction. The



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

logic of war is reversed in the purification virtue of the mother,
holding her ability to give life through compassion, embodied in
the burial, central act of the play. The burial for antonomasia of
Troy, embodied in the shield of Hector to ensure Astyanax, is a
sign of reconciliation by sacrifice and claim through the centuries
of the superiority of peace.

Keywords: Myth, War, Hero, Mother, Reconciliation.

Las Troyanas de Euripides

El dolor se amontona sobre el dolor
éml 8 dhyeorv dlyea xetror (V. §97)

La oposicién estd en el principio de la historia. Las cosmogonias
contraponen (tierra-agua, aire-fuego, noche-dia) para generar.
La guerra estd en el principio de la cosmogonia y del relato histé-
rico griego: para ser Grecia hubo que oponerse a Troya. Ambos
miembros de la dupla se definen en oposicién unificante: atacantes
y atacados, vencedores y vencidos, hombres y mujeres. Aunque
represente un punto de llegada tardio de la tradicién mitica, la
guerra es la primera imagen elegida para precisar y quizd limitar
nuestro ser occidental.

Si, como sefiala Kirk (1985: 259), Grecia reformula la tradi-
cién mitica como ninguna otra civilizacién, la guerra de Troya es
principio y sucesién para pensar la identidad de una cultura; la
l6gica de la guerra es el poder del que se usa y abusa. Veamos
algunos términos: la guerra es masculina, es accién violenta que
persigue superioridad y hegemonia. La guerra requiere de varones
en plenitud de virtudes heroicas. Masculinidad y muerte estdn en
simbiosis. Los hombres luchan por muchas y distintas causas (por
ataque o por defensa, por familia o por honor, por el jefe o por la

126



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

fortuna) y todas son justificadas. Sin embargo, cuando el héroe
acaba su misién, un mundo subalterno que no tuvo protagonismo
en el combate, pero si su trozo de heroicidad, queda expuesto en
simetria con él. Es un mundo de ancianos, mujeres y nifios que,
aunque sobreviven momentineamente, estdn dentro de un circulo
de penas nuevas, causadas por los errores de origen. Cuando la
historia en tanto accién se ha detenido, consumado el fin de los
héroes, detrds del cual desaparecen los dioses, la nueva versién de
Troya deben escribirla las mujeres y plantear una revisién: si la Tro-
ya caida es historia masculina, la Troya restante y en cierto modo
restaurada, es obra femenina, materna especificamente. Si hay
gesto de reconciliacién en la agonia de la guerra, ése puede darlo
la piedad materna. El comportamiento de las sobrevivientes de la
casa de Priamo (Hécuba, la reina viuda; Casandra, la hija profetisa,
y Andrémaca, la madre del heredero) decidird la batalla definitiva.
La fuerza de estas mujeres se une en una voluntad comdn: afirmar
la superioridad/dignidad del agredido por encima de la infamia
irracional del agresor. Y con ello atan sus acciones finales a sancio-
nar el error trdgico (hamartia), la ruptura, la separacién de origen.

La concepcién renovadora de Euripides en su mirada critica de
Troya es tal que, como sefiala Kamerbeek (1960: 25), estd diciendo
algo nuevo y libre de toda mitologfa. La obra comentada parte del
mito tradicional de la caida de la ciudad, para reavivarlo en la his-
toria de Atenas (Croally, 1994: 57); pero, si la antigua misién del
sufrimiento trgico era formativa, Euripides parece quedarse con
una pesimista idea de fortuna irreversible y oscura. La fuente épica
de la fliada condiciona la perspectiva: la visién del hombre, gene-
racién de las hojas, ante la bienaventuranza divina no puede hacer
pensar sino en la irreversible tragedia. La mirada de la guerra que
ofrece Euripides es propiamente trdgica y nada tiene de las glorias
y orgullos épicos. La guerra es completamente un mal, que cuando

127



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

adviene puede mostrar la nobleza de algunos, pero predominard
siempre la cerrazén de las pasiones.

La muerte es masculina

Las Troyanas de Euripides, en términos dramdticos, comienza con
el fin de la caida de Troya. En la llanura desprotegida, lejos de los
muros construidos por los dioses, se alzan al viento las tiendas de
las cautivas. El poder de Grecia, representado por héroes, estd po-
niendo orden antes de partir; distribuyen el botin, victimas opri-
midas, mujeres nobles reducidas a cautividad (Hughes, 2003: 73).
Troya aparece representada por mujeres que no morirdn atn, sino
que estdn forzadas a la unién marital con los vencedores. Si el ideal
ubica al varén en la guerra y a la mujer en el matrimonio, ambos
espacios representan la muerte, ya sea alcanzada en la batalla, ya en
el lecho enemigo.

Segin el mito, Troya ha caido, aunque pueda parecer que, por
la importancia de su nombre y de sus simbolos, se resiste a caer.
Mas, para el tiempo histérico de Atenas, Euripides agudiza otra
faz de la caida: la guerra en estado de duracién y actualidad. En
Las Troyanas, Astianacte, hijo de Héctor y Andrémaca, es el tinico
sobreviviente vardn y serd el Gltimo en ser asesinado en las arenas
de Ilién. El primero en morir, Héctor, arrastra su ruina; tanto el
descendiente como la ciudad han perecido con Héctor. La escena
final refuerza la desolacién y sugiere parcas satisfacciones para los
vencidos y temibles venganzas para los vencedores, pero nunca re-
conciliaciones.

En esta pieza que carece de intriga, donde la suerte se ha sellado
con el fin de la guerra, hay una hamartia actuante, sehalada por
Poseidén:

128



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

UAPOC o€ Ovntav 6oT1g €xmopbel TOAELG,
vaovg 1€ TopPoug O,  1lepd  TAOV  KEKUNKOT®V,
gpnuie Sovg avtog dred Hotepov (vv. 95-97).

Esta explicacidn, ofrecida por el dios, desde afuera del conflic-
to, serfa imposible desde la posicién comprometida de Hécuba
como protagonista (Vidal Naquet, 1997: 37); Poseidén anticipa
un desenlace que sélo puede compartir con la visién profética de
Casandra. Mas, aunque en la sabiduria de los dioses esté escrito
otro final de justicia y la hamartia aparezca armonizada (los aqueos
impios sufrirdn en el mar) no es el eje de la cuestién. El problema
es que no hay dénde rastrear el error trdgico que origina el dolor
de los inocentes, bajo la forma de un castigo que borra tres gene-
raciones de la tierra simultdneamente; ese reclamo estard en boca
de Hécuba, la madre. El fondo de escena, con la ciudad derrotada,
no se presenta como un hecho clausurado sino profético: los jiro-
nes de Troya seguirdn dispersos produciendo dolor. La épica de la
Iliada funda en su pesimismo el enfoque de la tragedia (Voutsa,
2012: 115).

Poseidén senala el pasado y el futuro; el presente es de Hécuba.
Si el pasado, casi conjuntado con el tiempo presente de las accio-
nes de los griegos, es el error, el futuro no deja resquicios y debe
ser leido a la luz de esas mismas palabras (Easterling, 1997: 174).
Ese “necio mortal” que anticipa con hechos nefandos “su propia
destruccién” puede ser cualquiera: el dios actualiza al tiempo del
hombre la advertencia de moderacién, vélida para todos los mo-
mentos y culturas.

! Es necio el mortal que destruye ciudades; / si ademds deja en soledad templos
y tumbas-/ santuarios de los muertos- prepara su propia / destruccién para des-
pués. | En las traducciones de fragmentos, seguiremos la edicién castellana de
Euripides, 1977, Tragedias II, Las Troyanas, José Luis Calvo Martinez (introd,
trad., y notas), Gredos, Madrid.

129



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

Las Troyanas abre con una serie de sentencias admonitorias de
Poseidén y con un pacto débil, pero ante todo, se abre con la au-
sencia de los dioses: Poseidén se despide, desinteresado por los
hombres que protegié y Atenea teje un reencuentro con el dios-tio
por reivindicacién de su nombre; la visién de una Atenea encona-
da y dispuesta a castigar a los impios es recurrente; mientras pide
ayuda a Poseidén ya se ha garantizado el apoyo de Zeus. En nin-
gln caso hay compasién (Garcia Gual, 2001: 281) lo que garan-
tiza el acrecentamiento del dolor sin sentido. Los dioses, Poseidén
y Atenea, acuerdan la destruccién de vencidos y vencedores, como
si suprimieran a Troya de la memoria, incluso como si rectificaran
sus propios errores: ellos se equivocaron alli. Sin embargo, no son
quienes pagardn el error con sufrimiento; la perspectiva homérica
de los “bienaventurados” se conserva en esta versién euripidea. En
cualquier caso, no es la justicia divina la que promueve la accién,
sino el centro humano encarnado en penas inmerecidas.

Con dioses equivocados y hombres errados, ante un presente
que cae sobre los justos, queda cuestionada la ejemplaridad del
pasado mitico. Se niega la idea de cumplimiento: si la desmesura
(hybris) de la guerra debe propiciar un aprendizaje, la guerra fina-
lizada ensefia un eterno presente de madres sin descendencia.

El tiempo en sucesién también queda suspendido; asi como la
apertura estd enmarcada por la desaparicién de lo que da razén de
ser a Troya, la confianza en sus dioses y el amparo de sus héroes
derribados; el final (v. 1326) con la caida de la ciudad, la partida
de las cautivas, el fuego que aniquila (v. 1256) —que bien podria ser
una pira para Hécuba—y es la pira de todos (v. 1822), cierra con el
cumplimiento de la condena de Poseidén. Sin embargo, no puede
haber dioses en presencia; un deus ex machina seria reconciliato-
rio. Este final tiene una ausencia divina absoluta.

130



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

La vida es femenina

Troya vive atn en sus mujeres y en un nifno desprotegido. Asi como
los varones mostraron el lado brillante de la guerra, sus mujeres re-
presentan el lado oscuro. Los héroes tuvieron acaso la oportunidad
de morir por la patria dignamente; las mujeres serdn degradadas a
diversas formas de cautividad. Pero atin tendrdn en su poder for-
mas de restitucion; en esta obra principalmente son evocadas por
dos de ellas, Casandra y Hécuba.

Casandra en forma activa, al llevar, a través de la profecia, la
guerra a territorio micénico y celebrando la venganza del invasor.
Ella no es ni ha sido una guerrera, no es portadora de la muerte,
pero es quien la confirma. El conocimiento fatal de los hilos del
destino, valioso sélo para ella tras la sancién de Apolo, la convier-
te en quien refrenda una dltima venganza sobre los aqueos (vv.
359-360 y 405). La insistente idea de que los troyanos resultan
vencedores sobre los griegos se extiende a la profecia de la muer-
te de Agamendn (Scodel, 1998: 148). Al reservarse el significado
también se reserva el regocijo; Hécuba no puede entenderla y la
interpreta como a una posesa en delirio.

Por otro lado, Hécuba es vigilia y conciencia; en forma paci-
fica, mediante el lamento finebre y el entierro del nifo, funcién
femenina central, mediadora entre generaciones y entre mundos.
Ella liga padre con hijo y muertos con vivos. En una obra de uni-
dad discutida, el personaje de la reina ofrece coordinaciéon (Grube,
1941: 272; Conacher, 1967: 138). Hécuba estd presente en todas
las escenas y es la que dialoga con todos los personajes que cruzan
en la despedida. La accién tiene una mirada final femenina, en
tanto pretende constituirse en un alegato contra las consecuencias
del saqueo. La obra de Euripides no plantea la guerra como rasgo
heroico, como podia corresponder a la generacion de las Guerras
Médicas; él pertenece a la época de las Guerras del Peloponeso

131



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

y para muchos de sus contempordneos ya no pueden resultar le-
gitimos los enfrentamientos de agresién, conquista y expansién
(Delebecque, 1951: 14).

Hécuba recorre todo el drama a fin de cumplir con el entierro
del nieto. En tal ceremonia, Andrémaca actia de mediadora, pues
es la que logra el consentimiento por conmiseracién, produciendo
la paradoja en que es respetada la voluntad de las cautivas. A través
de su funcién de protectora, primero, y suplicante, luego, garanti-
za el cuidado de la memoria solemne de Héctor y de la sepultura
digna del hijo, cumpliendo con creces su responsabilidad familiar.
La casa de Priamo estd erguida en el mérito de sus mujeres.

No obstante, todas ellas estin llamadas a morir sin haberlo ele-
gido: de una forma violenta, como Casandra, o ldnguida, como
Andrémaca; sus hombres, por otro lado, deben morir abatidos.
Las muertes de ellas no alcanzan a tejer la trama, no son ain argu-
mento. Las mujeres cautivas, que no son duenas del modo de su
muerte (Loraux, 1989: 26) pueden intervenir, sin embargo, en la
mejora de la muerte de los suyos, como guardianas de los despojos
de los héroes y como celebrantes de las honras finales.

Las mujeres ocupan la voz en esta tragedia, aunque no son
sus protagonistas efectivas, pues no generan la accién dramdtica,
sino que siguen la sucesién de acciones previas provocadas por los
héroes de quienes dependen. Ellas observan un mundo, el de la
guerra, al cual no pertenecen y que no han generado, pero al que
deben responder (Garcia Gual, 2001: 282). Asi, dan lugar a la
entrada del protagonista, pues lo introducen desde sus vinculos
familiares: Héctor presentado en la maternidad de Hécuba, en el
lazo matrimonial de Andrémaca y en la paternidad del nino As-
tianacte, primero bebé y luego caddver; la imagen majestuosa de
Héctor ingresa presidida por sus parentescos.

132



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

Protagonista en ausencia

Héctor es sombra y luz de la trama teatral. Astianacte, su tnico
heredero, es quien corporiza y asume la cifra de su valia para Troya.
El hijo interesa en escena por su muerte (vv. 1119-1121) y por su
entierro (vv. 1123-1250).

El centralismo de Astianacte-Héctor estd preparado mediante
las expresiones del dolor y no de su razén de ser. Una sucesién de
lamentos funciona como anticipacién de aquel encarnado en As-
tianacte, quien a su vez simboliza el lamento por Troya. Se inicia
con el canto del coro por la ciudad (vv. 511-67; 582); sigue con el
de Andrémaca y Hécuba por Héctor (vv. 577-607), después s6lo
el de Hécuba y, por dltimo, el de Hécuba y el coro por Astianacte
(vv. 740-63, 1167-206, 1216-59 respectivamente).

La obra contiene mds lamentos que cualquier otra tragedia (Su-
ter, 2003: 6). El horizonte de pérdidas prepara la queja por el gran
quebranto, la muerte del sucesor y, en definitiva, por la dltima
garantia para la continuidad de la estirpe.

Alo largo de la obra, Astianacte es presentado de modo indirec-
to, mediante alusiones a la debilidad, la esclavitud, los riesgos de
morir sin sepultura, las multitudes de sufrientes y la injusticia de
los victimarios. Enumeramos algunos ejemplos:

1. Poseidén en el prélogo (vv. 95-97) alude a las tumbas, que
prefiguran la tumba del nifio, dltima y fundamental para
Troya. El abandono de los dioses y de los muertos sehala
el horizonte funesto. Tumbas y templos aparecen en una
misma dimensién de sacralidad no respetada: vao0g te TN
Boug 0°, iepd TOV KEKUNKOTOV (v. 96).

2 ... templos y tumbas —santuarios de los muertos. ..

133



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

2. Hécuba hace hincapié en la decadencia corporal (vv. 114-
118). Su postura infausta, su derrumbe fisico, los debe a la
pérdida de la patria, los hijos y el esposo. Aparece visible-
mente vencida, de rodillas y sin querer erguirse, tal como
la ciudad en ruinas. Aquella reina-esposa-madre-abuela,
representa el soporte de Troya cayéndose: d0otnvocéydTiig
Bapvdaipovochpdpoviiicene (vv. 112-3).°

3. El declive fisico es apenas exterioridad del desmorona-
miento interno. La madre desaparece con el exterminio
de su familia: Hécuba, sin descendencia de hijos para
socorrerla, no tiene esperanza y se deja caer para llorar y
esperar la muerte: @cobte W Gponvodrednrela omopd/
TOAGVYEVOUEVOVTIVTAAOIVAY deerel (vv. 503-4).4

4. El coro previo a la entrada de Andrémaca acentuia la preo-
cupacién por la esclavitud (vv. 511-567). La angustia por
la pérdida de libertad se expresa en toda su gravedad ante
el destino de los hijos; la desproteccién de la descendencia
ante la arbitrariedad del enemigo se demuestra a través de
la relacién madre-hijo: Bpéendeoiha / mepi némhovg EPaiie
ua- / tpiyeipag éntonuévag: (vv. 557-9).°

5. Luego del lamento del coro, aparece Andrémaca con su
hijo y, en el mismo carro, las armas de Héctor (v. 569); tras
su entrada, anuncia que los muertos del saqueo de Troya no
han recibido sepultura y estdn a expensas de las aves, senal
de la esclavitud que asola a Troya: aipotogvtads / Oed mopa
TaAladiomdpota vekpdv / yoyi eépetv tétatat (vv. 598-600).°

3 Digna de ldstima soy por esta postura infausta de mis miembros. ..

*1Que no pueda ayudar a esta desgraciada ningin hombre ni mujer, con los
muchos que me nacieron!

> Los nifios asfan con manos aterradas el peplo de sus madres.

¢ Ensangrentados, los cuerpos de los muertos junto a la diosa Palas estdn tendi-
dos para que el buitre los lleve.

134



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

La imagen de los insepultos se repite en las menciones del
caddver errante de Priamo (vv. 1084-5) y de Priamo muerto
sin tumba (v. 1313); la amenaza del héroe insepulto rodea
la figura del nifio atn vivo, pero préximo a ser asesinado.

6. En alusién al funeral, Andrémaca, quien debera salir de es-
cena antes de que se realicen las exequias del hijo, adelanta
el funeral de Polixena para Hécuba, como anticipacién del
que Hécuba realizard por Astianacte. Las madres intercam-
bian servicios piadosos por los sacrificados: i86vviv avt,
KamoPdca TdVS Oxmv/ EKpuyo TETAOICKATEKOYAUNY VEKPOV
(vv. 626-7).7

7. Andrémacasin esperanza, sin posibilidad de algiin bien, sabe
intimamente que se estdn acabando sus tltimas intervencio-
nes y que deberd influir en favor de lo Gnico que interesa ya:
guoiytpond’ 6 macideineton Bpotoic/ Evvestivérmic (vv. 681-
2).8 Con todo el destino encima, intercederd sélo en favor
de la sepultura del hijo. Hécuba, para aferrarse a la conti-
nuidad del reino, le aconseja que olvide a Héctor, al que no
puede salvar con ldgrimas, y honre amablemente al nuevo
esposo para poder criar al hijo y que asi, un dia, sus descen-
dientes vuelvan a habitar Troya: mo\ig yévour” &t (v. 705).°
Esta es la tltima ilusién de continuidad, pues de inmediato
se produce la entrada del heraldo transmitiendo la decisién
del ejéreito —y de Odiseo en particular— de matar al nino:
KTEVODGI60V TTaid (v. 719).1°

8. La justificacién de la muerte de Astianacte, en boca aquea,
afirma que no puede haber otro Héctor (v. 723): AéEag

” Yo misma la vi. Descendi de este carro, cubri su caddver con mi tdnica y me
golpeé el pecho.

8 A mi no me queda ni la esperanza, cosa que tienen todos los mortales

2 ...ésta vuelva a ser una ciudad.

' Van a matar a tu hijo.

135



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

10.

11.

12.

dpiotov maido pn TpEPe matpdg... (v. 723)' por lo cual serd
arrojado de las torres de la ciudad.

En ese punto advierte Taltibio a Andrémaca, indicdndole
que debe someterse a cambio de conseguir dar sepultura

DRI

a su hijo: &l yép 1 Aé&erg dv yohdoetar 6Tpatds,/obT Gv
Taein moigdd’ ot oiktovtvyol. (vv. 735-6).'* El precio de
cualquier desacato serd cobrado en el caddver del nino.

El patetismo se extrema con la entrega del hijo (v. 740)
y ante la aparente conciencia de los hechos por parte del
nino ti pov 8&dpacat xepol KAvTEYN TETA®Y, / VEOGGOCMOEL
ntépuyog omitvav éuag (vv. 750-1)" repitiendo la escena
de la desproteccién.

Hécuba y Andrémaca se quedan en comin agonia ante
la pérdida de Astianacte; sintetizan el afdn de las madres
por preservar la vida y, en oposicién, el modo supremo de
sufrimiento: @ téxvov, ® moi wAdOg poyepod, / cuAOUEd
onvyuRvadikoguimprdyd (vv. 790-1).' En este caso, hay
conformidad entre vida personal y vida politica. Las mu-
jeres del coro interpretan el conjunto de males como dis-
tanciamiento de los dioses el cual enlaza con la despedida
inaugural del Poseidén: 1a0edv 8¢ / piltpa @podda Tpoig.
(vv. 857-8)."

Hasta el instante previo a la consumacién de la muerte
de Astianacte, el hijo es evocado por una sufriente “mu-
chedumbre de hijos” de toda Troya (1089-99): tékvmvde

1. diciendo que no hay que dejar crecer al hijo de un hombre excelente...

12 Si dices algo que enoje al ejército, tu hijo no tendrd tumba ni funeral.

13 ;Por qué te aferras a mis brazos y te ases de mi peplo como un pajarillo que
se cobija en mis alas?

' Hijo, oh hijo de mi pobre hijo, tu madre y yo nos vemos injustamente priva-
das de tu vida.

15 El amor de los dioses por Troya se ha ido.

136



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

nAf0océvrorang / ddkpuot katdopa otével: (vv. 1090-1).1°
De inmediato, el colectivo se convierte en el Gnico perso-
naje importante, Astianacte: Agvccete Tpdwv /Tovd” AcTod
vakt 8hoyot pérean / vekpov (vv. 1119-21).Y

La exposicién indirecta presagia el acontecimiento de la muerte
total; presagia lo sabido, pero lo confirma de forma agénica. Todo
se degrada paulatinamente: los nifios desprotegidos se unen a los
héroes insepultos, los sobrevivientes se convertirdn en esclavos, los
extremos de la estirpe, Priamo y Astianacte, se presentan en riesgo,
el rey insepulto y el nifio pendiente. Sélo la justa sepultura actuard
como reconciliacién minima, al otorgar tanto la proteccién del
enemigo como la liberacién del sitio impio.

Si bien el escenario y sus personajes estdn lejos de la esperanza,
aun falta el cumplimiento del dolor, es decir, falta que caiga com-
pletamente Troya. Las alusiones a Astianacte mediante la mencién
de las tumbas, la decadencia fisica, los hijos dejados, anteceden y
evocan a quien le da valor, su padre muerto. Cuando entra Astia-
nacte —entrar para morir— inmediatamente se encuentra con su
padre a través del escudo. Alli se consuma el sitio de Troya; la pre-
sencia de los dos descendientes de Priamo muertos en su heroici-
dad, (uno en despliegue, otro en potencia) indica el momento de
plenitud de la obra. La evocacién de los caidos a fin de conservar-
los en la inmortalidad del recuerdo es la inica compensacién que
puede equilibrar su sacrificio (Campos Daroca, 2002: 3).

La compasién por la pérdida de los defensores, la esclavitud de
los restantes y el asesinato de los posibles vengadores, magnifica las
consecuencias de la guerra, haciéndolas parecer casi interminables
y, justamente por ello, produce en los espectadores rechazo hacia

!¢ ...una muchedumbre de hijos a las puertas lloran colgados del cuello de sus
madres.
17 {Mirad, aqui, tristes esposas de los troyanos, a Astianacte muerto...

137



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

esas decisiones (Nussbaum, 2001: 395). Euripides, que estrena
esta obra cuando promediaba la Guerra del Peloponeso (415 a.
C.), se aparta de las glorias de la épica, donde el varén cumple su
naturaleza individual y social en el combate, y la muestra como
negatividad absoluta.

El escudo de Héctor

La seccién central del “encuentro” Héctor-Astianacte (vv. 1136-7)
se produce mediante el escudo del héroe (Poole, 1976: 280). An-
drémaca ha debido partir con Neoptdlemo a las costas de Ptia y,
tras despedirse de la tumba de Héctor, ha apelado al cumplimiento
del funeral: xoi 69’ RTRcATOOGYAL VEKPOVTOVY', D MECMDVEK / TEYE®
vyoyny aefikev “Extopog tod cod yovog: (vv. 1133-4).'8

De inmediato, el escudo, poBov T Ayoidv, yaAkOvoTovacTida /
mvd’ (vv. 1136-7)," configura el medio fisico y el simbolo supre-
mo de la expiacién. Veamos sus pasos:

1. Inicia Hécuba, quien nuevamente preside la escena, una
sucesion de quejas autocompasivas desencadenadas por la
Extopog médm,

5 er

visién del escudo: 050’ dueitopvoviomnid
(vv. 1156-7).%°

2. La reaccién espontdnea es identificar a un descendien-
te con otro. Hécuba ve a Héctor en Astianacte: o y&ipeg,
ogeikovgpevideiog matpdg (v. 1178)*' y agudiza la confir-

'8 Pidié a Neoptélemo que enterrara este caddver del hijo de Héctor que murié
despefiado desde la muralla.

' En cuanto a este escudo de bronce, terror de los aqueos. ..

2 Depositad en tierra el bien torneado escudo de Héctor, visién dolorosa y nada
agradable para mis ojos.

21 :0Oh manos, dulce imagen de las de tu padre!

138



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

macién del fin de todos en la muerte del nieto, junto a la
inversion del orden natural: madre que entierra al hijo:

vYpadg dmolMgiTeKVoc, AOALOVOATTMO VEKPOV.

oipot, Ta TOAX domdopad’ af T éual tpogal

Vrvol T ékelvolppovddpot (1186-8).%
Hécuba tiene delante de si el caddver y el escudo. Posa al-
ternativamente su mirada en cada uno. Reclama por la in-
defensién del pequefio muerto y por el inexplicable miedo
generado en los aqueos; la perdida oportunidad de vivir y
haber sido feliz en la familia; el precio de haber caido por la
ciudad; senala sus bucles, sus manos y su boca, sujetos del
antiguo amor materno, ahora signos de su muerte violenta.
Hasta que opone a toda la letania una objecién: a pesar de
todo eso, tendrd el escudo de Héctor. Hécuba repara en
el escudo como protector del brazo del héroe, donde su
impronta permanece, tanto que hasta el sudor de su me-
jilla —ocasionado por la exigencia de la batalla— estd per-
ceptible. El escudo aparece interpelado como personaje: @
kaAAim v “Extopog Bpayiova / odlovs’, dpiotov gOAoK d
norecag o€bev. (vv. 1194-5).2Y al despedirlo de su antiguo
duefio lo dispone para la nueva funcién de sepultura.
Lamento final del coro y Hécuba (vv.1216-59) ini-
ciado con la nostalgia por el rey que no serd aun-
que debfa haber sido: ® péyag Spol mor Gv /
avaxktop TOhewg (1216-17).% Estas lineas dependen de la
matriz homérica (Il. 6, 402-3 y 22, 506-7) y refieren a As-

tianacte en su calidad de protector como indica su nombre

?2 Pero soy yo, una anciana sin ciudad y sin hijos, quien entierro tu triste caddver

de joven; no ti a mi.

% :0h escudo que protegias el hermoso brazo de Héctor, has perdido a tu mds

excelente protector!

24 {El poderoso monarca de mi ciudad que un dia debias haber sido!

139



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

(Edinger, 1987: 378) y tal como era reconocido por los tro-
yanos, prerrogativa que recibfa de su padre: Actvévakt: ol
0og yap €pveto "Thov "Extwp (v.403)* y también Actvdvag,
ov Tpdec énikAnoty kKakéovotv: / oloc Yép ooy EpVGo TOAAC
kol telyea paxpd. (v. 506-7).%

5. Las acciones finales unifican tierra y fuego. Las entranas de
la tierra, elemento femenino, reciben a la Gltima semilla
de Ilién en el cuerpo del nifio ywpeite, OGntetr aOLim TOUP
o vekpov (v. 1246):* mientras el fuego de la pira, elemen-
to masculino, eleva al cielo los restos de la ciudad asolada
aAAa Top évidva, / O¢ Gv Kotackayovteg Taiov mwoiy (vv.
1262-3).% Por esa unidad es que Hécuba ve bien arrojarse
a las llamas que acaban con el reino: @ép’ &g mupav dpapop
€V OC KAAMGTA pot /oVv T1de Tatpidt Kotbavely mupovuév
n (vv. 1282-3).% Ella, esposa-madre-reina, es la ciudad; las
llamas destructivas son sus propios funerales.

6. El clamor final por la muerte de Troya (v. 1287 ss.) cierra
el encadenamiento de la forma lamento que sostiene la es-
tructura de la obra, independiente del personaje que lo eje-
cute, y confirma la relacién formal con la temdtica (Suter,

2003:10).

El escudo es el medio de definir al protagonista ausente, el Héc-
tor anorado. Es el emblema donde Hécuba ve a su hijo; es el noble
signo del esposo actuante y definitivo para Andrémaca; es el lega-
do del padre ejemplar, el mejor de los troyanos.

» ...pues defendia a Ilién el solo Héctor.

26 Astianacte, a quien los troyanos con este nombre declaran/pues puertas y
magnos muros les defendias ti solo.

?” Marchad, enterrad el caddver en su desdichada tumba.

8 ..prended fuego a fin de destruir por completo la ciudad de Ilién.

) Ea, voy a saltar a la hoguera, pues serd lo mds hermoso para m{ morir ardiendo
junto con mi patria.

140



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

En principio, el escudo puede ser leido para Astianacte como
limitacién de su destino: nunca serd hombre ni héroe el descen-
diente del mayor héroe; el escudo que debié servirle de defensa,
es su tumba; la ciudad, cuyos muros debieron cuidarlo, son tes-
tigos caidos: escudo y muros se convierten en antitesis y quedan
desvirtuados. Mas, en valor positivo, Astianacte entra en accién
mediante su muerte y, fundamentalmente, mediante el honor del
entierro. En cierto sentido de reivindicacién, existe por el escudo.
El entierro del desvalido actia como contraste del fin de los gran-
des vencedores: los griegos serdn castigados por su impiedad y mo-
rirdn en el mar sin la paz del sepulcro. Finalmente, con Astianacte
sepultado, Troya queda en paz y su memoria es dignificada.

En referencia a los vinculos familiares, el espacio del escudo es
medio concreto y simbolo profundo de unién filial. Personifica la
figura de Héctor en su prerrogativa méxima, defensor de la ciudad,
y, convertido en sepulcro, es indicio de la clausura de Troya. An-
drémaca niega el escudo para su nueva unién con Neoptélemo en
Ptia; no lo lleva como reliquia donde sélo represente miedo o nos-
talgia, sino que lo siembra en la tierra, como tdltima nutricién del
hijo. El celo del entierro como deber fundamental en la cultura an-
tigua (Vernant, 1991: 50ss.) pacifica y sana con su cumplimiento.

La protagonista amasa el breve presente de la historia con ma-
teriales sin vida, Héctor y Astianacte, y los une y vivifica en la
nueva matriz del escudo, que prolonga el heroismo de Troya; en
la sucesién de lamentos también recuerda y advierte cudles son las
condiciones del héroe, convirtiendo la queja en canto de gloria.

La unidad profunda que la madre, servidora de la vida, pro-
mueve en el seno de la tierra, como en la entrana de una divinidad
que guarda el ritmo de la existencia, asombra y perturba en una
cultura sin sentido escatolégico.

141



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

Conclusiones

En el prélogo de la obra, el dios senala la hamartia ubicada como
causa; aparenta ser pasado, tiempo del inicio, pero la reflexién so-
bre las acciones de la obra define aquel principio como presente ac-
tivo. La hamartia no se resuelve y excede los limites del acontecer,
llega al “después” (botepov, v. 97). Los que iniciaron destruyendo
ciudades concluyen destruyendo ciudades, tal es el emblema de
Astianacte arrojado desde los propios muros que debié proteger.
La doble destruccién, de ciudad y heredero, deshonra a sus auto-
res, desacredita sus victorias y reniega de la unién sacra (iepa, v.
96) de dioses y antepasados (vaoig te toppovg 0, v. 96). El vacio
(épnpiq, v. 97) de sus templos y tumbas demuestra que los griegos,
siendo tales, se han barbarizado: & BapPop’ €gvpdvtec "EAAveg k
akd, (v. 764).%°

De Troya, como punto de partida, y del fracaso de la légica del
agresor, surge una experiencia de restauracién: la piedad materna.
Es la tnica leccién positiva que deja la guerra. La mujer, que no
tuvo decisién sobre nada previo, asume la libertad de cuidar y ala-
bar a sus muertos.

La guerra ha arrasado con ofuscacién: el mal estd en el destino
humano. Los dioses dan vuelta al rostro, muestran su desamor.
Vencidos y vencedores estdn igualmente desamparados; unos lo
saben mds que otros, pero a todos espera la misma fortuna. No hay
aprendizaje y, por ende, no hay rectificacién del mundo masculi-
no. La tragedia Las Troyanas parece confirmar no s6lo que ha caido
Troya, sino que volverd a caer porque el mito paradigmético no
puede ensefar cuando el corazdn estd nublado por la desmesura.

La mirada totalizadora es femenina y materna: s6lo quedan,
en el final, madres sin descendencia para contemplar las llamas

39:0Oh, griegos, inventores de suplicios bérbaros!

142



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

que se llevan la patria. Los funerales de Astianacte, y de Troya en
consecuencia, son dirigidos por las mujeres-madres: las dadoras de
vida velan el pasaje al mundo de los muertos. Los vencidos pueden
preservar su dignidad.

En el entorno de lamentos, se salva un espacio de plenitud y
de cohesién: el escudo de Héctor en funcién de sepultura de As-
tianacte. El héroe vuelve en su sinécdoque a cumplir los ritos de
piadosa justicia.

Quiza Euripides, critico de la guerra, critico de la Grecia tar-
dfa, profeta de nuestra historia belicosa, estd afirmando con el otro
poeta de Grecia: “Sin embargo, qué cierta es la derrota” (Kavafis,

1976: 24).
Bibliografia

Campos Daroca, Javier, 2002, “La justicia de las madres. Politica y
antipolitica de la tragedia antigua segiin N. Loraux”, Praesentia,
ndms. 4-5, Universidad de los Andes, Mérida / Venezuela.

Conacher, D.]., 1967, Euripidean Drama. Myth, Theme and Struc-

ture, University of Toronto Press, Toronto.

Croally, Neil T., 1994, Euripidean Polemic: the Trojan Women and
the Function of Tragedy, Cambridge University Press, Cam-
bridge.

Delebecque, Edouard, 1951, Euripide et la guerre du Péloponnése, C.
Klincksieck, Paris.

Edinger, H. G., 1987, “Euripides, “Troades™”, Hermes, nim. 115,
p. 378, disponible en: http://www.jstor.org/stable/4476581
(consultado: 29/IX/ 2015).

Euripides, 1913, Euripidis Fabulae, vol. 2. Gilbert Murray (ed.),
Clarendon Press, Oxford.

143



La expiacion femenina de la guerra en Las Troyanas de Euripides

, 1977, Tragedias 11, Las Troyanas, José Luis Calvo Martinez
(intro., trad., y notas), Gredos, Madrid.

Easterling, P. E., 1997, “Form and Performance”, en 7he Cam-
bridge Companion to Greek Tragedy, Cambridge University
Press, Cambridge, pp. 151-177.

Garcia Gual, Carlos, 2001, “Sobre Las Troyanas de Euripides”, en
Mediterraneo: memoria y utopia, José Monledn (coord. y ed.),
vol. 2, Fundacién Instituto Internacional del teatro en el Med-
iterrdneo / Universidad, Servicio de Publicaciones, Madrid /
Murcia.

Grube, Maximilian Anthony, 1941, 7he Drama of Euripides,
Methuen, Londres.

Hughes, Bettany, 2003, “Euripidean Vergil and the Smoke of a
Distant Fire”, Vergilius, vol. 49, pp. 69-83, disponible en: http://
www.jstor.org/stable/41561837 (consultado: 29/IX/2015).

Homero, 1920, Homeri.Opera in five volumes, Oxftord University
Press, Oxford.

, 1997, Iliada, Rubén Bonifaz Nufo (intro., versién ritima

y notas), UNAM, México.

Kamerbeek, J. C., 1960, “Mythe et Réalité dans 'oeuvred’ Euri-
pide”, en Entretiens sur IAntiquité Classique, Fondation Hard
IV, Ginebra.

Kavafis, Constantino, 1976, Poesias completas, José Maria Alvarez
(trad., y notas), Hiperién, Madrid.

Kirk, G. S., 1970, Myth. Ist meaning and functions in Ancient and
other cultures, Cambridge University Press, Londres.

Loraux, Nicole, 1989, Maneras trdgicas de matar a una mujer, Vi-
sor, Madrid.

Nussbaum, Martha, 2001, Upheavals of Thought. The Intelligence of
Emotions, Cambridge University Press, Cambridge.

144



Ethel Beatriz Junco de Calabrese

Poole, Adrian, 1976, “Total disaster: Euripides’ The Trojan Wo-
men”, Arion, nim. 3, pp. 257-87.

Scodel, Ruth, 1998, “The captive’s dilemma: sexual acquiescence

in Euripides Hecuba and Troadesn”, HSPh98, pp. 137-154.

Suter, Ann, 2003, “Lament in Euripides ‘Trojan Women’, Mne-
mosyne, cuarta serie, vol. 56, pp. 1-28, disponible en: http://
www.jstor.org/stable/4433402 (consultado: 29/1X/2015).

Vernant, Jean Pierre, 1991, Mortals and Immortals, Collected es-
says, Froma I. Zeitlin (ed.), Princeton University Press, Prince-
ton.

Vidal Naquet, Pierre, 1997, Lhonneurperdu et retrouved Furipide,
transcripcién de la conferencia dada en la Academia del Sur,
Buenos Aires, abril.

Voutsa, Styliani, 2012, Constantinos Cavafis y Jaime Gil de Biedma:
dos poetas, una concepcion vital y estética, Ediciones Universidad
de Salamanca, Salamanca.

Recibido: 18 de enero de 2016
Aceptado: 17 de mayo de 2016

145





