
289

Reseñas

Mónica Uribe, 
La interpretación estética como 

experiencia del arte, 
Guanajuato, Universidad 

de Guanajuato, 2014

En La interpretación estética como 
experiencia del arte, Mónica Uribe 
nos introduce a uno de los proble-
mas fundamentales de la estética 
contemporánea, que consiste en la 
pregunta por la posibilidad de una 
interpretación de la obra de arte 
que no omita la relevancia funda-
mental de la experiencia estética. 
El término “interpretación estéti-
ca”, que forma parte del título de 
la obra en cuestión, es particular-
mente revelador y controversial: 
revelador porque nos muestra la 
propuesta filosófica de la autora, 
que trata de conciliar dos modos 
de entender la experiencia del arte 
contrapuestos, a saber, la concep-
ción estética (que se centra en los 
aspectos sensibles de dicha expe-

riencia) y la postura interpretativa 
(que pone el acento en el conteni-
do teórico); controversial porque 
para lograr la conciliación referida, 
la autora debe pasar revista a am-
bas tradiciones, mostrando, entre 
otras cosas, sus méritos y sus limi-
taciones. Mónica Uribe examina 
en su libro precisamente estos dos 
puntos de vista respecto al modo 
como experimentamos las obras 
de arte: por un lado, la perspectiva 
que pone el énfasis en los aspec-
tos estéticos, tales como el placer, 
la emoción y la percepción; por 
el otro, la postura que subraya la 
relevancia de la interpretación del 
arte. 

La concepción estética de la 
experiencia del arte sostiene que 



290

Valenciana

la relación que entablamos con 
la obra artística es fundamental-
mente de naturaleza sensible y no 
teórica. Cuando estamos como es-
pectadores ante una pieza de arte 
lo relevante son las emociones o 
los sentimientos que suscita en 
nosotros. Un aspecto importante 
de la relación estética es que ésta, 
al no ser conceptual, es intuitiva, 
es decir, el arte nos agrada o nos 
conmueve de manera inmediata. 
Esto significa que el disfrute esté-
tico de la obra de arte no requiere 
ser explicitado. Sabemos que algo 
nos place sin necesidad de explicar 
por qué es así. A este respecto, Im-
manuel Kant ha subrayado que en 
cuestiones del gusto puede haber 
desacuerdo pero no discusión. Este 
pensador ha caracterizado como 
“juicios reflexivos” a los enuncia-
dos que expresan el gusto. El juicio 
reflexivo, como su nombre lo in-
dica, se flexiona sobre el sujeto de 
la enunciación, de forma tal que 
no se dirige a la obra de arte. Así, 
este juicio no pretende decirnos 
nada acerca de su composición, 
de su contenido o de su modo 
de ser. Lo que el juicio del gusto 
hace referencia|, en todo caso, es al 
sentimiento de placer o displacer 
que suscita en el sujeto estético. 
Por esta razón, la relación estética 

con la obra de arte no precisa de 
un discurso que la explique, pues 
remite a un acontecer subjetivo. 

Mónica Uribe alude a una 
pensadora del siglo XX, Susan 
Sontag, quien también asume la 
perspectiva estética. Esta autora 
sostiene que es erróneo pensar que 
las obras de arte precisan de una 
interpretación, bajo el supuesto 
de que existe un contenido ocul-
to que necesita ser desentrañado. 
Señala lo desafortunado de cier-
tas lecturas realizadas desde un 
enfoque marxista o psicoanalista, 
en las que la obra termina siendo 
acallada o sustituida por una in-
terpretación que se articula con 
base en principios y presupuestos 
de una determinada teoría o doc-
trina. Por esta razón, Susan Sontag 
propone una “erótica del arte”, en 
el sentido en que la relación con 
la obra sea de una naturaleza más 
bien sensual que intelectual y más 
espontánea que conceptual. Ade-
más, subraya el hecho de que las 
nuevas manifestaciones artísticas, 
como la pintura abstracta, cons-
tituyen un buen referente de que 
el arte, al prescindir del contenido 
representativo, se libera de la inter-
pretación. El ejemplo que Móni-
ca Uribe alude, en relación a este 
punto, es el Cuadrado negro sobre 



291

Reseñas

fondo blanco del pintor ruso Vladi-
mir Malévich, el cual buscaba con 
su obra pictórica “liberar al arte del 
lastre de la objetividad”. A la luz de 
esto, adquiere mayor relevancia la 
postura de Susan Sontag respecto 
a que la “experiencia estética” no 
sólo puede prescindir de la com-
prensión de las obras de arte, sino 
que además la interpretación es un 
procedimiento inadmisible porque 
termina por usurpar el lugar de la 
obra misma. 

La postura interpretativa, por 
su parte, resalta el contenido con-
ceptual de la experiencia del arte, 
lo cual implica que las obras de 
arte conllevan un significado cog-
nitivo del cual nos quieren hacer 
partícipes. El mejor exponente de 
esta tradición lo encontramos en 
la hermenéutica de Hans-Georg 
Gadamer, autor al cual Mónica 
Uribe dedica un capítulo de su li-
bro. Para este pensador, la relación 
con una obra no puede reducirse al 
placer estético porque la experien-
cia del arte nos introduce a una 
forma especial de verdad. Al consi-
derar la experiencia del arte como 
una forma paradigmática de ver-
dad, Gadamer afirma la universa-
lidad del problema hermenéutico. 
La cuestión hermenéutica subraya 
que el comprender y el interpretar 

remiten a consideraciones ontoló-
gicas, esto es, a modos de ser del 
existir humano y no a métodos de 
aplicación general. De esta forma, 
el encuentro con el arte posibilita 
una comprensión de nosotros mis-
mos, es decir, un reconocimiento 
de nuestro modo de ser y del mun-
do que habitamos. A este respec-
to, Paul Ricoeur se pregunta qué 
sabríamos del amor, del odio, del 
bien, del mal y de todo aquello 
que llamamos el yo, si todo esto no 
hubiera sido representado en las 
obras literarias. 

Mónica Uribe sugiere que el 
problema de la interpretación en 
general, el cual incluye la com-
prensión del arte, se articula bajo 
los tres siguientes presupuestos 
generales. En primer lugar, “una 
obra es un hecho significativo, 
dado que puede entenderse como 
un entramado de sentido” (31). 
El sentido es un entramado que se 
constituye sobre diversos aspectos, 
tanto formales como simbólicos, 
que configuran la unidad y cohe-
rencia de la obra de arte. La autora 
opta por el término “sentido” en 
lugar de “significado” porque el 
primero excede la mera asociación 
referencial a un objeto representa-
do. Por esta razón, nos invita a no 
identificar el sentido de una obra 



292

Valenciana

únicamente con sus referentes se-
mánticos o simbólicos, pues la 
organización formal y los recursos 
expresivos también lo constituyen. 
Esto explica que algunas interpre-
taciones se centren en los aspectos 
formales de la obra (estructura, 
recursos, relaciones), mientras que 
otras se enfocan en los elementos 
simbólicos (significados, contexto, 
convenciones). 

En segundo lugar, a diferencia 
de la relación estética, el sentido 
de una obra no es algo que se re-
vele de manera inmediata. Para 
comprender lo que la obra nos 
quiere decir, es necesario un tra-
bajo de interpretación. La autora 
tiene cuidado en señalar que esto 
no implica que sólo los críticos 
del arte estén en condiciones de 
desentrañar el significado de las 
obras. Sin lugar a dudas, el análi-
sis de los especialistas es revelador, 
pero Mónica Uribe considera que 
la interpretación, filosóficamente 
hablando, puede entenderse en 
un plano más amplio y también 
más fundamental. A este respecto 
me voy a permitir realizar un bre-
ve señalamiento. La hermenéutica 
entendida como teoría general de 
la interpretación inicia, a princi-
pios del siglo XIX, con la obra de 
Friedrich Schleiermacher. Antes de 

este autor, había una pluralidad de 
métodos de exégesis, dependien-
do de la obra en cuestión, pues se 
asumía que un texto sagrado era de 
naturaleza distinta a uno profano. 
En el primer caso estaríamos ante 
la palabra divina, mientras que en 
el segundo ante el decir humano. 
Por consiguiente, el método re-
querido para interpretar un texto 
bíblico diferiría necesariamente 
del análisis de uno jurídico. 

Schleiermacher tomó como ta-
rea desregionalizar a la hermenéu-
tica, en el sentido de formular una 
teoría general de la interpretación. 
Esta teoría no se preocuparía por 
los métodos que rigen la exégesis 
concreta de los distintos tipos de 
textos, sino que se enfocaría en 
identificar la naturaleza de la inter-
pretación como tal. Posteriormen-
te, otros autores (como Dilthey, 
Heidegger, Gadamer, Eco, Ri-
coeur, etc.) han continuado con la 
labor de llevar la hermenéutica no 
sólo a un plano más general, sino 
particularmente más fundamen-
tal. Pues bien, el libro de Mónica 
Uribe se emplaza en esta tradición 
filosófica. Por esta razón, es natu-
ral que el modo como caracteriza 
la interpretación estética desborda 
la exégesis especializada de los crí-
ticos del arte. 



293

Reseñas

En tercer lugar, el sentido de 
una obra no se agota en una sola 
interpretación, sino que admite 
múltiples lecturas. El hecho de que 
el contenido significativo sea poli-
sémico no implica que tengamos 
que admitir una perspectiva rela-
tivista. Mónica Uribe nos remite 
a Umberto Eco quien señala que 
una obra de arte tiene precisamen-
te la particularidad de ser una uni-
dad significativa que se encuentra 
abierta a múltiples interpretacio-
nes. La multiplicidad de lecturas, 
por supuesto, no socava su identi-
dad. De hecho, un criterio básico 
de la hermenéutica gadameriana 
exige atender puntualmente al de-
cir del texto. Cuando intentamos 
comprender, señala Gadamer, lo 
hacemos siempre con ciertas ex-
pectativas de sentido, que también 
llama “prejuicios”. La verdadera 
tarea hermenéutica consiste en no 
hacer valer arbitrariamente nues-
tros prejuicios, sino en atender al 
sentido de la obra. Para esto últi-
mo, no es necesario, por supuesto, 
eliminar nuestros prejuicios, sino 
ponerlos en relación con aquello 
que queremos comprender. Por 
esta razón, para Gadamer la verda-
dera comprensión tiene la forma 
del diálogo, pues implica la pues-
ta en juego de diversas voces. Por 

otro lado, el sentido del arte no 
puede ser unívoco, no sólo en vir-
tud del carácter abierto de la obra 
misma, sino también, porque el 
espectador no se encuentra en un 
horizonte hermenéutico cerrado. 
Los horizontes de interpretación 
son igualmente abiertos y dinámi-
cos. 

A la luz de la revisión tanto de 
la perspectiva estética como de la 
concepción interpretativa, la auto-
ra considera que estas posturas no 
hacen justicia a la complejidad de 
la experiencia del arte. En conse-
cuencia, Mónica Uribe propone 
una versión conciliatoria de esta 
experiencia que incorpore tanto 
aspectos estéticos como concep-
tuales. A esta propuesta la deno-
mina “la interpretación estética” y 
la caracteriza de la siguiente forma: 
“la interpretación estética es una 
forma de comprensión de sentido 
que se articula conceptualmente y 
que parte del reconocimiento esté-
tico” (85). La “interpretación esté-
tica”, en la medida en que busca 
aprehender el sentido de la obra, 
parte de los supuestos que subya-
cen a la interpretación en general; 
a saber, 1) que una obra compor-
ta un contenido significativo, 2) 
que éste no se ofrece de manera 
inmediata y 3) que el sentido de 



294

Valenciana

una obra puede ser interpretado 
de múltiples formas. Por otro lado, 
puesto que la “interpretación esté-
tica” parte del reconocimiento es-
tético, se trata aquí de hacer valer 
la relevancia de la sensibilidad (por 
ejemplo, la percepción y el gusto) 
en la constitución de la experiencia 
del arte. Mónica Uribe argumenta 
que para poder interpretar estéti-
camente es necesario que el espec-
tador pueda reconocer, aunque sea 
a un nivel rudimentario, algunos 
“rasgos poéticos” de la obra, tales 
como la composición, formas, rit-
mos, acentos, símbolos, estilos, te-
mas, etc. Estos elementos poéticos 
son identificables no por medio de 
un análisis especializado, sino “en 
el juego de percepción, imagina-
ción, razón y conocimiento” (74). 

El punto importante aquí es que la 
sensibilidad se revela como condi-
ción de posibilidad de la interpre-
tación del arte, pues en virtud de 
ella reconocemos aquellos aspectos 
poéticos de la obra que también 
configuran su sentido. Una impli-
cación de esto último es que el in-
dividuo (o sujeto) es rehabilitado 
para la experiencia del arte, pues 
la sensibilidad es algo que acon-
tece en el sujeto espectador. Este 
señalamiento no es en absoluto 
trivial si pensamos en Gadamer 
quien desplazó el rol del sujeto 
en la experiencia del arte, lo cual 
es evidente en su polémica con la 
“conciencia estética”. 

Ramón Bárcenas Deanda
Universidad de Guanajuato 




