Ménica Uribe,

La interpretacion estética como
experiencia del arte,
Guanajuato, Universidad

de Guanajuato, 2014

En La interpretacion estética como
experiencia del arte, Ménica Uribe
nos introduce a uno de los proble-
mas fundamentales de la estética
contempordnea, que consiste en la
pregunta por la posibilidad de una
interpretacién de la obra de arte
que no omita la relevancia funda-
mental de la experiencia estética.
El término “interpretacién estéti-
ca’, que forma parte del titulo de
la obra en cuestidn, es particular-
mente revelador y controversial:
revelador porque nos muestra la
propuesta filoséfica de la autora,
que trata de conciliar dos modos
de entender la experiencia del arte
contrapuestos, a saber, la concep-
cién estética (que se centra en los
aspectos sensibles de dicha expe-

LA INTERPRETACION ESTETICA
COMO EXPERIENCIA DEL ARTI

= fleg\s

riencia) y la postura interpretativa
(que pone el acento en el conteni-
do teérico); controversial porque
para lograr la conciliacién referida,
la autora debe pasar revista a am-
bas tradiciones, mostrando, entre
otras cosas, sus méritos y sus limi-
taciones. Moénica Uribe examina
en su libro precisamente estos dos
puntos de vista respecto al modo
como experimentamos las obras
de arte: por un lado, la perspectiva
que pone el énfasis en los aspec-
tos estéticos, tales como el placer,
la emocién y la percepcién; por
el otro, la postura que subraya la
relevancia de la interpretacién del
arte.

La concepcién estética de la
experiencia del arte sostiene que



la relacién que entablamos con
la obra artistica es fundamental-
mente de naturaleza sensible y no
teérica. Cuando estamos como es-
pectadores ante una pieza de arte
lo relevante son las emociones o
los sentimientos que suscita en
nosotros. Un aspecto importante
de la relacién estética es que ésta,
al no ser conceptual, es intuitiva,
es decir, el arte nos agrada o nos
conmueve de manera inmediata.
Esto significa que el disfrute esté-
tico de la obra de arte no requiere
ser explicitado. Sabemos que algo
nos place sin necesidad de explicar
por qué es asi. A este respecto, Im-
manuel Kant ha subrayado que en
cuestiones del gusto puede haber
desacuerdo pero no discusién. Este
pensador ha caracterizado como
“juicios reflexivos” a los enuncia-
dos que expresan el gusto. El juicio
reflexivo, como su nombre lo in-
dica, se flexiona sobre el sujeto de
la enunciacién, de forma tal que
no se dirige a la obra de arte. Asi,
este juicio no pretende decirnos
nada acerca de su composicién,
de su contenido o de su modo
de ser. Lo que el juicio del gusto
hace referencia|, en todo caso, es al
sentimiento de placer o displacer
que suscita en el sujeto estético.
Por esta razén, la relacién estética

con la obra de arte no precisa de
un discurso que la explique, pues
remite a un acontecer subjetivo.
Monica Uribe alude a una
pensadora del siglo XX, Susan
Sontag, quien también asume la
perspectiva estética. Esta autora
sostiene que es erréneo pensar que
las obras de arte precisan de una
interpretacién, bajo el supuesto
de que existe un contenido ocul-
to que necesita ser desentranado.
Senala lo desafortunado de cier-
tas lecturas realizadas desde un
enfoque marxista o psicoanalista,
en las que la obra termina siendo
acallada o sustituida por una in-
terpretacién que se articula con
base en principios y presupuestos
de una determinada teoria o doc-
trina. Por esta razén, Susan Sontag
propone una “erética del arte”, en
el sentido en que la relacién con
la obra sea de una naturaleza mds
bien sensual que intelectual y més
espontdnea que conceptual. Ade-
mds, subraya el hecho de que las
nuevas manifestaciones artisticas,
como la pintura abstracta, cons-
tituyen un buen referente de que
el arte, al prescindir del contenido
representativo, se libera de la inter-
pretacién. El ejemplo que Moni-
ca Uribe alude, en relacién a este
punto, es el Cuadrado negro sobre

290



Sfondo blanco del pintor ruso Vladi-
mir Malévich, el cual buscaba con
su obra pictérica “liberar al arte del
lastre de la objetividad”. A laluz de
esto, adquiere mayor relevancia la
postura de Susan Sontag respecto
a que la “experiencia estética’ no
s6lo puede prescindir de la com-
prension de las obras de arte, sino
que ademds la interpretacién es un
procedimiento inadmisible porque
termina por usurpar el lugar de la
obra misma.

La postura interpretativa, por
su parte, resalta el contenido con-
ceptual de la experiencia del arte,
lo cual implica que las obras de
arte conllevan un significado cog-
nitivo del cual nos quieren hacer
participes. El mejor exponente de
esta tradicién lo encontramos en
la hermenéutica de Hans-Georg
Gadamer, autor al cual Mobnica
Uribe dedica un capitulo de su li-
bro. Para este pensador, la relacién
con una obra no puede reducirse al
placer estético porque la experien-
cia del arte nos introduce a una
forma especial de verdad. Al consi-
derar la experiencia del arte como
una forma paradigmadtica de ver-
dad, Gadamer afirma la universa-
lidad del problema hermenéutico.
La cuestién hermenéutica subraya
que el comprender y el interpretar

remiten a consideraciones ontolé-
gicas, esto es, a modos de ser del
existir humano y no a métodos de
aplicacién general. De esta forma,
el encuentro con el arte posibilita
una comprension de nosotros mis-
mos, es decir, un reconocimiento
de nuestro modo de ser y del mun-
do que habitamos. A este respec-
to, Paul Ricoeur se pregunta qué
sabriamos del amor, del odio, del
bien, del mal y de todo aquello
que llamamos el yo, si todo esto no
hubiera sido representado en las
obras literarias.

Mbénica Uribe sugiere que el
problema de la interpretacién en
general, el cual incluye la com-
prensién del arte, se articula bajo
los tres siguientes presupuestos
generales. En primer lugar, “una
obra es un hecho significativo,
dado que puede entenderse como
un entramado de sentido” (31).
El sentido es un entramado que se
constituye sobre diversos aspectos,
tanto formales como simbdlicos,
que configuran la unidad y cohe-
rencia de la obra de arte. La autora
opta por el término “sentido” en
lugar de “significado” porque el
primero excede la mera asociacién
referencial a un objeto representa-
do. Por esta razén, nos invita a no
identificar el sentido de una obra

291



Unicamente con sus referentes se-
mdnticos o simbdlicos, pues la
organizacién formal y los recursos
expresivos también lo constituyen.
Esto explica que algunas interpre-
taciones se centren en los aspectos
formales de la obra (estructura,
recursos, relaciones), mientras que
otras se enfocan en los elementos
simbdlicos (significados, contexto,
convenciones).

En segundo lugar, a diferencia
de la relacién estética, el sentido
de una obra no es algo que se re-
vele de manera inmediata. Para
comprender lo que la obra nos
quiere decir, es necesario un tra-
bajo de interpretacién. La autora
tiene cuidado en sefalar que esto
no implica que sélo los criticos
del arte estén en condiciones de
desentranar el significado de las
obras. Sin lugar a dudas, el andli-
sis de los especialistas es revelador,
pero Ménica Uribe considera que
la interpretacién, filoséficamente
hablando, puede entenderse en
un plano mds amplio y también
mds fundamental. A este respecto
me voy a permitir realizar un bre-
ve sefalamiento. La hermenéutica
entendida como teoria general de
la interpretacién inicia, a princi-
pios del siglo XIX, con la obra de
Friedrich Schleiermacher. Antes de

este autor, habfa una pluralidad de
métodos de exégesis, dependien-
do de la obra en cuestién, pues se
asumia que un texto sagrado era de
naturaleza distinta a uno profano.
En el primer caso estariamos ante
la palabra divina, mientras que en
el segundo ante el decir humano.
Por consiguiente, el método re-
querido para interpretar un texto
biblico diferirfa necesariamente
del andlisis de uno juridico.

Schleiermacher tomé como ta-
rea desregionalizar a la hermenéu-
tica, en el sentido de formular una
teorfa general de la interpretacién.
Esta teorfa no se preocuparia por
los métodos que rigen la exégesis
concreta de los distintos tipos de
textos, sino que se enfocarfa en
identificar la naturaleza de la inter-
pretacién como tal. Posteriormen-
te, otros autores (como Dilthey,
Heidegger, Gadamer, Eco, Ri-
coeur, etc.) han continuado con la
labor de llevar la hermenéutica no
s6lo a un plano mds general, sino
particularmente mds fundamen-
tal. Pues bien, el libro de Ménica
Uribe se emplaza en esta tradiciéon
filoséfica. Por esta razén, es natu-
ral que el modo como caracteriza
la interpretacién estética desborda
la exégesis especializada de los cri-
ticos del arte.

292



En tercer lugar, el sentido de
una obra no se agota en una sola
interpretacién, sino que admite
multiples lecturas. El hecho de que
el contenido significativo sea poli-
sémico no implica que tengamos
que admitir una perspectiva rela-
tivista. Moénica Uribe nos remite
a Umberto Eco quien sehala que
una obra de arte tiene precisamen-
te la particularidad de ser una uni-
dad significativa que se encuentra
abierta a multiples interpretacio-
nes. La multiplicidad de lecturas,
por supuesto, no socava su identi-
dad. De hecho, un criterio bisico
de la hermenéutica gadameriana
exige atender puntualmente al de-
cir del texto. Cuando intentamos
comprender, sefiala Gadamer, lo
hacemos siempre con ciertas ex-
pectativas de sentido, que también
llama “prejuicios”. La verdadera
tarea hermenéutica consiste en no
hacer valer arbitrariamente nues-
tros prejuicios, sino en atender al
sentido de la obra. Para esto dlti-
mo, No es necesario, por supuesto,
eliminar nuestros prejuicios, sino
ponerlos en relacién con aquello
que queremos comprender. Por
esta razén, para Gadamer la verda-
dera comprensién tiene la forma
del didlogo, pues implica la pues-
ta en juego de diversas voces. Por

otro lado, el sentido del arte no
puede ser univoco, no sélo en vir-
tud del cardcter abierto de la obra
misma, sino también, porque el
espectador no se encuentra en un
horizonte hermenéutico cerrado.
Los horizontes de interpretacién
son igualmente abiertos y dindmi-
Cos.

A la luz de la revisién tanto de
la perspectiva estética como de la
concepcidn interpretativa, la auto-
ra considera que estas posturas no
hacen justicia a la complejidad de
la experiencia del arte. En conse-
cuencia, Ménica Uribe propone
una versién conciliatoria de esta
experiencia que incorpore tanto
aspectos estéticos como concep-
tuales. A esta propuesta la deno-
mina “la interpretacién estética’ y
la caracteriza de la siguiente forma:
“la interpretacién estética es una
forma de comprensién de sentido
que se articula conceptualmente y
que parte del reconocimiento esté-
tico” (85). La “interpretacién esté-
tica’, en la medida en que busca
aprehender el sentido de la obra,
parte de los supuestos que subya-
cen a la interpretacién en general;
a saber, 1) que una obra compor-
ta un contenido significativo, 2)
que éste no se ofrece de manera
inmediata y 3) que el sentido de

293



una obra puede ser interpretado
de multiples formas. Por otro lado,
puesto que la “interpretacién esté-
tica” parte del reconocimiento es-
tético, se trata aqui de hacer valer
la relevancia de la sensibilidad (por
ejemplo, la percepcién y el gusto)
en la constitucién de la experiencia
del arte. Ménica Uribe argumenta
que para poder interpretar estéti-
camente es necesario que el espec-
tador pueda reconocer, aunque sea
a un nivel rudimentario, algunos
“rasgos poéticos” de la obra, tales
como la composicién, formas, rit-
mos, acentos, simbolos, estilos, te-
mas, etc. Estos elementos poéticos
son identificables no por medio de
un andlisis especializado, sino “en
el juego de percepcién, imagina-
cién, razén y conocimiento” (74).

El punto importante aqui es que la
sensibilidad se revela como condi-
cién de posibilidad de la interpre-
tacién del arte, pues en virtud de
ella reconocemos aquellos aspectos
poéticos de la obra que también
configuran su sentido. Una impli-
cacién de esto ultimo es que el in-
dividuo (o sujeto) es rehabilitado
para la experiencia del arte, pues
la sensibilidad es algo que acon-
tece en el sujeto espectador. Este
sefalamiento no es en absoluto
trivial si pensamos en Gadamer
quien desplazé el rol del sujeto
en la experiencia del arte, lo cual
es evidente en su polémica con la
“conciencia estética’.

Ramon Barcenas Deanda
Universidad de Guanajuato

294





