Hermenéutica del descubrimiento

del Nuevo Mundo.
La polémica de Valladolid

y la naturaleza del indio americano

Amalia Xochitl Lopez Molina
Universidad Nacional Auténoma de México

Resumen

Desde el “descubrimiento” de América identificamos dos visiones
contrapuestas sobre ésta y sus habitantes. Estudiosos contempo-
rianeos advierten que dichas visiones se adectian al ideal que se
imaginé encontrar y no a lo realmente encontrado; por lo que
Américo Vespucio califica al natural de América como canibal,
gigante y concupiscente, mientras Cristébal Colén localiza el pa-
raiso terrenal habitado por hombres buenos y hermosos capaces
de convertirse al cristianismo. La altura filos6fica de estas visiones
se da en la Polémica de Valladolid (1550-1551) donde el huma-
nista Ginés de Sepulveda sostiene la desigualdad humana por ley
natural y apuesta por una evangelizacién violenta de los indios al
considerarlos inferiores, mientras que De las Casas propone una
evangelizacion pacifica que supone la libertad e igualdad de los
indios ademds del respeto a sus derechos y bienes.

Palabras clave: descubrimiento de América, polémica de Vallado-
lid, Sepilveda, De las Casas, naturaleza del indio.



Abstract

From the “discovery” of America we identify two conflicting views
about the continent and its inhabitants. Contemporary scholars point
out that such views fit to the ideal that was imagined to be found,
opposed to what was really found; therefore, Americo Vespucio la-
bels the native of America as a cannibal, giant and concupiscent,
while Cristébal Colon (Christopher Columbus) finds an earthly par-
adise inhabited by good and beautiful men, capable of converting to
Christianity. The philosophical height of these views happens in the
Controversy of Valladolid (1550-1551) where the humanist Ginés de
Sepiilveda maintains the human inequality as a natural law and bets
for a violent evangelism of the indians considered as inferiors, while
De las Casas proposes a peaceful evangelism that presumes the liberty
and equality of the indians, as well as the respect to their rights and
possessions.

Keywords: Discovery of America, Controversy of Valladolid, Sepiilve-
da, De las Casas, Indian nature.

Introduccién

No podemos pasar por alto la problemitica existente en torno
a la validez y autenticidad de los testimonios del descubri-
miento del Nuevo Mundo aportados por Cristébal Colén y Amé-
rico Vespucio, pues fueron cuestionados, los de este tltimo, desde
el siglo XVI por Bartolomé de las Casas, mientras que, los més
importantes de Coldn, fueron tomados directamente de La histo-
ria de las Indias (1994) del propio De las Casas, lo que hace mucho
mis dificil una hermenéutica objetiva y rigurosa.

Los dos navegantes, tanto Colén como Vespucio, realizaron
cuatro viajes a las Indias. El primero de Coldn fue del 3 de agosto
de 1492 al 15 de marzo de 1493; el segundo, del 25 de septiembre
de 1493 al 11 de junio de 1496; el tercero, del 30 de mayo de 1498
al 20 de noviembre de 1500, y, el cuarto, del 9 de mayo de 1502

234



al 7 de noviembre de 1504. En cambio, Vespucio realizé su primer
viaje de 1497 a 1498; el segundo, de 1499 a 1500; el tercero, de
1501 a 1502, y, el cuarto, de 1503 a 1504.

Como el propésito de este trabajo se centra en una interpreta-
cién filoséfica de los hombres (especificamente sobre el natural de
las Indias) que fue posible gracias al descubrimiento de América,
tomaré como punto de partida el tercer viaje que Colén hiciera en
1498 y el segundo viaje que Vespucio efectuara en 1499, ya que
ambos realizaron una travesia similar al pasar por el rio Orinoco,
lo que nos permitird analizar la diferencia entre las interpretaciones
de los indios que fueron encontrando durante su camino.

Con esto podemos acceder a los presupuestos desde los cuales
realizaron sus interpretaciones, al mismo tiempo que analizaremos
dos de las perspectivas mds importantes sobre lo humano, la ley
natural y la justicia que se defendieron en la célebre Polémica de
Valladolid sostenida por Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de
Sepulveda en 1550-1551.

Dos viajeros por el Orinoco

En su segundo Viaje, Américo Vespucio afirma que vieron una
canoa que venia de alta mar con mucha gente y decidieron “echarle
mano”. Al verlos, la gente comenzé a huir dejando sélo a cuatro
jovenes

los cuales no eran de su linaje, pues los trafan presos de otra tierra;
y los habian castrado y todos estaban sin miembro viril y con la
herida fresca, de lo que nos maravillamos mucho; y puestos en las
naves nos dijeron por sefias, que los habian castrado para comér-
selos, y supimos que esta era una gente que se llaman canibales,
muy feroces, que comen carne humana (Vespucio, 1951: 237)

235



En la carta que escribi6 a Lorenzo de Medicis para contarle sobre
el mismo viaje, al referirse a la gente que encontrd, expresa: “Todos
van desnudos como nacieron sin tener ninguna vergiienza, que si
yo hubiese de contar cuan poca vergiienza tienen seria entrar en
cosas deshonestas, y es mejor callar” (Vespucio, 2004: 40).

Mis adelante se refiere también a una isla en donde encontré
a gigantes, mujeres y hombres de estatura descomunal, pero tal
vez lo mds sorprendente es que para él fue absolutamente positivo
capturar como esclavos a los naturales de las Indias para recuperar
los costos econémicos de su viaje. Al respecto dice:

acordamos apresar esclavos, cargar con ellos los navios y tornarnos
de vuelta a Espafia; y fuimos a ciertas islas, y tomamos por fuerza
232 almas, y las cargamos, y tomamos la vuelta a Castilla. .. Cuan-
do llegamos a Cddiz, vendimos muchos esclavos, de los cuales
tenfamos 200, porque los restantes... habian muerto en el golfo,
y después de pagar los gastos de navegacién, nos quedaron obra de
500 ducados que repartimos en 55 partes siendo asi poco lo que
nos tocd a cada uno (Vespucio, 2004: 47 y 49).

Al contrario de Vespucio, Cristobal Colén ve a los naturales de “las
Indias” como de muy linda estatura y de muy lindos gestos:

Esta gente, como ya dije, son todos de muy linda estatura, altos
de cuerpo y de muy lindos gestos, los cabellos muy largos y llanos,
y traen las cabezas atadas con unos panuelos labrados, como ya
dije, hermosos, que parecen de lejos de seda y almaizares: otros
traen cefiido mds largo que se cobijan con él como panetes, asi
hombres como mujeres. El color de esta gente es mds blanco que
otra que haya visto en las Indias; todos trafan al pescuezo y a los
brazos algo a la guisa de estas tierras, y muchos trafan piezas de
oro bajo colgado al pescuezo. Las canoas de ellos son muy grandes
y de mejor hechura que no son estas otras y mds livianas, y en el
medio de cada una tienen un apartamiento como cdmaras, en

236



que vi que andaban los principales con sus mujeres. Llamé alli a
este lugar Jardines, porque asi conforman por el nombre (Colén,
2006: 200-201).
Podemos reconocer aqui que para Coldn la gente de “las Indias” es
“mucha y muy buena”, tienen una linda estatura y ademds tienen
gobierno, lo que podemos reconocer cuando el Almirante habla
de las cdmaras de las naves en donde andan “los principales” con
sus mujeres.

Y no hallo ni jamds he hallado escritura ni de griegos ni latinos
que certificadamente diga el sitio en este mundo del Paraiso Terre-
nal, ni visto en ningin mapa-mundo, salvo situado con autoridad
de argumento [...]

San Isidro y Beda y Strabo y el maestro de historia escoldstica
y san Ambrosio y Scoto y todos los santos tedlogos conciertan que
el Paraiso Terrenal es en el Oriente, etcétera.

[...] grandes indicios son estos del Paraiso Terrenal, porque el
sitio es conforme a la opinién de estos santos y sanos tedlogos, y
asi mismo las sefiales son muy conformes, que yo jamds lef ni of
que tanta cantidad de agua dulce fuese asi dentro y vecina con la
salada; y en ello ayuda asimismo la suavisima temperancia. Y si
de alli del Paraiso no sale, parece an mayor maravilla, porque
no creo que se sepa en el mundo de rio tan grande y tan hondo

(Colén, 2006: 209-210).

Esta cita hace una diferencia fundamental con el pensamiento de
Vespucio, porque mientras éste viaja al Nuevo Mundo para explo-
rar y explotar sus recursos materiales y humanos, Cristobal Col6n
estd pensando en una empresa de evangelizacién, pues en los testi-
monios del segundo viaje expresa que incluso los canibales pueden
ser llevados a la vida cristiana y convertirse en buenos esclavos.
Esto nos lleva directamente a pensar en los argumentos para jus-
tificar la esclavitud del hombre: mientras para Vespucio parece ser
incuestionable que la gente que no pertenece a su cultura puede ser

237



esclavizada, Colén estd pensando en la esclavitud de sélo aquellos
que transgreden la ley natural al comerse a otro hombre.

De la antropologia a la antropologia filos6fica

Al comenzar a preguntarnos sobre el origen de estas dos posturas
que se originan en el descubrimiento de América y contintian en-
frentdndose en la Polémica de Valladolid, surgieron mds preguntas
sexiste una divisién de enfoques?, ;cada enfoque estd determinado
por una previa visién del mundo?

Una respuesta interesante a estos cuestionamientos se encuen-
tra en la propuesta utdpica latinoamericana contempordnea que
plantea la forma en que América se convirti6 en el zopos de las
utopias europeas, lo cual supone que los europeos ya trafan consi-
go ideas a priori de lo que serfa América y lo americano. Fernando
Ainsa (coincidiendo con Juan Larrea, Horacio Cerutti y Carmen
Bohdrquez, entre otros) sefiala que América “ha materializado
geogrificamente el lugar de la bienaventuranza, concretado los
suenos abstractos de la antigiiedad y de la Edad Media, es decir, ha
servido de objeto real al sujeto imaginante en un proceso de mutua
identificacién” (Ainsa, 1992: 10).

Alo largo de su obra, Ainsa sostiene que el encuentro con Amé-
rica se debié a un hecho prictico, pero también estaba plagado de
mitos que propiciaron la realizacién de varias utopias llevadas a la
préctica en el nuevo continente, al respecto dice:

entre los impulsos que determinan la aparicién histérica de Amé-
rica, unos son terrestres y practicos —la ruta occidental hacia las
indias orientales, el nuevo rumbo de la especieria— y otros son el
resultado de la invencién imaginativa, cuando no idealista del ser
humano, siempre preocupado por una dimensién que vaya mds

alld de la realidad (1992: 42).

238



Sin embargo, es necesario senalar que aun cuando Ainsa admite
que el descubrimiento y la colonizacién se adecuan en funcién
del ideal que se imaginé encontrar y no de la realidad realmente
encontrada, centra su principal atencién en la explicacién de los
mitos y leyendas que configuraron la primera idea de lo america-
no: el vellocino de oro y la edad dorada de la humanidad.

Esta perspectiva haria suponer que las dos posturas sobre el
Descubrimiento se dividen principalmente en un plano econémi-
co (la busqueda de oro) y otro espiritual (la bisqueda del Paraiso
Terrenal); no obstante, esta divisién no es suficiente para explicar
dos de las principales interpretaciones, segtin las cuales, miembros
de las 6rdenes mendicantes como Bartolomé de las Casas y Alonso
de la Veracruz defienden y reconocen la dignidad y los derechos de
los indios, mientras otros religiosos y humanistas como Juan Ginés
de Sepulveda rechazan tajantemente la capacidad racional del in-
dio americano y le niegan sus derechos a la propiedad y la defensa.

Para poder encontrar las bases de las dos posturas que vienen
desde el descubrimiento, resulta necesario retroceder mas, incluso
a la concepcién del salvaje o lo salvaje en las dos principales tra-
diciones que llegan a América. Segiin Roger Bartra (1992: 42-59)
estas dos tradiciones son la grecolatina y la judeocristiana. Esto nos
permitird comprender posteriormente la idea del barbaro ameri-
cano.

Dentro de la tradicién grecolatina, la idea de salvaje sirve para
delimitar el mundo, entre la naturaleza, por un lado, y el mundo
politico y racional, por otro. Lo otro, lo diferente, lo no civilizado,
quedaba fuera de la polis griega, pues, aunque el salvaje habitaba en
los confines inmediatos de la comunidad, constituia una amenaza
para ella y para la civilidad griega.

Asi, los griegos imaginaron varios tipos de salvajes (centauros,
silenos, sdtiros, ciclopes, hecaténquiros, legistrones, amazonas,
ninfas, ménades y bacantes), todos ellos poseedores de caracteris-

239



ticas animales, fisicas y/o de personalidad, que los aproximaban
a la naturaleza salvaje y los alejaban de la politica. Los rasgos que
describen la naturaleza salvaje son: lascivia, canibalismo, ingestién
de carne cruda, comportamiento animal, peculiaridades bestiales,
gusto incontrolable por el vino, rechazo de la sociabilidad “nor-
mal”, violencia e injusticia; todas ellas, caracteristicas que un buen
ciudadano griego debe evitar.

Muchos de los salvajes griegos pasan a los romanos con diferen-
tes nombres, pero caracteristicas similares. No debe extrafarnos,
entonces, por qué para Américo Vespucio result6 ficil calificar de
canibales, gigantes y concupiscentes a los indios americanos.

Por otro lado, encontramos la perspectiva de lo salvaje heredada
de la tradicién judeocristiana, segtin la cual, la naturaleza salvaje y
hostil se encuentra en el desierto, el cual es el escenario de la céle-
ra divina, el lugar del vacio y de la muerte, es el espacio agreste e
inculto que deberd ser domesticado por medio del trabajo y dolor
del hombre. El desierto es pues, el lugar donde puede entrar en
contacto el hombre con las fuerzas del mal, pero también el lugar
de encuentro con el Dios omnipotente. Por ello, aquél hombre
que se enfrente al desierto y logre sobrevivir, al igual que Moisés,
podra ser considerado elegido de Dios.

El hombre que se atreva a salir al desierto, tendrd que luchar
con los seres malignos y con su propia naturaleza imperfecta; se
convertird en un salvaje bestial porque la naturaleza desordena y
perturba el espiritu, pero con el paso del tiempo, la condicién de
salvaje le permitird alcanzar la fe. Por ello, muchos hombres judeo-
cristianos se convirtieron en monjes en los que nacfa un desierto
interior, ante el cual retrocedian tanto la civilizacién como la na-
turaleza y se abria un espacio vacio para la fe, la bienaventuranza
y el milagro.

Asi, el hombre de la tradicién judeocristiana tendrd que luchar
con su parte salvaje para poder alcanzar la bienaventuranza, lo cual

240



implica que la voluntad y la libertad pueden conducirlo hacia el
camino de la salvacién. Esto es, el salvaje judeocristiano no lo es
por naturaleza, sino por el pecado original, que puede redimir-
se con voluntad y disciplina, justo como planteaba Colén, para
quien, incluso el canibal, se podia convertir en un buen esclavo y
cristiano.

Sin embargo, resulta necesario sefalar que las explicaciones an-
teriores se enfocan mds hacia el plano antropolégico y sociolégico
que al filoséfico y aunque nos sirven como guia para apuntar que
el problema se encuentra en la divisién entre la concepcién de
naturaleza salvaje, por un lado, y, de naturaleza humana y politica,
por otro, no son suficientes para entender cémo surgen las dos
visiones sobre los naturales de América. Para comenzar a resolver
este problema, desde la filosofia, tendremos que recurrir a la dis-
cusién existente entre las teorias sobre el derecho natural y la ley
natural.

El derecho natural es un derecho que se basa en la ley natural
dada por Dios, por lo que debemos adentrarnos en la concepcién
de ley natural que implica la idea de una regla de justicia inmu-
table que conforma la existencia de los seres humanos, pues estd
inscrita en el universo independientemente de las leyes positivas,
ya sea antes o al mismo tiempo que se realizan las convenciones
civiles.

La interpretacién comun sobre la ley natural supone que, desde
los griegos hasta la Edad Media, existe una idea similar sobre la ley
natural como derivada de la razén divina que gobierna las cosas y
se extiende a la criatura natural bajo la forma de una ley racional
que se plasma en las disposiciones juridicas producidas por la ra-
z6n humana; no obstante, algunas otras posturas como las de Mi-
chel Villey y Leo Strauss rechazan esta interpretacién advirtiendo
que la ley natural cldsica y la judeo-cristiana no son iguales y no
implican una linea de continuidad.

241



En la filésofa francesa, Blandine Barret-Kriegel, en su libro Los
derechos del hombre y el derecho natural (1989), pone de manifiesto
esta discusién y senala que Villey rechaza la unién del derecho
natural cldsico y la ley natural judeo-cristiana, mientras que Leo
Strauss advierte la discontinuidad entre el derecho natural pagano
y la tradicién judeo-cristiana, pues mientras el derecho natural de
los antiguos no es igualitario, la Suma Teoldgica' expone una ley
natural inmutable y estable revelada en la Biblia, que implica una
igualdad entre los hombres. Es también Barret-Kriegel quien sena-
la que la idea de una ley natural igualitaria se encuentra en las con-
cepciones de la segunda escoldstica espafola, en la llamada Escuela
de Salamanca en las obras de Vitoria, De Soto, Las Casas y Sudrez.

Desde las aportaciones de Barret-Kriegel y Mauricio Beuchot
(1995) podemos notar una clara divisién entre la idea de ley na-
tural igualitaria y no igualitaria, que nos lleva a una diferente con-
cepcién del hombre y lo humano.

La Escuela de Salamanca

Una de las mayores aportaciones de Santo Tomds, en la teoria so-
bre la ley y el derecho, se refleja en la famosa Escuela Tomista de
Salamanca, que estuvo vigente durante el siglo XVI tanto en Espa-
fia como en el Nuevo Mundo. En ella, se aplica el derecho natural
objetivo a lo politico. Autores como Francisco de Vitoria, Domin-

' Es importante resaltar aqui que la idea de ley natural no surge en Tomds de
Aquino, sino que él retoma lo mejor de los estudios anteriores sobre la ley na-
tural. Su principales influencia son: Aristételes, de quien retoma la idea de la
naturaleza humana como base de esa ley; los estoicos, de quien asume el univer-
salismo de la ley y la justicia asi como la existencia de esta ley en la divinidad,
y Cicerdn, Cayo, Tertuliano y de San Agustin de quien hereda la idea de que la
ley natural debe de corresponder a la ley eterna de Dios. Sin embargo, la impor-
tancia de Tomds se encuentra en que proporciona una estructura determinada a
todas estas ideas que lo influyen.

242



go de Soto, Bartolomé de las Casas y Alonso de la Veracruz, entre
otros, sostuvieron que el derecho natural es el derecho de toda la
especie humana. La tesis biblica de que todos los hombres somos
hijos de Dios y somos iguales ante sus ojos y por naturaleza, cobra
una relevancia fundamental en la perspectiva de los salmantinos
que, también apoyados en el nominalismo, son capaces de advertir
que los conceptos no son abstractos y que la historia juega un pa-
pel fundamental en la conformacién de la conducta humana y de
su libre proceder.

Como menciona Miguel Anxo Pena (2009): no es ficil preci-
sar quiénes pertenecen al grupo de “elegidos” que constituyen la
Escuela de Salamanca, pero la tarea se facilita cuando se selecciona
a los profesores de la cdtedra de Prima de la Universidad de Sala-
manca y los que siguen, en principio, las principales ideas de su
maestro. Asi, son considerados miembros de la primera generacién
(1526-1559): Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Melchor
Cano, Diego de Covarrubias, Gregorio Lépez, Diego de Chavez
y Domingo de las Cuevas (Brufau, 1984: 223); como miembros
de la segunda generacién (1560-1585): Juan de la Pena, Antonio
de Cérdoba, Pedro de Aragén, Juan de Guevara, Pedro de Soto-
mayor, Fray Luis de Le6n y Mancio de Corpus Christi (Baciero,
1984: 315). También, se habla de una tercera generacién en donde
se incluyen a Bartolomé de Medina, Domingo Bafiez, e incluso,
Francisco Sudrez (Pena, 2009: 123). Al respecto, Luciano Perena
sefala que esta tercera generacién se caracteriza por su sistematiza-
cién doctrinal y se da “entre el paréntesis cientifico Bafiez-Sudrez”
(1998: 53).

La Escuela Tomista de Salamanca es el resultado de la confluen-
cia entre el humanismo italiano, el nominalismo y el tomismo.
Aunque no se comprometen con la visién de superioridad y mag-
nificencia del hombre que asume el humanismo italiano, retoman
de él la preocupacién por lo humano, la dignidad del hombre y la

243



apropiada interpretacién de los cldsicos. Del nominalismo aceptan
la critica a los conceptos abstractos, la perspectiva del poder y el
dominio que genera una teologia positiva que resalta el aspecto
juridico moral y el interés por las ciencias histéricas y experimen-
tales.

Vitoria, por ejemplo, retoma en sus relecciones® los temas mds
candentes de la sociedad de su momento, los que preocupan a
todos: el derecho de gentes, el derecho internacional, la potestad
civil y eclesidstica, las cuestiones morales, el problema de la guerra,
el de los indios, el de los precios y el del comercio con las Indias.

Del tomismo retoman los tratados de la ley y la justicia que se
encuentran respectivamente en la Primam secundae (I-11) y la Se-
cunda secundae (I11-11), en donde se hace una clara distincién entre
la ley natural y la ley humana, segtin Tomds, la ley humana necesita
del consentimiento de todos los involucrados si se quiere llegar a
una ley justa.

Desde esta perspectiva, podemos comprender por qué Barret-
Kriegel afirma que es gracias a las preferencias biblicas de la Escue-
la de Salamanca que el derecho natural se convierte en un derecho
de la especie humana —desde Addn y hasta el fin en la redencién de
la especie entera— (1989: 94). Aunque serfa mds correcto referirse
a sus preferencias teoldgicas, ya que la lucha por los derechos de
la especie humana les llega por medio del iusnaturalismo de Santo
Tomds. Por la misma razén, Mauricio Beuchot afirma:

el tomismo hacfa a los salmantinos acepta esencias y universales
ya matizados por las criticas de los nominalistas, esto es, como

? Las repeticiones o relecciones corrfan a cargo de los titulares de las cdtedras,
que las desarrollaban en forma de conferencia magistral ante el pleno de la
Universidad, en fechas fijadas por los estatutos. El catedrdtico repetidor debia
anunciar el acto un dia antes de su cdtedra. Por ello se conservan en Salamanca
numerosos manuscritos de este estilo.

244



naturalezas que se realizan en los propios individuos. Por ello po-
dian aceptar derechos que pertenecian al hombre por su esencia
(como sostenia el tomismo), pero que les pertenecian de modo
individual y subjetivo (gracias al nominalismo), y la influencia
humanista hacfa insistir en el arraigo de estos derechos en la dig-

nidad de la naturaleza humana (1955: 99).

La Escuela de Salamanca cobra relevancia porque Alonso de la Ve-
racruz es discipulo directo de su fundador, Francisco de Vitoria, y
se sabe con certeza que Bartolomé de las Casas dialogé con los sal-
mantinos antes de enfrascarse en la célebre Polémica de Valladolid.

La Polémica de Valladolid

Debemos destacar que tanto De las Casas como Sepilveda realizan
una hermenéutica del descubrimiento de América y toman postu-
ra ante él. De las Casas expone sus ideas en su conocida Historia de
las Indias, la cual comenzd a escribir en 1527 y culminé en 1561,
y Ginés de Septilveda en su obra De/ Nuevo Mundo, la cual termina
de redactar en 1562. Ambas obras fueron terminadas después de la
célebre Polémica de Valladolid y exponen las ideas sobre la llegada
de Colén al Nuevo Mundo, asi como la visién sobre el natural de
América. Sin embargo, decidimos analizar los argumentos de la
Polémica de Valladolid porque es en ellos donde los dos oponentes
exponen mejor sus ideas sobre la naturaleza del indio Americano y
las consecuencias politicas que ambas posturas sostienen.

Previo a la polémica, Ginés de Septlveda, habia atacado el Con-
fesionario escrito por De las Casas y logré que se recogiera por
orden real. Aunque debemos sefialar que antes el fraile también
habia conseguido que no se publicara la obra de Septlveda deno-
minada Democrates alter (que conocemos ahora como Tratado so-
bre las justas causas de la guerra contra los indios), lo que contribuyd
para que las universidades de Salamanca y Alcald emitieran opinio-

245



nes desfavorables sobre dicha obra. De esto, podemos suponer la
enorme irritacién que a Sepilveda le causaba De las Casas. Por su
lado, Bartolomé se defendié de las acusaciones que Sepulveda hizo
a su Confesionario, present6 varios informes al Consejo condenan-
do la esclavitud, aclarando los derechos de la corona a las tierras
americanas, y elaboré una opinién critica sobre las causas de la
guerra contra los indios que defendia Sepulveda.

Ante la enorme cantidad de documentos, el Consejo decidié
dejar la disputa al examen de una comisién de tedlogos y juristas
e invitd a De las Casas y Septlveda a defender sus posiciones ante
la junta. Los miembros de la junta comisionada estaban presidi-
dos por Domingo de Soto y eran, como jueces te6logos: Melchor
Cano, Bartolomé de Miranda y Bernardino de Arévalo, y, como
funcionarios del Consejo de Indias: Gregorio Lépez, Gutierre Ve-
ldsquez, Sandoval, Bibriesca, Rivadeneyra y Pérez de la Fuente.

La primera sesi6n se celebré del 15 de julio al 15 de noviembre
de 1550 en Valladolid, en ella Sepulveda defendi6 su tesis de la
licitud de la guerra previa a los indios, para proceder luego a la
evangelizacién cuando estuvieran ya sujetos al gobierno espafol.
Segtin Gallegos Rocafull (1951) , De las Casas tenia ya el tema
bastante estudiado, porque de 1548 a 1550 habia intercambiado
impresiones al respecto con maestros de Valladolid y Salamanca,
lo que le permitié avasallar al Cronista del emperador al presentar
nada menos que 500 folios escritos en Latin contra las ideas de
Septlveda.

La asegunda sesién se celebré en abril de 1551 y el resultado de
esta controversia dista mucho de estar aclarado pues, al no haber
un resultado por escrito de los jueces, tanto De las Casa como
Sepulveda se sintieron triunfadores uno sobre el otro. Lo cierto es
que la politica de la Corona, inmediatamente posterior, se inspird
en la tesis de libertad y racionalidad de los indios expuesta por

246



Bartolomé y se orden6 que se detuviera de nuevo la conquista.’
Aunado a esto, se mandé a recoger y retirar todos los libros de
Sepulveda referentes a las cuestiones de indias.

Francesc Colomer (2000: 281) sefiala que el debate de Va-
lladolid, convocado por la Corona, intenta esclarecer hasta qué
punto las actuaciones de Espafia en América fueron legitimas. El
rey queria averiguar si la guerra y el comportamiento criminal de
los colonizadores eran ciertos y cudl deberia ser la verdadera pre-
sencia de Espana en el Nuevo Mundo. Se trat6 de un foro poco
dimensionado en la historia, que intentaba valorar la barbarie de
los espafioles y aquellos que acusaban de barbaros a los indigenas.
Asi, el tema cardinal de la Polémica de Valladolid fue la licitud y
justicia de la guerra contra los indios. Es importante otorgar a la
Corona espafiola el mérito de haberse detenido a reflexionar. Los
escrupulos, tal vez el remordimiento moral y el compromiso con la
justicia asom¢ para valorar los hechos de la conquista, para inter-
pretar con conciencia ética las actitudes de una nacién que se crefa
el paradigma de la humanidad.

En la Polémica de Valladolid las dos visiones sobre el hombre,
la ley natural, la guerra y la justicia se polarizaron en torno a dos
versiones diferentes e incluso contrapuestas:

1. Juan Ginés de Sepulveda proponia una evangelizacién re-
presiva que dejara de preocuparse por la libertad, humani-
dad y derechos de los indigenas. Defensor de la guerra y el
sometimiento con violencia de los naturales de América.

2. Fray Bartolomé de las Casas proponia una evangelizacién
pacifica, respetuosa de la voluntad, libertad y cultura de los
pueblos originarios. Defensor del didlogo, asi como de la
plena humanidad y racionalidad del indigena.

3 Cabe sefalar que ya habia una orden expresa de Carlos V en donde se disponia
detener la guerra de conquista mientras se efectuaba la Polémica.

247



Los contenidos del debate giraron en torno a los cuatro argu-
mentos que Sepuilveda formuld en su Democrates Alter para jus-
tificar el uso de la fuerza contra los indigenas como instrumen-
to previo para doblegar cualquier obsticulo a la predicacién del
cristianismo en aquel Nuevo Mundo geografico y humano recién
descubierto.

El primer argumento de Septlveda afirma que “los indios se
encuentran en un estado tal de barbarie que se impone dominarlos
por la fuerza para liberarlos de tal estado” (De las Casas, 1975:16).
Como razonamiento de apoyo a esta tesis, Sepulveda interpreta
astutamente la antigua teorfa de la esclavitud natural de Arist6teles
y afirma que por derecho natural existen nombres siervos, de lo
cual deriva que hay naciones esclavas por naturaleza (conformadas
por hombres bérbaros, incultos e inhumanos), por lo que éstas de-
ben asumir su inferioridad ante los pueblos mds cultos. Septlveda
exhibe numerosas fuentes para asentar conceptualmente la idea
de que los que sobresalen en prudencia y virtud deben estar por
encima y gobernar a los barbaros. Como respuesta a este primer
argumento, De las Casas defiende la idea de que los indios son
hombres con la misma dignidad que los espafoles o cualquier otra
nacién y no se da en ellos signos de barbarie tal que justifiquen la
guerra. Reivindica la plena humanidad y la existencia de las cul-
turas indigenas destacando su gobierno, instituciones, ingenios,
acervos, artes y virtudes. También, realiza un estudio sobre el pro-
blema de la “barbarie” en el Estagirita y concluye las cuatro clases
de barbaros siguientes:

a.  Todos los hombres crueles e inhumanos. Aristételes los llama
fieras y los espanoles lo son cuando cometen crueldades a
los indios.

b.  Los que no hablan el idioma de otro pueblo. Por ejemplo, los
romanos son bdrbaros para los griegos y viceversa.

248



. Los incapaces de gobernarse por si mismos. De quienes Aristé-
teles opina “Deben ser cazados como fieras” y acepta que se
dan en escaso nimero, ya que “La naturaleza tiende siempre
a engendrar lo mejor” (de las Casas, 1975:17). De las Casas
refuta a Sepulveda por usar sélo el testimonio de Fernidndez
de Oviedo y no el de otros, como él mismo, y lo descalifica
por no ser testigo directo de los hechos de América.

d. Los hombres no cristianos. San Pablo en su naufragio narra
que “Los barbaros se comportaron con nosotros humana-
mente” (De las Casas, 1975: 18), lo cual pone de manifiesto
que, para las Sagradas Escrituras, barbaro también es aquel
que no es cristiano.

Asi, De las Casas refuta la opinién de Sepulveda y lo acusa de
manipular la doctrina de Aristoteles al afirmar que sélo hay un
tipo de bdrbaro. De las Casas pretende haber demostrado que por
lo menos son tres tipos de hombre birbaro, pero que los indios
no caen en ninguna de las clasificaciones del Estagirita, mds bien
pertenecen a la cuarta categoria que es apuntada por las Sagradas
Escrituras. Sostiene que, como Aristdteles no conocié la existen-
cia del mensaje de Cristo, cuya trascendencia superaba cualquier
enfoque previo, de ninguna manera se justifica una jerarquizacién
moral de las culturas ni el uso de las armas para someter por la
fuerza a los naturales a una cultura supuestamente superior.

El segundo argumento que cita Sepulveda sostiene que “la
guerra se justifica para desterrar las torpezas nefandas y el porten-
toso crimen de devorar carne humana” (De las Casas, 1975:19).
La barbarie de las practicas indigenas y la necesidad de respuestas
violentas para corregirlas serdn aprobadas por Sepulveda evocando
pasajes del Antiguo Testamento, en los que el Dios de los hebreos
destruyé culturas y pueblos que fueron enemigos de los judios. A
esto, De las Casas responde con su afirmacién sobre la inexistencia
de jurisdiccidn efectiva por parte de los principes cristianos y la

249



iglesia para imponer castigos a los indigenas de América, pues todo
castigo supone jurisdiccién sobre el castigado. Bartolomé demues-
tra que los espafioles no tienen jurisdiccién por que no cumplen
con ninguna de las cuatro causas de ella:

a. Razdn de domicilio. Los mahometanos y los judios, atn vi-
viendo en territorio cristiano, no estin sometidos a la Igle-
sia 0 alguno de sus miembros (principes o reyes), por lo que
no se le puede exigir a los indios que acepten el dominio.

b. Origen. Los Americanos no han nacido en Espafa por lo
que no se les puede exigir dominio.

c.  Vasallaje. Los paganos que no han recibido la fe no son
subditos en acto sino en potencia.

d. Delito cometido. Los indios son iddlatras mas no infieles
(como si lo son mahometanos y los judios). Si la iglesia no
castiga a los tltimos tampoco deberia hacerlo a los primeros.

En cuanto al argumento central esgrimido por Sepulveda sobre
la naturaleza violenta de los pasajes del antiguo Testamento que
hace legitima la guerra, Las Casas contra argumenta que no fue
por idolatria que Dios castigd a determinados pueblos, sino por
causas concretas pendientes con los judios. Sin embargo, desde el
punto de vista del obispo de Chiapas ni Aristételes ni el Antiguo
Testamento podrian rivalizar en ese sentido con la vida, mensaje y
ensefianzas de Jests de Nazaret.

El tercer argumento de Septlveda dice que la guerra se justifica
para conseguir la liberacién de los inocentes de una injusta opre-
sidn, consistente en el sacrificio de victimas humanas y en la antro-
pofagia. Para Sepulveda, serd coherente, por derecho natural y de
gentes, socorrer a las personas que se encuentren en una situacién
donde peligra su vida. Para rebatir esta argumentacién, Bartolomé
vuelve a plantear la falta de jurisdiccién de los espanoles sobre los
indios. Advierte que lo indios hacen una resistencia defensiva, no
maliciosa contra los espafoles.

250



De las Casas acepta que todo hombre estd obligado a auxiliar a
un inocente que sea objeto de muerte injusta; sin embargo, debe
cuidarse que al ponerse remedio no se origine un mal mayor que
impida la salvacién de muchos mds paganos, pues una cosa es sal-
var a un inocente y otra hacer una guerra a todo el pueblo por
tal motivo. Afirma que la Inmolacién tiene origen absolutamente
religioso en todos los pueblos, por lo tanto la actitud evangeliza-
dora no debe ser de violencia y exterminio sino de moderacién
y perdén. Asi, demuestra que la cultura supuestamente superior
también habia participado de aquel vicio y aquel pecado horrible.
De las Casas, con su estrategia, sefiala la incoherencia de los eu-
ropeos y denuncia la existencia de una doble moral que, en modo
alguno, él podia justificar. Aqui, también refleja su postura frente
el requerimiento o previa admonicidn, es decir, el aviso formal que
debia darse a los indios antes de iniciar la guerra para corregir sus
costumbres y conminarles a sumarse al cristianismo. De las Casas
formula muchas objeciones de corte procedimental y moral y pone
la base de su argumentacién en la libertad natural de los indigenas,
en su dignidad y en la plena capacidad para decidir sobre su futuro,
el cual podria no admitir al cristianismo si asi fuera su voluntad.

El cuarto argumento de Sepilveda senala que, siempre que se
presente ocasion para ello, se debe hacer la guerra con el fin de
que la religién cristiana sea propagada por medio de la predica-
cién evangélica, por lo que crear un camino abierto y seguro a
los predicadores justifica la guerra. Sepulveda sostiene que es de
derecho natural y divino corregir a los hombres que se aparten
de los valores y los criterios de comportamiento de la civilizacién
cristiana. Esta posicidon es una clara expresion del etnocentrismo
y eurocentrismo de las tesis sepulvedianas. También sostiene que
una conquista militar ripida, con la consiguiente imposicién ful-
minante de la fe, garantiza el éxito misionero. Opina que es propio

251



de la naturaleza humana que los vencidos ataquen las costumbres
de los vencedores con cierta facilidad.

Por su parte, Bartolomé se opone a la homologacién de todos
los tipos de infieles que hace Septilveda y argumenta que las Indias
representan un Nuevo Mundo tanto geogrifico como humano,
por lo que serfa un error prorrogar las viejas recetas y las viejas
soluciones ante los nuevos tiempos y los nuevos retos morales, ju-
ridicos y teoldgicos que desencadenaron los hallazgos de las nuevas
tierras. Afirma, ademds, que para San Agustin es necesario obligar
a los herejes a entrar en la fe, pero no sucede lo mismo con los
paganos, pues jamds conocieron la fe antes. Asi, concluye que la fe
no debe ser impuesta por la fuerza para ser bien recibida.

Vemos que con todo el esfuerzo en sus experimentos de evange-
lizacidn pacifica y en su denuncia del maltrato al indio por medio
de la encomienda, Bartolomé De las Casas busca generar una con-
ciencia en Espafna y Europa que haga germinar la idea del natural
americano como miembro de naciones libres y soberanas antes de
la llegada de los colonizadores espafioles, naciones tan libres y so-
beranas como cualesquiera otras.

De las Casas propuso que las sociedades de su época concibie-
ran al indio como un ser libre e inteligente. Tan libre e inteligente
como cualquier espafiol o cualquier otro ser humano. De ahi, se
deriva su opinidén sobre la injusticia de cualquier atentado, afrenta
o guerra contra los indios, aun si ésta se daba con el pretexto de
aproximarlos a la religion cristiana con el fin de salvar sus almas.
Adelantindose a nuestro tiempo, expone una doctrina defensora
de los derechos del hombre sin distincién de nacionalidad, pues
atn la condicién de infiel es incapaz de convertirse en un obsté-
culo para el ¢jercicio de la plena soberania por todos los pueblos
cristianos y no cristianos, por lo que todo pueblo cristiano o no
pertenece a la humanidad y estd amparado por los mismos dere-

252



chos, el natural y el de gentes. Asi, la infidelidad no incide en los
derechos que pertenecen al orden natural.

Para el obispo de Chiapas, los pueblos que habitaban las Indias,
disfrutaban de absoluta y completa capacidad para constituirse en
agrupaciones politicas. Sus gobernantes posefan todos los titulos
legitimos para el ejercicio de su autoridad. Disfrutaban de libertad
para su autogobierno y para la eleccién de sus principes y sobera-
nos. En sus Treinta proposiciones muy juridicas, De las Casas dice:

Entre los infieles que tienen reinos apartados, que nunca oyeron
nuevas de Cristo ni recibieron la fe, hay verdaderos senores, reyes
y principes, y el sefiorio y dignidad y prominencia real les com-
pete de derecho natural y de derecho de las gentes, en cuanto el
tal sefiorio se endereza al regimiento y gobernacién de los reinos,
confirmado por el derecho divino evangélico (1990: 206).

Conclusién

Como hemos visto hasta ahora, nos enfrentamos a dos distintas
visiones sobre el hombre americano que van desde los viajes al
Nuevo Mundo, realizados por Colén y Vespucio, hasta la célebre
Polémica de Valladolid, en donde cobran altura filoséfica. No obs-
tante, desde nuestro punto de vista, serfa un error descartar una
para ensalzar otra, porque las dos posturas parten de una visién
diferente de lo humano y, de hecho, pueden ser reconocidas como
posturas humanistas.

Recordemos simplemente que tanto Vespucio como Septlveda,
son reconocidos como dos grandes humanistas lectores y conoce-
dores de un elegante latin; sin embargo, la concepcién del hombre
que ellos sostienen surge de una idea de naturaleza humana no
igualitaria, generada desde los Studia Humanitatis, un humanismo
cldsico no igualitario por fundamento, que conocemos como el
primer humanismo italiano. El cual, desde Petrarca, forja el clasi-

253



cismo que pretendia erradicar las impurezas en las letras y conver-
tirse en el modelo de toda una nueva época, creado solamente por
medio de una recta ensenanza del latin, ya que s6lo una educacién
de ese género era capaz de crear hombres excelentes en la vida
privada y en la publica. Por lo que el rescate de la dignidad del
hombre que, desde la filosofia, realizan autores del segundo hu-
manismo o renacimiento italiano como Ficino, Bartolomé Facio,
Manetti y Pico della Mirandola, parece no ser de todo hombre,
sino sélo de aquel hombre excelente que genera la categoria de lo
humano.

Por otro lado, tenemos al humanismo igualitario que postulan
Colén y Bartolomé de las Casas y que se refleja claramente en la
Escuela de Salamanca que, segin Mauricio Beuchot (1995: 97),4

En este texto Beuchot sefiala claramente que en la escuela de Salamanca “se dio
la confluencia de tres corrientes filoséficas: el tomismo, el nominalismo y el hu-
manismo” (97), pues “el relieve dado a la dignidad del hombre venia del huma-
nismo renacentista, el cual también estuvo presente en Salamanca. Directamen-
te, por medio de Vitoria, que fue amigo de Erasmo, aunque finalmente no lo
defendié ante el rey espafiol, como aquel esperaba, e indirectamente por medio
de Diego de Astudillo, que llevé mucho del erasmismo al célebre colegio de San
Gregorio de Valladolid, muy relacionado con el de San Esteban de Salamanca.
(93-94). Carmen Rovira, al contrario, afirma que el humanismo renacentista no
tuvo influjo en la Escuela de Salamanca, porque los integrantes de esta Escuela
no aceptan de ninguna manera la soberbia del hombre que plantea el humanis-
mo renacentista, en cambio, realizan un reconocimiento de lo humano desde
la caridad cristiana, no desde la exaltacién del hombre. En mi trabajo pretendo
romper con la idea univocista del humanismo europeo que sélo considera como
vélido y original al italiano aun cuando éste no es idéntico en si mismo desde el
cuatrocientos hasta el renacimiento (siglo XV) y, si bien podriamos cuestionar
la influencia directa del humanismo italiano en la Escuela de Salamanca, como
hace Rovira, debemos rescatar la labor de esta Escuela y su fundador, Francisco
de Vitoria, como iniciadores en la lucha por el reconocimiento de la humanidad
del indio americano frente a posturas como la de Septlveda que los considera
“monos” (1996: 101). Esto nos permitirfa justificar la existencia de un huma-
nismo caracterizado por el interés que suscita el problema del hombre, de su

254



se deriva del humanismo renacentista, el nominalismo y el tomis-
mo, la cual propone una nueva concepcién de la justicia donde
todos los hombres son iguales por naturaleza, por lo que la digni-
dad del hombre debe reconocerse tanto en los europeos como en
los indios que también tienen derechos y deben ser respetados. El
principal expositor de esta Escuela es Francisco de Vitoria quien
rechaza la justicia de una guerra que tenga como tnico fin ampliar
el territorio y la riqueza, pues sélo se justifica la guerra para defen-
derse de un ataque o una ofensa.

Gracias al nominalismo, la lectura de las Sagradas Escrituras
ocupa un lugar privilegiado para la interpretacién de los aconte-
cimientos histéricos, sobre todo el de las Indias. También, por su
influencia, la justicia se ve como un derecho subjetivo e individual
que pertenece como atributo. Sin embargo, la intervencién del
tomismo pone freno a los excesos individualistas del nominalismo,
por lo que aun cuando hay derechos individuales también los hay
universales, es decir, le pertenecen a cada uno de los hombres por
el simple hecho de pertenecer a la raza humana. Asi, el nominalis-
mo logra crear una Escuela de Salamanca sensible a la diversidad
que, al retomar la visién universal del tomismo, se torna flexible e
incluyente, abriendo la posibilidad al respeto de culturas diferentes
a la suya y generando lo que Ambrosio Velasco denomina huma-
nismo multiculturalista (2009).

Asi, la confluencia de nominalismo y tomismo permite una in-
terpretacion de la justicia y los derechos que, cuando son retoma-
dos por los novohispanos Bartolomé de las Casas y Alonso de la
Veracruz, se torna en una defensa del indio americano, su cultura
y su gobierno. Esto permite sostener los argumentos sobre la injus-
ticia de la guerra contra los indios y la falta de dominio del rey de

naturaleza, de su origen, de su destino y de su puesto en el mundo; asi como
incluir en el rubro de humanismo al salmantino y su influencia en América,
especificamente en Alonso de la Veracruz y Bartolomé de las Casas.

255



Espana sobre ellos, por lo que se oponen al absolutismo imperial,
a la expropiacién tanto de las tierras que pertenece a los indios,
como al producto de su trabajo.

Ahora bien, debemos sefialar que los antecedentes de estos dos
humanismos son claros: por un lado, Aristételes y la filosofia an-
tigua y, por el otro, la visién teoldgica sobre la ley y la justicia que
se basa en una especifica interpretacion del tomismo. No obstante,
tal vez, lo mis relevante se encuentre no tanto en sus antecedentes
como en las influencias que dichos humanismos tuvieron para la
visién del indio americano, asi como, también, para la identidad
que se generd a partir de la visién de los americanos sobre su pro-
pio ser, es decir, la visién de criollos y mestizos que se ha hecho
patente desde las independencias hasta el siglo XXI.

Por ello, podemos senalar que el andlisis sobre los testimonios
del “Descubrimiento-encubrimiento” del Nuevo Mundo, seguirdn
vigentes mientras a los americanos nos interese investigar sobre
nuestra identidad. Ademds de que, como bien plantea la herme-
néutica contempordnea, las interpretaciones sobre los textos siem-
pre cambiardn gracias al sujeto que interviene en ellas, aunque
como bien expresa Beuchot (1997): siempre hay interpretaciones
mids vélidas que otras.

Bibliografia

Ainsa, Fernando, 1999, La reconstruccion de la Utopia, México,
Libreria Correo de la UNESCO.

, 1992, De la Edad de Oro al Dorado. Génesis del discurso

utdpico Americano, México, FCE.

Aristételes, 2000, Politica, Antonio Gémez Robledo (intro., ver-
sién y notas), México, UNAM.

256



Baciero Gonzélez, Carlos, 1984, “La segunda generacién de ted-
logos peninsulares”, en Actas del I simposio sobre la ética de la
conquista de América, Salamanca, Ayuntamiento y diputacién

provincial, pp. 315-337.

Barret-Kriegel, Blandine, 1989, Les droits de [ 'homme et le droit
natural, Paris, Quadrige/Presses Universitaires de France.

Bartra, Roger, 1992, El Salvaje en el espejo, México, Ediciones Era.

Belda Plans, Juan, 2000, La Escuela de Salamanca y la renovacion
de la teologia en el siglo XVI, Madrid, BAC.

Beuchot Puente, Mauricio, 1995, Bartolomé de Las Casas (1484-
1566), Madrid, Ediciones del orto.

, 2001, Filosofia y derechos humanos, México, Siglo XXI.

, 1995, Derechos humanos, Luspositivismo y iusnaturalismo,

México, UNAM.
, 1997, Perfiles esenciales de la hermenéutica, México, UNAM.

Brufau Prats, Jaime, 1984, “La primera generacion e la Escuela de
Salamanca: Soto, Cano, Covarrubias”, en Actas del I simposio
sobre la ética de la conquista de América, Salamanca, Ayunta-
miento y diputacién provincial, pp. 223-238.

Casas, Bartolomé de las, 1988, “De unico vocationis modo”, en
Obras Completas, t. 2, Madrid, Alianza editorial.

, 1990, De regia potestate, en Obras Completas, t. 12, Ma-
drid, Alianza editorial.

, 1990, “Tratados”, en Obras Completas, t.10, Madrid, Alian-
za editorial.

, 1994, Brevisima relacion de la destruccion de las indias, Mé-
xico, Reli.

, 1975, Apologia. Juan Ginés de Sepiilveda y Fray Bartolomé
de las Casas, Madrid, Editora Nacional.

257



, 1994, “Historia de las Indias”, en Obras Completas ts. 3, 4
y 5, Madrid, Alianza editorial.

Colomer, Francesc, 2000, Contribucion de Bartolomé de las Casas
a una filosofia de la paz, Tesis doctoral de la Universitat Jaume
I., Castellén.

Colén, Cristobal, 2006, Cuatro viajes del almirante y su testamento,

Madrid, Espasa Calpe.

Dios de Dios, Salustiano de, 2006, “Corrientes jurisprudenciales.
Siglos XV1'y XVII”, en Historia de la Universidad de Salamanca
III-1. Saberes y confluencias, Salamanca, Universidad de Sala-
manca.

Esteban, Leén, 2002, La educacion en el renacimiento, Madrid,
Sintesis.

Fuertes Herreros, José Luis, 2006, “Légica y filosofia. Siglos XIII-
XVII”, en Historia de la Universidad de Salamanca I11-1. Saberes

y confluencias, Salamanca, Universidad de Salamanca.

Gallegos Rocafull, José Ma., 1951, El pensamiento mexicano en el
siglo XVI y XVII, México, UNAM.

Garcia y Garcia, Antonio, 2006, “La Facultad de Derecho Cané-
nico”, en Historia de la Universidad de Salamanca I1I-1. Saberes
y confluencias, Salamanca, Universidad de Salamanca.

Gerbi, Antonello, 1982, La disputa del Nuevo Mundo, México,
FCE.

Horta, Raﬁ}, 1997, El humanismo en el Nuevo Mundo, México,
Miguel Angel Porrua.

Kraye, Hill,1998, Introduccién al humanismo renacentista, Espana,
Cambridge University Press.

O’Gorman, Edmundo, 2001, La invencion de América, México,
FCE.

258



Pena Gonzélez, Miguel Anxo, 2009, La Escuela de Salamanca, Ma-
drid, BAC.

, 2006, “El concepto «Escuela de Salamanca», siglo XVI-
XX”. en Historia de la Universidad de Salamanca I1I-1. Saberes y
confluencias, Salamanca, Universidad de Salamanca.

Perefia, Luciano, 1998, “La Escuela de Salamanca, notas de iden-
tidad”, en Gémez Camacho y Ricardo Robledo (eds.), £/ pen-
samiento econdmico de la Escuela de salamanca, Salamanca, Edi-

ciones Universidad de Salamanca, pp. 43-64.

Ricard, Robert, 2001, La conquista espiritual de México, México,
FCE.

Rico, Francisco, 1993, El suerio del humanismo. (de Petrarca a Eras-
mo), Madrid, Alianza Universidad.

Rovira, Carmen, 2004, Francisco de Vitoria. Espasia y América el
poder y el hombre, México, Miguel Angel Porrda/Cédmara de
Diputados.

Santidridn, Pedro R., 1986, Humanismo y renacimiento, Madrid,
Alianza Editorial.

Sepulveda, Juan Ginés de, 1996, Tratado sobre las justas causas de la
guerra contra los indios, México, FCE.

, 2005, El Nuevo Mundo, en Obras Completas, t. 11, Espa-
fia, Ayuntamiento de Pozoblanco.

Velasco Gémez, Ambrosio, 2009, La persistencia del humanismo

republicano en la conformacion de la nacion y el estado en México,
México, UNAM.

Veldzquez Delgado, Jorge, 1998, ;Qué es el Renacimiento?, México,
UAM.

Vera Cruz, Alonso de la, 2007, De dominio infidelium et iusto bello,
Roberto Heredia Correa (ed., trad., y notas), México, UNAM.

259



Vespucio, Américo, 2004, “Carta de Américo Vespucio a Lorenzo
de Medicis”, en E! Nuevo Mundo, México, UNAM.

, 1951, El Nuevo Mundo. Cartas Relativas a sus viajes y descu-
brimientos, Buenos Aires, Editorial Nova.

Recibido: 12 de octubre de 2014
Aceptado: 24 de noviembre de 2014

260





