Libertad negativa como estrategia
deconstructora de deseos y temores en el
materialismo antropoldgico de Hobbes

Francisco Javier Higuero
Wayne State University

Resumen

Thomas Hobbes explica en Leviathan que el estado de naturale-
za, privado de gobierno, de instituciones politicas o sociales, de
leyes y hasta de contratos legalmente establecidos, otorga libertad
absoluta a los individuos, al tiempo que los condena a una gue-
rra perpetua entre ellos, que se ven obligados a vivir siempre con
gran inseguridad y miedo a una muerte violenta. Dicho pensador
enumera diversas razones por las que los seres humanos llegan a
sentir enemistad entre si en el estado de naturaleza, entre las que
incluye los conflictos que proceden del apetito incontrolable por
poseer los bienes que no pueden ser divididos o disfrutados de
comun acuerdo. Mediante el uso de la fuerza, se decide que tales
bienes sean poseidos por los més fuertes. Ahora bien, la igualdad
existente entre los hombres para matarse mutuamente provoca un
sentimiento de miedo que llega a sustituir la inclinacién dirigida
a prevalecer, de un modo u otro. En tales circunstancias, Hob-
bes parece pronunciarse a favor de una libertad negativa que, de
hecho, deconstruiria la dicotomia binaria formada por la pugna
existente entre deseos y temores.

Palabras clave: deconstruccién, deseo, dicotomia, Hobbes, liber-
tad, miedo.



Abstract

In Leviathan, Thomas Hobbes implies that the state of nature, devoid
of government, political or social institutions, laws, or legally enforce-
able agreements, allows absolute freedom to individuals at the same
time that condemns them to perpetual war with each other, so that
they were compelled to live all the time with insecurity and fear of
a violent death. Hobbes enumerates a variety of reasons of why men
are at enmity with each other in the state of nature, they include the
conflicts that are the result from the appetite for the things that cannot
be divided or enjoyed in common. By the use of force, it is decided
that those goods go to the strongest one. Now then, the equality of
men with respect to their ability to kill each other creates fear among
them. In order to resolve the binary dichotomy expressed in the opposi-
tion between desires and fears, Hobbes seems to favor a deconstructive
strategy directed toward the implementation of anthropological prac-
tices that might be considered examples of negative freedom.

Keywords: Deconstruction, Desire, Dichotomy, Hobbes, Freedom,
Fear.

o resultarfa dificil, en modo alguno, incluir al pensamiento

de Thomas Hobbes en una corriente filoséfica materialista,
interesada, una y otra vez, en evitar la definicién del hombre como
un ser poseedor de una racionalidad que no emerja de la materia.
Conviene adelantar, desde un primer momento, que, de acuerdo
con lo explicado por Montserrat Herrero, en Ficciones politicas,
y Perez Zagorin, en Hobbes and the Law of Nature, las premisas
ontoldgicas del materialismo propugnado por Hobbes son fun-
damentalmente tres: 1) Sélo existen cuerpos; 2) Las relaciones de
causalidad consisten en nexos establecidos entre movimientos; 3)
Todo lo que acontece procede, por necesidad, de alguna causa que
vendria a ser la suma de los accidentes del agente y del paciente.
Una vez que esta adicién se lleva a cabo, el efecto es necesario.

36



Ahora bien, la causalidad no consiste, de por si, en una propiedad
inherente a los cuerpos, sino en un conjunto de accidentes que,
a un tiempo, son efectos de otros. Pensada 16gicamente, la cau-
salidad es solamente el cdlculo de la razén que establece el nexo
esgrimido por los accidentes y no deja de generar determinadas
consecuencias. A todo esto, se precisa puntualizar que, al no existir
sino cuerpos, no habrd causa alguna del movimiento en un cuer-
po que no proceda de un cuerpo contiguo, abocado también a
ostentar un cierto movimiento. Afirma Hobbes, en De Corpore,
que un cuerpo actda sobre otro cuando produce o destruye en él
un accidente. Por tanto, toda posibilidad causal consiste en ciertos
accidentes que se encuentran en el agente y en el paciente. Segtin el
posicionamiento ontolégico adoptado por Hobbes, tal causalidad
es necesaria, no habiendo estrictamente contingencia. Expresado
de forma diferente: si los accidentes no se sucedieran necesaria-
mente tampoco tendrian causas y si éstas se suprimieran, el efecto
no llegaria a producirse. Por otro lado, se precisa no eludir el hecho
de que, constatado cualquier efecto, se requiere también una cau-
sa suficiente y, segin advierte Hobbes en 7he Treatise on Human
Nature and That On Liberty and Necessity, esto es pricticamente
lo mismo que decir necesaria.1 Al seguir tal razonamiento, dicho
pensador llega a precisar que toda la filosofia consiste en razona-
mientos discursivos abocados a ir de los efectos a las causas y de
éstas a aquéllos.

Una lectura detenida de lo argumentado por Hobbes en Man
and Citizen pone de relieve que tal filésofo no se interesa tnica y
exclusivamente por una ontologia general de la materia, sino que
alude también, sin disimulo alguno, a los cuerpos vivos, repletos
de sensaciones que requieren la debida atencién critica. No deberia

' En conformidad con lo explicado por Hobbes, lo que se suele entender por
contingencia, tal vez no consista sino en una manifestacién expresiva de quien
parece ignorar las causas que han producido determinados efectos.

37



olvidarse, a este respecto, que, en E/ fundamento antropolégico de la
Sfilosofia politica y moral en Thomas Hobbes, Maria Lukac De Stier
advierte el interés esgrimido por Hobbes al describir la accién hu-
mana como constitutivamente pulsional, pues no se puede saber
nada si no se hace experiencia de ello, es decir, si no se siente, aun-
que se pueda tener el deseo de experimentar aquello que atin no
se conoce.2 Las pdginas que siguen tratan de poner en manifiesto
la relevancia que el deseo cobra en el conjunto del materialismo
ostentado por Hobbes, al tiempo que se relaciona tal impulso con
la experiencia de un temor incisivo, ocasionado por la disemina-
cién de amenazas que se perciben al adquirir conciencia de una
cierta escasez natural, nunca desaparecida en su conjunto. El en-
frentamiento que se implica en la dicotomia binaria formada por
deseos y temores se halla propenso a ser deconstruido mediante
la adopcién antropolégica y social de lo entendido propiamente
como libertad negativa. No deberia olvidarse, sobre tal respecto,
que dicha estrategia deconstructora no es inmune al predominio
creciente de una cierta racionalidad y al desarrollo de diversas fun-
ciones discursivas ostentadas por el lenguaje, sin olvidar que la ac-
cién humana se mueve siempre a partir de lo sentido, tal y como
lo han advertido Andrew Levine, en Engaging Political Philosophy,
y Philip Pettit, en Made with Words. Son las sensaciones las que de-
terminan, en Ultima instancia, el curso de las acciones, por lo que
la racionalidad vendria a ser un efecto de aquellas. Sin embargo,
Hobbes se resisti6 a identificar las sensaciones con la imaginacién
y establecié una indiscutible diferencia entre ambas. Afirma el fi-
16sofo, en De Corpore, que en las sensaciones el objeto que las pro-
voca se halla presente, mientras que en la imaginacidn tal objeto se

?Para un estudio del papel desempefado por los rasgos pulsionales que caracte-
rizan a las acciones, siendo concomitantes a ellas, deberfan consultarse los acer-
tados juicios criticos desarrollados por Teresa Santiago Oropeza en “Pasiones y
conflicto: la teoria hobbesiana de la accién” (2012).

38



halla mediatizado o reproducido, careciendo de la verificabilidad
directa que caracteriza al objeto de las sensaciones que, hasta cier-
to punto, es externo al sujeto afectado por ellas. Por el contrario,
en la imaginacién, las cualidades del objeto que ha provocado las
emociones llegan a insertarse en el propio sujeto, por lo que dicha
interiorizacién puede variar considerablemente de unos indivi-
duos a otros, pues depende, en gran medida, de cémo se halla cada
cual configurado corpéreamente. Dando un paso mds, se precisa
afadir, por un lado, que la percepcién se sirve de la imaginacién
provocada fisiolégicamente para fabricar representaciones, al tiem-
po que el entendimiento hace uso del lenguaje para expresarlas, la
razén fundamental es un lenguaje correcto.3 Expresado de modo
diferente: el individuo se eleva de las sensaciones al razonamiento
por medio de la imaginacién, primero, y del lenguaje, después.4
De acuerdo con lo esgrimido por Hobbes, el lenguaje consiste en
los nombres atribuidos a las imdgenes. Tales nombres no son sino
marcas audibles que favorecen el recuerdo de algo sobre lo que ya
se ha pensado. Sin embargo, es la experiencia del deseo la que llega
a orientar y dar sentido a determinados pensamientos, abocados
a sustraerse para dejar espacio a otros. La tnica manera de poder
recordar o traer a la mente un pensamiento es por medio de mar-
cas o signos, es decir, palabras. También el lenguaje posibilita no
s6lo la memoria de los pensamientos, sino incluso su pertinente
comunicacién, sin olvidar la tarea emprendida al intentar transmi-
tir verbalmente o por escrito voluntades y propésitos. Finalmente,
segun se atreverd a especular, desde presuposiciones pragmaticas,

3 La corporeidad concomitante a la experiencia de la percepcién ha sido tratada
fenomenoldgicamente por Xavier Escribano en Sujeto encarnado (2004).

% Segtin lo argumentado en Hobbes on Civil Association, de Michael Oakeshott,
elevarse sobre la experiencia de la sensacién implica un cierto grado de intros-
peccién que haga posible el ser consciente de lo experimentado. A juicio de
dicho fil4sofo, esto es lo que posibilita el lenguaje.

39



Ludwig Wittgenstein, en Philosophical Investigations, no se deberia
menospreciar otro uso concreto del lenguaje, reservado al deleite y
placer, que pueden proporcionar las palabras.

Se advierte, a lo largo de los razonamientos expuestos en Le-
viathan, que los pensamientos fluyen de manera constante y con-
tinua. Incluso cuando alguien se propusiera no pensar, no podria
evitarlo, asi como tampoco se puede evitar sentir. El lenguaje cum-
ple la funcién de marcar los pensamientos para poder seguirlos,
rescatarlos e ir reestructurdndolos de algin modo, sin perder de
vista que la materia prima de esos pensamientos se asienta en las
sensaciones. Por consiguiente, si al lenguaje lo precede el pensa-
miento, sobre éste cobran prioridad manifiesta las sensaciones.
Hobbes advierte que el lenguaje es convencional, pero no en el
sentido de que exista un contrato para inventarlo, es decir, para
fijar los significados, sino que ha crecido a partir de un ntcleo de
sociabilidad reducido y estd abocado a ampliarse progresivamente.
Por otro lado, se precisa no identificar por completo el encadena-
miento de imdgenes, entendido como discurso mental, con el en-
cadenamiento de palabras o discurso lingiiistico. El discurso men-
tal depende completamente de los sentidos, por lo que es fisico y
natural, mientras que el discurso lingiiistico es artificial y, en todo
caso, llegaria a convertirse en la condicién precisa de toda raciona-
lidad. Asi pues, el razonamiento consiste en utilizar los nombres
con propiedad. Nunca puede salirse del mundo de los nombres.
Por medio de la razén, lo Gnico que se puede saber es si las cone-
xiones que se han establecido entre los nombres estin de acuerdo
con la convencidn arbitraria otorgada a sus significados. Por otro
lado, las conexiones que se establecen son siempre hipotéticas. No
es posible ni conocer la esencia de nada ni, por tanto, proyectar
connotaciones universales sobre lo aludido lingiiisticamente. La
racionalidad que posibilita el lenguaje resulta ser impotente para
decir algo sobre lo efectivamente real, pero, sin embargo, es capaz

40



de desear un futuro posible y, en cuanto tal, ficticio, aunque se elu-
cubre sobre él. Por consiguiente, la ficcién futurible es el lugar en
que se desempefia la racionalidad humana. Lenguaje y racionali-
dad son los instrumentos que posee el ser humano para crear tanto
obras de arte como lo que se entiende por asociaciones civiles. De
acuerdo con lo ya explicado, la racionalidad misma, por un lado, y
el lenguaje, por otro, son artificios que tienen su causa en la activi-
dad mental generada por la imaginacién proveniente de los senti-
dos, pero ambos se hallan orientados a lo posible, es decir, al futuro
deseado, todavia no existente y, por tanto, ficticio o, en todo caso,
artificial. No deberfa olvidarse que la artificialidad, propiamente
dicha, se materializa en una de las intuiciones mas importantes de
la filosofia de Hobbes, en la que incluye su pensamiento politico,
elaborado, no obstante, sin perder de vista del mecanismo natural
con el que se precisa contar de un modo u otro. El artefacto po-
litico posee una causa eficiente y material natural. Las relaciones
de causalidad se dan entre movimientos y todo lo que acontece
procede, por necesidad, de alguna de estas dos causas, pues en la
ontologfa esgrimida por Hobbes no se encuentra una causa final
ni formal ni tampoco ejemplar. Lo tnico que existe es un sustra-
to, que estd dado empiricamente, y variaciones accidentales. En el
caso concreto de la naturaleza, dicho pensador afirma que ésta es
causa eficiente del artificio, en cuanto obliga a salir de ella y no en
cuanto que sus presuntas semillas germinen en el artificio, al cual
se llega por el temor que pone en marcha la huida del estado de
naturaleza. Por consiguiente, la naturaleza causa su contrario, que
es la apariencia o el artificio. Sin embargo, y de acuerdo con lo es-
grimido por Pierre-Frangois Moreau en Hobbes. Filosofia, ciencia,
religion, el estado de naturaleza no es lo mismo que la naturaleza
sin mds, ya que ésta puede ser mucho mds amplia que el reduccio-
nismo implicito en aquel estado, no exento ni inmune, en modo

41



alguno, al predominio de una violencia impuesta.5 Sobre ello, se
lee en Leviathan:

In such condition, there is no place for industry; because the fruit
thereof is uncertain: and consequently no culture of the earth; no
navigation, nor use of the commodities that may be imported by
sea; no commodious building; no instruments of moving, and
removing such things as require much force; no knowledge of the
face of the earth; no account of time; no arts; no letters; no socie-
ty; and which is worst of all, continual fear, and danger of violent
death: and the life of man, solitary, poor, nasty, brutish, and short
(Hobbes, 1994: 13-19)

Tal violencia nunca deja de convertirse en una amenaza, laten-
te en unos casos y explicita en otros, pues, en conformidad con
lo insinuado no sélo en Leviathan sino también en Behemoth, los
monstruos aludidos en estos titulos connotan semdnticamente ac-
ciones contrapuestas. No deberia olvidarse que frente a la figura de
Leviathan, destinada a simbolizar la construccién del orden y la
paz, estd la de Behemoth, que representa la guerra civil y estd mate-
rializada en el conflicto violento. Al combatir estos dos monstruos,
se exterioriza, de un lado, el control del poder fictico y, de otro, la
disidencia. Podria parecer que una vez constituido el monopolio
del poder soberano que representa Leviathan nada pudiera hacerlo
caer. Tal vez hasta llegue a pensarse que el Estado se halla inmune a
toda superacién o derrocamiento. Sin embargo, Leviathan, a pesar

> En el Leviathan se critican diversos errores por los que, segin las disquisiciones
de Hobbes, caen los razonamientos de Aristételes desarrollados en 7he Politics.
Entre dichas equivocaciones habria que incluir el no haber sabido distinguir
entre naturaleza y estado de naturaleza ni tampoco entre dicho estado y el Es-
tado de sociedad. Aristételes habia creido que los hombres son desiguales por
naturaleza, pues algunos estdn destinados a mandar y otros a servir. Tal filésofo
extrapolé indebidamente la desigualdad social verificable a una supuesta des-
igualdad constitutiva.

42



de toda su potencia y ferocidad, es mortal y se encuentra, también,
sujeto a la decadencia. Dicho Estado se sostiene en los mismos
presupuestos que el viejo monstruo, es decir, en la mencionada
antropologia materialista, al mismo tiempo que en un concepto
negativo de la libertad y en un contrato entre enemigos potenciales
(abocado a la contencién del terror y la violencia). La construccién
de dicho Estado, por medio de la legislacién y la vigilancia, con-
tribuye a producir la metamorfosis del hombre natural en hombre
politico, como resultado del temor sentido de manera acuciante.®
Al tener en cuenta dicha transformacién, el pensamiento de Hob-
bes no se olvida de aludir una y otra vez a los condicionamientos
originarios procedentes de la naturaleza. No obstante, es bien sabi-
do que, para Hobbes, resulta crucial probar que en el estado de na-
turaleza, a falta de reglas aceptadas por todos los hombres, existen
leyes que la razén descubre por si misma, encaminadas a regular
la conducta. Esto es asi porque en el estado de naturaleza lo que
prevalece es el interés propio de cada cual y la razén, como cdlculo,
se halla al servicio de esos intereses particulares. Convendria, sin
embargo, puntualizar que, segiin bien advierte Leo Strauss en 7he
Political Philosophy of Hobbes, existe un notable distanciamiento y
hasta un desacuerdo entre las precisas argumentaciones de Hob-
bes y el innatismo racionalista esgrimido por René Descartes, en
Discours de la methode; pues para aquel fil6sofo la razén no es una
facultad originaria de los individuos, sino que se forma o cons-
tituye por medio del esfuerzo que cada cual pondrd para lograr

¢ Advierte Hobbes que no sélo la espada, sino el biculo, el sentido tltimo de la
presunta verdad, resulta ser necesario para instaurar la violencia sanadora que
ponga fin a la violencia originaria. Esta tesis encuentra penetrantes proyeccio-
nes en la filosoffa politica contempordnea. Tanto Michel Foucault, en Vigilar
y castigar, como Jacques Derrida, en Politicas de la amistad, espectros de Marx y
Fuerza de ley, han incidido en la interpretacion de verdad, discurso y poder y en
la instauracién de la violencia politica por medio de la palabra.

43



satisfacer sus deseos y cumplir sus propésitos.” No deberia perderse
de vista que una sociedad, en donde lo que domina es el interés
de cada cual y los sujetos no son seres impasibles o carentes de
inteligencia sino, al contrario, seres dotados de razén e ingenio y
se hallan sometidos a un buen nimero de pasiones, se vuelve una
sociedad peligrosa y lo natural serfa que sus miembros vivieran en
un temor constante de ser agredidos por sus semejantes. Al poner
de contrapeso al estado de naturaleza, Hobbes introduce, a lo largo
de lo argumentado en Leviathan, la idea de ley natural, a la que
caracteriza como un precepto o norma general establecida por la
razén, en virtud de la cual se prohibe a un hombre hacer lo que
pueda destruir su vida o privarle de los medios para conservarla.®
De esta primera regla se siguen otras tantas que tienen que ver,
justamente, con la autopreservacién de uno mismo, pero también
con las condiciones para lograr la convivencia pacifica, evitando
que los hombres se den muerte los unos a los otros. De hecho,
las leyes de la naturaleza obligan y estin orientadas por el temor
a morir violentamente a manos de alguien mds audaz o podero-
so. Por consiguiente, el temor obliga a renunciar a la libertad que
se gozaba originariamente en el estado de la naturaleza, pero, en
retribucién, se garantiza una cierta seguridad. Si se expresara de

7 Para una precisa dilucidacién del innatismo cartesiano deberfan consultarse las
reflexiones y comentarios expuestos por Genevieve Rodis-Lewis, en Descartes.
His Life and Thought (1998), y Janet Broughton, en Descartess Method of Doubt
(2002).

8 La pregunta por la situacién en que la naturaleza ha dejado al hombre en
relacidn con sus congéneres es una pregunta que no puede dejar de hacer una
filosoffa politica. La respuesta que se dé a ella condiciona gran parte de las res-
puestas que se den a muchos de los demds temas centrales de la filosoffa politica,
pero sobre todo configura la imagen que un hombre hace de su préjimo y de
si mismo. El concepto de lo politico dificilmente se puede desprender de la
representacién sobre la condicién natural de la existencia humana y sobre su
evolucidn o posible perfeccionamiento.

44



manera diferente: la fuerza de la ley natural proviene, entonces, del
deseo de no morir violentamente o de ser desposeido de los bienes
que pertenecen a cada individuo en concreto.

Segtin se advierte en el Leviathan, la naturaleza ha dotado a
todos los hombres por igual para perseguir el fin de la autocon-
servacion, es decir, el mantenimiento a largo plazo de su propia
vida. De hecho, la diferencia existente entre los hombres no seria
tan apreciable como para justificar que un individuo reclame para
si cualquier beneficio que otro individuo no pueda reclamar con
igual derecho. De la imaginaria igualdad de las facultades huma-
nas, surge una igualdad presupuesta a la hora de intentar obtener
los fines de la conservacién deseada y el consiguiente gozo de la
vida. Ahora bien, si dos 0 mds individuos desean lo mismo y esto
no puede ser disfrutado por ambos, debido a una constatable esca-
sez bésica, surge la necesidad de afirmar la superioridad de uno so-
bre el otro, por lo que, segtin Hobbes, se convierten en enemigos,
naciendo asi, como minimo, una gran desconfianza entre ellos.
El modo de protegerse de la amenaza que brota de la inseguridad
que surge como efecto de tal suspicacia y temor frente a los otros,
vendria a materializarse en el desarrollo o establecimiento de una
cierta previsién ante un futuro mds o menos impredecible. Asi se
llega hasta la implantacién de un control manifiesto dirigido a que
nadie tenga poder suficiente como para colocar en peligro el poder
propio, ya que los hombres no se hallan dispuestos a compartir sus
bienes, sobre todo por la desconfianza surgida. Ahora bien, dicha
desconfianza no es un producto que comiinmente se sentiria en
determinadas situaciones de la vida cotidiana y que depende de
aquellos individuos con los que se interactia debido a un motivo
u otro. La desconfianza que estd en la base del conflicto tratado por
Hobbes y de la eventual violencia (incluida la guerra) puede muy
bien ser calificada de epistemoldgica, procedente de un cierto es-
cepticismo respecto a las emociones y pasiones tanto propias como

45



ajenas; es decir, parece que no existen criterios seguros para saber
si alguien puede confiar en los demds. Esto serfa asi, debido a la
incapacidad de conocer lo suficiente a los otros, no siendo factible
predecir como van a actuar. Es por eso que en el Leviathan se afir-
ma que el primer deseo protector e inclinacién natural de toda la
humanidad se dirige a conseguir poder tras poder, no cesando en
tal empefio sino con la llegada de la muerte. Entre la autoconser-
vacién y el continuo aumento de poder, no hay un término medio.
Ante la propia necesidad de afirmar la supremacia, el otro aparece,
en ultima instancia, como un enemigo. En el Leviathan, se lee que
tal constatacién puede conducir a la guerra, la cual no consiste
solamente en batallas o en el acto de luchar, sino en un periodo en
el que la voluntad de confrontacién violenta es declarada. La gue-
rra serfa, en el mejor de los casos, la disposicién a batallar durante
todo el tiempo, pues los hombres viven sin otra seguridad que no
sea la que les procura su propia fuerza. Ahora bien, Hobbes no
necesariamente se refiere a la guerra entre Estados, ya que una vez
establecido el pacto entre individuos que conduce a la aceptacién
de la soberanfa de un determinado Estado, no convendria iniciar
guerra con otros Estados que, a su vez, amenazarian la seguridad
individual y colectiva impuesta. Dentro del dmbito del poder so-
berano, semejante situacién de independencia obraria a favor de
la industria y la seguridad. De la siguiente forma, el mencionado
discurso argumentativo de Ficciones politicas esclarece y se atreve
a puntualizar, sin disimulo alguno, el posicionamiento adoptado
por Hobbes. Sobre esto, Herrero apunta que:

ningtin soberano querrfa perder su poder natural si es capaz de
defenderse a si mismo, del mismo modo que no lo harfa el indivi-
duo si eso fuera posible, porque nadie quiere perder su libertad y
su derecho. Por eso si la defensa es suficiente en un orden interes-
tatal, ningin Estado querrd ir a una unidad mayor, y menos aun
si en ella la proteccién no estd definitivamente asegurada. En este

46



sentido Hobbes aparece como el filésofo de la libertad frente al
filésofo de la seguridad (2012: 124).

Al considerar detenidamente lo esgrimido por Hobbes, cuando se
refiere a la experiencia de la libertad, se deriva que el calificativo
que, propiamente, le corresponde a ésta es el de negativa. Segiin
lo ilustrado por Isaiah Berlin en Four Essays on Liberty y Concepts
and Categories, tal libertad consiste en un rechazo de cualquier tipo
de interferencias espurias a la hora de verse en la tesitura de actuar
en consonancia con la capacidad que cada individuo tiene de ele-
gir diversos bienes ofrecidos, valores encontrados o alternativas tal
vez excluyentes entre si.’ Se advierte en La ilustracion insuficiente,
de Eduardo Subirats, y Dificultades con la Ilustracion, de José Luis
Villacafias, que la libertad negativa es la moderna libertad politica,
cuando los individuos se han liberado de planteamientos positivos
procedentes de un cierto ascetismo, lo mismo que del racionalis-
mo ilustrado, es decir, cuando se han liberado del yo trascendental
que ofrecia una gufa segura al yo empirico. En tales circunstancias,
s6lo quedan los deseos, la emotividad, las sensaciones y el placer.
Frente al temor procedente de la presunta amenaza que determi-
nados individuos pueden ocasionar a otros, un espacio neutral de
no interferencia en esta actividad es el unico ideal politico posible.
Expresado de modo diferente: toda politica ha de confinarse a con-
seguir un espacio en el que cualquier sujeto se sienta desembaraza-

? En conformidad con lo aportado por John Gray, en “On Negative and Positive
Freedom” e Lsaiah Berlin, y por Elena Garcia Guitidn, en Ef pensamiento politico
de Isaiah Berlin, se ha convertido en un lugar comun considerar el posiciona-
miento de Berlin a favor del individuo empirico y en contra de imposiciones
trascendentes y universales (apoyadas en premisas coherentes con las demandas
implementadas por el entorno cultural de la época ilustrada y moderna). De
acuerdo con la defensa del sujeto individual concreto y verificable, Berlin in-
tenta prevenir en contra de concepciones positivas de la libertad subordinadas a
finalidades impuestas en muchos casos.

47



do de los demds tanto como sea posible para que su libertad no se
vea interferida. Cuanto mayor sea ese espacio de no interferencia,
mayor serd la libertad del individuo. No obstante, al colocarse en
la linea del raciocinio preconizada por Hobbes, Quentin Skinner
advierte bien, partiendo de lo esgrimido en Hobbes and Republican
Liberty, que serfa posible mantener al mismo tiempo una idea de
libertad negativa compatible con el servicio publico y las virtudes
civicas. Su tesis, siguiendo en este caso las argumentaciones defen-
didas en E/ principe, de Nicolds Maquiavelo, consiste en que para
mantener la autarquia del Estado, es decir, la libertad del propio
Estado, resulta imprescindible servirle, pues s6lo la participacién
politica hace posible la libertad negativa.” En conformidad con lo
ya advertido y segtin el posicionamiento argumentativo adoptado
por Hobbes al tratar la problemadtica de la libertad, todos los hom-
bres son libres por naturaleza, pero, debido al temor a no lograr
satisfacer los acuciantes deseos dirigidos a la autoconservacién y a
la institucionalizacién del mencionado contrato social, pierden la
soberania originaria. De hecho, no hay libertad ilimitada alli don-
de existe algtn tipo de asociacién humana que tal vez ejerza un po-
der presuntamente arbitrario. Hobbes desarrolla conscientemente
el concepto de libertad, considerada propiamente como negativa,
al tiempo que reconoce y deconstruye la dicotomia binaria que se
expresa en la pugna manifiesta entre la libertad natural, procedente
de los deseos sentidos, y la libertad civil, que no puede prescindir
de los temores amenazantes (nunca desaparecidos en su conjunto).

Elementos de derecho natural y politico es el primer escrito en
el que Hobbes se aproxima al concepto de libertad, inicialmente,
cuando intenta tratar la temdtica de la deliberacién y, posterior-

10 Segtin Maquiavelo, la libertad del Estado es condicién de la libertad indivi-
dual. A la hora de pensar en una compatibilidad entre ambas libertades, con-
vendria tener en cuenta los valiosos comentarios criticos expuestos por Miguel
Saralegui Benito en Maquiavelo y la contradiccion (2012).

48



mente, al referirse al mencionado estado de naturaleza. Ahi, afir-
ma que la libertad se halla relacionada con un proceso alternativo
entre deseos y temores. Tal cdlculo raciocinante es conocido con el
lexema de deliberacién. En todo caso, deliberar implica proceder
de acuerdo con la propia libertad. Tanto la deliberacién como la
libertad se hallan siempre mirando al futuro, del mismo modo que
lo estd el deseo, y apuntan hacia una tensién en el tiempo, que
pudiera muy bien zanjarse provisionalmente o quedar definitiva-
mente clausurado una vez que se haya llegado a tomar la decisién
pertinente, producto de un acto de voluntad realizado de acuerdo
con lo anhelos o con el cimulo de temores no desparecidos por
completo, en modo alguno. Asi pues, parece que se obra volun-
tariamente movido por los deseos, producto de las pasiones. De
hecho, la razén ayudaria a realizar un buen cdlculo respecto a la
multiplicidad desiderativa involucrada en la deliberacién. Cuando
se decide algo, como resultado de la deliberacién previa, cesa la
libertad que existia con anterioridad; puesto que se es libre cuando
se delibera, pero no una vez que ya se ha actuado, al menos respec-
to a lo realizado. Sobre esto, no deberia olvidarse que el cese de la
deliberacién se consideraria como un insuperable obstéculo dirigi-
do a eliminar la libertad. Sin embargo, aunque al tomar decisiones
se va clausurando en cierto modo la libertad, no existe motivo al-
guno por el que no se puedan abrir nuevos procesos deliberativos,
en vista de los cuales se es capaz de seguir siendo libres. En conse-
cuencia, la libertad se pierde y se recupera continuamente. A todo
esto, se precisa agregar que cuando las decisiones con que terminan
los procesos deliberativos hacen referencia a promesas, entonces,
con el cese de la libertad, aparece una determinada obligacién,
tal y como lo ha explicado Adela Cortina en Alianza y contrato
(2001)." Sin embargo, esa obligacién no limita definitivamente

' Al especular argumentativamente sobre las promesas, Cortina se complace en
advertir que nadie se halla ligado a los otros inicamente por lazos contractuales

49



la libertad, porque siempre existe la posibilidad de contravenirla.
Dicho tipo de obligaciones no supone, a juicio de Hobbes y en
sentido propio, un impedimento real a la libertad, que, de hecho,
se halla destinada a favorecer la propia autopreservacién al seguir
los intereses de los deseos.!? Ya se estd en condiciones de advertir,
con cierta explicitez, que el fin dltimo de la libertad natural con-
sistirfa en sobrevivir, siendo la autoconservacién simultineamente
la condicién y el fin de la libertad. Por otro lado, se precisa agregar
que no es posible ningin tipo de progreso natural de lo humano
en dicho planteamiento materialista, pues la naturaleza es conser-
vadora. De todo esto se deriva que, segiin Hobbes, el hombre no
avanza un solo paso mds alld de lo marcado por las condiciones
naturales que posibilitan su existencia. Siguiendo esta légica antro-
polégica, ningan individuo podria decidir en favor de la muerte
ni nadie podria elegir la preservacién de otro antes que la propia.
Tal constatacién de lo involucrado en la naturaleza del hombre,
provoca en €l una actitud social de hostilidad hacia los otros, pues
lo propio de cada cual no puede ser compartido.”

Conforme a lo esgrimido por Hobbes, los deseos no pueden ser
gozados en comun ni tampoco se prestan a ser distribuidos. Con-
secuentemente, en la situacién de cierta similitud de fuerzas, la
libertad conduce al hombre a una constante competencia y, cuan-
do se produce una desigualdad de fuerzas, al ejercicio del poder

de derechos y deberes, sino que, con anterioridad a todo esto, existe una mutua
relacién, manifestada, con frecuencia, en una vida compartida, en donde los
vinculos son satisfactorios al margen de coacciones externas.

12 Segtin lo reiterado una y otra vez por Hobbes, s6lo cada uno, en el estado de
naturaleza, puede llegar a decir qué significa para él mismo la autopreservacidn.
Por tanto, la libertad natural o el derecho natural consiste realmente en hacer o
dejar de hacer lo que se desea en cada momento.

' La experiencia de la hostilidad que produce el conflicto surgido entre indivi-
duos concretos ha sido tratada discursivamente a lo largo de las argumentacio-
nes ensayisticas recogidas en Necesario pero imposible, de Javier Gomd (2013).

50



natural de unos hombres sobre otros. La vida pacifica vendria a
convertirse, asi pues, en un imposible fictico. En tales circuns-
tancias, se constituye el Estado o la comunidad politica, pero no
de modo natural, segin proponia Aristételes, sino que es creada
artificialmente por los seres humanos. Lo entendido por contrato,
en todo caso, desempenaria la funcién de cohesionar el cuerpo
politico, manteniendo su eficacia. A partir de lo que apunta Hob-
bes en Leviathan, el motivo por el que se llega a la certeza de que
conviene sellar tal pacto no es la magnanimidad generosa, sino el
temor. Los individuos serfan rapaces por naturaleza, pues cada uno
de ellos desea poseer en exclusiva todos los bienes de la tierra. Aho-
ra bien, al suponer que los demds son igualmente rapaces, dvidos
de bienes, el individuo teme perder la vida en manos de los demds.
En tales circunstancias, la razén prictica, en su aspecto calculador,
le aconseja sellar con los otros un pacto de no agresién, un acuer-
do por el que se renuncia a la avidez natural de poseerlo todo,
prefiriendo integrarse a una sociedad politica, en la que todos se
sometan a la ley dictada. Para expresarlo de otro modo, la sociedad
politica no se formarfa de modo natural, como defendia Aristéte-
les, sino que seria el producto de un artificio, basado precisamente
en el temor mutuo. Segun lo que se puede leer en Leviathan, ante
la amenaza de la violencia, la solucién mds inteligente vendria a
consistir en sellar un contrato, porque los seres humanos son irre-
mediablemente individuos egoistas y se encuentran motivados por
un instinto rapaz. S6lo el temor a perder vida y riquezas pone en
marcha su razén, que aconseja, por cdlculo, firmar un contrato au-
tointeresado con todos aquellos que estdn igualmente interesados
en ellos mismos; esto tiene como consecuencia directa formar una
comunidad politica. Obviamente, segin lo advertido en Alianza y
contrato, este proceso no se lleva a cabo en un lugar y tiempo deter-
minado, ya que no se puede, desde el punto de vista de los aconte-
cimientos histéricos, precisar el momento concreto en que se pro-

51



dujo la firma del contrato. Conviene puntualizar que cuando, en
Leviathan, Hobbes conceptualiza lo connotado semdnticamente
por dicho contrato no se estd preguntando por el origen histérico
del mismo, sino que estd tratando de entender por qué los indivi-
duos se avienen a vivir en una comunidad politica y a someterse
al imperio de la ley, sin olvidar que ésta tltima sélo existe donde
hay jurisdiccién y mandato. No obstante, convendria reiterar que
incluso cuando la ley civil se halla ya instituida la conciencia indi-
vidual guia al pueblo en los casos en que aquella ley calla, es decir,
en los casos en los que s6lo se dispone de la ley natural para actuar.
Por otro lado, no resulta superfluo anadir que intentar proponer
una interpretacién de cardcter universal que escape a lo margenes
de la ley civil pudiera convertirse en un verdadero peligro para la
estructuracién del Estado. De cualquier forma, ninguna ley debe
pretender obligar a la conciencia, sino sélo a las acciones; es decir,
el sabdito debe obedecer a la ley civil que manda el Estado aun-
que no sea preciso creer en aquello que se le ordena. Ahora bien,
de lo esbozado en Elements of Natural and Political Law se deriva
que aunque Hobbes se percata de que no puede ignorar los juicios
privados de la conciencia contrarios al Estado, reconoce que éste
intenta a toda costa domesticarlos para hacerlos entrar en la jaula
de la ley civil."

A la hora de resumir breve y sinépticamente lo que precede,
convendria reiterar, una vez mais, la base materialista de la antro-
pologia que atraviesa el conjunto del pensamiento de Hobbes, tal
y como se pone de manifiesto a lo largo de las argumentaciones

“En “Hobbes on Conscience within the Law and without,” Edward G. Andrew
se refiere a la estrategia propuesta por el filésofo para domesticar la conciencia
entendida como opinién privada. Ya que Hobbes, al igual que Hegel posterior-
mente, no demuestra poseer ningtin reparo en aludir a la importancia e irreduc-
tibilidad del juicio individual, del cual la conciencia es su mdxima expresion.
No obstante, dicho juicio deberfa estar albergado en alguna institucién, con el
fin de impedir que se derive en acciones revolucionarias de cardcter destructivo.

52



presentadas por este filésofo. Ha sido Samantha Frost quien en
Lessons from a Materialist Thinker contribuye a destacar que Hob-
bes, en ultima instancia, se propone argumentar que la racionali-
dad emerge de la materia, compuesta de cuerpos vivos, repletos de
sensaciones y abocados a producir movimiento. Por consiguiente,
la accién humana es constitutivamente pulsional.

Ahora bien, existe una diferencia ineludible entre las sensacio-
nes, en las que el objeto de las mismas se halla presente, y la ima-
ginacion, cuyo objeto se halla mediatizado o reproducido. Por su
parte, la percepcidn se sirve de la imaginacién, provocada fisiol¢-
gicamente, para fabricar representaciones. A todo esto, se precisa
agregar que el entendimiento recurre al lenguaje para expresar tales
representaciones. Tanto las imdgenes producidas como el lenguaje,
con los nombres correspondientes, son artificios ficcionales, que
proceden de la actividad mental generada por la imaginacién, la
cual proviene de los sentidos, insertos en la materialidad fictica
de los hechos, con los que se precisa contar del modo que fue-
re. Cuando el individuo trasciende su propio ensimismamiento
reduccionista y hasta imaginario, cobra conciencia de que se ha-
lla inserto en el estado natural en donde también residen otros
individuos. En tales circunstancias, no puede menos que sentirse
presuntamente amenazado por esos individuos que le atemorizan
y con los cuales llega a competir en igualdad de condiciones ori-
ginarias. Por lo tanto, los individuos se ven precisados a recurrir a
diversos artificios adicionales con el fin de subsanar el temor pade-
cido, al tiempo que intentan huir de dicho estado de naturaleza,
que no es inmune al predominio de una violencia impuesta. Asi,
al promover la implementacién de un control manifiesto dirigido
a que nadie tenga poder suficiente como para poner en peligro
y arriesgar el poder propio, se llega a la construccién del Estado
que contribuye a producir la metamorfosis del hombre natural
en hombre politico. El Estado exige una servidumbre, repleta de

53



connotaciones que apuntan hacia una incondicionalidad manifies-
ta, pero enmascarada, no obstante, con diversos rasgos retdricos
ocultadores de dicha subordinacién alienadora. A pesar de tales
limitaciones existenciales de cardcter ineludible, no llega a desapa-
recer por completo la libertad negativa de los individuos, que se
convierte en una estrategia deconstructora de la dicotomia binaria
implicada en la oposicién manifiesta entre deseo, por un lado, y te-
mor, por otro. De hecho, semejante libertad se pierde y se recupera
continuamente, obstaculizindose asi el asentamiento social fijo y
definitivo de individuos concretos, abocados a vencer la amenaza
mutua por ellos padecida y tal vez nunca superada por completo.
Hasta ahora, contribuye lo explicado a poner de relieve el dina-
mismo actancial, con todo lujo de detalles y perspicacia discursiva,
presente a lo largo de las disquisiciones raciocinantes de Hobbes.

Bibliografia

Andrew, Edward G., 1999, “Hobbes on Conscience within the
Law and without,” Canadian Journal of Political Science, 32, 2,
pp. 203-225.

Aristételes, 1981, The Politics, Londres, Penguin Books.

Berlin, Isaiah, 1969, Four Essays on Liberty, Londres, Oxford Uni-
versity Press.

, 1978, Concepts and Categories: Philosophical Essays, Lon-
dres, Hogarth Press.

Broughton, Janet, 2002, Descartess Method of Doubt, Princeton,
Princeton University Press.

Cortina, Adela, 2001, Alianza y contrato. Politica, ética y religion,
Madrid, Trotta.

Derrida, Jacques, 1998, Politicas de la amistad, Madrid, Trotta.

54



, 1995, Espectros de Marx: el Estado de la deuda, el trabajo del
duelo y la nueva interpretacion, Madrid, Trotta.

, 1997, Fuerza de ley. El “fundamento mistico de la autori-
dad”, Madprid, Tecnos.

Descartes, René, 2013, Discours de la méthode, Nueva York, Cam-
bridge University Press.

Escribano, Xavier, 2004, Sujeto encarnado y expresion creadora.
Aproximacion al pensamiento de Merleau Ponty, Barcelona, Pro-
hom Edicions.

Foucault, Michel, 1994, Vigilar y castigar, Madrid, Siglo XXI.

Frost, Samantha, 2008, Lessons from a Materialist Thinker. Hob-
besian Reflections on Ethics and Politics, Standford, Standford
University Press.

Garcia Guitidn, Elena, 2001, E/ pensamiento politico de Isaiah Ber-
lin, Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales.

Gomad Lanzén, Javier, 2013, Necesario pero imposible o ;Qué pode-
mos esperar?, Madrid, Taurus.

Gray, John, 1984, “On Negative and Positive Freedom,” en Con-
ceptions of Liberty in Political Philosophy, Zbigniew Pelczynski y
J. Gray (eds.), Londres, The Atlone Press, pp. 321-348.

, 1996, ILaiah Berlin, Princeton, Princenton University
Press.

Herrero, Montserrat, 2012, Ficciones politicas. El eco de Thomas
Hobbes en el ocaso de la modernidad, Madrid, Katz Editores.

Hobbes, Thomas, 1969, Elements of Natural and Political Law,
Nueva York, Routledge.

, 2009, Behemoth or The Long Parliament, Oxford, Oxford

University Press.

55



, 1994, Leviathan Or The Matter, Form, and Power of A
Commonwealth Ecclesiasticall and Civil, Indianapolis, Hackett
Publishing Company.

, 1981, De Corpore, Nueva York, Abaris Books.

, 2009, The Treatise on Human Nature and that on Liberty
and Necessity, Londres, Kessinger Publishing.

, 1972, Man and Citizen: De Homine and De Cive, Indian-
apolis, Kackett Publishing Company.

Levine, Andrew, 2002, Engaging Political Philosophy. From Hobbes
to Rawls, Massachusetts, Blackwell Publishers.

Lukac De Stier, Maria, 1999. El fundamento antropolégico de la
Silosofia politica y moral de Thomas Hobbes, Buenos Aires, Uni-
versidad Catdlica de Argentina.

Magquiavelo, Nicolds, 2005, E/ principe, Madrid, Alianza.

Moreau, Pierre-Francois, 2012, Hobbes. Filosofia, ciencia, religion,
Madrid, Escolar y Mayo Editores.

Oakeshott, Michael, 1975, Hobbes on Civil Association, Oxford,
Blackwell.

Pettit, Philip, 2008, Made with Words. Hobbes on Language, Mind,
and Politics, Princeton, Princeton University Press.

Rodis-Lewis, Genevieve, 1998, Descartes. His Life and Thought,
Ithaca, Cornell University Press.

Santiago Oropeza, Teresa, 2012, “Pasiones y conflicto: la teorfa
hobbesiana de la accién”, en Filosofia de la accion. Un andlisis
histdrico-sistemdtico de la accion y la racionalidad prictica en los
cldsicos de la filosofia, Gustavo Leyva (ed.), Madrid, Editorial
Sintesis, pp. 203-233.

Saralegui Benito, Miguel, 2012 Maquiavelo y la contradiccion. Un
estudio sobre fortuna, virtud y teoria de la accién, Pamplona,
Eunsa.

56



Skinner, Quentin, 2008, Hobbes and Republican Liberty, Cam-
bridge, Cambridge University Press.

Strauss, Leo, 1963, The Political Philosophy of Hobbes, Chicago,
The University of Chicago Press.

Subirats, Eduardo, 1981, La llustracion insuficiente, Madrid, Tau-
rus.

Villacanas Berlanga, José Luis, 2013, Dificultades con la Ilustracion,
Madrid, Verbum.

Wittgenstein, Ludwig, 1969, Philosophical Investigations, Nueva
York, The MacMillan Company.

Zagorin, Perez, 2009, Hobbes and the Law of Nature, Princeton,
Princeton University Press.

Recibido: 8 de agosto de 2014
Aceptado: 10 de noviembre de 2014

57





