Poder y dominio en las relaciones
culturales entre Europa y América Latina

Aureliano Ortega Esquivel
Universidad de Guanajuato

Por el camino de la mar,
el pergamino de la ley,

la vara para mal medir,
y ¢l ldtigo de castigar,

y la sifilis del virrey,

y la muerte, para dormir
sin despertar.

Por el camino de la mar.

Nicolds Guillén
Resumen

El presente trabajo pretende llamar la atencién sobre algunas
consideraciones de orden tedrico e histérico-filoséfico que debe-
mos tener en cuenta cuando emprendemos la tarea de explicar
y comprender las formas que histéricamente han adoptado las
relaciones culturales entre Europa y América Latina. Con ese fin,
se considera pertinente incluir y articular critica y reflexivamente
en nuestras investigaciones histdricas e histérico-filoséficas tres
consideraciones imprescindibles: ) el hecho de que nuestras na-
ciones son resultado de un largo proceso de conquista y coloniza-
cién europea; 4) que dicho proceso fue programado y ejecutado
bajo las determinantes econdmicas, juridicas y politicas del modo
de produccién capitalista y de su médxima expresién cultural: la
Modernidad; y ¢) que a pesar de ello han existido, desde siempre,
discursos opositores o de emancipacién que tensan criticamente
aquellas relaciones culturales que nos permiten pensar una con-
trapropuesta cultural a la impuesta por un mundo occidental y,
mis alld, en la necesidad y la posibilidad de construir un proyecto
civilizatorio propio.

163



Aureliano Ortega Esquivel

Palabras clave: Europa, América Latina, dominio, cultura, eman-
cipacion.

Abstract

This paper aims to draw attention about some theoretical and his-
torical-philosophical considerations to keep in mind when we un-
dertake to explain the ways that historically have been the relations
between Europe and Latin America in cultural terms. Therefore,
proposed a critical and reflective view on our historical research held
on the following considerations: a) the fact that our nations are the
result of a long process of conquest and colonization; b) that process
was scheduled and executed on terms of capitalist production and
under the idea of cultural “modernity”; ¢) that always have existed
many “discourses of emancipation” opposing those conditions, that
allow us to think the possibility of a distinctive culture and the pos-
sibility of building a project of civilization itself:

Keywords: Europe, Latin America, domination, culture, emanci-
pation.

Las relaciones culturales entre Europa y América Latina —como
caso particular de sus relaciones generales— estdn atravesadas
histéricamente por el origen colonial de nuestras naciones y por
la visién colonialista o colonizada que hasta hoy predomina entre
un gran nimero de autores e intelectuales europeos y latinoame-
ricanos que desde las ciencias sociales o las humanidades se hacen
cargo de aquéllas, de modo que adn la reflexién que parte de este
lado del Atldntico conserva como signo distintivo lo que actual-
mente llamamos “poéticas colonizadas” (véase Subirats, 2009). Lo
anterior puede observarse incluso en el conjunto de palabras que

164



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

se utilizan para describir los estados histéricos de ciertas cosas que
se dicen de América Latina, empezando por sus propias denomi-
naciones. Por ejemplo, la misma voz “América Latina”, en la que
se exalta la “latinidad”, fenémeno cultural netamente occidental y
europeo, como divisa que la distingue de la América “anglo-sajo-
na’; o en la palabra “Iberoamérica”, para enfatizar que esta Amé-
rica se reinventa o simplemente “existe” —en completa ignorancia
de lo que aqui sucedia antes de 1492— a partir de la irrupcién de
europeos en el “Nuevo Mundo” (véase O’Gorman, 1951 y 1984).

La visién colonizada se desprende igualmente de vocablos em-
blemdticos (y programdticos) como “descubrimiento”, “conquis-
ta” y “colonizacién”, que caracterizan el primer tramo de nuestra
“verdadera” historia; o bien, en las estrategias de acoso, chantaje o
tutela que ejercen sobre nuestros pueblos algunas naciones del viejo
continente durante todo nuestro proceso formativo como naciones
independientes a lo largo de los siglos XIX y XX (véase Galeano,
2004). Por dltimo, encontramos ese mismo perfil programdtico
y colonizador en el uso de palabras como “encuentro”, “recono-
cimiento” o “globalizacién”, que encuadran el arribo de nuestros
paises a la Modernidad en el marco de relaciones culturales mun-
dializadas, en las que el tiempo y el ritmo de las instituciones estdn
fatalmente marcados por el Occidente “desarrollado”.

Construido a partir de dichas palabras-emblema, el discurso
sobre la cultura y la identidad latinoamericana muestra signos de
persistente colonizacién en la que no existe un trato de equidad, de
respeto mutuo o de clara y definitiva independencia. Es evidente
que dicha condicién colonizada se asocia al modo en el que se
impusieron y se desarrollaron, en el seno de nuestras naciones, el
modo de produccién capitalista y el conjunto de sus instituciones
fundamentales: el Estado moderno y sus aparatos ideolégicos de
Estado —que en pleno uso y por efecto de su poderio “todo habla a
favor de su dominio” (Marx, 1959)—. Como efecto del poder que

165



Aureliano Ortega Esquivel

ejercen el capital, sus instituciones y sus formas de vida sobre el
mundo de la vida, todo discurso que se construya dentro de sus
dmbitos de racionalidad o pertinencia sociocultural estard atrave-
sado por sus “ideas” y “valores”, en donde la posible critica serd
disuadida, bloqueada o directamente descalificada por un discurso
dominante acorde con aquellas ideas y valores.' Frente a ello, desde
siempre en América Latina han existido y se han escuchado voces
criticas, voces discordantes.

Podemos pensar incluso que con los ya soterrados, disimulados
y entretejidos discursos habituales y edificantes, se ha ido constru-
yendo con los afos una contrapropuesta cultural, y, mds alla, se han
fijado las bases ideoldgicas e histérico-filoséficas para construir un
proyecto civilizatorio propio. Es por ello que el pensamiento criti-
co latinoamericano apela persistentemente a un mundo de la vida
y a una identidad cultural propia, y los empata con un “relato de
emancipacién”, con la idea de que debemos emprender, una y otra
vez, nuestra propia lucha por la libertad y por nuestra verdadera
independencia.?

"En La americanizacién de la modernidad (Echeverria, comp., 2008) se pueden consultar
los trabajos de Bolivar Echeverria, “La modernidad ‘americana’ (claves para su com-
prensién)”; de Rolando Cordera, “México y su economia politica de la modernizacion
(hipétesis para un relato)”, y de Raquel Serur, “La barbarie del Imperio y la ‘barbarie’ de
los bérbaros”. Es ya un cldsico a este respeto el trabajo de Leopoldo Zea “El Occidente y
la conciencia de México” (1953).

2 Sobre el tema de la “liberacién” latinoamericana se han escrito decenas de trabajos de
mérito desde el inicio mismo de nuestra vida como naciones independientes, que siguen
vigentes. Para no recargar estas notas con nombres conocidos de sobra, solamente consig-
namos algunos autores que en distintos momentos de nuestra historia se han hecho cargo
del tema: Simén Bolivar, “Carta de Jamaica o Contestacién de un americano meridional
a un caballero de esta isla” (Bolivar, 1982); José Marti, “Nuestra América” (publicada
hacia fines del siglo XIX y reproducida en Hidalgo ez a/., 1962); Fidel Castro, “Primera
declaracién de La Habana” y “Segunda declaracién de La Habana” (Castro, 1972); En-
rique Dussel, Introduccion a una filosofia de la liberacion latinoamericana (1977) y Sader,
El nuevo topo. Los caminos de la izquierda latinoamericana (2009). Es preciso agregar a
estos autores los mualtiples ejemplos de resistencia indigena, desde Huamdn Poma de

166



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

En las lineas que siguen proponemos algunas consideraciones
de orden tedrico e histdrico-filoséfico que, a nuestro juicio, debe-
mos tener en cuenta cuando tratamos de explicar y comprender
las formas que histéricamente han adoptado las relaciones cultu-
rales entre Europa y América Latina. Con ese fin, consideramos
pertinente incluir y articular critica y reflexivamente en nuestras
investigaciones tres emplazamientos problemdticos fundamenta-
les: @) el hecho de que nuestras naciones, tal y como actualmente
se configuran, son el incontestable resultado de un largo proceso
de conquista y colonizacién europea que contintia vigente a través
de diversos procesos y mecanismos de dominacién econdmica y
cultural; 4) que dicho proceso fue y es actualmente programado
y ejecutado bajo las determinantes econdmicas, juridicas y poli-
ticas del modo de produccién capitalista y del complejo cultural-
institucional que se concibe y retrata con el nombre de Moderni-
dad; y ¢) que a pesar de que la fuerza y la eficacia avasallante de
aquellas determinantes histéricas han estado presentes, a la par
han existido discursos opositores o de emancipacién que tensan
criticamente los modos en los que han cobrado cuerpo las relacio-
nes entre Europa y América Latina, lo cual nos permite reconocer
y recuperar diversas experiencias de resistencia y lucha en contra
de la cultura impuesta por un mundo occidental, y, mis alld, nos
obliga a pensar en la necesidad y la posibilidad de construir un
proyecto civilizatorio propio.

Ayala y el Inca Garcilaso de la Vega, hasta los movimientos que en México (zapatistas,
huicholes, purépechas), Bolivia, Ecuador y Pert se identifican con un nuevo programa
de liberacién. Véase: Tawantinsuyu (Cinco siglos de guerra qheswaymara contra Espasia)
(Wancar, 1980); La potencia plebeya. Accidn colectiva e identidades indigenas, obreras y
populares en Bolivia (Garcia Linera, 2008) y Dispersar el poder. Los movimientos como
poderes antiestatales (Zibechi, 2007).

167



Aureliano Ortega Esquivel

2

Cualquier acercamiento al examen critico de la naturaleza, el ca-
racter y las formas que a lo largo de cinco siglos han adoptado las
relaciones culturales entre Europa y América Latina deberd consi-
derar por lo menos tres principios de orden tedrico que inciden de
manera determinante en el alcance y la profundidad de nuestro
andlisis, en el entendido de que al margen, o en ausencia, de dichos
presupuestos, nuestras estrategias de acercamiento e interpretaciéon
a la multiplicidad de temas y problemas que abarcan las expresio-
nes “cultura” y “cultura latinoamericana” carecerdn de una base o
de una plataforma lo suficientemente sélida, y correrdn el riesgo
de aparecer ante el juicio critico de sus destinatarios como resul-
tado de cierta arbitrariedad interpretativa, cargada hacia los vicios
que siempre han entrampado el conjunto de intervenciones sobre
“nuestra América” en las vias idealistas del historicismo, el psico-
logismo, el fenomenalismo de orientacién ontoldgico-existencial y
mds recientemente la hermenéutica culturalista. Estas posiciones
de discurso se han resuelto como una forma de “impresionismo”
interpretativo cuyo limite fundamental es que inevitablemente deja
las cosas como estdn; es decir, contribuyen muy poco, o de manera
muy ambigua y episddica, a la solucién de los agudos problemas
de autoconciencia y autognosis que endémicamente han sufrido y
todavia sufren nuestros pueblos.

Cabe agregar, antes de entrar de lleno en la exposicion detallada
de aquellos principios tedricos, que éstos son contempordneamente
de naturaleza histérico-filoséfica, y, si insistimos, igualmente de
naturaleza histérico-concreta, de manera que podemos encontrar
aqui y alld suficiente evidencia factual de ellos a través del examen
riguroso y atento, de eventos, procesos y estados de cosas reales
cuyo testimonio, para nuestra fortuna, estd recogido en innume-
rables expedientes y registros de todo tipo; o bien, grabado en la

168



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

carne viva, en ese vasto sistema de experiencias que conforman el
mundo de la vida de nuestro continente y que se expresa en las
mds diversas formas del folclor, el arte, las tradiciones literarias y
los sistemas de signos con los que articulamos nuestras creencias
y tratamos de establecer un didlogo con nuestros mayores. Esto,
para dejar en claro que nuestro esfuerzo de autognosis se deslinda
y toma distancia de aquellas consideraciones filoséficas e historico-
filoséficas que en el pasado, e incluso en el presente, han buscado
entidades esenciales y abstractas como el “ser”, la “esencia”, la “vo-
cacién” y el “destino” de Latinoamérica, para anclar en ellas no
propiamente un programa de investigacién critico-reflexivo, sino
un agregado de buenas intenciones de orden metafisico (véase Bar-
tra, 2006), que, en el mejor de los casos —como pueden ejemplifi-
carlo las celebridades internacionales de Octavio Paz, Luis Villoro
o Leopoldo Zea—, habilitaron a sus autores como excelentes ensa-
yistas, valiosos maestros universitarios o cuestionables lideres de
opinidn, pero cuya obra se inscribe de manera desigual, y ambigua,
en nuestro accidentado proceso de autognosis.

La primera determinante de orden tedrico de la que debemos ha-
cernos cargo para abordar posteriormente el problema de las re-
laciones culturales entre Europa y Latinoamérica es —o tiene que
ver— el hecho de que el llamado “descubrimiento” de América,
fechado el 12 de octubre de 1492, constituye una pieza maestra,
un engranaje propiamente esencial en el proceso de consolidacién
y dominio hegeménico mundial del llamado modo de produccién
capitalista, y, contempordneamente, representa la sefial de arran-
que de ese proceso sociocultural concomitante o consustancial al
desarrollo capitalista que solemos llamar Modernidad. Si no en-
tendemos esto, corremos el riesgo de no entender nada de lo que

169



Aureliano Ortega Esquivel

sucede con nuestro desarrollo o subdesarrollo cultural, ni mds ni
menos porque a partir del “descubrimiento”, el proceso de con-
quista y colonizacién que se desencadena, y que se despliega a lo
largo de tres siglos, obedece a la 16gica del capital, particularmente
a la fase del desarrollo que se conoce como “acumulacién origina-
ria”. Esta tiene como condicién la existencia y la circulacién de una
masa enorme de metales preciosos (oro y plata) que bajo la forma
de “bienes de capital” hacen posible el financiamiento necesario
para construir infraestructura portuaria o carretera y el desarro-
llo de talleres manufactureros e industriales que multipliquen y
diversifiquen los procesos de acumulacién de riqueza, amplien los
medios de circulacién mercantil y dineraria, patrocinen el progre-
so de la ciencia y la técnica, sufraguen la “invencién” de mdquinas
e instrumentos de produccién y contribuyan a la consolidacién
de la “economia-mundo” europea (véase Davis, 1976). Estd claro,
aunque no podamos explicarlo aqui como se debe, que sin “descu-
brimiento” no existirfan la plata y el oro americanos, ni el mercado
mundial, y que sin ellos no existe todo lo demds.

Debemos agregar que el “descubrimiento” es también el punto
de arranque de la Modernidad en cuanto a sus premisas y sus resul-
tados, pues suponen el derrumbe definitivo de la concepcién medie-
val y teolégica del mundo; constituyen la prueba fictica de que la
razén, el cdlculo, la medicién, el interés, el ingenio y la fortuna son
las caracteristicas del nuevo hombre europeo, del hombre moderno.
Igualmente, estas caracteristicas prueban que la filosofia, la sabidu-
ria y la ciencia de los “hombres pricticos”, los experimentadores y
los ensayadores, son infinitamente superiores al canon teolégico-
escoldstico, y que el conocimiento puntual de la naturaleza y de la
historia produce mejores lecciones para la vida que toda la retérica
y la dialéctica ancestrales. Esto nos pone en la via de entender a la
Europa que “descubre” América —asi se desagregue ella misma en
naciones distintas y antagénicas como una entidad politico-nacional

170



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

en expansién— como un conjunto abigarrado de naciones —que en
el caso de Espana, Inglaterra, Holanda o Francia apenas se ensayan
como Estado-nacién propiamente modernos— en plena ebullicién y
transformacién interna, sujetas a un impetu “descubridor-conquis-
tador”, ya sea en el dmbito de lo geografico-cosmoldgico, lo cienti-
fico-filosofico y lo cultural, condiciones que se experimentan como
recursos irrenunciables para su propia subsistencia.

4

La segunda consideracién que habremos de tener en cuenta en el
examen de nuestra problemdtica es el hecho de que América haya
sido “descubierta”, conquistada y colonizada precisamente por esa
Europa en expansién. En primer término debemos de hacernos
cargo del andlisis semdntico y pragmdtico de las palabras con las
que se describen estos eventos, cuya condicién casi canénica al in-
terior del discurso y el lenguaje de la historiografia universal hacen
sumamente dificil percibir sus connotaciones culturales. Se tra-
ta de palabras cargadas de sentido histérico; no son palabras que
describan hechos, sino el significado de esos hechos.? Pensemos
en la palabra “descubrimiento”. Se descubre lo oculto, lo ignoto,
lo que a la mirada del agente activo de un hecho no existia o era
desconocido. Hacia 1492, para la tradicién histérica y cosmoldgi-
ca inspirada en la sabiduria judeo-cristiana Gnicamente existian
tres mundos: Europa, Asia y Africa. El Orbis Terrarum no era
distinto al que habian evocado los textos de Isafas o los saberes
naturalistas de un Plinio o un Estrabén. Para la mirada europea
América no existia; pero advino a la existencia por medio de un
“descubrimiento” por el hecho de ser descubierta. Esto le da al des-

? Respecto a este punto, ya se han mencionado los trabajos fundamentales de Edmundo
O’Gorman.

171



Aureliano Ortega Esquivel

cubridor todo el crédito, mientras introducimos en lo descubierto
la condicién de cosa, de objeto del “descubrir”, y, posteriormente,
objeto del “conocer”, del “poseer”, del “dominar”, del “explotar”.
El hecho histérico se convierte provisionalmente en un evento de
indole epistemolégica que no tiene nada de inocente, de una rela-
cién sujeto-objeto en donde el lado activo recae en el sujeto-agente:
el europeo Colén; y el lado pasivo, de cosa, en el objeto América,
clausurando de entrada o haciendo muy dificil el posterior recono-
cimiento de una subjetividad y de una conciencia especificamente
americanas. Pero por ese camino, el sujeto-agente y todos aquellos
a quienes representa adquieren derechos sobre lo descubierto; al fin
y al cabo América es una cosa que de acuerdo con la idea europea
de “propiedad” y de “conocimiento” pertenece al rey y al papa. El
papa Alejandro VI, sin duda un dechado de virtudes cristianas, es
quien divide el mundo “descubierto” en dos porciones: a Espana le
confiere la parte occidental y a Portugal el resto. Se sabe que, unos
cuantos anhos mds tarde, cuando se “descubren” las civilizaciones
mesoamericana y andina, herederas de una cultura sorprendente-
mente rica y diversificada, el mal ya estaba hecho. Por pertenecer a
la cosa descubierta son ellas mismas cosas. Su conquista y su pos-
terior reduccién a esclavitud y vasallaje son asumidas y conceptua-
lizadas por el conquistador como procesos “naturales”. Apelando
a la autoridad de Aristételes (véase Ginés de Sepulveda, 1996) y a
la doctrina de la “servidumbre natural”, la intelectualidad europea
que en Valladolid o Salamanca discute sobre la “humanidad”, la
condicién civil y los derechos de esa vasta porcién de hombres,
justifica racionalmente su reduccién a servidumbre, el que hayan
sido vasallos de los monarcas europeos (véase: De Vitoria, 2000;
Brufau Prats, 1988) y el que su mundo de la vida, sostén de su ex-
presién y su cultura, fuera sistemdticamente destruido.

Es importante destacar el nexo entre nuestra primera considera-
cién histérico-critica y los hechos anteriores porque el capitalismo

172



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

es un sistema econémico que para su acumulacién y reproduccién
ampliada mantiene como premisas dos procesos bdsicos y conco-
mitantes. En primer lugar estd la recuperacién del proceso de su
produccidn, circulacién y consumo de los valores invertidos en él,
lo que se da a condicién de extraer del trabajo humano todo el
valor que éste sea capaz de agregar al producto (lo cual convierte
a los trabajadores al servicio del capitalista en una rica fuente de
valor agregado o plusvalor) mientras exige del mercado el “me-
jor precio de venta” para sus mercancias, que son los objetos que
por su condicién de “bienes producidos” representan el conjunto
de valores agregados en el proceso de “realizacién” del capital. En
segundo lugar, y dado que la explotacién del trabajo tiene limites
humanos, sociales y juridicos expresos, el capital busca reproducir-
se a través de la expansién continua de sus esferas de realizacién,
incorporando nuevos trabajadores a nuevas factorias y abriendo in-
discriminadamente nuevos y mds grandes mercados, hasta abarcar
el mundo entero y constituir una economia-mundos; es claro que el
capital no puede dejar de hacer una y otra cosa, a reserva de caer
en una “crisis de realizacién”. De manera que si Europa “descubre”
América no es Ginicamente en virtud del impetu moral de algin
punado de aventureros y sonadores, sino como respuesta a la logica
expansiva e implacable del capital.*

Sin embargo, si bien el capitalismo exporta su légica a los lu-
gares que conquista, no necesariamente lleva sus instituciones ju-
ridico-politicas mds avanzadas, su ciencia, su técnica, su filosofia
y su cultura, en suma, su modernidad. Por el contrario, trae a los
lugares conquistados lo estrictamente necesario para expoliarlos,
para extraer de ellos todo el oro, la plata y los bienes que necesita
su reproduccién ampliada (minas, factorias, plantaciones, puertos,

4 Sobre la légica de la expansién capitalista, sigue siendo un cldsico el estudio que se re-
sume en los capitulos XXIII y XIV del tomo primero de £/ capital, de Marx, obra citada.

173



Aureliano Ortega Esquivel

vias de comunicacidn, iglesias, presidios y cuarteles). Y si entre esas
necesidades estd la de crear una burocracia dirigente y administra-
tiva, serd acaso igualmente necesaria la creacién de instituciones
de ensefanza, de lugares de esparcimiento y una creciente oferta
de espectdculos, pero nada mds —este “nada mds” debe entender-
se literalmente—. Las metrépolis sélo trasplantaron a sus colonias
aquellos aspectos de la vida social y cultural que garantizaban la
buena marcha de sus negocios. Del mismo modo, los pueblos con-
quistados jamds recibieron de sus conquistadores algo mds que ins-
trumentos culturales minimos: la lengua y la religién. Sobre todo
la religién, para desarrollar una minima conciencia o un saber de
si que se agotaba justamente en el hecho de saberse colonizados.
Tan voraz y destructiva es la maquinaria colonizadora, que la
suerte que corren los indigenas americanos en los planos social
y cultural la comparten en muchos aspectos los propios coloni-
zadores, quienes a la vuelta de una generacién ya son conocidos
despectivamente como “indianos”. Para estos sujetos marginales
las mercedes y prebendas reales, las concesiones mineras, los repar-
timientos de tierras y vasallos, los puestos publicos, los mandatos
mds distinguidos y las mds altas dignidades civiles o eclesidsticas
estaban vedados por completo. Tenemos aqui el origen de una
asimetria consustancial en la relacién Europa-América. Una des-
igualdad que se origina en el espacio de la produccién y la distribu-
cién de la riqueza que se hace extensiva y refuerza lo que podemos
reconocer como asimetria sociocultural; es decir, la condicién de
subdesarrollo, minoria de edad o franca desventaja que presentan

5 La ciudad letrada, trabajo poco frecuentado de Angel Rama, es, sin embargo, una obra
fundamental para comprender cémo los “intelectuales”, los “letrados” latinoamericanos,
han sido a lo largo de los siglos una pieza fundamental en el proceso de colonizacién
cultural europea, aunque, contempordneamente, esa “letra” que llega junto con la ley
y la religién, también esconde un primitivo acervo critico y un balbuceante aliento de
liberacién.

174



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

tanto los hombres como las instituciones sociales y culturales ame-
ricanas frente a sus pares europeos. Aqui todo es pequeno, todo es
14bil, todo es resultado de la mediania —o la pereza—, aqui todo es
fruto de una imitacién exdgena, aqui todo carece de originalidad.

5

El tercer aspecto que debemos destacar no ha sido valorado suficien-
temente sino hasta tiempos muy recientes a la hora de abordar y ana-
lizar critica y reflexivamente las relaciones culturales entre Europa y
Latinoamérica. Nos referimos concretamente al largo expediente de
la resistencia que los pueblos originarios de América, y después los
americanos propiamente dichos, han podido oponer a la irrupcién
de extranos en su tierra y a la destruccién sistemdtica de sus formas
de vida, sus lenguas, sus tradiciones y sus soportes culturales, como
los episodios de resistencia y lucha que desde el momento mismo de
la llegada de los europeos a estas tierras han emprendido hombres
y mujeres concretos en defensa y conservacioén de lo que creen mds
propio. Para lo cual han tenido que echar mano de su historia, de
sus tradiciones y de sus recursos comprensivos y expresivos; o bien,
cuando ello ha sido posible, de aquellos fragmentos de la cultura
europea que, adaptados a nuestra circunstancia y nuestras necesida-
des, proveen las bases tedricas o intelectuales que en distintos mo-
mentos han requerido la construccién de un discurso y una prictica
opositores frente al dominio irrestricto de lo extrafo. Los ejemplos
abundan, aun cuando nuestros intelectuales “atentos al pulso de su
sangre europea’ no los hayan querido o sabido reconocer.

El punto es importante porque corrige tendenciosamente el vi-
cio historicista de presentar la escena latinoamericana exclusiva-
mente como una relacién dramdtica de victimario y victima, de
amo vy esclavo, de senorio y servidumbre. A pesar de que existen
muchas razones y ejemplos para pensar las cosas de esa forma,

175



Aureliano Ortega Esquivel

existen también, y se acumulan con los afos y los conocimientos,
multiples ejemplos de resistencia cultural activa, de desplazamien-
tos simbdlicos y conceptuales, de influencia directa de lo america-
no en la conformacién de algo que por efecto de la historia ya no
es estrictamente indigena, pero tampoco es europeo. El mestizaje
cultural es una realidad americana que no oculta la voluntad de
destruccién sistemdtica y tenaz de los soportes bésicos de la cultura
indigena y de su contundente éxito a cuenta de los conquistado-
res. Pero, tanto la resistencia que en busca de fundamentos echa
mano de lo americano, como la resistencia que acude a los recursos
tedricos, filoséficos y doctrinales que el humanismo critico y el
discurso igualitario y de emancipacién que la Modernidad le pro-
porcionan, configuran un instrumental tedrico y simbdlico que
permiten estar a salvo de las formas mds degradantes de conquista
material y espiritual, pilares del mundo de la vida y la cultura pro-
pias. Con ellos, en unos cuantos anos, Latinoamérica serd capaz
de construirse una conciencia histérica y de disputar a Occidente
la hegemonia sociocultural de sus propios pueblos. Pero esta resis-
tencia y lucha no generan unicamente anulaciones reciprocas, y
tampoco conforman un “crisol” en el que se encuentran y funden
dos culturas, como solia decirse para lavar la mala conciencia de
los conquistadores. La destruccién de la cultura indigena es real,
de manera que de la lucha por la supervivencia no se obtiene una
venturosa sintesis, sino una oposicién violenta, una verdadera ex-
plosién del sentido; lo nuevo no es necesariamente una amalgama,
sino una suerte de bricolaje que toma de aqui y de alld los restos
atiles dejados por la destruccién para reconstruir con ellos una
nueva e inédita propuesta cultural.®

¢ Como ya se dijo (nota 2), el expediente de la resistencia en todos los planos de la vida
social, cultural y artistica latinoamericana es, a estas alturas, lo suficientemente vasto
para que la “ignorancia programada” del pensamiento colonizado y europeizante pueda
soslayarlo. (Véase: Garcfa Canclini, 1990; De Sousa Santos, 2009).

176



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

Es preciso insistir en el peso especifico y la presencia que portan
esa resistencia y autoconciencia latinoamericanas a la hora de ha-
cer el recuento de nuestro derrotero cultural y nuestras relaciones
con Europa. Esto permite explicarnos por qué en el inicio mismo
de la colonizacién europea Bartolomé de las Casas y Alonso de la
Veracruz fueron capaces de reconocer y denunciar la universalidad
abstracta del Humanismo y tuvieron que desplazar el nicleo de su
argumentacién a favor de los indigenas americanos hacia el plano
inédito, propiamente fundacional, del pensamiento antropolégico
y laliberalidad republicana. Asimismo, podremos interpretar fené-
menos artisticos como el “realismo mdgico” o los murales de Die-
go Rivera, la poesia de Nicolds Guillén o de Joao Cabral de Melo
Neto, la novela de Augusto Roa Bastos y Juan Rulfo, el teatro de
Augusto Boal y Luis Valdez o la arquitectura de Juan O’Gorman,
Lucio Costa y Oscar Niemeyer como una mala asimilacién, como
mal uso o un uso radicalmente critico, ludico, irreverente y cinico
de los lenguajes artisticos occidentales.” Por altimo, estaremos en
condiciones de entender los motivos y saber a qué profundas fuen-
tes histéricas y culturales responde el hecho de que en las grandes
cumbres politico-econémicas en las que participa el presidente bo-
liviano Evo Morales, se dé a si mismo el gusto de epatar a sus cole-
gas y “lideres mundiales” con la negra pero significativa humorada
de jugar, mientras habla, con una hoja de coca...

7 Basta buscar en Internet informacion actual sobre pensamiento, arte y cultura latinoa-
mericanos para darse una idea de lo que a todo lo largo y ancho de nuestro subcontinente
se hace actualmente en favor de aquella resistencia, pero, sobre todo, de la mirfada de
propuestas que la transforman en nuevas y pertinentes formas de lucha y de liberacién.

177



Aureliano Ortega Esquivel
Bibliografia

Bartra, Roger, 2000, La jaula de la melancolia. Identidad y metamorfosis
del mexicano, México, Random House Mondadori.

Bolivar, Simén, 1982, “Carta de Jamaica o Contestacién de un ameri-
cano meridional a un caballero de esta isla”, en Zextos. Una antologia
general, México, SEP/UNAM.

Brufau Prats, Jaime, 1988, La Escuela de Salamanca ante el descubrimiento
del Nuevo Mundo, Salamanca, San Esteban.

Castro, Fidel, 1972, “Primera declaracién de La Habana” y “Segunda
declaraciéon de La Habana”, en La Revolucién Cubana 1953/1962,
México, Era.

Cordera, Rolando, 2008, “México y su economia politica de la moderni-
zacién (hipétesis para un relato)”, en La americanizacion de la moder-
nidad, (Bolivar Echeverria, compilador), México, Era/unam.

Davis, R., 1976, La Europa atlintica. Desde los descubrimientos hasta la
industrializacidn, México, Siglo XXI.

Dussel, Enrique, 1977, Introduccién a una filosofia de la liberacion latinoa-
mericana, México, Extemporaneos.

Echeverria, Bolivar, compilador, 2008, “La modernidad ‘americana’ (cla-
ves para su comprension)”, en La americanizacion de la modernidad,
Meéxico, Era/unam.

Galeano, Eduardo, 2004. Las venas abiertas de América Latina, México,
Siglo XXI.

Garcia Canclini, Néstor, 1990, Culturas hibridas. Estrategias para entrary
salir de la modernidad, México, cnca/Grijalbo.

Garcia Linera, Alvaro, 2008, La potencia plebeya. Accion colectiva e identi-
dades indigenas, obreras y populares en Bolivia, Buenos Aires, CrLacso/
Prometeo.

178



Poder y dominio en las relaciones culturales entre Europa y América Latina

Ginés de Sepulveda, Juan, 1996, Tratado sobre las justas causas de la guerra
contra los indios, México, FCE.

Marti, José, “Nuestra América’, en Hidalgo, M. ez al., 1962, Hispanoamé-
rica en lucha por su independencia, México, Cuadernos Americanos.

Marx, Karl, 1959, El capital. Critica de la economia politica, tomo I,
México, FCE.

O’Gorman, Edmundo, 1984, La invencion de América, México, SEP/ECE.
, 1951, La idea del descubrimiento de América, México, UNAM.
Rama, Angel, 2009, La ciudad letrada, Monterrey, Fineo.

Sader, Emir, 2009, £/ nuevo topo. Los caminos de la izquierda latinoameri-
cana, Barcelona, El viejo topo.

Serur, Raquel, 2008, “La barbarie del Imperio y la ‘barbarie’ de los bérba-
ros”, en La americanizacion de la modernidad, (comp. Bolivar Echeve-
rria), México, Era/uNam.

Sousa Santos, Boaventura de, 2009, Una epistemologia del Sur, México,
Cracso/Siglo XXI.

Subirats, Eduardo, 2009, Las poéticas colonizadas de América Latina,
México, Universidad de Guanajuato.

Vitoria, Francisco de, 2000, Reelecciones. Del Estado, de los indios y del
derecho de la guerra, México, Porrua.

Wallerstein, 1., 1979, El moderno sistema mundial, tomo I, México, Siglo
XXI.

Wancar (Ramiro Reynaga), 1980, Tawantinsuyu (Cinco siglos de guerra
gheswaymara contra Espana), México, Nueva Imagen.

Zea, Leopoldo, 1953, “El Occidente y la conciencia de México”, en Con-
ciencia y posibilidad del mexicano, México, Porraa.

Zibechi, Raul, 2007, Dispersar el poder. Los movimientos como poderes
antiestatales, Barcelona, Virus.

179



	portada VAlenciana 9 web 1.pdf
	Página 1

	portada VAlenciana 9 web.pdf
	Página 1


