Husserl. Elementos de autorreflexion

filoséfica

Javier Corona Fernandez
Universidad de Guanajuato

Resumen

Este ensayo presenta algunos elementos de la autorreflexién filo-
sofica propuesta por la fenomenologia a partir de ciertos puntos
de andlisis como la denuncia acerca del olvido del mundo de la
vida; el sefalamiento en torno a la necesidad de una fundamen-
tacién humana de la ciencia; la acusacién de que la teoria estd
volcada sobre la facticidad y la concepcién de la filosofia como
autorreflexién de la humanidad. Tépicos que han colocado a la
fenomenologia como una de las corrientes protagonistas de la fi-
losofia contempordnea.

Palabras clave: Autorreflexién, fenomenologia, mundo de la vida,
intencionalidad.

Abstract

This work presents some elements of philosophical self-reflection
suggested by phenomenology from some points of analysis as the com-
plaint about the neglect of the life world; the indication about the

59



Javier Corona Fernandez

necessity of a human foundation Science; the charge that the theory
is overturned on the factuality and the conception of philosophy as
self-reflection of humanity. Topics that have placed phenomenology
as one of the protagonists currents of contemporary philosophy.

Keywords: Self-reflection, phenomenology, lifeworld, intentionality.

En la era de la informatizacién escuchamos el eco de teorias que
conciben al conocimiento cual si fuera un dispositivo com-
putacional al que es preciso saturar de datos. Esto ultimo es un
lugar comun en las discusiones de nuestro tiempo, sin embargo, el
tema abre la reflexién hacia una propuesta como la de Husserl, que
representa una opcion para pensar alternativas ante la imposicién
de aquella tendencia reduccionista que persigue insistentemente
la destruccién temdtica y vivencial del ser humano, rebajado al
rango de “dispositivo inteligente” pero sin historia, sin moral, sin
intereses legitimos que le lleven hacia la consecucién de una vida
plena. En la reflexién sobre el sentido de la existencia humana que
en el siglo XXI podria tener lugar, las tesis de Husserl responden a
una problematizacién del mundo contempordneo que se mantiene
hasta nuestros dias.

Si bien podemos probar la actualidad del pensamiento de
Husserl enfrentindolo a situaciones como la arriba descrita, evi-
dentemente sus planteamientos se enriquecieron aun mds al salir a
la luz sus escritos y con la publicacién de los estudios criticos que
le siguieron en la segunda mitad del siglo XX, momento en que la
fenomenologia resurge, sobre todo a raiz del auge de la hermenéu-
tica. Circunstancia que ayuda a que la fenomenologia se asiente
en el panorama filoséfico actual, al grado de que se habla de una
nueva escuela fenomenolégica o de un nuevo Husserl, que se sittia
por encima de la imagen convencional de los manuales de filosofia.

Esta actualidad quizd se explique porque la fenomenologia es
la corriente que se aboca a la comprensién de la vida cotidiana en

60



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

contraste con la tradicién moderna que tiene como horizontes el
conocimiento, la historia o la préctica social. La fenomenologia
—y posteriormente la filosofia del siglo XX, tematiza el mundo
de la vida y desde ese marco emplaza la fundamentacién de la
ciencia y de las pricticas tedricas. Pero la fenomenologia intenta
una profunda transformacién en el pensamiento, yendo, tal como
senalan los propios fenomendlogos, mds alld de la verborrea en que
han caido los filésofos y sus sistemas carentes de fundamento real.
El propésito de los fenomendlogos ante esta verborrea inutil en
que han caido los sistemas filoséficos segtin su opinidn, consiste
en el retorno a las cosas mismas. Esta pretensién viene a rodear a
la fenomenologia de un cierto ambiente de perplejidad, ya que su
circunstancia histérica tira mds bien hacia la anulacién de estatu-
tos incontrovertibles, hacia la recusacién de todo intento filoséfico
que se anuncie como sistemdtico y esencial. En el contexto del
giro anti-metafisico, la fenomenologia nos induce a replantear la
problemdtica propia de la filosofia partiendo de lo inmediatamente
evidente, de aquello que resista la duda mds radical. Puesto que la
fenomenologl’a se presenta como ciencia rigurosa, su investigacion
intenta describir los modos tipicos en que las cosas y los hechos se
manifiestan ante la consciencia. El andlisis de estos modos tipicos
es la tarea propia de la fenomenologfa: indagar acerca de qué es lo
que la consciencia trascendental concibe por percepcién, conoci-
miento, justicia, amor, religiosidad. La fenomenologia estudia las
significaciones, las regiones de esencias y el sentido de la conscien-
cia, su intencionalidad.

Entre tales regiones de significacion aparece precisamente la
ciencia, actividad que con fuerza demoledora se ha impuesto en el
mundo de los tltimos siglos, hasta convertirse en un rasgo insus-
tituible de nuestro tiempo. En la esfera politica, la ciencia ha sido
tomada también como coto reservado e instrumento de domina-
cién, lo que ha propiciado urgentes advertencias en contra de este

61



Javier Corona Fernandez

estado de cosas que la han llevado a su reificacién. Paralelamente,
en el plano tedrico la ciencia postulé una absolutizacién del cono-
cimiento de manera muy clara desde finales del siglo XIX, para
el siglo XX la tarea primordial de la fenomenologia consisti6 en
contrarrestar la absolutizacién en que la ciencia ha caido a partir
de entonces. De esta manera, la filosofia ha de buscar no el cono-
cimiento sino el pensamiento, reconociendo que el problema de lo
real sélo puede abordarse desde la perspectiva humana. Al ser ex-
presién humana, la filosofia es inmanente, participa del destino del
hombre y en este sentido alcanza una importante redefinicién en la
obra de Husserl: la filosofia no debe buscar lo trascendente como
hace la religién pero tampoco ocuparse de hechos como procede
la ciencia, la filosoffa debe abrazar la terrenalidad y dejar de lado
la metafisica. Este cardcter antimetafisico del pensamiento husser-
liano lo instala en el contexto del siglo XX pero desde una visién
propia, que identifica como metafisicas aquellas concepciones dua-
listas que plantean por un lado una realidad fundante y por otro
una realidad fundada, o la apelacién a criterios absolutos que den
cuenta de manera definitiva de la realidad. Con este deslinde, la
fenomenologia ha permitido sin duda pensar en otros términos la
problemadtica acerca de lo real al suscribir que aquel dualismo que
apunta a definir la realidad, ha ocasionado un falso problema, pues
lo real fue considerado como si fuera una cosa, un ente.

Hussertl pretende una transformacién de la filosofia que recupe-
re sus problemas bdsicos pero situdndolos m4s alld de la metafisica,
pensando el mundo como acaecer y no bajo la idea de una simple
combinacién de entes. Como punto de partida para la reconstruc-
cién de la filosofia —que involucra también a la propia ciencia del
hombre—, Husserl emprende una critica al psicologismo, iniciativa
que en la segunda mitad del siglo XIX representé uno de los ejes
principales del positivismo. El psicologismo, dice Husserl, traza
una formulacién del hombre principalmente como un organismo

62



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

biolégico, explicable a partir de circunstancias exteriores a él, por
ello, la mente humana es vista como si fuera un pliegue de dicha
exterioridad, convirtiendo al ser humano en mera facticidad. En la
critica al psicologismo se expresan problemas y conceptos impor-
tantes, los cuales giran en torno a uno de los intereses te6ricos mds
significativos para el trabajo critico de la fenomenologia: la eluci-
daci6n de la consciencia en un mundo concebido principalmente
bajo el imperio de los hechos.

La fenomenologia nos propone entonces no pensar lo real, el
hombre o el mundo, del mismo modo que se procede con las co-
sas; antes bien, podemos empezar a delinearlos si nos percatamos
de que los elementos del problema no estdn ya ahi dispuestos, no
son simplemente dados. El mundo, lejos de determinarse en fér-
mulas, es concebido por la fenomenologia como un acaecer mal-
tiple, donde el interés central radica en la observacién de que el
mundo se abre al hombre. Por lo tanto, es necesario no caer en la
entificacion como hace la metafisica; lo procedente en este caso es
pensar al mundo y al hombre, problemas siempre urgentes para la
filosoffa, no como existiendo independientemente el uno del otro
sino en una interaccién permanente, que comprende lo real como
acaccer. Al encarar el estado que guarda la reflexién en el siglo
XX, en el diagnéstico de Husserl la filosofia se encuentra en una
encrucijada: no puede seguir siendo metafisica, pero la ciencia no
parece ser un mejor camino. La filosoffa tendrd que renunciar a
la metafisica mas cuidarse también de caer en el cientificismo; la
filosofia no debe plantearse ya qué es el conocimiento, el alma o
el mundo tal como lo viene haciendo a lo largo de su tradicién.
Al preguntar por el ente, dice Aristételes, estamos preguntando
por la sustancia; la reflexién de nuestro tiempo, propone Husserl,
debe remontarse por encima de dicha estimacién y preguntar por
lo real, no por las sustancias o esencias de la realidad en el sentido
metafisico apuntado, ni por la cosificacién y facticidad que ca-

63



Javier Corona Fernandez

racteriza a las elaboraciones positivistas de la modernidad. Pero la
fenomenologia se enfrenta con una gran dificultad, debido a que
desde la antigiiedad lo real fue confundido con las cosas, con las
sustancias o con los entes.

Intentando superar tal reduccionismo, la fenomenologia declara,
en primer lugar, la necesidad de ir a las cosas mismas; distinguir su
verdadera dimensién, encontrar una forma de hacer referencia a los
hechos que sea nueva, que por lo tanto redefina la nocién misma de
hecho. La fenomenologia se distingue de la tradicién porque mues-
tra la insuficiencia de seguir entendiendo por “hechos” aquello que
sucede en las “cosas”. Para Husserl los hechos son fenémenos, sub-
jetivos y objetivos a la vez, los hechos no son los objetos como tales
sino nuestra percepcion de ellos, un hecho es por lo tanto una abs-
traccién. El objeto, lejos de ser un punto de partida, debe mds bien
plantearse como una sintesis, el origen de la metafisica es suponer
que lo real se compone de cosas que se relacionan, la pregunta sobre
lo real nada tiene que ver con cosas. Por el contrario, para Husserl
s6lo desde la dimensién humana puede asumirse cualquier elabora-
ci6n, los objetos siempre son pensados en relacién con alguien, mds
que preguntar sobre la realidad, la verdadera pregunta seria como se
nos aparece el mundo, cémo nos sale al encuentro. De este modo,
la tarea de la fenomenologia consisti6 y consiste todavia en crear
un dispositivo metodolégico para describir el complejo entramado
de fenémenos que nos sale al encuentro, tal dispositivo habrd de
situarse en el mundo de la vida, dimensién a la que pertenece la filo-
soffa como reflexién sobre las condiciones en que se da la experien-
cia cotidiana, cientifica, estética, moral, religiosa o de cualquier otra
indole. Mientras las ciencias buscan explicaciones, la filosofia busca
comprender aquellos problemas que son los mds acuciantes para el
hombre, el cual en nuestro tiempo se siente a merced del destino: los
problemas del sentido y de la falta de sentido de la existencia huma-
na en su conjunto.

64



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

Pero la fenomenologfa guarda también una relacién importante
con la tradicién filoséfica preocupada por el método, de ahi que
simultdneamente a la critica del estado que guarda la especulacién
metafisica, la fenomenologia proponga su propio proceder: todo
comportamiento humano tiene una tendencia, una intencionalidad,
un sentido que la consciencia toma. De tal modo que los fenémenos
son pensados como sintesis de multiples intenciones, estas intencio-
nes tienen su despliegue en la vivencia, entendida como un estado
en que Nosotros como consciencia nos encontramos con el mundo.

Para mejor delinear el objetivo de su propuesta filoséfica, Husserl
toma como ejemplo la actitud natural del hombre. Esta actitud
estd constituida por ciertas convicciones, que sin duda le son utiles
para desenvolverse en la vida cotidiana, la primera de ellas es que
vivimos en un mundo de cosas existentes, pero esta certeza no tiene
una evidencia incuestionable, razén por la cual bien podemos po-
nerla entre paréntesis. No se trata de dudar de las cosas, esto podria
parecer muy ingenuo, de lo que se trata es de dejarlas de lado, de
no utilizarlas como fundamento de la filosofia. Si el filésofo aspira
a una ciencia rigurosa, debe buscar aquello que resulte evidente
sin duda alguna, que resista la pojé. La conviccién ingenua de que
el mundo existe ahi, no permite acceder a ninguna proposicién
filoséfica, puesto que la existencia del mundo, fuera de la conscien-
cia que lo capta, no es un absoluto indudable. Husserl considera
que en su condicién de hombre, el fildsofo cree en la existencia
del mundo, pero cuando reflexiona como filésofo no puede tomar
dicha creencia como punto de partida. Aunque tampoco puede
partir de los resultados de la investigacién cientifica, debido a que
las ciencias interpretan los datos de la experiencia comin y los
aceptan ingenuamente, sin preguntarse si estos resisten a la accién
de la epojé, sin detenerse a pensar si tales certezas constituyen o
no realidades indudables. La epojé permite a la postre ubicar en su
sitio real la racionalidad formulada en las ciencias de la naturaleza.

65



Javier Corona Fernandez

La fenomenologia se ha constituido por estos senalamientos en
un punto de referencia obligado para toda investigacion filoséfica
que considere el panorama del siglo XX, donde la condicién hu-
mana se revela con caracteristicas especificas y demandante de una
perspectiva peculiar. En este sentido, el prejuicio de concebir a las
cosas con existencia independiente ha ocasionado que perdamos de
vista que los demds entes estdn en el mundo, mientras que nosotros
nos encontramos con €l en cada caso y en ciertas situaciones. Los
hombres en cada instante existimos de un modo diferenciado, el
mundo nos desafia, nos obliga a confrontarlo a lo largo de nuestra
experiencia de vida. La esfera del tiempo aparece aqui con singu-
lar importancia porque la nocién de mundo enmarca los instantes
vividos, pero cuya vivencia se da también con la certeza de que se
va a la muerte, por esto cada momento de nuestra vida es especial,
no sabemos cudndo sobrevendrd el desenlace final para cada uno, a
esto se debe que nuestra existencia esté fijada por el pasado. Somos
nuestra historia, no podemos vivir el instante presente como tal, sino
siempre en funcién de lo que ha sido, en una unidad histérica vital.
Por esta condicién ontoldgica, toda visién fragmentaria del mundo o
del individuo por separado no puede sostenerse, puesto que en cada
instante experimentamos la vida como totalidad y actuamos siempre
como un todo en nuestras vivencias. Una vivencia es esa condicién
en que sabemos que nos estamos jugando la existencia entera, cada
que actuamos o experimentamos algo, al mismo tiempo nos expe-
rimentamos a nosotros mismos como sabiendo que somos nosotros.

Ante el hallazgo de nuestra propia circunstancia, Husserl propo-
ne hacer una reduccién y senalar que el objetivo primero que persi-
gue la epojé es desocultar, atacar la creencia segun la cual el mundo
estd ahi y su existencia no plantea ningtin problema, “En todas partes
el ser verdadero es un fin ideal, una tarea de la episteme, de la ‘razén’,
y opuesto al pretendido ser ‘obvio’ que la doxa da como meramente
supuesto en forma no problemdtica” (Husserl, 1984: 18).

66



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

Considerando el mundo que se abre en el siglo XX, la feno-
menologia pregunta: ;cudl es el significado y finalidad del mundo
para mi'y para los demds sujetos, si en un tiempo tan atormentado
como éste nos sentimos a merced del destino? Esta pregunta no
puede ser encarada invocando direcciones especificas, al no haber
un destino predeterminado, la vnica salida es buscar dotar de senti-
do a nuestra existencia en lo individual. Vivimos en primera perso-
na, somos presentes a nosotros mismos cada que actuamos, y este
drama de nuestro actuar nos indica que nosotros no transcurrimos
en el tiempo, somos tiempo.

Por este motivo lo humano sélo es la vivencia, la vivencia es el
modo de ser del hombre; nuestros instantes no son suma de esti-
mulos sino vivencias que se dan en el horizonte del tiempo. En la
fenomenologia el tiempo es una esfera de problemas perfectamente
cerrada, pero advierte Husserl, una esfera de excepcional dificultad.
Esto se debe a que por su propia naturaleza es dificil de asir, fijemos
nuestra atencién por ejemplo en el ahora actual, vemos que éste se
esfuma y se convierte en un “hace un momento” y a su vez el “hace
un momento” en un “‘hace un momento” de “hace un momento”
y asi para cada nuevo “ahora” que se adhiera. De manera que la co-
rriente de las vivencias es una unidad infinita. En este flujo continuo
el presente sélo puede captarse como presente vivo, el presente no
estd en el tiempo, no es un punto del tiempo, constituye el tiempo
mismo. Lo que hace importante el planteamiento de Husserl sobre
el tiempo es que lo retira de la consideracién fisicalista y lo remite al
hombre, diciendo que éste no es una sustancia sino temporalidad.
La fenomenologia se propone comprender la continuidad temporal
de la consciencia que articula sus vivencias en un flujo, concediendo
en este andlisis un cierto primado al pasado, ya que la continuidad
puede asegurarse por la retencién. Gracias a la cualidad retentiva de
la consciencia, el pasado carga el sentido de todas las adquisiciones
de la experiencia y las trae al presente que enseguida ha transcurrido.

67



Javier Corona Fernandez

Pero la consciencia tiene también un movimiento dirigido a la
verdad y ese movimiento se efecttia hacia el porvenir en un proce-
so en el que el pensamiento fluye. Dicha determinacién temporal
aparece incluso si intentamos aprehender no la forma de ser de la
consciencia, sino —si se nos permite decir—, la de los objetos, puesto
que los objetos son siempre sintesis de aspectos que de ellos hemos
percibido sucesivamente. De igual modo ocurre con el pensamien-
to humano individualmente considerado; dada nuestra consti-
tucién, no vemos todos los lados del cubo al mismo tiempo, no
captamos sus aristas simultdneamente, siempre tenemos presente
la relacién del todo y las partes, siempre debemos de pasar de un
aspecto a otro en este flujo temporal que caracteriza la vida de la
consciencia. La consciencia es esa totalidad que se despliega en el
mundo de la vida con cardcter unitario y sintético, dmbito donde
encuentra las evidencias originales, perdidas por completo para el
objetivado mundo de las ciencias. Husserl nos recuerda que ese
mundo cientifico de operaciones légico-objetivas ha olvidado que
sus asertos toman su evidencia de aquellas evidencias pre-cientifi-
cas del mundo de la vida, mundo del que parte cualquier horizonte
de significacién que pueda plantearse.

Asi, frente a la estimacién de la ciencia como algo absoluto,’
la fenomenologia subraya su cardcter convencional y la imposibi-
lidad de que pueda efectivamente responder a los problemas mds
urgentes de nuestro tiempo. Al no tener la capacidad de responder
a dichos problemas, la ciencia revela la profunda crisis del proyec-
to moderno de hombre, proyecto que se ha extraviado desde la
fuente misma al postular equivocadamente un enfoque epistemo-
l6gico determinado para definir su objeto, haciendo del hombre

! Un autor contempordneo como Adorno coincide con Husserl cuando dice que es preci-
so considerar aquello que el conocimiento cientifico ha despreciado, esto es, lo particular
y perecedero, lo que no merece pasar a concepto. Por tal razén es necesario buscar un
sentido de racionalidad que ha sido marginado por las ciencias.

68



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

un hecho en el mundo e impidiendo la posibilidad de concebirlo
como sujeto. Aqui podemos apreciar el principal elemento de la
critica husserliana al psicologismo, el cual no es simplemente una
postura epistemoldgica; en el psicologismo también va implicita
una concepcién antropoldgica, cuyo desenlace es la eliminacién
del hombre como ser racional. Esto ademds compromete la con-
cepcién misma de ciencia, porque si el hombre es visto como un
resultado de hechos, no es posible garantizar un lugar para la razén
y, concluye Husserl, sin razén, tampoco hay lugar para la ciencia
ni para la filosoffa. Si lo que caracteriza al hombre es su razén, ésta
no puede verse sin mds como un hecho en el mundo puesto que en
estricto sentido no proviene de los hechos, en la reflexién fenome-
noldgica la razén es irreductible a lo fictico.

Para el andlisis husserliano, aquella postura psicologista es pro-
pia de pricticamente toda la actividad cientifica realizada en Euro-
pa en los dltimos siglos. Préctica cientifica que obedece, en tltima
instancia, a todo un espectro de crisis mds amplio, tan general que
involucra a la totalidad de la cultura de Occidente y al proyecto de
hombre que de ahi emana.? Sin embargo, ;cudl es el origen de este
desenlace nada halagiieno en que se ha transformado el proyecto
europeo de cultura? Para Husserl la respuesta a esta cuestién ha
de rastrearse no en una cualidad que esta cultura tenga o en al-
gl’ln exceso de cualquier tipo, sino en una carencia. Ciertamente,
Husserl considera que la crisis de la filosoffa, de las ciencias y de
la cultura europea en general, se debe a la poca creencia que se
tiene en el proyecto tedrico, prictico y politico que la Modernidad
ha implantado y esta ausencia de confianza o de fe puede a su vez
explicarse porque el modelo de hombre y de mundo que le carac-

2 Este tema fue expuesto inicialmente por Husserl en la conferencia que pronuncié en la
Asociacién de Cultura de Viena en mayo de 1935. Conferencia titulada “La filosofia en
la crisis de la humanidad europea”, disertacion que posteriormente se convertirfa en un
libro tan importante como Crisis de las ciencias europeas y la_fenomenologia trascendental.

69



Javier Corona Fernandez

teriza viene conﬁgurado en una concepcion errénea, al asegurar
que el sujeto estd anclado en los hechos. En la Crisis de las ciencias
europeas nuestro filésofo llega a puntualizar de manera mds radi-
cal que las aspiraciones histérico-antropoldgicas generadas en el
proyecto de la Modernidad han fracasado porque se parte de una
posicién epistemoldgica radicalmente errénea, y esta posicién la
encarna perfectamente el psicologismo.

A contracorriente de la ola disolutiva posmoderna, para Husserl
la tarea critica de la filosoffa consiste en recuperar o restaurar al
sujeto racional, estrategia intencionalmente dirigida para enfrentar
la crisis del hombre. Por esta razén, hemos encontrado una veta
importante en la critica al psicologismo, empenado éste, como se
dijo, en ver al hombre como un hecho en el mundo. Por con-
siguiente, en semejante reduccionismo antropoldgico el hombre
nunca podrd concebirse como sujeto del mundo, acotindose las
expectativas de la razén al hacerla provenir de los hechos. Pero la
razén no es, para la fenomenologfa, ni un hecho ni una coleccién
de hechos, la razén es una unidad en si misma. Esta posicién ted-
rica le viene a Husserl de sus investigaciones en matemadticas y de
las consecuencias filoséficas de ahi desprendidas, que a la postre
permitieron a la fenomenologia criticar toda postura psicologista
en el conocimiento. En efecto, en 1891 Husserl publica la Filosofia
de la aritmética, en este libro —a diferencia de las posturas logicis-
tas—, el discipulo de Brentano sostiene la reduccién del concepto de
niimero a procesos psiquicos referentes a las actividades de agrupar
y contar. La propuesta aqui defendida consistié en senalar que la
psicologia fundamenta a la matemitica, puesto que el nimero se
origina en los actos psiquicos de los hombres. La matemdtica y la
l6gica acaban por llegar a conceptos dltimos y mdximamente ele-
mentales, los cuales no son definibles, y lo tinico que se puede hacer
en estos casos es mostrar aquellos fenémenos concretos desde los
cuales y a través de los cuales se abstraen dichos conceptos. Para

70



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

Brentano y sus discipulos, en la psicologia parecen encontrarse las
condiciones fundamentales que explican cualquier elaboracién ar-
tistica, cientifica, politica o moral.

No obstante, la postura inicial que Husserl compartia con
Brentano respecto a la consciencia, sufrird una radical transforma-
cién a raiz de las observaciones criticas que hace Frege tocante a los
planteamientos contenidos en aquella obra de Husserl. En opinién
de Frege, Husserl revela ahi una idea ingenua de nimero; lo que
Frege argumenta en principio es que el concepto de nimero escapa
a cualquier descripcién de procesos mentales que precedan a un
juicio numérico. Por otra parte, hay que tener también en cuenta
que una representacién psicoldgica es siempre particular, empirica
y subjetiva. La psicologia s6lo puede aportarnos juicios de hechos,
mientras que los juicios matemdticos son universales, ideales y ob-
jetivos a un tiempo. Husserl reflexiona acerca de los sefialamientos
criticos de Frege y modifica su punto de vista anterior, desligdndo-
se de cualquier vinculo con el psicologismo. Asi, en las Investigacio-
nes légicas, Husserl propone que las leyes l6gicas son en rigor uni-
versales y necesarias, y por lo tanto no pueden depender de leyes o
condiciones psicoldgicas, ya que éstas no son necesarias, sino acaso
generalizaciones que han sido obtenidas por induccién. Al interior
de la perspectiva psicologista, los hechos de consciencia son fuga-
ces singularidades, reales pero determinadas temporalmente, que
surgen y desaparecen. En cambio, la verdad es una idea y, como
tal, supra-temporal. Husserl llega a la conviccién ahora de que hay
proposiciones universales y necesarias, entendidas como condicio-
nes que posibilitan una teorfa determinada y que se distinguen de
aquellas proposiciones que se obtienen inductivamente a partir de
la experiencia. En este giro, el fundador de la fenomenologia ha en-
contrado el camino para definir a la consciencia como una unidad
en si misma, que no se deriva ni de los hechos ni de los procesos
psicolégicos. La razdn es esencialmente consciencia, en este senti-

71



Javier Corona Fernandez

do es que la fenomenologia vendrd a enfatizar la intencionalidad
que le caracteriza. Husserl ha llegado a esta posibilidad de concebir
una consciencia en si, gracias al cambio de perspectiva tedrica que
realiza en matemdticas.’

Como resultado del cambio de perspectiva llevado a cabo por
su fundador, el sentido critico de la fenomenologfa ha identificado
la principal carencia de la filosofia. En las Investigaciones légicas
Husserl indica que la metafisica tradicional ha tenido como ori-
gen una visién artistica, religiosa o humanista, planteando siempre
un absoluto, el cual estd encargado de dotar de sentido dltimo a
estas elaboraciones; pero a partir de la cientificidad moderna, los
hechos se han convertido en este nuevo absoluto, la creencia en los
hechos es ahora la nueva metafisica. No obstante, Husserl sabe que
la filosofia nunca ha sido un simple diagndstico de cosas o estados
de cosas. En consecuencia, tiene una propuesta a este respecto y
la encuentra en el replanteamiento mismo de los problemas fun-
damentales de la filosofia, tratando de cimentarlos tedricamente
desde la fenomenologia.

La fenomenologia permite sentar las bases conceptuales lo su-
ficientemente sélidas para hacer frente a una empresa de tal enver-
gadura: una nueva revolucién filoséfica. Esta confianza de Husserl
radica en su conviccién de que el punto de partida ha de ser siem-
pre la razén desde ella misma, tal como es y tal como ella se genera
en su proceso de aprehensién del mundo. Por estos motivos, yendo
a la consciencia misma del hombre, la filosofia evita ese extravio
propio de la metafisica que ha hecho de los problemas fundamen-
tales de la condicién humana meras abstracciones. La tarea que
Husserl se propuso fue la de remontar tal anatema, buscando un
saber firmemente fundado de modo radical y en todos sus dmbitos,

3 Es importante llamar la atencién en este sentido porque dicha posicion tedrica, de
una conciencia que es en si misma, puede parecer un resabio de idealismo, como crefa
Adorno en su trabajo titulado Sobre la metacritica de la teoria del conocimiento (1986).

72



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

y esto sélo puede alcanzarse a través de la autorreflexidn. La auto-
rreflexién permite a la filosofia una exposicién de las capacidades
humanas que posibilitan el conocimiento, concibiendo al hombre
como un sujeto racional que se enfrenta al mundo al que trata de
conocer y comprender.

Como sabemos, Husserl estd inicialmente interesado en la fa-
cultad cognoscitiva de la consciencia y centra ahi el eje de su re-
flexién, de modo que en el proceso de conocimiento no se trata de
clasificar al objeto en cualidades primarias y secundarias, subjeti-
vas y objetivas, o por otra parte en ideas innatas o condiciones a
priori de la consciencia. Lo que la fenomenologia propone para dar
respuesta a la pregunta sobre el ser desde la razén cognoscitiva es,
en principio, la plena clarificacién de los elementos que aqui inter-
vienen: el conocedor y lo cognoscible.?

Pero lo cognoscible no tiene una sola cara, el objeto de cono-
cimiento debe concebirse en un doble matiz: por un lado, como
objeto (Objekt), con los rasgos para ser identificable por el conoci-
miento cientifico; por otro, como aquel entramado complejo que
nos sale al encuentro en el desenlace que es el mundo (Gegens-
tand). Esta distincién da cuenta de la configuracién del objeto de
conocimiento y evita el reduccionismo, tarea que es propia de la
fenomenologia descriptiva, la cual nos explica coémo nuestra cons-
ciencia actia sobre los datos que la percepcién proporciona en su
ir hacia las cosas. Tal intencionalidad es viable por la condicién de
posibilidad que la estructura misma de la consciencia tiene de ir
hacia las cosas y aprehenderlas. Convergentemente, la exposicién

# “Con Husserl el problema epistemolégico deja de ser puesto en términos de continente
y contenido y, de golpe, desaparece. La consciencia no es ya receptdculo de imdgenes o
depésito de representaciones: es, por definicion, intencional, es decir, apertura a las cosas
y visién del mundo. Su conocimiento no es ni puede ser sino un perfeccionamiento
de la intuicién, Anschauung, pero sin resonancias mistico-poéticas, y que se traduciria
mejor quizd por ‘percepcién’, con tal que no limite la percepcion a la captacién por los

sentidos.” (Robberechts, 1968: 70).

73



Javier Corona Fernandez

de la condicién estructural de la consciencia como intencionalidad
es el trabajo explicativo propio de la fenomenologia trascendental.
La fenomenologia entendida en esta segunda acepcién, faculta
para exponer el origen de la objetividad en la subjetividad tras-
cendental. Husserl define a la consciencia como la trascendentali-
dad misma gracias a la peculiaridad que tiene de sobrepasar todo
lo césico y “situarse fuera”, con este proceder, la fenomenologia
trascendental elucida la posibilidad de un conocimiento objetiva-
mente vilido, un conocimiento que es subjetivo, pero alude a un
ser objetivo. Para lograr tal fin es necesario que la fenomenologia
trascendental realice lo que Husserl llama epojé o reduccion eidé-
tica, procedimiento efectuado para identificar al yo rrascendental.

La epojé es una estrategia metodolédgica que consiste en poner
entre paréntesis los juicios y certezas que la consciencia tiende a
crear acerca del objeto, por lo tanto, con esta puesta entre parénte-
sis lo que se busca es hacer presente el ser, evitando denodadamen-
te los prejuicios. En consecuencia, la reduccién fenomenolégica
apunta a fin de cuentas a recuperar, mds alld de las sedimentaciones
culturales, utilitarias, ideolégicas o lingiiisticas, el estrato percepti-
vo original. La fenomenologia ensaya perder el mundo mediante la
epojé, para recuperarlo después mediante la autorreflexion.

En la autorreflexién se juega no sélo la recuperacién del mundo,
viene a darse también con ello una redefinicién del hombre, que
a la sazén parecia ser tan s6lo una especie de navegante inseguro
en el centro de un embravecido flujo vivencial. En efecto, la de-
finicién del hombre como esta encrucijada de influencias, como
el lugar de paso de innumerables interferencias siderales fisicas,
mentales, orgdnicas, sociales e histéricas, alcanza con Husserl una
propuesta en la que los hombres no seriamos ya descritos como una
sustancia sino como tiempo, o mejor dicho, como temporalidad.
Por esta razdn, la pregunta por lo real nada tiene que ver con ob-
jetos, la pregunta sobre qué es la realidad resulta impertinente; la

74



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

verdadera pregunta serfa cémo se nos aparece el mundo, cémo nos
sale al encuentro. En el horizonte del acaecer es donde la pregunta
por lo real adquiere sentido, es decir, en el 4mbito de los fenéme-
nos, ya que en cada caso el fenémeno es el encuentro de algo con
alguien. Lo cual significa que los objetos y los sujetos existen como
resultado del acaecer del mundo y no como su punto de partida.
La fenomenologia crea un dispositivo metodoldgico para describir
los fenémenos en toda su complejidad, dispositivo en el cual no se
pretende hacer una nueva filosoffa del sujeto como base explicativa
tal como lo venia haciendo la metafisica, para la fenomenologia el
hombre no es una sustancia sino el punto focal de una inmensa
red de fenémenos cuya dimensién se da en la esfera del tiempo
inmanente. Para Husserl, en la tradicién metafisica era imposible
ocuparse del problema del hombre debido a una serie de confusio-
nes en la definicién y confrontacién entre hombre y mundo, origen
de todo dualismo o concepcién dicotémica.

La superacién de este estado de cosas se encuentra en el re-
planteamiento mismo de la filosofia, al establecer las bases con-
ceptuales para comprender como la consciencia del hombre es y
aprehende el mundo. En la dilucidacién de este problema se pro-
pone como estrategia metodoldgica la autorreflexion: construir las
bases conceptuales desde la propia razén tal como ella es. Por esta
via tenemos acceso a la exposicién de la capacidad humana para el
conocimiento y, con ello, el momento de situar el horizonte desde
el que se puede hablar del hombre desde un punto de vista nuevo,
que es, sobre todo, una critica de toda concepcién estdtica o mera-
mente receptiva de la consciencia humana.

La consciencia en el mundo

Como suele reiterar Husserl, la consciencia no es un molde que
espere ser llenado en cada ocasidn, sino aquel devenir temporal

75



Javier Corona Fernandez

que en su ir hacia los objetos y retener de ellos sus rasgos esencia-
les, constituye fenémenos, lo que da oportunidad a la consciencia
de desplegarse en diferentes dmbitos. Pero, ;dénde se encuentra
esta consciencia, cémo es posible definirla? Para Husserl es pre-
ciso adoptar aqui una posicién radical y recurrir nuevamente a la
reduccidén eidética,’ la cual es una reconduccién de la realidad a
las esencias en cada sujeto individual, pues s6lo asi se puede hablar
de la consciencia como unidad del flujo de vivencias. A la autorre-
flexién acompana también la encrucijada del yo, problema clésico
de la modernidad. No obstante, Husserl abandona la epojé radi-
cal y mediante la reduccién eidética sefala que podemos plantear
un ego puro para explicar cémo la consciencia puede conocer el
mundo y fundamentar su conocimiento. Gracias a esta perspectiva
que la fenomenologia constitutiva nos proporciona en torno al ego
puro, es posible abrir un horizonte de explicacién al problema del
sujeto porque en la definicién del ego puro intervienen elementos
de cardcter mundano y de cardcter trascendental. Husserl coloca
la explicacién posible en la unidad del yo y de la experiencia cons-
titutiva del mundo unitario, dado que en la fenomenologia consti-
tutiva el ego puro y el yo concreto, empirico-mundano, se unifican
en el momento en que yo como consciencia experimento el mun-
do como perteneciéndome. Visto desde este dngulo, el mundo me
pertenece y en esta interaccion me constituyo a mi mismo como
un ser peculiar e irrepetible. En tal entorno de interaccién que es el

> “Esta epokhé fenomenoldgica o esta puesta entre paréntesis del mundo objetivo, no
nos enfrenta, por tanto, con una nada. Mds bien, aquello de lo que nos apropiamos
precisamente por este medio o, dicho mds claramente, lo que yo, el que medita, me
apropio por tal medio, es mi propia vida pura con todas sus vivencias puras y la totalidad
de sus menciones puras, el universo de los fenémenos en el sentido de la fenomenologfa.
La epokhé es, asi también puede decirse, el método radical y universal por medio del cual
yo me capto puramente como yo, y con mi propia vida pura de conciencia en la cual y
por la cual es para mi el entero mundo objetivo y tal como él es precisamente para mi.”

(Husserl, 1986: 58).

76



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

mundo, la consciencia se despliega en diferentes grados o sentidos,
cada uno de los cuales comporta a su vez complejas redes de fené-
menos irreductibles a sus elementos componentes.

Esta compleja red de fenémenos puede abordarse por grados.
En primer lugar es el mundo circundante (Umwelt), como conjunto
de fenémenos, lo que forma nuestro espacio vital, horizonte en el
que yo como individuo soy el elemento subjetivo. En el mundo
circundante formamos parte de los fenémenos, es nuestra vida co-
tidiana en nuestro cotidiano ser cada uno de nosotros. Esta actitud
autorreflexiva, aisla el elemento subjetivo que es llamado por Hus-
serl polo noético. Dice Husserl al respecto:

Empezamos nuestras meditaciones como hombres de la vida na-
tural, representdndonos, juzgando, sintiendo, queriendo “en acti-
tud natural”. Lo que esto quiere decir nos lo ponemos en claro en
sencillas consideraciones, que como mejor las llevamos a cabo es
en primera persona.

Tengo conciencia de un mundo extendido sin fin en el espacio
y que viene y ha venido a ser sin fin en el tiempo. Tengo concien-
cia de él, quiere decir ante todo: lo encuentro ante mi inmediata
e intuitivamente, lo experimento. Mediante la vista, el tacto, el
oido, etc., en los diversos modos de la percepcion sensible estdn
las cosas corpdreas, en una u otra distribucién espacial, para mi
simplemente ahi, “ahi delante” en sentido literal o figurado, lo mis-
mo si fijo la atencién especialmente en ellas, ocupindome en con-
siderarlas, pensarlas, sentirlas, quererlas o no. También estdn seres
animados, digamos hombres, inmediatamente para mi ahi; los
miro y los veo, los 0igo acercarse, estrecho su mano al hablar con
ellos, comprendo inmediatamente lo que se representan y pien-
san, qué sentimientos se mueven en ellos, qué desean o quieren.
También ellos estdn ahi delante, en mi campo de intuicién, como
realidades, incluso cuando no fijo la atencién en ellos (1995: 64).

77



Javier Corona Fernandez

El mundo circundante que estd ahi delante y del que yo mismo
soy miembro, no es un mero agregado de cosas, sino sobre todo
es un mundo de valores y de bienes, un mundo préctico. A este
mundo se refieren los maltiples movimientos espontdneos de la
consciencia cuando emprende una investigacién, una descripcién
o una inferencia, pero también cuando son los multiformes actos y
estados del sentimiento y del querer, del alegrarse y el entristecerse,
los que tienen lugar. Este mundo que se ofrece a la actitud natural
es el que Husserl coloca entre paréntesis, junto con todas las teorfas
y ciencias que a este 4dmbito se refieren. Pero como la constitucién
del mundo lleva a suponer la de los otros yoes, la de otras idénti-
cas estructuras noéticas que poseen la misma propiedad que yo de
referirse a las cosas con idéntico sentido, los diversos mundos cir-
cundantes subjetivos entran entonces en contacto para conformar
un mundo objetivo.

Asi, en segundo término se plantea la nocién de mundo objetivo
en general como el sentido de realidad que tiene una época, en
este Ambito somos interlocutores junto con otras subjetividades. El
plano intersubjetivo, el mundo en general que engloba las posibili-
dades de lo real es el horizonte que en esta esfera se estd plantean-
do. Un cambio de época sobreviene cuando cambia el sentido de

realidad.

El sentido de ser mundo objetivo se constituye sobre el trasfondo
de mi mundo primordial en muchos grados. Como primer grado
hay que destacar el grado de la constitucién del oro o de los otros
en general, esto es, de los egos excluidos de mi concreto ser propio
[...] Lo extrano en si primero (el primer no-yo), por lo tanto, es
el otro yo. Y esto posibilita la constitucién de un nuevo dmbito
infinito de lo extrafo, de una naturaleza objetiva y de un mundo
objetivo en general, al que pertenecen todos los otros y yo mismo.
Estd implicito en la esencia de esta constitucién, que se eleva a
partir de los puros otros [...], el hecho de que los orros para mi

78



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

no permanecen aislados, sino que, por el contrario, constituyen
[...] una comunidad de yoes, que me incluye a mi mismo, como
una comunidad de yoes que existen los unos con y para los otros,
y en diltima instancia una comunidad de las ménadas, en cuanto
comunidad que [...] constituyen e/ mundo sinico idéntico (Husserl,

1986: 169).

Husserl da cuenta aqui de la constitucién de un mundo objetivo en
general, suponiendo para ello la existencia de una comunidad que
intersubjetivamente configura tal objetividad. Dicha comunidad
es el nosotros a partir del cual se puede hablar del mundo como co-
rrelato ideal de una experiencia intersubjetiva. La primera persona
del plural es la intersubjetividad, cuyos sujetos individuales estdn
provistos de una facultad constituyente de sentido, una armonia
monddica en el mds pleno sentido leibniziano.

Finalmente Husserl habla del mundo del conocimiento o mundo
de la ciencia, 4mbito en el cual los fenémenos que constituyen este
horizonte escapan a nuestra representacién directa, pareciendo ex-
trafios o ajenos a las preocupaciones mds urgentes que caracterizan
la vida de los hombres. Extranamiento frente al cual la filosofia
debe tomar una posicién muy clara.

La fenomenologia tiene que llegar por si misma a los sistemas
de conceptos que determinan el sentido fundamental de todos
los dmbitos cientificos. Estos son los conceptos que predelinean
todas las demarcaciones formales de la idea-forma de un posible
universo del ser en general y, por tanto, también la de un posible
mundo en general. De acuerdo con esto ellos tienen que ser los
auténticos conceptos fundamentales de todas las ciencias [...]. Asi,
pues, las investigaciones relativas a la constitucién trascendental
de un mundo [...] no son nada mds que el comienzo de una acla-
racion radical del sentido y del origen (o bien, el sentido a partir del
origen) de los conceptos mundo, naturaleza, espacio, tiempo, esencia

79



Javier Corona Fernandez

animal, psique, cuerpo orgdnico, comunidad social, cultura, etc. Es
claro que la efectiva realizacién de las investigaciones indicadas
tendria que conducir a todos los conceptos que, sin ser elucida-
dos, cumplen las funciones de conceptos fundamentales de las
ciencias positivas, pero que en la fenomenologfa surgen con una
claridad y distincién universales, que ya no dan lugar a ninguna
cuestién concebible (Husserl, 1986: 228-229).

En palabras de su fundador, de la fenomenologia surgen las cien-
cias en tanto ramificaciones suyas, la fenomenologia es la verdadera
ontologia porque encierra en si todas las posibilidades regionales
del ser. Esta ontologia general es el universo de fundamentacién
posible porque el ser primero en si, que precede a toda objetividad,
es la intersubjetividad trascendental, el todo de las ménadas que se
asocia en comunidad de distintas maneras.

La filosofia debe situarse en el mundo de la vida cotidiana como
reflexién sobre las condiciones en que se da toda experiencia, la fi-
losofia no es ni puede ser una actividad cognoscitiva, sino esencial-
mente un impulso reflexivo. Esto explica por qué la ciencia trabaja
para reducir su asombro inicial, la filosofia, para ampliarlo. Mien-
tras que las ciencias explican, la filosoffa comprende, su objeto de
estudio es lo real como despliegue de fenémenos. Para Husserl, la
ciencia erréneamente parte del supuesto de que los “objetos” a los
cuales se aboca, ya existen de antemano, pasando por alto que la
mera descripcién del objeto, e incluso la elaboracién de los concep-
tos para describirlo son ya intencionales, y estas intencionalidades
son inherentes al propio desencadenamiento de fenémenos.

Para comprender la actividad de la consciencia, Husserl utiliza
el concepto de intencionalidad, término acunado por Brentano,
quien propuso una psicologia no mecanicista, sino una psicolo-
gia intencional. Husserl desarrolla el concepto diciendo que todo
comportamiento humano posee una intencionalidad, una direc-

80



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

cién que la consciencia toma. De tal forma que no tiene sentido
hablar de consciencia pura, auténoma, originaria, toda consciencia
es consciencia de algo; los verdaderos actos de consciencia estdn
determinados por dirigirse a algo, incluso cuando la consciencia
se ocupa de si misma. En el proceso expositivo del conocimiento,
la consciencia es el polo noético del fenémeno y esta posibilidad
que tiene la consciencia de hacerse cargo de si misma situdndose
fuera de las cosas, es resultado de la fenomenologia trascendental.
La fenomenologia trascendental consiste en ese proceder met6di-
co que permite aislar no sélo la subjetividad, sino llevar a cabo
el esclarecimiento de cualquier oportunidad de un conocimiento
objetivamente vélido, de un conocimiento que es subjetivo pero
atafie a un ser independiente de la subjetividad. Mediante dicha
reduccién fenomenoldgico-trascendental, la reflexion filoséfica al-
canza la realidad apodictica del yo puro y sus contenidos de cons-
ciencia. Al abstenernos de seguir el impulso natural que nos lleva
a conferir una realidad independiente al mundo éntico, al efectuar
la reduccién fenomenoldgico-trascendental, no nos queda més que
el soporte de este mundo en la consciencia: el sujeto pensante.

Paralelamente, el contenido de los actos de consciencia es el polo
noemdtico, esencial también para la consciencia, pues mediante la
determinacién de los objetos se determina el sujeto mismo, la pro-
pia interioridad. Lo real se compone de estos procesos, donde los
sujetos y los objetos son sintesis de fenémenos, sintesis de multiples
intenciones cuyos componentes son: el polo subjetivo (noésis), el
polo objetivo (noema) y la unidad de ambos (intencionalidad). El
conocimiento y todos los actos de consciencia se articulan como
una actividad dialogante entre ellos.®

¢ “La noesis, o lado noético de lo vivido por la consciencia, es la presencia activa del
sujeto en la elaboracién de una percepcion, en la constitucién de una significacion; el
yo es a la vez receptivo y donador de un solo y mismo movimiento. El noema, o lado
noemitico de lo vivido, es el resultado de la actividad dialogante de la noesis: el objeto

81



Javier Corona Fernandez

Sin embargo, los hombres no somos explicables tan sélo a partir
de dicho anilisis, los hombres no somos entes ni sustancias, sino
el sedimento de algo unitario y complejo: el conjunto de todas
nuestras vivencias. La vivencia es el estado en que nosotros nos
encontramos con el mundo existiendo de una manera peculiar,
el mundo se nos enfrenta, nos sale al encuentro. Mientras los de-
mds entes estdn en el mundo, nosotros nos encontramos con él en
determinadas circunstancias, pero vivimos también con el cono-
cimiento de que vamos a morir, por eso cada instante de nuestra
existencia es peculiar. Nuestra existencia como unidad que fluye,
estd determinada por el sido, lo que nos define es nuestra historia,
somos lo que hemos sido. Inevitablemente somos nuestra historia
porque no podemos vivir el instante presente como presente, sino
siempre en funcién del sido. Esto se debe a que nosotros vivimos el
mundo y en cada instante de nuestra historia experimentamos la
vida como conjunto, actuando, sepdmoslo o no, como una intrin-
cada totalidad temporal.

Una vivencia es entonces esa condicién en que sabemos que
nos estamos jugando la existencia entera, de tal suerte que cada
que actuamos o experimentamos algo, al mismo tiempo nos ex-
perimentamos a nosotros mismos sabiendo que lo somos. Vivimos
en primera persona, nos tenemos presentes cada que actuamos vy,
puesto que la existencia se juega en esta primera persona, sélo el
individuo existe, los demds entes viven. Hemos arribado aqui al
umbral de la filosoffa contempordnea, al momento de la autorre-
flexién fenomenoldgica, al planteamiento de que somos tiempo,
no un transcurrir en el tiempo sino tiempo mismo. Justamente por
ello, nuestra vida tiene como lo mds préximo la muerte.

o sentido constituidos, considerados en su dependencia esencial con respecto al acto
constitutivo. Que noesis y noema sean indisociables y se compenetren, es la evidencia
misma y la esencia de la intencionalidad.” (Robberechts, 1968: 83).

82



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

Para la fenomenologia, lo humano es la vivencia entendida como
el modo de ser del hombre. En el mundo de la vida se encuentra
nuestra peculiaridad ontolégica que define cada instante no como
suma de estimulos sino como vivencias, como unidades tempora-
les concentradas en rescoldos o sedimentos que duran. Desde este
emplazamiento se expone el problema de la vida individual y de la
sociedad humana. Para ocuparse de este vivir en primera persona,
Husserl utiliza el término Nullerscheinung” para designar precisa-
mente la cualidad espacial que caracteriza el propio cuerpo de estar
en el centro del espacio, en un lugar cero del espacio que lingiiisti-
camente llamamos el aqui'y respecto al cual todos los otros lugares
o modos de aparicién serdn ahi. Empero, cabria hipotéticamente
la posibilidad de abandonar dicho centro, pues todo sujeto empi-
rico puede tener experiencia de otro sujeto en cuanto sujeto, en la
medida en que pueda ponerse en lugar del otro analégicamente,
introyectdndose en él para comprenderle desde dentro.

Yo me pongo en el lugar del otro sujeto: por empatia capto lo
que lo motiva a él, y cudn vigorosamente, con qué fuerza. E inte-
riormente llego a comprender cé6mo él, puesto que tales y cuales
motivos lo determinan con tal fuerza, se comporta y se comporta-
ria, de qué es capaz y de qué no lo es. Puedo comprender muchas
correlaciones interiores por haber profundizado de tal modo en él.
Su yo estd por ello captado: es precisamente yo idéntico de tales
motivaciones y de tal modo dirigidas y con tal fuerza (Husserl,

1997: 322).

Se podria decir entonces que en la fenomenologia éste es el proce-
dimiento adecuado para alcanzar el objetivo planteado por Hus-

7 Término traducido como fenémeno cero (null = cero, erscheinung = fendémeno).
Concepto que permite dar cuenta de nuestra condicién como seres corpéreos,
condicionados a actuar y pensar a través del cuerpo, a partir del punto de vista de cada
individuo, lo que representa el punto cero de orientacién.

83



Javier Corona Fernandez

serl de arribar a un saber firmemente fundamentado gracias a la
autorreflexién, logrando asi una exposicién cabal de las capacida-
des humanas que posibilitan el conocimiento, para de ahi lanzarse
a la critica del problema histérico-antropoldgico que el proyecto de
la modernidad generd.

Basta con lo dicho para mostrar que el inicial interés episte-
molégico de Husserl lo conduce a una importante evaluacién de
la cultura de su época, arrancando de una critica al psicologismo,
Husserl considera que cuando la ciencia se ocupa del hombre, lo
hace siempre reduciéndolo a un objeto mds de los que constituyen
el mundo o como un hecho mds en el mundo. La autorreflexién,
en cambio, pone de relieve que el hombre con su consciencia es un
sujeto racional que se enfrenta al mundo, lo vive e intenta com-
prenderlo y conocerlo. La razén es asi el elemento especifico del
hombre, en consecuencia, por hombre habremos de concebir un
ser cuya vida se despliega en actividades personales. La vida es un
devenir constante de la persona misma.

Ver a un hombre no quiere decir todavia conocerlo. Ver a un
hombre es —como hemos descubierto— distinto de ver una cosa
material. Cada cosa es de una especie. Si conoce uno ésta, estd
uno listo. Pero el hombre tiene una especie individual, cada uno
una distinta. En cuanto a lo general, es hombre, pero su especie
caracteroldgica, su personalidad, es una unidad constituida en la
marcha de su vida como sujeto de las tomas de posicién, que es
unidad de motivaciones variadas sobre presuposiciones variadas,
y en tanto que uno conoce lineas andlogas por la experiencia de
diferentes hombres, puede uno captar “intuitivamente” [intuitiv]
la complicacién particular y peculiar que estd aqui en cuestién y
la unidad que aqui se constituye, y tener un hilo conductor para
cumplir en la intuicién [Anschauung] las intenciones mediante
la explanaciéon de los nexos reales. No debe confundirse, pues,
a mi entender, esta “intuicién” [/ntuition] con la intuicién [Ans-

84



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

chauung] real. Se trata aqui del acierto de una apercepcién que de-
termina con mds precision, la cual, como toda apercepcién, ofrece
un hilo conductor para confirmar en la marcha de la experiencia
nexos intencionales con frecuencia extremadamente complejos

(Husserl, 1997: 322).

Si el hombre debe ser definido sobre todo como un ser individual,
entonces el nexo de vivencias que le caracterizan no es tan sélo un
haz o una mera corriente de consciencia donde las vivencias pue-
den nadar o ser arrastradas corriente abajo; por el contrario, toda
vivencia es de un yo que es persona. En este proceso de autorre-
flexion, al parecer a fin de cuentas es preciso situarse y decir desde
dénde se habla y quien lo hace. Por consiguiente, el término Nu-
llerscheinung, que emplea Husserl para designar la cualidad espa-
cial que caracteriza al propio cuerpo, de estar en el centro del espacio,
en un lugar cero del espacio al que llamamos el aqui y respecto al cual
todos los otros lugares o modos de aparicion serdn ahi, es un término
que ha permitido a la fenomenologia centrar al individuo y hablar
de la manera en que ha llegado éste de vuelta a si, a la auzorre-
flexion. En esta formulacién, los 4mbitos del mundo circundante y
de la intersubjetividad son los que ahora aparecen delineados con
especial tonalidad.

Todo lo que es aplicable a mi mismo, sé que es aplicable también
a todos los demds hombres que encuentro ahi delante en mi mun-
do circundante. Teniendo experiencia de ellos como hombres, los
comprendo y los tomo como sujetos-yos de los que yo mismo soy
uno y como referidos a un mundo circundante natural. Pero esto
de tal suerte, que concibo su mundo circundante y el mio como
siendo objetivamente un mismo mundo, del que todos nosotros
nos limitamos a tener conciencia de diverso modo. Cada uno tie-
ne su lugar desde donde ve las cosas que tiene ahi delante, y por
eso se le presentan a cada uno las cosas de diversa manera [...].

85



Javier Corona Fernandez

Acerca de todo esto nos entendemos con los préjimos, poniendo
en comun una realidad espacial y temporal objetiva como el mun-
do circundante de todos nosotros, que estd aht y al que pertenecemos
nosotros mismos (Husserl, 1995: 68).

Segtin Szilazi (1973: 28-29), con Husserl el concepto de sujeto ad-
quiere una significacién mucho mayor de la que se alcanza cuando
llanamente se lo confronta con objetos; la subjetividad es la ma-
nera de ser de un ente particular, al que tenemos que llamar suje-
to, no en oposicién y en relacién con objetos exclusivamente, sino
atendiendo a la organizacién de sus capacidades. La subjetividad
faculta a este ente particular para conocer, actuar y crear, le capaci-
ta, en fin, para tener un mundo que ¢l constituye segtin sus propios
esquemas. Gracias a una autorreflexién radical, la fenomenologia
puede describir las actividades de la consciencia, utilizando como
hilos conductores los diferentes actos particulares de la consciencia
misma y dando cuenta asi de los fenémenos. Sin embargo, sélo a
través de la intersubjetividad es posible la experiencia de un mundo
que se despliega en el acuerdo general entre subjetividades.

Para Husserl, jamds hay persona sino entre personas. Este mundo
estd hecho de interacciones reciprocas; en él cada uno es indiscer-
niblemente causa y efecto, de la familia a la humanidad entera,
pasando por todos los clubes y asociaciones culturales, religiosas,
lucrativas o politicas. Mucho mds que las cosas, son estas socieda-
des y sus acontecimientos las que forman el horizonte, o mds bien
la trama misma, de nuestra vida (Robberechts, 1968: 68).

Si lo que constituye el trasfondo de nuestra vida es la interaccién
con otras individualidades, cabria afirmar que para Huserl el ser
humano es ante todo un proyecto, y que nuestro privilegio de hu-
manos es ser la expresién de aquello que somos, ya que de la infi-
nidad de fuerzas que la atraviesan, la consciencia hace sus propias

86



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

fuerzas y les da valor y sentido. Pero como el ser humano vive en
un dmbito social, en un espacio que comparte con otros, el indivi-
duo es por tanto elemento de una colectividad que se materializa
no sélo en presencia de seres humanos, sino en la cultura que nos
rodea y que nos remite a otras generaciones. Este interés de Husserl
por las generaciones pasadas y por conducir la reflexién hacia la
cultura, abrird una importante via de discusién. La subjetividad
entonces es temporal y social, esto es, intersubjetiva y necesaria-
mente situada en un cuerpo, por ende la subjetividad es histérica.
Mas, ;cémo es que a través de la constitucién de la intersubjeti-
vidad se edifica el mundo que experimentamos? Para nuestro autor
la clave hay que rastrearla en el pensamiento de Leibniz y su idea de
una armonia preestablecida entre las ménadas, Husserl comprende
al ego puro como una unidad cerrada en si misma, como una mé-
nada que tiene la posibilidad de comunicarse con las demds gracias
ala armonia preestablecida. Hay, segtin Husserl, una multiplicidad
abierta de yoes puros (o de sus corrientes de consciencia), separados
monddicamente unos de otros, que estdn unificados por empatia
mutua en un nexo constituyente de objetividades intersubjetivas.

En primero y en dltimo lugar, toda cosa que experimento estd
constituida para mi, justamente mediante las vivencias del experi-
mentar, como cosz en el mundo espacio-temporal, y por indeter-
minada que sea esta posicién, por infinitamente multiple lo que
deja abierto, lo deja abierto conforme al sentido de esta apercep-
cién; lo que se capta en la marcha de la experiencia continua se
presenta como cumplimiento de motivaciones ya existentes que
s6lo en el interior de la unidad del sentido se enriquecen y delimi-
tan. Y lo que vale para la constitucién de una cosa cualquiera, vale
también « priori, en correspondencia con la estructura dntica del
nexo de cosas que converge en la unidad del orbe, precisamente
para la constitucién de este orbe. Este se constituye necesariamen-
te, [...] de tal manera que, a pesar de la circunstancia de que el yo

87



Javier Corona Fernandez

puro es centro de toda intencionalidad en general, el yo empirico,
en la forma del yo-hombre, funciona como miembro central fe-
nomenal-real para la constitucién aparicional del mundo espacio-
temporal en su totalidad: para toda experiencia de la objetividad
espacio-temporal estd presupuesta la co-aparicién del HOMBRE
que experimenta, pero también, en efecto, la referencia apercepti-
va a la co-aparicién de sus préjimos (o animales préximos) reales

o posibles (Husserl, 1997: 146-147).

Siguiendo la cita precedente, con Husserl el yo se ha desplegado en
diferentes sentidos, encontramos un yo puro, un yo hombre, un yo
real, un yo espiritual, un yo personal, un yo psicolégico, pero es en
este juego libre de las facultades entre yo y orros, donde finalmente
se decide todo. Para Husserl el ser humano individual debe con-
siderarse como miembro actuante en la unidad de la comunidad.
En consecuencia, la idea de razén no es una idea meramente indi-
vidual, sino una idea de comunidad. La razén, dice Husserl, es un
titulo vasto que reclama una filosofia auténtica, en donde ninguna
verdad particular debe ser absolutizada y donde todo punto de vis-
ta unilateral debe poder ser remontado. Para tal efecto, la reflexién
husserliana se declara en contra del objetivismo que se manifiesta
tanto en las filosofias de la antigiiedad como en las de la época mo-
derna, entendiendo por objetivismo o naturalismo aquella actitud
vuelta hacia el mundo circundante que concibe todo lo espiritual
como algo sobrepuesto a la corporeidad fisica. Dicho objetivismo
no es otra cosa que ingenua unilateralidad; la ciencia objetivista
toma lo que ella denomina “el mundo objetivo”, y haciéndolo pa-
sar por el universo de todo lo existente, ignora que la subjetividad
creadora de la ciencia no puede hallar cabida en ninguna ciencia
objetiva de este tipo. Segiin Husserl, con el olvido del factor subje-
tivo se ha olvidado también al sujeto actuante y con ello el hombre
de ciencia no se convierte en tema de reflexién. Los hombres de
ciencia se presuponen a si mismos como seres humanos que viven

88



Husserl. Elementos de autorreflexion filosdfica

en la comunidad de su mundo circundante y de su época histérica,
prejuicio que impide que el yo que obra y padece, pueda ser con-
vertido en tema de reflexién por la propia ciencia

Frente a toda postura objetivista que toma como punto de par-
tida el absoluto de los hechos, la propuesta husserliana estipula
que sélo el espiritu existe en si mismo y para si mismo, que sélo el
espiritu es auténomo y que incluso la naturaleza verdadera, en su
sentido cientifico natural, es obra del espiritu que la explora. Asi,
s6lo cuando el espiritu retorna de la ingenua orientacién hacia lo
exterior y se dirige a si mismo y permanece consigo mismo, puede
el espiritu bastarse. Pero, ;como se llegé a tal autorreflexion? La
respuesta a esta interrogante tiene que ver con la nueva orientacién
que la filosoffa habrd de tener con el autor que aqui hemos tratado
de exponer.

La fenomenologia trascendental permitié a Husserl el desarro-
llo de un método para comprender, en su intencionalidad, la esen-
cia fundamental del espiritu. La fenomenologia supera con esto al
objetivismo porque es un método en el cual el filésofo parte de su
yo, considerdndose como el ejecutor de todos sus actos. La filosofia
es entonces una actitud que reedifica una ciencia del espiritu abso-
lutamente auténoma y que hace posible a su vez una comprensién
del mundo como obra del espiritu humano en su conjunto. En
la actitud fenomenolégica, el yo ya no es una cosa aislada al lado
de otras cosas similares dentro de un mundo dado de antemano.
En la investigacién fenomenolégica sobre la constitucién, tanto la
exterioridad como la yuxtaposicién de los yoes personales, pier-
den sentido, dando lugar a una relacién intima entre los seres que
son el uno con el otro y el uno para el otro. La fenomenologia da
cuenta de la universalidad del espiritu que abarca todo lo existente;
universalidad donde la naturaleza se sita como obra del espiri-
tu, puesto que el espiritu es sobre todo actividad creadora. Con
estos planteamientos, la crisis de la modernidad es explicada por

89



Javier Corona Fernandez

la absorcién de la razén dentro del objetivismo, ante lo cual sélo
quedan, segun Husserl, dos alternativas: el hundimiento total de
la cultura, o el renacimiento de la filosofia en la medida en que
triunfe sobre el naturalismo u objetivismo.

La filosoffa es concebida como condicién de posibilidad de una
comunidad verdaderamente racional y de una vida auténticamente
racional. Husserl consideré que con esto se abria el camino hacia
una humanidad nueva y una cultura distinta, pensadas desde la
razén filoséfica gracias a la cual la humanidad puede comprender-
se a si misma. La filosofia es autorreflexién universal, comprensién
del hombre sobre si mismo; razén que se comprende y se regu-
la a si misma. Por este motivo, dado que el hombre se construye
permanentemente, para Husserl la filosofia es necesariamente un
proyecto en marcha.

Bibliografia

Adorno, T. W., 1986, Sobre la metacritica de la teoria del conocimiento,
México, Planeta.

Husserl, E., 1997, Ideas 1. Investigaciones fenomenoldgicas sobre la consti-
tucion, México, UNAM.

——, 1995, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica, México, ECE.

— 1986, Meditaciones cartesianas, Madrid, Ediciones Paulinas.
——, 1985, Investigaciones ldgicas, Madrid, Alianza Editorial.

——, 1984, Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental,
México, Folios Ediciones.

Robberechts, L., 1968, El pensamiento de Husserl, México, FCE.
Szilasi, W., 1973, Introduccion a la fenomenologia de Husserl, Buenos Ai-

res, Amorrortu.

90



	portada VAlenciana 9 web 1.pdf
	Página 1

	portada VAlenciana 9 web.pdf
	Página 1


