
59

Husserl. Elementos de autorreflexión 
filosófica

Javier Corona Fernández
Universidad de Guanajuato

Resumen

Este ensayo presenta algunos elementos de la autorreflexión filo-
sófica propuesta por la fenomenología a partir de ciertos puntos 
de análisis como la denuncia acerca del olvido del mundo de la 
vida; el señalamiento en torno a la necesidad de una fundamen-
tación humana de la ciencia; la acusación de que la teoría está 
volcada sobre la facticidad y la concepción de la filosofía como 
autorreflexión de la humanidad. Tópicos que han colocado a la 
fenomenología como una de las corrientes protagonistas de la fi-
losofía contemporánea. 

Palabras clave: Autorreflexión, fenomenología, mundo de la vida, 
intencionalidad.

Abstract

This work presents some elements of philosophical self-reflection 
suggested by phenomenology from some points of analysis as the com-
plaint about the neglect of the life world; the indication about the 



Javier Corona Fernández

60

necessity of a human foundation Science; the charge that the theory 
is overturned on the factuality and the conception of philosophy as 
self-reflection of humanity. Topics that have placed phenomenology 
as one of the protagonists currents of contemporary philosophy. 

Keywords: Self-reflection, phenomenology, lifeworld, intentionality.

En la era de la informatización escuchamos el eco de teorías que 
conciben al conocimiento cual si fuera un dispositivo com-

putacional al que es preciso saturar de datos. Esto último es un 
lugar común en las discusiones de nuestro tiempo, sin embargo, el 
tema abre la reflexión hacia una propuesta como la de Husserl, que 
representa una opción para pensar alternativas ante la imposición 
de aquella tendencia reduccionista que persigue insistentemente 
la destrucción temática y vivencial del ser humano, rebajado al 
rango de “dispositivo inteligente” pero sin historia, sin moral, sin 
intereses legítimos que le lleven hacia la consecución de una vida 
plena. En la reflexión sobre el sentido de la existencia humana que 
en el siglo XXI podría tener lugar, las tesis de Husserl responden a 
una problematización del mundo contemporáneo que se mantiene 
hasta nuestros días.

Si bien podemos probar la actualidad del pensamiento de 
Husserl enfrentándolo a situaciones como la arriba descrita, evi-
dentemente sus planteamientos se enriquecieron aun más al salir a 
la luz sus escritos y con la publicación de los estudios críticos que 
le siguieron en la segunda mitad del siglo XX, momento en que la 
fenomenología resurge, sobre todo a raíz del auge de la hermenéu-
tica. Circunstancia que ayuda a que la fenomenología se asiente 
en el panorama filosófico actual, al grado de que se habla de una 
nueva escuela fenomenológica o de un nuevo Husserl, que se sitúa 
por encima de la imagen convencional de los manuales de filosofía. 

Esta actualidad quizá se explique porque la fenomenología es 
la corriente que se aboca a la comprensión de la vida cotidiana en 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

61

contraste con la tradición moderna que tiene como horizontes el 
conocimiento, la historia o la práctica social. La fenomenología 
–y posteriormente la filosofía del siglo XX–, tematiza el mundo 
de la vida y desde ese marco emplaza la fundamentación de la 
ciencia y de las prácticas teóricas. Pero la fenomenología intenta 
una profunda transformación en el pensamiento, yendo, tal como 
señalan los propios fenomenólogos, más allá de la verborrea en que 
han caído los filósofos y sus sistemas carentes de fundamento real. 
El propósito de los fenomenólogos ante esta verborrea inútil en 
que han caído los sistemas filosóficos según su opinión, consiste 
en el retorno a las cosas mismas. Esta pretensión viene a rodear a 
la fenomenología de un cierto ambiente de perplejidad, ya que su 
circunstancia histórica tira más bien hacia la anulación de estatu-
tos incontrovertibles, hacia la recusación de todo intento filosófico 
que se anuncie como sistemático y esencial. En el contexto del 
giro anti-metafísico, la fenomenología nos induce a replantear la 
problemática propia de la filosofía partiendo de lo inmediatamente 
evidente, de aquello que resista la duda más radical. Puesto que la 
fenomenología se presenta como ciencia rigurosa, su investigación 
intenta describir los modos típicos en que las cosas y los hechos se 
manifiestan ante la consciencia. El análisis de estos modos típicos 
es la tarea propia de la fenomenología: indagar acerca de qué es lo 
que la consciencia trascendental concibe por percepción, conoci-
miento, justicia, amor, religiosidad. La fenomenología estudia las 
significaciones, las regiones de esencias y el sentido de la conscien-
cia, su intencionalidad.

Entre tales regiones de significación aparece precisamente la 
ciencia, actividad que con fuerza demoledora se ha impuesto en el 
mundo de los últimos siglos, hasta convertirse en un rasgo insus-
tituible de nuestro tiempo. En la esfera política, la ciencia ha sido 
tomada también como coto reservado e instrumento de domina-
ción, lo que ha propiciado urgentes advertencias en contra de este 



Javier Corona Fernández

62

estado de cosas que la han llevado a su reificación. Paralelamente, 
en el plano teórico la ciencia postuló una absolutización del cono-
cimiento de manera muy clara desde finales del siglo XIX, para 
el siglo XX la tarea primordial de la fenomenología consistió en 
contrarrestar la absolutización en que la ciencia ha caído a partir 
de entonces. De esta manera, la filosofía ha de buscar no el cono-
cimiento sino el pensamiento, reconociendo que el problema de lo 
real sólo puede abordarse desde la perspectiva humana. Al ser ex-
presión humana, la filosofía es inmanente, participa del destino del 
hombre y en este sentido alcanza una importante redefinición en la 
obra de Husserl: la filosofía no debe buscar lo trascendente como 
hace la religión pero tampoco ocuparse de hechos como procede 
la ciencia, la filosofía debe abrazar la terrenalidad y dejar de lado 
la metafísica. Este carácter antimetafísico del pensamiento husser-
liano lo instala en el contexto del siglo XX pero desde una visión 
propia, que identifica como metafísicas aquellas concepciones dua-
listas que plantean por un lado una realidad fundante y por otro 
una realidad fundada, o la apelación a criterios absolutos que den 
cuenta de manera definitiva de la realidad. Con este deslinde, la 
fenomenología ha permitido sin duda pensar en otros términos la 
problemática acerca de lo real al suscribir que aquel dualismo que 
apunta a definir la realidad, ha ocasionado un falso problema, pues 
lo real fue considerado como si fuera una cosa, un ente. 

Husserl pretende una transformación de la filosofía que recupe-
re sus problemas básicos pero situándolos más allá de la metafísica, 
pensando el mundo como acaecer y no bajo la idea de una simple 
combinación de entes. Como punto de partida para la reconstruc-
ción de la filosofía –que involucra también a la propia ciencia del 
hombre–, Husserl emprende una crítica al psicologismo, iniciativa 
que en la segunda mitad del siglo XIX representó uno de los ejes 
principales del positivismo. El psicologismo, dice Husserl, traza 
una formulación del hombre principalmente como un organismo 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

63

biológico, explicable a partir de circunstancias exteriores a él, por 
ello, la mente humana es vista como si fuera un pliegue de dicha 
exterioridad, convirtiendo al ser humano en mera facticidad. En la 
crítica al psicologismo se expresan problemas y conceptos impor-
tantes, los cuales giran en torno a uno de los intereses teóricos más 
significativos para el trabajo crítico de la fenomenología: la eluci-
dación de la consciencia en un mundo concebido principalmente 
bajo el imperio de los hechos.

La fenomenología nos propone entonces no pensar lo real, el 
hombre o el mundo, del mismo modo que se procede con las co-
sas; antes bien, podemos empezar a delinearlos si nos percatamos 
de que los elementos del problema no están ya ahí dispuestos, no 
son simplemente dados. El mundo, lejos de determinarse en fór-
mulas, es concebido por la fenomenología como un acaecer múl-
tiple, donde el interés central radica en la observación de que el 
mundo se abre al hombre. Por lo tanto, es necesario no caer en la 
entificación como hace la metafísica; lo procedente en este caso es 
pensar al mundo y al hombre, problemas siempre urgentes para la 
filosofía, no como existiendo independientemente el uno del otro 
sino en una interacción permanente, que comprende lo real como 
acaecer. Al encarar el estado que guarda la reflexión en el siglo 
XX, en el diagnóstico de Husserl la filosofía se encuentra en una 
encrucijada: no puede seguir siendo metafísica, pero la ciencia no 
parece ser un mejor camino. La filosofía tendrá que renunciar a 
la metafísica mas cuidarse también de caer en el cientificismo; la 
filosofía no debe plantearse ya qué es el conocimiento, el alma o 
el mundo tal como lo viene haciendo a lo largo de su tradición. 
Al preguntar por el ente, dice Aristóteles, estamos preguntando 
por la sustancia; la reflexión de nuestro tiempo, propone Husserl, 
debe remontarse por encima de dicha estimación y preguntar por 
lo real, no por las sustancias o esencias de la realidad en el sentido 
metafísico apuntado, ni por la cosificación y facticidad que ca-



Javier Corona Fernández

64

racteriza a las elaboraciones positivistas de la modernidad. Pero la 
fenomenología se enfrenta con una gran dificultad, debido a que 
desde la antigüedad lo real fue confundido con las cosas, con las 
sustancias o con los entes.

Intentando superar tal reduccionismo, la fenomenología declara, 
en primer lugar, la necesidad de ir a las cosas mismas; distinguir su 
verdadera dimensión, encontrar una forma de hacer referencia a los 
hechos que sea nueva, que por lo tanto redefina la noción misma de 
hecho. La fenomenología se distingue de la tradición porque mues-
tra la insuficiencia de seguir entendiendo por “hechos” aquello que 
sucede en las “cosas”. Para Husserl los hechos son fenómenos, sub-
jetivos y objetivos a la vez, los hechos no son los objetos como tales 
sino nuestra percepción de ellos, un hecho es por lo tanto una abs-
tracción. El objeto, lejos de ser un punto de partida, debe más bien 
plantearse como una síntesis, el origen de la metafísica es suponer 
que lo real se compone de cosas que se relacionan, la pregunta sobre 
lo real nada tiene que ver con cosas. Por el contrario, para Husserl 
sólo desde la dimensión humana puede asumirse cualquier elabora-
ción, los objetos siempre son pensados en relación con alguien, más 
que preguntar sobre la realidad, la verdadera pregunta sería cómo se 
nos aparece el mundo, cómo nos sale al encuentro. De este modo, 
la tarea de la fenomenología consistió y consiste todavía en crear 
un dispositivo metodológico para describir el complejo entramado 
de fenómenos que nos sale al encuentro, tal dispositivo habrá de 
situarse en el mundo de la vida, dimensión a la que pertenece la filo-
sofía como reflexión sobre las condiciones en que se da la experien-
cia cotidiana, científica, estética, moral, religiosa o de cualquier otra 
índole. Mientras las ciencias buscan explicaciones, la filosofía busca 
comprender aquellos problemas que son los más acuciantes para el 
hombre, el cual en nuestro tiempo se siente a merced del destino: los 
problemas del sentido y de la falta de sentido de la existencia huma-
na en su conjunto.



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

65

Pero la fenomenología guarda también una relación importante 
con la tradición filosófica preocupada por el método, de ahí que 
simultáneamente a la crítica del estado que guarda la especulación 
metafísica, la fenomenología proponga su propio proceder: todo 
comportamiento humano tiene una tendencia, una intencionalidad, 
un sentido que la consciencia toma. De tal modo que los fenómenos 
son pensados como síntesis de múltiples intenciones, estas intencio-
nes tienen su despliegue en la vivencia, entendida como un estado 
en que nosotros como consciencia nos encontramos con el mundo. 

Para mejor delinear el objetivo de su propuesta filosófica, Husserl 
toma como ejemplo la actitud natural del hombre. Esta actitud 
está constituida por ciertas convicciones, que sin duda le son útiles 
para desenvolverse en la vida cotidiana, la primera de ellas es que 
vivimos en un mundo de cosas existentes, pero esta certeza no tiene 
una evidencia incuestionable, razón por la cual bien podemos po-
nerla entre paréntesis. No se trata de dudar de las cosas, esto podría 
parecer muy ingenuo, de lo que se trata es de dejarlas de lado, de 
no utilizarlas como fundamento de la filosofía. Si el filósofo aspira 
a una ciencia rigurosa, debe buscar aquello que resulte evidente 
sin duda alguna, que resista la epojé. La convicción ingenua de que 
el mundo existe ahí, no permite acceder a ninguna proposición 
filosófica, puesto que la existencia del mundo, fuera de la conscien-
cia que lo capta, no es un absoluto indudable. Husserl considera 
que en su condición de hombre, el filósofo cree en la existencia 
del mundo, pero cuando reflexiona como filósofo no puede tomar 
dicha creencia como punto de partida. Aunque tampoco puede 
partir de los resultados de la investigación científica, debido a que 
las ciencias interpretan los datos de la experiencia común y los 
aceptan ingenuamente, sin preguntarse si estos resisten a la acción 
de la epojé, sin detenerse a pensar si tales certezas constituyen o 
no realidades indudables. La epojé permite a la postre ubicar en su 
sitio real la racionalidad formulada en las ciencias de la naturaleza.



Javier Corona Fernández

66

La fenomenología se ha constituido por estos señalamientos en 
un punto de referencia obligado para toda investigación filosófica 
que considere el panorama del siglo XX, donde la condición hu-
mana se revela con características específicas y demandante de una 
perspectiva peculiar. En este sentido, el prejuicio de concebir a las 
cosas con existencia independiente ha ocasionado que perdamos de 
vista que los demás entes están en el mundo, mientras que nosotros 
nos encontramos con él en cada caso y en ciertas situaciones. Los 
hombres en cada instante existimos de un modo diferenciado, el 
mundo nos desafía, nos obliga a confrontarlo a lo largo de nuestra 
experiencia de vida. La esfera del tiempo aparece aquí con singu-
lar importancia porque la noción de mundo enmarca los instantes 
vividos, pero cuya vivencia se da también con la certeza de que se 
va a la muerte, por esto cada momento de nuestra vida es especial, 
no sabemos cuándo sobrevendrá el desenlace final para cada uno, a 
esto se debe que nuestra existencia esté fijada por el pasado. Somos 
nuestra historia, no podemos vivir el instante presente como tal, sino 
siempre en función de lo que ha sido, en una unidad histórica vital. 
Por esta condición ontológica, toda visión fragmentaria del mundo o 
del individuo por separado no puede sostenerse, puesto que en cada 
instante experimentamos la vida como totalidad y actuamos siempre 
como un todo en nuestras vivencias. Una vivencia es esa condición 
en que sabemos que nos estamos jugando la existencia entera, cada 
que actuamos o experimentamos algo, al mismo tiempo nos expe-
rimentamos a nosotros mismos como sabiendo que somos nosotros.

Ante el hallazgo de nuestra propia circunstancia, Husserl propo-
ne hacer una reducción y señalar que el objetivo primero que persi-
gue la epojé es desocultar, atacar la creencia según la cual el mundo 
está ahí y su existencia no plantea ningún problema, “En todas partes 
el ser verdadero es un fin ideal, una tarea de la episteme, de la ‘razón’, 
y opuesto al pretendido ser ‘obvio’ que la doxa da como meramente 
supuesto en forma no problemática” (Husserl, 1984: 18). 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

67

Considerando el mundo que se abre en el siglo XX, la feno-
menología pregunta: ¿cuál es el significado y finalidad del mundo 
para mí y para los demás sujetos, si en un tiempo tan atormentado 
como éste nos sentimos a merced del destino? Esta pregunta no 
puede ser encarada invocando direcciones específicas, al no haber 
un destino predeterminado, la única salida es buscar dotar de senti-
do a nuestra existencia en lo individual. Vivimos en primera perso-
na, somos presentes a nosotros mismos cada que actuamos, y este 
drama de nuestro actuar nos indica que nosotros no transcurrimos 
en el tiempo, somos tiempo. 

Por este motivo lo humano sólo es la vivencia, la vivencia es el 
modo de ser del hombre; nuestros instantes no son suma de estí-
mulos sino vivencias que se dan en el horizonte del tiempo. En la 
fenomenología el tiempo es una esfera de problemas perfectamente 
cerrada, pero advierte Husserl, una esfera de excepcional dificultad. 
Esto se debe a que por su propia naturaleza es difícil de asir, fijemos 
nuestra atención por ejemplo en el ahora actual, vemos que éste se 
esfuma y se convierte en un “hace un momento” y a su vez el “hace 
un momento” en un “hace un momento” de “hace un momento” 
y así para cada nuevo “ahora” que se adhiera. De manera que la co-
rriente de las vivencias es una unidad infinita. En este flujo continuo 
el presente sólo puede captarse como presente vivo, el presente no 
está en el tiempo, no es un punto del tiempo, constituye el tiempo 
mismo. Lo que hace importante el planteamiento de Husserl sobre 
el tiempo es que lo retira de la consideración fisicalista y lo remite al 
hombre, diciendo que éste no es una sustancia sino temporalidad. 
La fenomenología se propone comprender la continuidad temporal 
de la consciencia que articula sus vivencias en un flujo, concediendo 
en este análisis un cierto primado al pasado, ya que la continuidad 
puede asegurarse por la retención. Gracias a la cualidad retentiva de 
la consciencia, el pasado carga el sentido de todas las adquisiciones 
de la experiencia y las trae al presente que enseguida ha transcurrido.



Javier Corona Fernández

68

Pero la consciencia tiene también un movimiento dirigido a la 
verdad y ese movimiento se efectúa hacia el porvenir en un proce-
so en el que el pensamiento fluye. Dicha determinación temporal 
aparece incluso si intentamos aprehender no la forma de ser de la 
consciencia, sino –si se nos permite decir–, la de los objetos, puesto 
que los objetos son siempre síntesis de aspectos que de ellos hemos 
percibido sucesivamente. De igual modo ocurre con el pensamien-
to humano individualmente considerado; dada nuestra consti-
tución, no vemos todos los lados del cubo al mismo tiempo, no 
captamos sus aristas simultáneamente, siempre tenemos presente 
la relación del todo y las partes, siempre debemos de pasar de un 
aspecto a otro en este flujo temporal que caracteriza la vida de la 
consciencia. La consciencia es esa totalidad que se despliega en el 
mundo de la vida con carácter unitario y sintético, ámbito donde 
encuentra las evidencias originales, perdidas por completo para el 
objetivado mundo de las ciencias. Husserl nos recuerda que ese 
mundo científico de operaciones lógico-objetivas ha olvidado que 
sus asertos toman su evidencia de aquellas evidencias pre-científi-
cas del mundo de la vida, mundo del que parte cualquier horizonte 
de significación que pueda plantearse.

Así, frente a la estimación de la ciencia como algo absoluto,1 
la fenomenología subraya su carácter convencional y la imposibi-
lidad de que pueda efectivamente responder a los problemas más 
urgentes de nuestro tiempo. Al no tener la capacidad de responder 
a dichos problemas, la ciencia revela la profunda crisis del proyec-
to moderno de hombre, proyecto que se ha extraviado desde la 
fuente misma al postular equivocadamente un enfoque epistemo-
lógico determinado para definir su objeto, haciendo del hombre 

1 Un autor contemporáneo como Adorno coincide con Husserl cuando dice que es preci-
so considerar aquello que el conocimiento científico ha despreciado, esto es, lo particular 
y perecedero, lo que no merece pasar a concepto. Por tal razón es necesario buscar un 
sentido de racionalidad que ha sido marginado por las ciencias.



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

69

un hecho en el mundo e impidiendo la posibilidad de concebirlo 
como sujeto. Aquí podemos apreciar el principal elemento de la 
crítica husserliana al psicologismo, el cual no es simplemente una 
postura epistemológica; en el psicologismo también va implícita 
una concepción antropológica, cuyo desenlace es la eliminación 
del hombre como ser racional. Esto además compromete la con-
cepción misma de ciencia, porque si el hombre es visto como un 
resultado de hechos, no es posible garantizar un lugar para la razón 
y, concluye Husserl, sin razón, tampoco hay lugar para la ciencia 
ni para la filosofía. Si lo que caracteriza al hombre es su razón, ésta 
no puede verse sin más como un hecho en el mundo puesto que en 
estricto sentido no proviene de los hechos, en la reflexión fenome-
nológica la razón es irreductible a lo fáctico.

Para el análisis husserliano, aquella postura psicologista es pro-
pia de prácticamente toda la actividad científica realizada en Euro-
pa en los últimos siglos. Práctica científica que obedece, en última 
instancia, a todo un espectro de crisis más amplio, tan general que 
involucra a la totalidad de la cultura de Occidente y al proyecto de 
hombre que de ahí emana.2 Sin embargo, ¿cuál es el origen de este 
desenlace nada halagüeño en que se ha transformado el proyecto 
europeo de cultura? Para Husserl la respuesta a esta cuestión ha 
de rastrearse no en una cualidad que esta cultura tenga o en al-
gún exceso de cualquier tipo, sino en una carencia. Ciertamente, 
Husserl considera que la crisis de la filosofía, de las ciencias y de 
la cultura europea en general, se debe a la poca creencia que se 
tiene en el proyecto teórico, práctico y político que la Modernidad 
ha implantado y esta ausencia de confianza o de fe puede a su vez 
explicarse porque el modelo de hombre y de mundo que le carac-

2 Este tema fue expuesto inicialmente por Husserl en la conferencia que pronunció en la 
Asociación de Cultura de Viena en mayo de 1935. Conferencia titulada “La filosofía en 
la crisis de la humanidad europea”, disertación que posteriormente se convertiría en un 
libro tan importante como Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. 



Javier Corona Fernández

70

teriza viene configurado en una concepción errónea, al asegurar 
que el sujeto está anclado en los hechos. En la Crisis de las ciencias 
europeas nuestro filósofo llega a puntualizar de manera más radi-
cal que las aspiraciones histórico-antropológicas generadas en el 
proyecto de la Modernidad han fracasado porque se parte de una 
posición epistemológica radicalmente errónea, y esta posición la 
encarna perfectamente el psicologismo.

A contracorriente de la ola disolutiva posmoderna, para Husserl 
la tarea crítica de la filosofía consiste en recuperar o restaurar al 
sujeto racional, estrategia intencionalmente dirigida para enfrentar 
la crisis del hombre. Por esta razón, hemos encontrado una veta 
importante en la crítica al psicologismo, empeñado éste, como se 
dijo, en ver al hombre como un hecho en el mundo. Por con-
siguiente, en semejante reduccionismo antropológico el hombre 
nunca podrá concebirse como sujeto del mundo, acotándose las 
expectativas de la razón al hacerla provenir de los hechos. Pero la 
razón no es, para la fenomenología, ni un hecho ni una colección 
de hechos, la razón es una unidad en sí misma. Esta posición teó-
rica le viene a Husserl de sus investigaciones en matemáticas y de 
las consecuencias filosóficas de ahí desprendidas, que a la postre 
permitieron a la fenomenología criticar toda postura psicologista 
en el conocimiento. En efecto, en 1891 Husserl publica la Filosofía 
de la aritmética, en este libro –a diferencia de las posturas logicis-
tas–, el discípulo de Brentano sostiene la reducción del concepto de 
número a procesos psíquicos referentes a las actividades de agrupar 
y contar. La propuesta aquí defendida consistió en señalar que la 
psicología fundamenta a la matemática, puesto que el número se 
origina en los actos psíquicos de los hombres. La matemática y la 
lógica acaban por llegar a conceptos últimos y máximamente ele-
mentales, los cuales no son definibles, y lo único que se puede hacer 
en estos casos es mostrar aquellos fenómenos concretos desde los 
cuales y a través de los cuales se abstraen dichos conceptos. Para 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

71

Brentano y sus discípulos, en la psicología parecen encontrarse las 
condiciones fundamentales que explican cualquier elaboración ar-
tística, científica, política o moral.

No obstante, la postura inicial que Husserl compartía con 
Brentano respecto a la consciencia, sufrirá una radical transforma-
ción a raíz de las observaciones críticas que hace Frege tocante a los 
planteamientos contenidos en aquella obra de Husserl. En opinión 
de Frege, Husserl revela ahí una idea ingenua de número; lo que 
Frege argumenta en principio es que el concepto de número escapa 
a cualquier descripción de procesos mentales que precedan a un 
juicio numérico. Por otra parte, hay que tener también en cuenta 
que una representación psicológica es siempre particular, empírica 
y subjetiva. La psicología sólo puede aportarnos juicios de hechos, 
mientras que los juicios matemáticos son universales, ideales y ob-
jetivos a un tiempo. Husserl reflexiona acerca de los señalamientos 
críticos de Frege y modifica su punto de vista anterior, desligándo-
se de cualquier vínculo con el psicologismo. Así, en las Investigacio-
nes lógicas, Husserl propone que las leyes lógicas son en rigor uni-
versales y necesarias, y por lo tanto no pueden depender de leyes o 
condiciones psicológicas, ya que éstas no son necesarias, sino acaso 
generalizaciones que han sido obtenidas por inducción. Al interior 
de la perspectiva psicologista, los hechos de consciencia son fuga-
ces singularidades, reales pero determinadas temporalmente, que 
surgen y desaparecen. En cambio, la verdad es una idea y, como 
tal, supra-temporal. Husserl llega a la convicción ahora de que hay 
proposiciones universales y necesarias, entendidas como condicio-
nes que posibilitan una teoría determinada y que se distinguen de 
aquellas proposiciones que se obtienen inductivamente a partir de 
la experiencia. En este giro, el fundador de la fenomenología ha en-
contrado el camino para definir a la consciencia como una unidad 
en sí misma, que no se deriva ni de los hechos ni de los procesos 
psicológicos. La razón es esencialmente consciencia, en este senti-



Javier Corona Fernández

72

do es que la fenomenología vendrá a enfatizar la intencionalidad 
que le caracteriza. Husserl ha llegado a esta posibilidad de concebir 
una consciencia en sí, gracias al cambio de perspectiva teórica que 
realiza en matemáticas.3

Como resultado del cambio de perspectiva llevado a cabo por 
su fundador, el sentido crítico de la fenomenología ha identificado 
la principal carencia de la filosofía. En las Investigaciones lógicas 
Husserl indica que la metafísica tradicional ha tenido como ori-
gen una visión artística, religiosa o humanista, planteando siempre 
un absoluto, el cual está encargado de dotar de sentido último a 
estas elaboraciones; pero a partir de la cientificidad moderna, los 
hechos se han convertido en este nuevo absoluto, la creencia en los 
hechos es ahora la nueva metafísica. No obstante, Husserl sabe que 
la filosofía nunca ha sido un simple diagnóstico de cosas o estados 
de cosas. En consecuencia, tiene una propuesta a este respecto y 
la encuentra en el replanteamiento mismo de los problemas fun-
damentales de la filosofía, tratando de cimentarlos teóricamente 
desde la fenomenología. 

La fenomenología permite sentar las bases conceptuales lo su-
ficientemente sólidas para hacer frente a una empresa de tal enver-
gadura: una nueva revolución filosófica. Esta confianza de Husserl 
radica en su convicción de que el punto de partida ha de ser siem-
pre la razón desde ella misma, tal como es y tal como ella se genera 
en su proceso de aprehensión del mundo. Por estos motivos, yendo 
a la consciencia misma del hombre, la filosofía evita ese extravío 
propio de la metafísica que ha hecho de los problemas fundamen-
tales de la condición humana meras abstracciones. La tarea que 
Husserl se propuso fue la de remontar tal anatema, buscando un 
saber firmemente fundado de modo radical y en todos sus ámbitos, 

3 Es importante llamar la atención en este sentido porque dicha posición teórica, de 
una conciencia que es en sí misma, puede parecer un resabio de idealismo, como creía 
Adorno en su trabajo titulado Sobre la metacrítica de la teoría del conocimiento (1986).



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

73

y esto sólo puede alcanzarse a través de la autorreflexión. La auto-
rreflexión permite a la filosofía una exposición de las capacidades 
humanas que posibilitan el conocimiento, concibiendo al hombre 
como un sujeto racional que se enfrenta al mundo al que trata de 
conocer y comprender.

Como sabemos, Husserl está inicialmente interesado en la fa-
cultad cognoscitiva de la consciencia y centra ahí el eje de su re-
flexión, de modo que en el proceso de conocimiento no se trata de 
clasificar al objeto en cualidades primarias y secundarias, subjeti-
vas y objetivas, o por otra parte en ideas innatas o condiciones a 
priori de la consciencia. Lo que la fenomenología propone para dar 
respuesta a la pregunta sobre el ser desde la razón cognoscitiva es, 
en principio, la plena clarificación de los elementos que aquí inter-
vienen: el conocedor y lo cognoscible.4

Pero lo cognoscible no tiene una sola cara, el objeto de cono-
cimiento debe concebirse en un doble matiz: por un lado, como 
objeto (Objekt), con los rasgos para ser identificable por el conoci-
miento científico; por otro, como aquel entramado complejo que 
nos sale al encuentro en el desenlace que es el mundo (Gegens-
tand). Esta distinción da cuenta de la configuración del objeto de 
conocimiento y evita el reduccionismo, tarea que es propia de la 
fenomenología descriptiva, la cual nos explica cómo nuestra cons-
ciencia actúa sobre los datos que la percepción proporciona en su 
ir hacia las cosas. Tal intencionalidad es viable por la condición de 
posibilidad que la estructura misma de la consciencia tiene de ir 
hacia las cosas y aprehenderlas. Convergentemente, la exposición 

4 “Con Husserl el problema epistemológico deja de ser puesto en términos de continente 
y contenido y, de golpe, desaparece. La consciencia no es ya receptáculo de imágenes o 
depósito de representaciones: es, por definición, intencional, es decir, apertura a las cosas 
y visión del mundo. Su conocimiento no es ni puede ser sino un perfeccionamiento 
de la intuición, Anschauung, pero sin resonancias místico-poéticas, y que se traduciría 
mejor quizá por ‘percepción’, con tal que no limite la percepción a la captación por los 
sentidos.” (Robberechts, 1968: 70).



Javier Corona Fernández

74

de la condición estructural de la consciencia como intencionalidad 
es el trabajo explicativo propio de la fenomenología trascendental. 
La fenomenología entendida en esta segunda acepción, faculta 
para exponer el origen de la objetividad en la subjetividad tras-
cendental. Husserl define a la consciencia como la trascendentali-
dad misma gracias a la peculiaridad que tiene de sobrepasar todo 
lo cósico y “situarse fuera”, con este proceder, la fenomenología 
trascendental elucida la posibilidad de un conocimiento objetiva-
mente válido, un conocimiento que es subjetivo, pero alude a un 
ser objetivo. Para lograr tal fin es necesario que la fenomenología 
trascendental realice lo que Husserl llama epojé o reducción eidé-
tica, procedimiento efectuado para identificar al yo trascendental.

La epojé es una estrategia metodológica que consiste en poner 
entre paréntesis los juicios y certezas que la consciencia tiende a 
crear acerca del objeto, por lo tanto, con esta puesta entre parénte-
sis lo que se busca es hacer presente el ser, evitando denodadamen-
te los prejuicios. En consecuencia, la reducción fenomenológica 
apunta a fin de cuentas a recuperar, más allá de las sedimentaciones 
culturales, utilitarias, ideológicas o lingüísticas, el estrato percepti-
vo original. La fenomenología ensaya perder el mundo mediante la 
epojé, para recuperarlo después mediante la autorreflexión.

En la autorreflexión se juega no sólo la recuperación del mundo, 
viene a darse también con ello una redefinición del hombre, que 
a la sazón parecía ser tan sólo una especie de navegante inseguro 
en el centro de un embravecido flujo vivencial. En efecto, la de-
finición del hombre como esta encrucijada de influencias, como 
el lugar de paso de innumerables interferencias siderales físicas, 
mentales, orgánicas, sociales e históricas, alcanza con Husserl una 
propuesta en la que los hombres no seríamos ya descritos como una 
sustancia sino como tiempo, o mejor dicho, como temporalidad. 
Por esta razón, la pregunta por lo real nada tiene que ver con ob-
jetos, la pregunta sobre qué es la realidad resulta impertinente; la 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

75

verdadera pregunta sería cómo se nos aparece el mundo, cómo nos 
sale al encuentro. En el horizonte del acaecer es donde la pregunta 
por lo real adquiere sentido, es decir, en el ámbito de los fenóme-
nos, ya que en cada caso el fenómeno es el encuentro de algo con 
alguien. Lo cual significa que los objetos y los sujetos existen como 
resultado del acaecer del mundo y no como su punto de partida. 
La fenomenología crea un dispositivo metodológico para describir 
los fenómenos en toda su complejidad, dispositivo en el cual no se 
pretende hacer una nueva filosofía del sujeto como base explicativa 
tal como lo venía haciendo la metafísica, para la fenomenología el 
hombre no es una sustancia sino el punto focal de una inmensa 
red de fenómenos cuya dimensión se da en la esfera del tiempo 
inmanente. Para Husserl, en la tradición metafísica era imposible 
ocuparse del problema del hombre debido a una serie de confusio-
nes en la definición y confrontación entre hombre y mundo, origen 
de todo dualismo o concepción dicotómica. 

La superación de este estado de cosas se encuentra en el re-
planteamiento mismo de la filosofía, al establecer las bases con-
ceptuales para comprender cómo la consciencia del hombre es y 
aprehende el mundo. En la dilucidación de este problema se pro-
pone como estrategia metodológica la autorreflexión: construir las 
bases conceptuales desde la propia razón tal como ella es. Por esta 
vía tenemos acceso a la exposición de la capacidad humana para el 
conocimiento y, con ello, el momento de situar el horizonte desde 
el que se puede hablar del hombre desde un punto de vista nuevo, 
que es, sobre todo, una crítica de toda concepción estática o mera-
mente receptiva de la consciencia humana.

La consciencia en el mundo

Como suele reiterar Husserl, la consciencia no es un molde que 
espere ser llenado en cada ocasión, sino aquel devenir temporal 



Javier Corona Fernández

76

que en su ir hacia los objetos y retener de ellos sus rasgos esencia-
les, constituye fenómenos, lo que da oportunidad a la consciencia 
de desplegarse en diferentes ámbitos. Pero, ¿dónde se encuentra 
esta consciencia, cómo es posible definirla? Para Husserl es pre-
ciso adoptar aquí una posición radical y recurrir nuevamente a la 
reducción eidética,5 la cual es una reconducción de la realidad a 
las esencias en cada sujeto individual, pues sólo así se puede hablar 
de la consciencia como unidad del flujo de vivencias. A la autorre-
flexión acompaña también la encrucijada del yo, problema clásico 
de la modernidad. No obstante, Husserl abandona la epojé radi-
cal y mediante la reducción eidética señala que podemos plantear 
un ego puro para explicar cómo la consciencia puede conocer el 
mundo y fundamentar su conocimiento. Gracias a esta perspectiva 
que la fenomenología constitutiva nos proporciona en torno al ego 
puro, es posible abrir un horizonte de explicación al problema del 
sujeto porque en la definición del ego puro intervienen elementos 
de carácter mundano y de carácter trascendental. Husserl coloca 
la explicación posible en la unidad del yo y de la experiencia cons-
titutiva del mundo unitario, dado que en la fenomenología consti-
tutiva el ego puro y el yo concreto, empírico-mundano, se unifican 
en el momento en que yo como consciencia experimento el mun-
do como perteneciéndome. Visto desde este ángulo, el mundo me 
pertenece y en esta interacción me constituyo a mí mismo como 
un ser peculiar e irrepetible. En tal entorno de interacción que es el 

5 “Esta epokhé fenomenológica o esta puesta entre paréntesis del mundo objetivo, no 
nos enfrenta, por tanto, con una nada. Más bien, aquello de lo que nos apropiamos 
precisamente por este medio o, dicho más claramente, lo que yo, el que medita, me 
apropio por tal medio, es mi propia vida pura con todas sus vivencias puras y la totalidad 
de sus menciones puras, el universo de los fenómenos en el sentido de la fenomenología. 
La epokhé es, así también puede decirse, el método radical y universal por medio del cual 
yo me capto puramente como yo, y con mi propia vida pura de conciencia en la cual y 
por la cual es para mí el entero mundo objetivo y tal como él es precisamente para mí.” 
(Husserl, 1986: 58).



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

77

mundo, la consciencia se despliega en diferentes grados o sentidos, 
cada uno de los cuales comporta a su vez complejas redes de fenó-
menos irreductibles a sus elementos componentes.

Esta compleja red de fenómenos puede abordarse por grados. 
En primer lugar es el mundo circundante (Umwelt), como conjunto 
de fenómenos, lo que forma nuestro espacio vital, horizonte en el 
que yo como individuo soy el elemento subjetivo. En el mundo 
circundante formamos parte de los fenómenos, es nuestra vida co-
tidiana en nuestro cotidiano ser cada uno de nosotros. Esta actitud 
autorreflexiva, aísla el elemento subjetivo que es llamado por Hus-
serl polo noético. Dice Husserl al respecto:

Empezamos nuestras meditaciones como hombres de la vida na-
tural, representándonos, juzgando, sintiendo, queriendo “en acti-
tud natural”. Lo que esto quiere decir nos lo ponemos en claro en 
sencillas consideraciones, que como mejor las llevamos a cabo es 
en primera persona.
	 Tengo conciencia de un mundo extendido sin fin en el espacio 
y que viene y ha venido a ser sin fin en el tiempo. Tengo concien-
cia de él, quiere decir ante todo: lo encuentro ante mí inmediata 
e intuitivamente, lo experimento. Mediante la vista, el tacto, el 
oído, etc., en los diversos modos de la percepción sensible están 
las cosas corpóreas, en una u otra distribución espacial, para mí 
simplemente ahí, “ahí delante” en sentido literal o figurado, lo mis-
mo si fijo la atención especialmente en ellas, ocupándome en con-
siderarlas, pensarlas, sentirlas, quererlas o no. También están seres 
animados, digamos hombres, inmediatamente para mí ahí; los 
miro y los veo, los oigo acercarse, estrecho su mano al hablar con 
ellos, comprendo inmediatamente lo que se representan y pien-
san, qué sentimientos se mueven en ellos, qué desean o quieren. 
También ellos están ahí delante, en mi campo de intuición, como 
realidades, incluso cuando no fijo la atención en ellos (1995: 64).



Javier Corona Fernández

78

El mundo circundante que está ahí delante y del que yo mismo 
soy miembro, no es un mero agregado de cosas, sino sobre todo 
es un mundo de valores y de bienes, un mundo práctico. A este 
mundo se refieren los múltiples movimientos espontáneos de la 
consciencia cuando emprende una investigación, una descripción 
o una inferencia, pero también cuando son los multiformes actos y 
estados del sentimiento y del querer, del alegrarse y el entristecerse, 
los que tienen lugar. Este mundo que se ofrece a la actitud natural 
es el que Husserl coloca entre paréntesis, junto con todas las teorías 
y ciencias que a este ámbito se refieren. Pero como la constitución 
del mundo lleva a suponer la de los otros yoes, la de otras idénti-
cas estructuras noéticas que poseen la misma propiedad que yo de 
referirse a las cosas con idéntico sentido, los diversos mundos cir-
cundantes subjetivos entran entonces en contacto para conformar 
un mundo objetivo.

Así, en segundo término se plantea la noción de mundo objetivo 
en general como el sentido de realidad que tiene una época, en 
este ámbito somos interlocutores junto con otras subjetividades. El 
plano intersubjetivo, el mundo en general que engloba las posibili-
dades de lo real es el horizonte que en esta esfera se está plantean-
do. Un cambio de época sobreviene cuando cambia el sentido de 
realidad.

El sentido de ser mundo objetivo se constituye sobre el trasfondo 
de mi mundo primordial en muchos grados. Como primer grado 
hay que destacar el grado de la constitución del otro o de los otros 
en general, esto es, de los egos excluidos de mi concreto ser propio 
[...] Lo extraño en sí primero (el primer no-yo), por lo tanto, es 
el otro yo. Y esto posibilita la constitución de un nuevo ámbito 
infinito de lo extraño, de una naturaleza objetiva y de un mundo 
objetivo en general, al que pertenecen todos los otros y yo mismo. 
Está implícito en la esencia de esta constitución, que se eleva a 
partir de los puros otros [...], el hecho de que los otros para mí 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

79

no permanecen aislados, sino que, por el contrario, constituyen 
[...] una comunidad de yoes, que me incluye a mí mismo, como 
una comunidad de yoes que existen los unos con y para los otros, 
y en última instancia una comunidad de las mónadas, en cuanto 
comunidad que [...] constituyen el mundo único idéntico (Husserl, 
1986: 169).

Husserl da cuenta aquí de la constitución de un mundo objetivo en 
general, suponiendo para ello la existencia de una comunidad que 
intersubjetivamente configura tal objetividad. Dicha comunidad 
es el nosotros a partir del cual se puede hablar del mundo como co-
rrelato ideal de una experiencia intersubjetiva. La primera persona 
del plural es la intersubjetividad, cuyos sujetos individuales están 
provistos de una facultad constituyente de sentido, una armonía 
monádica en el más pleno sentido leibniziano.

Finalmente Husserl habla del mundo del conocimiento o mundo 
de la ciencia, ámbito en el cual los fenómenos que constituyen este 
horizonte escapan a nuestra representación directa, pareciendo ex-
traños o ajenos a las preocupaciones más urgentes que caracterizan 
la vida de los hombres. Extrañamiento frente al cual la filosofía 
debe tomar una posición muy clara.

La fenomenología tiene que llegar por sí misma a los sistemas 
de conceptos que determinan el sentido fundamental de todos 
los ámbitos científicos. Estos son los conceptos que predelinean 
todas las demarcaciones formales de la idea-forma de un posible 
universo del ser en general y, por tanto, también la de un posible 
mundo en general. De acuerdo con esto ellos tienen que ser los 
auténticos conceptos fundamentales de todas las ciencias [...]. Así, 
pues, las investigaciones relativas a la constitución trascendental 
de un mundo [...] no son nada más que el comienzo de una acla-
ración radical del sentido y del origen (o bien, el sentido a partir del 
origen) de los conceptos mundo, naturaleza, espacio, tiempo, esencia 



Javier Corona Fernández

80

animal, psique, cuerpo orgánico, comunidad social, cultura, etc. Es 
claro que la efectiva realización de las investigaciones indicadas 
tendría que conducir a todos los conceptos que, sin ser elucida-
dos, cumplen las funciones de conceptos fundamentales de las 
ciencias positivas, pero que en la fenomenología surgen con una 
claridad y distinción universales, que ya no dan lugar a ninguna 
cuestión concebible (Husserl, 1986: 228-229).

En palabras de su fundador, de la fenomenología surgen las cien-
cias en tanto ramificaciones suyas, la fenomenología es la verdadera 
ontología porque encierra en sí todas las posibilidades regionales 
del ser. Esta ontología general es el universo de fundamentación 
posible porque el ser primero en sí, que precede a toda objetividad, 
es la intersubjetividad trascendental, el todo de las mónadas que se 
asocia en comunidad de distintas maneras. 

La filosofía debe situarse en el mundo de la vida cotidiana como 
reflexión sobre las condiciones en que se da toda experiencia, la fi-
losofía no es ni puede ser una actividad cognoscitiva, sino esencial-
mente un impulso reflexivo. Esto explica por qué la ciencia trabaja 
para reducir su asombro inicial, la filosofía, para ampliarlo. Mien-
tras que las ciencias explican, la filosofía comprende, su objeto de 
estudio es lo real como despliegue de fenómenos. Para Husserl, la 
ciencia erróneamente parte del supuesto de que los “objetos” a los 
cuales se aboca, ya existen de antemano, pasando por alto que la 
mera descripción del objeto, e incluso la elaboración de los concep-
tos para describirlo son ya intencionales, y estas intencionalidades 
son inherentes al propio desencadenamiento de fenómenos. 

Para comprender la actividad de la consciencia, Husserl utiliza 
el concepto de intencionalidad, término acuñado por Brentano, 
quien propuso una psicología no mecanicista, sino una psicolo-
gía intencional. Husserl desarrolla el concepto diciendo que todo 
comportamiento humano posee una intencionalidad, una direc-



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

81

ción que la consciencia toma. De tal forma que no tiene sentido 
hablar de consciencia pura, autónoma, originaria, toda consciencia 
es consciencia de algo; los verdaderos actos de consciencia están 
determinados por dirigirse a algo, incluso cuando la consciencia 
se ocupa de sí misma. En el proceso expositivo del conocimiento, 
la consciencia es el polo noético del fenómeno y esta posibilidad 
que tiene la consciencia de hacerse cargo de sí misma situándose 
fuera de las cosas, es resultado de la fenomenología trascendental. 
La fenomenología trascendental consiste en ese proceder metódi-
co que permite aislar no sólo la subjetividad, sino llevar a cabo 
el esclarecimiento de cualquier oportunidad de un conocimiento 
objetivamente válido, de un conocimiento que es subjetivo pero 
atañe a un ser independiente de la subjetividad. Mediante dicha 
reducción fenomenológico-trascendental, la reflexión filosófica al-
canza la realidad apodíctica del yo puro y sus contenidos de cons-
ciencia. Al abstenernos de seguir el impulso natural que nos lleva 
a conferir una realidad independiente al mundo óntico, al efectuar 
la reducción fenomenológico-trascendental, no nos queda más que 
el soporte de este mundo en la consciencia: el sujeto pensante.

Paralelamente, el contenido de los actos de consciencia es el polo 
noemático, esencial también para la consciencia, pues mediante la 
determinación de los objetos se determina el sujeto mismo, la pro-
pia interioridad. Lo real se compone de estos procesos, donde los 
sujetos y los objetos son síntesis de fenómenos, síntesis de múltiples 
intenciones cuyos componentes son: el polo subjetivo (noésis), el 
polo objetivo (noema) y la unidad de ambos (intencionalidad). El 
conocimiento y todos los actos de consciencia se articulan como 
una actividad dialogante entre ellos.6

6 “La noesis, o lado noético de lo vivido por la consciencia, es la presencia activa del 
sujeto en la elaboración de una percepción, en la constitución de una significación; el 
yo es a la vez receptivo y donador de un solo y mismo movimiento. El noema, o lado 
noemático de lo vivido, es el resultado de la actividad dialogante de la noesis: el objeto 



Javier Corona Fernández

82

Sin embargo, los hombres no somos explicables tan sólo a partir 
de dicho análisis, los hombres no somos entes ni sustancias, sino 
el sedimento de algo unitario y complejo: el conjunto de todas 
nuestras vivencias. La vivencia es el estado en que nosotros nos 
encontramos con el mundo existiendo de una manera peculiar, 
el mundo se nos enfrenta, nos sale al encuentro. Mientras los de-
más entes están en el mundo, nosotros nos encontramos con él en 
determinadas circunstancias, pero vivimos también con el cono-
cimiento de que vamos a morir, por eso cada instante de nuestra 
existencia es peculiar. Nuestra existencia como unidad que fluye, 
está determinada por el sido, lo que nos define es nuestra historia, 
somos lo que hemos sido. Inevitablemente somos nuestra historia 
porque no podemos vivir el instante presente como presente, sino 
siempre en función del sido. Esto se debe a que nosotros vivimos el 
mundo y en cada instante de nuestra historia experimentamos la 
vida como conjunto, actuando, sepámoslo o no, como una intrin-
cada totalidad temporal.

Una vivencia es entonces esa condición en que sabemos que 
nos estamos jugando la existencia entera, de tal suerte que cada 
que actuamos o experimentamos algo, al mismo tiempo nos ex-
perimentamos a nosotros mismos sabiendo que lo somos. Vivimos 
en primera persona, nos tenemos presentes cada que actuamos y, 
puesto que la existencia se juega en esta primera persona, sólo el 
individuo existe, los demás entes viven. Hemos arribado aquí al 
umbral de la filosofía contemporánea, al momento de la autorre-
flexión fenomenológica, al planteamiento de que somos tiempo, 
no un transcurrir en el tiempo sino tiempo mismo. Justamente por 
ello, nuestra vida tiene como lo más próximo la muerte.

o sentido constituidos, considerados en su dependencia esencial con respecto al acto 
constitutivo. Que noesis y noema sean indisociables y se compenetren, es la evidencia 
misma y la esencia de la intencionalidad.” (Robberechts, 1968: 83).



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

83

Para la fenomenología, lo humano es la vivencia entendida como 
el modo de ser del hombre. En el mundo de la vida se encuentra 
nuestra peculiaridad ontológica que define cada instante no como 
suma de estímulos sino como vivencias, como unidades tempora-
les concentradas en rescoldos o sedimentos que duran. Desde este 
emplazamiento se expone el problema de la vida individual y de la 
sociedad humana. Para ocuparse de este vivir en primera persona, 
Husserl utiliza el término Nullerscheinung7 para designar precisa-
mente la cualidad espacial que caracteriza el propio cuerpo de estar 
en el centro del espacio, en un lugar cero del espacio que lingüísti-
camente llamamos el aquí y respecto al cual todos los otros lugares 
o modos de aparición serán ahí. Empero, cabría hipotéticamente 
la posibilidad de abandonar dicho centro, pues todo sujeto empí-
rico puede tener experiencia de otro sujeto en cuanto sujeto, en la 
medida en que pueda ponerse en lugar del otro analógicamente, 
introyectándose en él para comprenderle desde dentro.

Yo me pongo en el lugar del otro sujeto: por empatía capto lo 
que lo motiva a él, y cuán vigorosamente, con qué fuerza. E inte-
riormente llego a comprender cómo él, puesto que tales y cuales 
motivos lo determinan con tal fuerza, se comporta y se comporta-
ría, de qué es capaz y de qué no lo es. Puedo comprender muchas 
correlaciones interiores por haber profundizado de tal modo en él. 
Su yo está por ello captado: es precisamente yo idéntico de tales 
motivaciones y de tal modo dirigidas y con tal fuerza (Husserl, 
1997: 322). 

Se podría decir entonces que en la fenomenología éste es el proce-
dimiento adecuado para alcanzar el objetivo planteado por Hus-

7 Término traducido como fenómeno cero (null = cero, erscheinung = fenómeno). 
Concepto que permite dar cuenta de nuestra condición como seres corpóreos, 
condicionados a actuar y pensar a través del cuerpo, a partir del punto de vista de cada 
individuo, lo que representa el punto cero de orientación.



Javier Corona Fernández

84

serl de arribar a un saber firmemente fundamentado gracias a la 
autorreflexión, logrando así una exposición cabal de las capacida-
des humanas que posibilitan el conocimiento, para de ahí lanzarse 
a la crítica del problema histórico-antropológico que el proyecto de 
la modernidad generó.

Basta con lo dicho para mostrar que el inicial interés episte-
mológico de Husserl lo conduce a una importante evaluación de 
la cultura de su época, arrancando de una crítica al psicologismo, 
Husserl considera que cuando la ciencia se ocupa del hombre, lo 
hace siempre reduciéndolo a un objeto más de los que constituyen 
el mundo o como un hecho más en el mundo. La autorreflexión, 
en cambio, pone de relieve que el hombre con su consciencia es un 
sujeto racional que se enfrenta al mundo, lo vive e intenta com-
prenderlo y conocerlo. La razón es así el elemento específico del 
hombre, en consecuencia, por hombre habremos de concebir un 
ser cuya vida se despliega en actividades personales. La vida es un 
devenir constante de la persona misma.

Ver a un hombre no quiere decir todavía conocerlo. Ver a un 
hombre es –como hemos descubierto– distinto de ver una cosa 
material. Cada cosa es de una especie. Si conoce uno ésta, está 
uno listo. Pero el hombre tiene una especie individual, cada uno 
una distinta. En cuanto a lo general, es hombre, pero su especie 
caracterológica, su personalidad, es una unidad constituida en la 
marcha de su vida como sujeto de las tomas de posición, que es 
unidad de motivaciones variadas sobre presuposiciones variadas, 
y en tanto que uno conoce líneas análogas por la experiencia de 
diferentes hombres, puede uno captar “intuitivamente” [intuitiv] 
la complicación particular y peculiar que está aquí en cuestión y 
la unidad que aquí se constituye, y tener un hilo conductor para 
cumplir en la intuición [Anschauung] las intenciones mediante 
la explanación de los nexos reales. No debe confundirse, pues, 
a mi entender, esta “intuición” [Intuition] con la intuición [Ans-



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

85

chauung] real. Se trata aquí del acierto de una apercepción que de-
termina con más precisión, la cual, como toda apercepción, ofrece 
un hilo conductor para confirmar en la marcha de la experiencia 
nexos intencionales con frecuencia extremadamente complejos 
(Husserl, 1997: 322).

Si el hombre debe ser definido sobre todo como un ser individual, 
entonces el nexo de vivencias que le caracterizan no es tan sólo un 
haz o una mera corriente de consciencia donde las vivencias pue-
den nadar o ser arrastradas corriente abajo; por el contrario, toda 
vivencia es de un yo que es persona. En este proceso de autorre-
flexión, al parecer a fin de cuentas es preciso situarse y decir desde 
dónde se habla y quien lo hace. Por consiguiente, el término Nu-
llerscheinung, que emplea Husserl para designar la cualidad espa-
cial que caracteriza al propio cuerpo, de estar en el centro del espacio, 
en un lugar cero del espacio al que llamamos el aquí y respecto al cual 
todos los otros lugares o modos de aparición serán ahí, es un término 
que ha permitido a la fenomenología centrar al individuo y hablar 
de la manera en que ha llegado éste de vuelta a sí, a la autorre-
flexión. En esta formulación, los ámbitos del mundo circundante y 
de la intersubjetividad son los que ahora aparecen delineados con 
especial tonalidad.

Todo lo que es aplicable a mí mismo, sé que es aplicable también 
a todos los demás hombres que encuentro ahí delante en mi mun-
do circundante. Teniendo experiencia de ellos como hombres, los 
comprendo y los tomo como sujetos-yos de los que yo mismo soy 
uno y como referidos a un mundo circundante natural. Pero esto 
de tal suerte, que concibo su mundo circundante y el mío como 
siendo objetivamente un mismo mundo, del que todos nosotros 
nos limitamos a tener conciencia de diverso modo. Cada uno tie-
ne su lugar desde donde ve las cosas que tiene ahí delante, y por 
eso se le presentan a cada uno las cosas de diversa manera [...]. 



Javier Corona Fernández

86

Acerca de todo esto nos entendemos con los prójimos, poniendo 
en común una realidad espacial y temporal objetiva como el mun-
do circundante de todos nosotros, que está ahí y al que pertenecemos 
nosotros mismos (Husserl, 1995: 68).

Según Szilazi (1973: 28-29), con Husserl el concepto de sujeto ad-
quiere una significación mucho mayor de la que se alcanza cuando 
llanamente se lo confronta con objetos; la subjetividad es la ma-
nera de ser de un ente particular, al que tenemos que llamar suje-
to, no en oposición y en relación con objetos exclusivamente, sino 
atendiendo a la organización de sus capacidades. La subjetividad 
faculta a este ente particular para conocer, actuar y crear, le capaci-
ta, en fin, para tener un mundo que él constituye según sus propios 
esquemas. Gracias a una autorreflexión radical, la fenomenología 
puede describir las actividades de la consciencia, utilizando como 
hilos conductores los diferentes actos particulares de la consciencia 
misma y dando cuenta así de los fenómenos. Sin embargo, sólo a 
través de la intersubjetividad es posible la experiencia de un mundo 
que se despliega en el acuerdo general entre subjetividades.

Para Husserl, jamás hay persona sino entre personas. Este mundo 
está hecho de interacciones recíprocas; en él cada uno es indiscer-
niblemente causa y efecto, de la familia a la humanidad entera, 
pasando por todos los clubes y asociaciones culturales, religiosas, 
lucrativas o políticas. Mucho más que las cosas, son estas socieda-
des y sus acontecimientos las que forman el horizonte, o más bien 
la trama misma, de nuestra vida (Robberechts, 1968: 68).

Si lo que constituye el trasfondo de nuestra vida es la interacción 
con otras individualidades, cabría afirmar que para Huserl el ser 
humano es ante todo un proyecto, y que nuestro privilegio de hu-
manos es ser la expresión de aquello que somos, ya que de la infi-
nidad de fuerzas que la atraviesan, la consciencia hace sus propias 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

87

fuerzas y les da valor y sentido. Pero como el ser humano vive en 
un ámbito social, en un espacio que comparte con otros, el indivi-
duo es por tanto elemento de una colectividad que se materializa 
no sólo en presencia de seres humanos, sino en la cultura que nos 
rodea y que nos remite a otras generaciones. Este interés de Husserl 
por las generaciones pasadas y por conducir la reflexión hacia la 
cultura, abrirá una importante vía de discusión. La subjetividad 
entonces es temporal y social, esto es, intersubjetiva y necesaria-
mente situada en un cuerpo, por ende la subjetividad es histórica. 

Mas, ¿cómo es que a través de la constitución de la intersubjeti-
vidad se edifica el mundo que experimentamos? Para nuestro autor 
la clave hay que rastrearla en el pensamiento de Leibniz y su idea de 
una armonía preestablecida entre las mónadas, Husserl comprende 
al ego puro como una unidad cerrada en sí misma, como una mó-
nada que tiene la posibilidad de comunicarse con las demás gracias 
a la armonía preestablecida. Hay, según Husserl, una multiplicidad 
abierta de yoes puros (o de sus corrientes de consciencia), separados 
monádicamente unos de otros, que están unificados por empatía 
mutua en un nexo constituyente de objetividades intersubjetivas.

En primero y en último lugar, toda cosa que experimento está 
constituida para mí, justamente mediante las vivencias del experi-
mentar, como cosa en el mundo espacio-temporal, y por indeter-
minada que sea esta posición, por infinitamente múltiple lo que 
deja abierto, lo deja abierto conforme al sentido de esta apercep-
ción; lo que se capta en la marcha de la experiencia continua se 
presenta como cumplimiento de motivaciones ya existentes que 
sólo en el interior de la unidad del sentido se enriquecen y delimi-
tan. Y lo que vale para la constitución de una cosa cualquiera, vale 
también a priori, en correspondencia con la estructura óntica del 
nexo de cosas que converge en la unidad del orbe, precisamente 
para la constitución de este orbe. Éste se constituye necesariamen-
te, [...] de tal manera que, a pesar de la circunstancia de que el yo 



Javier Corona Fernández

88

puro es centro de toda intencionalidad en general, el yo empírico, 
en la forma del yo-hombre, funciona como miembro central fe-
nomenal-real para la constitución aparicional del mundo espacio-
temporal en su totalidad: para toda experiencia de la objetividad 
espacio-temporal está presupuesta la co-aparición del HOMBRE 
que experimenta, pero también, en efecto, la referencia apercepti-
va a la co-aparición de sus prójimos (o animales próximos) reales 
o posibles (Husserl, 1997: 146-147).

Siguiendo la cita precedente, con Husserl el yo se ha desplegado en 
diferentes sentidos, encontramos un yo puro, un yo hombre, un yo 
real, un yo espiritual, un yo personal, un yo psicológico, pero es en 
este juego libre de las facultades entre yo y otros, donde finalmente 
se decide todo. Para Husserl el ser humano individual debe con-
siderarse como miembro actuante en la unidad de la comunidad. 
En consecuencia, la idea de razón no es una idea meramente indi-
vidual, sino una idea de comunidad. La razón, dice Husserl, es un 
título vasto que reclama una filosofía auténtica, en donde ninguna 
verdad particular debe ser absolutizada y donde todo punto de vis-
ta unilateral debe poder ser remontado. Para tal efecto, la reflexión 
husserliana se declara en contra del objetivismo que se manifiesta 
tanto en las filosofías de la antigüedad como en las de la época mo-
derna, entendiendo por objetivismo o naturalismo aquella actitud 
vuelta hacia el mundo circundante que concibe todo lo espiritual 
como algo sobrepuesto a la corporeidad física. Dicho objetivismo 
no es otra cosa que ingenua unilateralidad; la ciencia objetivista 
toma lo que ella denomina “el mundo objetivo”, y haciéndolo pa-
sar por el universo de todo lo existente, ignora que la subjetividad 
creadora de la ciencia no puede hallar cabida en ninguna ciencia 
objetiva de este tipo. Según Husserl, con el olvido del factor subje-
tivo se ha olvidado también al sujeto actuante y con ello el hombre 
de ciencia no se convierte en tema de reflexión. Los hombres de 
ciencia se presuponen a sí mismos como seres humanos que viven 



Husserl. Elementos de autorreflexión filosófica

89

en la comunidad de su mundo circundante y de su época histórica, 
prejuicio que impide que el yo que obra y padece, pueda ser con-
vertido en tema de reflexión por la propia ciencia

Frente a toda postura objetivista que toma como punto de par-
tida el absoluto de los hechos, la propuesta husserliana estipula 
que sólo el espíritu existe en sí mismo y para sí mismo, que sólo el 
espíritu es autónomo y que incluso la naturaleza verdadera, en su 
sentido científico natural, es obra del espíritu que la explora. Así, 
sólo cuando el espíritu retorna de la ingenua orientación hacia lo 
exterior y se dirige a sí mismo y permanece consigo mismo, puede 
el espíritu bastarse. Pero, ¿cómo se llegó a tal autorreflexión? La 
respuesta a esta interrogante tiene que ver con la nueva orientación 
que la filosofía habrá de tener con el autor que aquí hemos tratado 
de exponer.

La fenomenología trascendental permitió a Husserl el desarro-
llo de un método para comprender, en su intencionalidad, la esen-
cia fundamental del espíritu. La fenomenología supera con esto al 
objetivismo porque es un método en el cual el filósofo parte de su 
yo, considerándose como el ejecutor de todos sus actos. La filosofía 
es entonces una actitud que reedifica una ciencia del espíritu abso-
lutamente autónoma y que hace posible a su vez una comprensión 
del mundo como obra del espíritu humano en su conjunto. En 
la actitud fenomenológica, el yo ya no es una cosa aislada al lado 
de otras cosas similares dentro de un mundo dado de antemano. 
En la investigación fenomenológica sobre la constitución, tanto la 
exterioridad como la yuxtaposición de los yoes personales, pier-
den sentido, dando lugar a una relación íntima entre los seres que 
son el uno con el otro y el uno para el otro. La fenomenología da 
cuenta de la universalidad del espíritu que abarca todo lo existente; 
universalidad donde la naturaleza se sitúa como obra del espíri-
tu, puesto que el espíritu es sobre todo actividad creadora. Con 
estos planteamientos, la crisis de la modernidad es explicada por 



Javier Corona Fernández

90

la absorción de la razón dentro del objetivismo, ante lo cual sólo 
quedan, según Husserl, dos alternativas: el hundimiento total de 
la cultura, o el renacimiento de la filosofía en la medida en que 
triunfe sobre el naturalismo u objetivismo.

La filosofía es concebida como condición de posibilidad de una 
comunidad verdaderamente racional y de una vida auténticamente 
racional. Husserl consideró que con esto se abría el camino hacia 
una humanidad nueva y una cultura distinta, pensadas desde la 
razón filosófica gracias a la cual la humanidad puede comprender-
se a sí misma. La filosofía es autorreflexión universal, comprensión 
del hombre sobre sí mismo; razón que se comprende y se regu-
la a sí misma. Por este motivo, dado que el hombre se construye 
permanentemente, para Husserl la filosofía es necesariamente un 
proyecto en marcha.

Bibliografía

Adorno, T. W., 1986, Sobre la metacrítica de la teoría del conocimiento, 
México, Planeta.

Husserl, E., 1997, Ideas II. Investigaciones fenomenológicas sobre la consti-
tución, México, unam.

——, 1995, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica, México, fce.

——, 1986, Meditaciones cartesianas, Madrid, Ediciones Paulinas.

——, 1985, Investigaciones lógicas, Madrid, Alianza Editorial.

——, 1984, Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, 
México, Folios Ediciones.

Robberechts, L., 1968, El pensamiento de Husserl, México, fce.

Szilasi, W., 1973, Introducción a la fenomenología de Husserl, Buenos Ai-
res, Amorrortu. 


	portada VAlenciana 9 web 1.pdf
	Página 1

	portada VAlenciana 9 web.pdf
	Página 1


