VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

Algunas observaciones acerca del cardcter
ejecutivo de la conciencia. Ortega
(€9 »
y Gasset y la “buena suerte
de la fenomenologia

Some Considerations on the Executive
Character of Consciousness: Ortega
y Gasset, and the Fortunate Encounter
with Phenomenology

Luis A. CANELA MORALES
COLEGIO DE VERACRUZ

lcanelamorales@gmail.com / luiscanela25@gmail.com

Resumen: Ortega y Gasset afirmé que “la fenomenologfa no fue una
filosoffa para nosotros: fue... una buena suerte”. Esto se debié a que,
a través de ella, pudo encontrar una salida del neokantismo. En con-
secuencia, Ortega entenderd que la fenomenologia busca salvar la
racionalidad sin ignorar la experiencia, es decir, sin olvidar, que todo
sucede en la vida de cada individuo. Sin embargo, desde el principio
Ortega se da cuenta de que este individuo no es algo aislado, sino
que se forma en relacién con el mundo, la circunstancia (“Yo soy yo
y mi circunstancia y si no la salvo a ella, no me salvo yo”, dird hacia
1914) y que la fenomenologia debe recuperar el cardcter ejecutivo de
la vida. El presente ensayo recorrerd desde el encuentro de Ortega
con la fenomenologia hasta sus intuiciones acerca de la vida como

realidad radical.

59



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE” DE LA FENOMENOLOGIA

Palabras clave: Ortega y Gasset, fenomenologfa, circunstancias, vida,

vivencias

Abstract: Ortega y Gasset had stated that, “phenomenology was not
a philosophy for us: it was... a good luck”. This is because through
its Ortega was able to find a way out of neo-Kantianism. Conse-
quently, Ortega will understand that phenomenology seeks to save
rationality, without ignoring the experience. However, from the be-
ginning Ortega realizes that the individual is not something isolated,
but that it is formed in the relation with the world, the circumstance
(he will say around 1914, “I am I and my circumstance; and, if I do
not save it, I do not save myself”) and that phenomenology must
recover the executive character of life. This essay will trace Ortega’s
journey from his encounter with phenomenology to his intuitions

about life as a radical reality.

Keywords: Ortega y Gasset, Phenomenology, Circumstances, Life,

Live experience
Recibido: 08 de mayo de 2023

Aceptado: 18 de agosto de 2023
Doi: 10.15174/1v.v16i33.736

60



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

1. El pensamiento temprano de Ortega y Gasset
y su “mirada” a Alemania'

omo es bien sabido, el filésofo espafiol realizé una serie

de viajes a Alemania entre 1905, 1908 y 1911. Duran-
te esos anos estudié en diversas universidades alemanas y con
reconocidos filésofos de la época. El mismo describe aquellas
experiencias de viaje en su Prélogo para alemanes:*

La ausencia de filosofia en mi pais me hizo volverme a Alemania
de que en mi pais no se tenfan sino vagas noticias, la gene-
racién de los viejos se habia pasado la vida hablando de las
“nieblas germdnicas”. Lo que era pura niebla era sus noticias
sobre Alemania. Comprendi que era necesario para mi Espana
absorber la cultura alemana, tragirsela —un nuevo y magnifico

aliento (O. C. v 24).

Segtin los datos proporcionados por Fernando Salmerén, el
9 de abril de 1905, Ortega y Gasset llegé a Leipzig, ciudad
alemana caracterizada por su fuerte disciplina académica y un
neokantismo imperante. En esa ciudad estudié psicologia e his-
toria de la filosofia con Wilhelm Wundt, especialmente la Phy-

"En lo sucesivo, las obras completas de Ortega y Gasset se citardn conforme
a la edicién “Obras completas. 12 vols. Madrid: Alianza-Revista de Occi-
dente”. Utilizaré la siguiente nomenclatura: “O.C. vir 147, el nimero roma-
no indica el tomo y el nimero ardbigo la pdgina. En caso de citarse alguna
otra version, se dard la bibliografia pertinente.

2El Prélogo para alemanes es un manuscrito de 1934 que Ortega habfa des-
tinado a la reimpresién de su libro en Alemania, E/ tema de nuestro tiempo,
en él, de su pufio y letra aclara la funcién que la fenomenologia tuvo en su
pensamiento. Este texto estd plagado de narraciones autobiogrificas en las
que principalmente el autor describe la formacién que tuvo en Alemania
con los neokantianos de Marburgo.

61



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

siologische Psychologie; ética filoséfica con Theodor Lipps, y una
introduccién al griego con Mirsch. Al afo siguiente, el 17 de
noviembre de 1906, viajé a Marburg donde entablé una estre-
cha relacién con Hermann Cohen, con quien estudid el sistema
kantiano, ética y estética. También estudié psicologia general y
pedagogia general con Paul Natorp (Silver 35). Retomando la
caracterizacién de su estancia en Alemania, Ortega relata sus
experiencias en Marburgo:

Hacia 1908 estuve un afio entero en Marburgo, y en 1911
volvi, pero esta vez recién casado [...] Marburgo era el bur-
go del neokantismo [...] en Marburgo se lee s6lo a Kant vy,
previamente traducidos al kantismo, a Platén, a Descartes, a
Leibniz [...] el gobernador de la ciudadela, Cohen, era una
mente poderosisima. La filosofia alemana y del todo el mundo
tiene una gran deuda con él (O.C. v 22).

Durante su juventud, Ortega ain buscaba una sistematiza-
cién de sus ideas filosoficas, y este ideal de sistematizacién tenia
una fuerte inclinacién hacia la estética, nocién que tomé en
gran medida de Hermann Cohen. Un claro ejemplo de ello
puede verse en su ensayo Addn en el Paraiso (O.C. 1474 y ss.),
donde el neokantismo se transporta al dmbito del arte, pues
Ortega cree que el arte revela “explicitamente” el devenir de la
vida misma, representando los aspectos vitales y las relaciones
entre el hombre y su mundo. Ahora bien, si el neokantismo fue
atil para Ortega en su época, sus intuiciones sobre la vida no
podian ser reducidas a explicaciones tan estériles. Fue en este
momento de crisis cuando surgié un nuevo movimiento filosé-
fico: la fenomenologfa. Cabe destacar que la fenomenologia fue
para él una nueva forma de pensar el mundo, una que enfatiza-

62



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

ba la experiencia subjetiva del individuo y buscaba descubrir las
estructuras subyacentes de la conciencia:

La gigantesca innovacién entre ese tiempo y el nuestro ha sido
la “fenomenologia” de Husserl. De pronto, el mundo se cuajé
y empezd a rezumar sentido por todos los poros. Los poros
son las cosas, las lejanas y solemnes —Dios, los astros, los nui-
meros—, lo mismo que las humildes y mds préximas —las caras
de los préjimos, los trajes, los sentimientos triviales, el tintero
que eleva su cotidiana monumentalidad delante del escritor.
Cada una de estas cosas comenzd tranquila y resueltamente a
ser lo que era, a tener un modo determinado e inalterable de
ser y comportarse, a poseer una “esencia’, a consistir en algo

fijo 0, como yo digo, a tener una “consistencia” (O.C. 1v 510).

A través de su compromiso con la fenomenologfa, Ortega
pudo desarrollar una comprensién mas matizada y compleja de
la existencia humana. Cito:

la fortuna nos habia regalado un prodigioso instrumento: la fe-
nomenologia. Aquel grupo de jévenes no habia nunca sido en
rigor, neokantiano. Tampoco se entregd plenamente a la feno-
menologfa. Nuestra voluntad de sistema nos lo impedia. La
fenomenologia, por su propia consistencia, es incapaz de llegar
a una forma o figura sistematica [...] por eso, la fenomenologia
no fue para nosotros una filosofia: fue... una buena suerte (O.C.
v 47; las cursivas son mias).

Para 1913, y ya en Espana, el Maestro espafiol ensefiaba su
(tan peculiar) forma de ver la fenomenologia, al menos la ex-
puesta en Ideas I (publicado ese mismo ano). Los textos en los
que Ortega explica la reduccion fenomenolégica y su adhesién

63



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE” DE LA FENOMENOLOGIA

a la fenomenologfa en esta época temprana son Sensacion, cons-
truccion e intuicion’ y Sobre el concepto de sensacion,* ambos de
1913. En estos textos podemos observar la afiliacién entusiasta
con la fenomenologia y su adhesién manifiesta a ella asumien-
do que lo mds importante es que es, ante todo, un método que
eleva al objeto experiencial a objeto puro; realza lo “inmedia-
to” a un plano distinto; no se concentra en la existencia o no
existencia féctica de los objetos, y, por supuesto, que es el modo
en que estos se presentan a la conciencia lo que més cuenta
(O.C. 1256y ss.). Lo interesante de este dltimo texto, ademds
de la breve introduccién a la fenomenologfa, es que aparecen
dos aspectos complementarios que son de suyo fundamentales.
Por un lado, el concepto de vivencia que en una larga cita a pie
de pédgina aparece como traduccién del concepto de Erlebnis
que fue introducido por Dilthey (O.C. I 256). Por otro lado,
la descripcién de Ortega de que toda vivencia es “aquello que
llega con tal inmediatez a mi yo que entra a formar parte de é”
(O.C. 1 256). Esta inocente idea, que pudo pasar desapercibi-
da, fue el caballo de batalla con el que Ortega pretendié hacer
frente al trascendentalismo husserliano en su Ensayo de estética a
manera de prélogo. Dicho de manera general, la idea que sostie-
ne Ortega es que existe una clara distincién y oposicién entre la

3 Este ensayo fue producto de una conferencia que fue promulgada en el
v congreso de la “Asociacién Espanola para el progreso de las ciencias”, en
junio de 1913 y cuyo objetivo era hallar una funcién cognoscitiva que, por
su cardcter, no en virtud de extrinsecas garantias, de a sus contenidos inme-
diatamente el valor de verdades.

*FEl ensayo tiene como excusa la explicacién del estudio sobre la fenomeno-
logfa de la sensacién que realiza Heinrich Hoffmann, discipulo de Husserl.
Ortega pretende explicar cémo funciona la reduccién fenomenoldgica, y
para ello realiza la distincién de los tres actos bdsicos que Husserl presenta en
sus Ideas: percepcién, imaginacién y fantasfa, siendo el primero de los tres,
el mds importante (O.C. I 247-248).

64



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

postura reflexiva (actitud fenomenolégica) y la postura natural
(actitud natural) separadas por la reduccién fenomenolédgica
que Ortega define de este modo:

Supongamos, ahora, que al punto de haber efectuado nuestra
conciencia, por decirlo asi, de buena fe, naturalmente, un acto
de percepcidn se flexiona sobre si misma, y en lugar de vivir en
la contemplacién del objeto sensible, se ocupa en contemplar
su percepciéon misma. Esta con todas sus consecuencias eje-
cutivas, con toda su afirmacién de que algo real hay ante ella,
quedard, por decirlo asi, en suspenso; su eficacia no serd defi-
nitiva, serd sélo la eficacia como fenémeno. Nétese que esta
reflexion de la conciencia sobre sus actos: 1) no les perturba:
la percepcién es lo que antes era, s6lo que —como dice Hus-
serl muy gréficamente— ahora estd puesta entre paréntesis; 2)
no pretende explicarlos, sino que meramente los ve, lo mismo
que la percepcién no explica el objeto, sino que lo presencia
en perfecta pasividad [...] Fendmeno es aqui simplemente el
cardcter virtual que adquiere todo cuando de su valor ejecutivo
natural se pasa a contemplarlo en una postura espectacular y
descriptiva, sin darle cardcter definitivo. Esa descripcién pura
es la fenomenologia (O.C. I 252-253).

Asi, mientras que aquella, la postura fenomenolégica, ha-
q q g

bla del objeto como “mostrindose” en su pureza, esta Gltima,

la postura natural, nos permite ver al objeto individualmente,

instalado en un tiempo y un espacio. Pero lo interesante aqui es

que Ortega anade otra caracteristica mds, a saber, que ésta man-

tiene un cardcter ejecutivo, se viven los actos de forma actual e

inmediata (O.C. 1 252).

65



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

2. Del descubrimiento de la fenomenologia a la vida
como ejecucion

A mi leal saber y entender, buena parte de la filosoffa orteguiana,
y especialmente su comprensién y critica de la fenomenologia,
estd atravesada por ambigiiedades constitutivas y sintomdticas,
es decir, por la asuncién de un aspecto de la fenomenologia
que, por suerte, puso de manifiesto el camino que Ortega habrd
de seguir desde 1910. Dicho en términos més precisos, hay un
doble nivel filoséfico que se debe asumir con Ortega: uno gene-
ral y otro conceptual. El primero denota el modo global en el
que Ortega expone el conjunto de lo que para él es la fenome-
nologia. El segundo se refiere, no ya a este conjunto, sino a los
conceptos nucleares devenidos de lo anterior y que, filtrados de
todo dmbito de conciencia, dan forma al pensamiento fuerte y
critico de Ortega, por ejemplo, el “yo auténtico”, el “yo ejecuti-
vo”, la “realidad radical”, la “vida misma”, etc. En este segundo
apartado, pretendo mostrar precisamente esto ultimo, a saber,
las primeras intuiciones acerca de la vida como realidad radical.
Para explicar estos puntos he decidido apoyarme en su Ensayo
de estética a manera de prélogo.

El Ensayo es uno de los textos, podriamos decir, de los mds
controversiales, pero a su vez uno de los menos conocidos. Jus-
tamente como su nombre lo indica, el texto estd dispuesto a
manera de prélogo a una serie de poemas que J. Moreno Villa
edit6 bajo el nombre de E/ pasajero. Al parecer son dos lineas
argumentativas que mantiene el texto, por un lado, tenemos la
linea ontoldgica cuyo vector principal es el yo-ejecutivo; por
otro lado, la linea literaria donde podemos percibir la funcién
de la metdfora como fuente estética. De esta tltima no habré
de encargarme.

66



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

Entrando en materia y precisamente en el apartado 11 del
texto titulado, E/ yo” como lo ejecutivo, afirma Ortega:

Usar, utilizar, s6lo podemos las cosas. Y viceversa: cosas son
los puntos donde se inserta nuestra actividad utilitaria. Ahora
bien: ante todo podemos situarnos en actitud utilitaria, salvo

ante una cosa, salvo ante una sola cosa, ante una tinica cosa:

Yo (O. C. v1 250).

Lo que trata de decirnos es que ante casi todo nos podemos
situar en una postura instrumentalista o utilitarista, lo Gnico
ante lo que no podemos hacerlo es ante el yo, es decir, frente
a esa intimidad individual no es posible objetivarse y/o cosifi-
carse. A las cosas o a los objetos se les utiliza, hacer esto con el
hombre no es posible, el yo no puede ser objeto porque no nos
podemos distanciar de él, y para que una cosa pueda ser mani-
pulada o utilizada necesitamos estar distanciados de ella; dicho
de otra forma, el yo no puede aparecer ante si mismo como algo
conceptual. Para ejemplificar lo anterior, Ortega se apoya en el
simple y llano andar:

En el andar de “él” es una realidad que percibo por los ojos,
verificdndose en el espacio: una serie de posiciones sucesivas
de unas piernas sobre la tierra. En el “yo ando” tal vez, acuda
a mi la imagen visual de mis pies moviéndose; pero sobre ello,
y como mds directamente aludido en aquellas palabras, en-
cuentro una realidad invisible y ajena al espacio —el esfuerzo,
el impulso, las sensaciones musculares de tensién y resistencia.
La diferencia no puede ser mayor (O. C. v1 251).

Ortega nos habla de dos planos, de dos modos de realidad: la

vivencia personal o el actuar, por ejemplo, nuestro (mi andar),

67



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

y la mera percepcién o especticulo (por ejemplo, tu andar). El
primer plano es el que tiene mayor primacia; asi, vivencias tales
como el dolor, el odio, el amor, etc., en tanto vivencias internas
adquieren mayor valor o relevancia a diferencia de esas mismas
vivencias, pero “vistas” externamente o, dicho de otra forma,
efectuadas por un ti o por un él. Ortega llama al primer plano
lo inmediato y al segundo plano lo supuesto o pensado (“In-
vestigaciones...” 35). Siguiendo con la explicacién se presenta
ahora la siguiente distincién:

;Cémo expresarfamos de un modo general esa diferencia entre
la imagen o el concepto de dolor y el dolor como sentido,
como doliendo? Tal vez haciendo notar que se excluyen mu-
tuamente: la imagen de un dolor no duele, mds aun, aleja el
dolor, lo sustituye por su sombra ideal. Y viceversa: el dolor
doliendo es lo contrario de su imagen: en el momento que
se hace imagen de si mismo deja de doler (O. C. v1 252; las

cursivas son mias).

Creemos que la diferencia es clara puesto que este yo dolien-
te, de este ejemplo, es esa vivencia personal y fundamental, es
ejecucién del dolor y por ello actividad; en cambio, el yo-viden-
te designa el mero especticulo. Para Ortega es lo vivencial de
un acto lo que importa y no el concepto o imagen que se pueda
tener de él. Pensemos en un dolor de muelas: es nuestro dolor
lo que cuenta, lo que duele sin otra reduccién posible que un
analgésico o, de plano, la extraccién. De esta manera, la accién
y con ella la actividad de la vida se transforma en un indice de
primer orden, la reflexién y con ello lo objetivo de la conciencia
(tematizacién) adquieren un indice de segundo orden. En este
sentido, apostar por la vivencia es apostar por este yo-ejecutivo
que consiste en un Aaz de actividades:

68



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

Yo significa, pues, no este hombre a diferencia del otro ni
mucho menos el hombre a diferencia de las cosas, sino todo
—hombres, cosas, situaciones—, en cuanto verificindose, sien-
do, ejecutdndose [...] la misma diferencia que hay entre un
dolor de que se me habla y un dolor que yo siento hay entre
el rojo visto por mi y el estar siendo roja esta piel de la caja.
Para ella ser roja es como para mi el dolerme. Como hay un
yo Fulano de Tal, hay un yo-rojo, un yo-agua, y yo-estrella.
Todo, mirado desde dentro de si mismo, es yo (O. C. v1, 252).

Cada ente individual desde su mismidad o interioridad, es
decir, desde si misma actda hacia el exterior. Las cosas son yo en
su intimidad: el sol, la silla, la mesa, los platos, los dulces, etc.
Todo ellos se ejecutan en su intimidad, nosotros conocemos
s6lo sus imdgenes.

Hacia el tercer apartado, “Yo” y mi Yo, vuelve el maestro de
Madrid a hacer hincapié en esta distincién de lo ejecutivo (vi-
vencia) y de lo reflexivo (imagen):

Cuando yo siento un dolor, cuando amo u odio, yo no veo mi
dolor ni me veo amando u odiando. Para que yo vea i dolor
es menester que interrumpa mi situacién de doliente y me
convierta en yo vidente. Este yo que ve al otro yo doliente, es
ahora el yo verdadero, el ejecutivo, el presente. El yo doliente,
hablando con precisin, fue, y ahora es solo una imagen, una
cosa u objeto que tengo delante (O. C. v1 252).

Es decir, este yo interno ahora se torna ejecutivo y ve al otro
yo como su imagen, como su concepto, y precisamente para
poder conocerlo hubo que alejarse de mi yo. En el Ensayo Or-
tega llama intimidad a esta vida ejecutiva (“la verdadera inti-
midad que es algo en cuanto ejecutindose”, “el verdadero ser

69



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

de cada cosa”). Ahora bien, sélo yo vivo el amar, el percibir,
el recordar, el querer, etc., vivenciar es algo que s6lo hace el
yo concreto. El de cada quien. La vida como ejecutividad se
resume, pues, en la realizacién de actos en primera persona.’ Es
una suerte de conciencia viviente que consiste, precisamente,
en ejecutar los actos de conciencia, es decir, en vivirlos actual-
mente, sin necesidad de reflexionar sobre el acto y lo vivido en
él (Gutiérrez-Pozo 960). Esta conciencia viviente es conciencia
de la ejecucion de actos sin mentarlos. Vivir es, para ambos
autores, ejecutar vivencias “y mientras las vivo no enuncio pre-
dicativamente ese cogito lebendig; cuando lo hago, vivo el acto
ejecutivo de conciencia de reflexionar sobre un cogito lebendig,
y entonces esta vivencia reflexiva es el nuevo cogito lebendig que
ejecuto y vivo” (960).

Queda claro para Ortega que esta manera natural (o ejecuti-
va) de efectuar (vivir) las vivencias, es, propiamente hablando,
la vida misma. Por tanto, “vida segiin Ortega es ejecutividad,
llevar a cabo actos de conciencia o vivencias [...] Vivir, en tanto
ejecutar vivencias, significa estar entregado absolutamente a ese
actuar, comprometido plenamente con él, puesto sin reservas y
totalmente en él” (961). En efecto, cuando Ortega habla de la
realidad vivida como la realidad por excelencia, se refiere a que
la tinica verdad que podemos conocer es aquella que experi-
mentamos en nuestra propia conciencia. Por ejemplo, cuando
experimentamos la nostalgia, s6lo podemos conocer su ver-
dadera realidad a través de nuestra experiencia personal de la

> Podria, incluso haber cierto paralelismo con la postura de Wittgenstein y
el argumento de la “primera persona’, el cual se refiere a la idea de que el
lenguaje y el pensamiento estdn intrinsecamente vinculados a nuestra expe-
riencia personal y subjetiva. Segin este argumento, no podemos entender el
significado de las palabras o las afirmaciones sin tener en cuenta la perspec-
tiva inica y personal desde la cual se expresan.

70



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

misma. La nostalgia que realmente lastima, que es la verdadera
realidad de ella, sélo puede ser experimentada y ejecutada por
nosotros mismos desde dentro. La nostalgia que experimenta
otra persona no es verdaderamente ejecutiva o vivida por noso-
tros, y, por tanto, no es nostalgia ejecutiva.

3. El rechazo a las reducciones fenomenolégicas:
reconstruccion y critica

Teniendo en cuenta todo lo anterior, hablemos sobre la posi-
bilidad de una refutacién de la fenomenologia husserliana. Si
recordamos un poco, en Sobre el concepto de sensacion, Ortega
vefa que la actitud natural, caracterizada por su cardcter ejecu-
tivo y de inmediatez de las vivencias, quedaba suspendida por
la reduccién fenomenoldgica, esto es, la tesis efectiva quedaba
reducida a un simple cardcter virtual al cual asistimos asumien-
do una postura meramente espectacular y descriptiva. Mds adn,
para el filésofo espanol, “no hay que hacer ningtn tipo de re-
duccién fenomenoldgica sobre la actitud natural en la que nos
hallamos instalados” (Oses 81), pues tal parece que, aunque lo
hiciéramos sélo estarfamos trabajando con la imagen del objeto
nunca con el objeto en si mismo, en su intimidad ya que esta
es pura ejecutividad:

La eliminacién de lo ejecutivo es ilusoria, porque la realidad
misma, es decir, no su imagen o concepto, es ejecutividad;
cuando el fenomendlogo cree estar tratando con un yo feno-
menolégicamente reducido, con yo conciencia, es su yo ejecu-
tivo, plenamente real quien opera con una imagen pretérita de

su yo, que ante también fue ejecutivo (Marfas 146).

71



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE” DE LA FENOMENOLOGIA

Tanto a las cosas como a mi yo es dificil acceder de manera
directa; el fenomenélogo, cree Ortega, estaria trabajando con
la imagen de las cosas, nunca con las cosas mismas. M4s aun,
al yo no lo podemos “reducir”. Sélo trabajaria el fenomendélogo
con el yo superficial no con el yo interior que escapa a toda re-
duccién quedando sélo su espectro o imagen de lo que en ese
momento realizaba. En suma, la conciencia o el yo al ser pura
ejecutividad torna a nuestra vida una ejecucién misma. Por es-
tas razones dice Ortega en su Prdlogo para alemanes:

Como el rey Midas trasmutaba en oro cuanto tocaba, la reali-
dad absoluta que es la “conciencia pura” desrealiza cuanto hay
en ella y lo convierte en puro objeto, en puro aspecto.

La pura conciencia, “Bewusstsein von”, espectraliza el mun-
do, lo transforma en mero sentido. Y como el sentido agota
toda su consistencia en ser entendido hace consistir la realidad
en inteligibilidad pura |...]

La fenomenologia, al suspender la ejecutividad de la “con-
ciencia’, su weltsetzung, la realidad de su “contenido”, aniquila
el cardcter fundamental de ella. La “conciencia” es justamente
lo que no se puede suspender: es lo irrevocable. Por eso es
realidad y no conciencia...El término “conciencia” deber ser
enviado al lazareto (O.C. vi, 49-51).

Ahora bien, siendo objetivos con Ortega, tal parece que no
midid su afirmacién de haber criticado y superado la fenome-
nologfa. Para explicar esto ultimo seguiré el andlisis que dedica
Hans Reiner Sepp a la critica orteguiana. Este autor concede
cierto aspecto de la critica de Ortega a Husserl. Claro estd, con
sus respectivas matizaciones. Siendo objetivos, en realidad Sepp
s6lo muestra cémo procede la critica:

72



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

Ya en 1914 Ortega y Gasset sefial el hecho verdaderamente
paradéjico de que el yo llega a ser temdtico sélo por el simulta-
neo abandono de su especifica realidad: o bien vivo en la efec-
tuacién de mis actos, y entonces el yo efectuante permanece
no temdtico, o bien se convierte en tema, y entonces ya no es
mis el yo-en-efectuacion (Ich-im-Vollzug), se convierte en un
objeto, es objetivado, se convierte en una imagen virtual [...]
La critica quiere mds bien significar que lo captado de esta ma-
nera no es la conciencia que se efectiia, sino que, aun cuando
ya es esta, asi con todo lo es como objeto de una observacién,
de una visién, y, por tanto, ya no se trata de la captacién de la

vida que se efecttia como tal (4).

El asunto particular que, a juicio de Ortega, Husserl perdié
de vista, tiene que ver con la verdadera esencia de la subjetividad,
que es, precisamente, estar en efectuacion, en plena actividad vi-
tal. Ahora la cuestién estriba en notar si es o no correcta. Segin
Sepp, y en esto estamos plenamente de acuerdo, hay tres alter-
nativas en las cuales se podria salir bien librado de la paradoja
que Ortega noto:

1. No sé lo que “yo” soy como yo efectuante, pero yo lo vi-
vencio.

2. No s¢ lo que “yo” soy como yo efectuante, pero sé que vi-
venciando lo efectué.

3. Sé que depende de mi cémo yo me decido: o bien a vivir en

¥
la efectuacidn, o bien a preguntar por esta efectuacién con el
g

fin de traer a la experiencia algo de ella (14).
“Las tres posibilidades —dice Sepp— evitan todo el peligro de

cosificar al yo en tanto ellas incorporan la proteccién de una
determinacién negacién: yo respeto que el “yo” vivenciante no

73



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE” DE LA FENOMENOLOGIA

puede ser captado en si mismo y en este sentido captado di-
rectamente” (14). Esto es, que tanto la efectuaciéon que ve y la
efectuacion vista son estructural y temporalmente lo mismo por-
que la efectuacion que ve proyecta y construye la efectuacién vista
en la efectuacién del ver. Ahora bien, esta misma critica habria
de repetirse tiempo después, en La idea de principio en Leibniz:

Desde 1914 (véanse mis Meditaciones del Quijote) [En Obras
Completas, t. 1, y en la coleccién El Arquero], es la intuicién
del fenémeno “vida humana” base de todo mi pensamiento.
Entonces la formulaba yo —con motivo de exponer durante va-
rios cursos la fenomenologia de Husserl— corrigiendo de modo
principal la descripcion del fenémeno “conciencia de...” que,
como es sabido, constituye, a su vez, la base de su doctrina.
[...] Fue, pues, al Dr. Fink, hallindome de paso en Friburgo,
a quien expuse mi objecién liminar a la fenomenologia, que
es ésta, reducida a tltimo esquema: la conciencia en su feno-
menalidad es ponente, Sezzend, cosa que Husserl reconoce y
llama la “actitud natural de la conciencia”. La fenomenologia
consiste en describir ese fendmeno de la conciencia natural
desde una conciencia reflexiva que contempla aquella sin “to-
marla en serio”, sin acompafarla en sus posiciones (Setzungen,),
suspendiendo su ejecutividad (epokhé). A esto opongo tres co-
sas: 1) que suspender lo que yo llamaba el cardcter ejecutivo
(vollziehender Charakter) de la conciencia, su ponencialidad,
es extirparle lo mds constitutivo de ella, y por tanto, de toda
conciencia; 2) que suspendemos la ejecutividad de una con-
ciencia desde otra, la reflexiva, lo que Husserl llama “reduccién
fenomenoldgica”, sin que esta tenga titulo superior ninguno
para invalidar la conciencia primaria y reflejada; 3) se deja, en
cambio, a la conciencia reflexiva que sea ejecutada y que ponga

con cardcter de ser absoluto la conciencia primaria, llamando a

74



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

esta Erlebnis, vivencia. Esto muestra precisamente cémo toda
conciencia tiene validez ejecutiva y no tiene sentido en cuan-
to que ambas son conciencia invalidar una con otra [...] De
modo que en el “hecho” percepcion lo que hay es: yo, de un
lado, siendo a la cosa percibida, y de otro, estd siéndome; o lo
que es igual: que no hay tal fendmeno “conciencia de...” como
forma general de la mente. Lo que hay es la realidad que yo
soy abriéndose y padeciendo la realidad que me es el contor-
no, y que la presunta descripcién del fendmeno “conciencia”
se resuelve en descripcién del fenémeno “vida real humana”,

como coexistencia del yo con las cosas en torno o circunstancia

(274-275).

San Martin hace notar que fue Fink quien hace ver el error
de Ortega en el tltimo viaje que hace éste a Alemania, sefialan-
do que “lallamada conciencia pura no era la del fenomenélogo,
la conciencia refleja, sino precisamente esa conciencia primaria
directa, que es trascendental, primero porque a ella se refiere
el mundo, no hay mds que mundo de esa conciencia primaria
directa, del mismo modo que no hay conciencia mds que como
conciencia de un mundo (Fenomenologia y cultura 89)”. Mds
aun, segun indica San Martin, la descripcién que Ortega hace
de la fenomenologia no es la correcta:

pues lo que hace la epojé no es sino eliminar (epojé) la deter-
minacién cartesiana de la conciencia natural, que considera
el mundo como el determinante, para convertir (reducir =
reconducir) el mundo en un mundo referido a la conciencia

directa, llamada mejor vida trascendental (Fenomenologia y
cultura 173).

75



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

Con ello el autor refuta la afirmacién de Ortega acerca de
que la epojé suspendia al sujeto y con ello al mundo o a la vida
humana dado que aquél es parte de éste. San Martin concluye
la cita anterior destacando que ese sujeto viviente es lo que Hus-
serl llama subjetividad trascendental o vida trascendental que,
en el caso humano, somos cada uno de nosotros (Fenomenologia
y cultura). Pero la consecuencia de la respuesta de San Martin
tiene que ver con la conciencia refleja de la fenomenologia hus-
serliana que Ortega critica porque considera que ésta, mediante
la epojé, suspende la reflexién y, precisamente por esto, ain
sigue siendo conciencia primaria, es decir, irreflexa. San Martin
responde a esta objecién indicando que: “La conciencia refleja
no invalida el poder ejecutivo de la conciencia directa que no
puede dejar de tener un mundo como su correlato vital, como
su “mundo de la vida”, o Lebenswelt, que dird Husserl” (Feno-
menologia y cultura 172-173).

Ahora bien, hay en la critica de Ortega algo de razén, a sa-
ber, que la reduccién fenomenolégica de Husserl es en realidad
una reconduccién del mundo a la conciencia, en este caso una
reconduccién del mundo a la vida humana. En el pensamiento
de Ortega, es el individuo el que tiene que develar ese sentido, y
esto habr4 de hacerlo descubriendo la conexién entre las cosas,
asi como las de éstas con el todo o con la circunstancia. Estos
aspectos hardn su aparicién en el siguiente apartado con mucho
mayor detenimiento.

4. Las Meditaciones del Quijote como génesis
de una fenomenologia de la vida

Sin lugar a duda, Meditaciones del Quijote, publicado en 1914,

se ha consolidado como uno de los escritos mds importantes y
cruciales de la obra orteguiana. Las Meditaciones es una obra en

76



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

la que aparecen ideas o conceptos que anteceden y que permean
gran parte de la obra de este fildsofo espafiol. Para este apartado
nuestro dictum clave ser: “yo soy yo y mis circunstancias y si no la
salvo a ella no me salvo yo” .° Esta méxima serd nuestra piedra de
toque que bana toda la fenomenologia orteguiana.’”

El hombre no puede vivir ensimismado y solo, necesita para
ser'y para adquirir plena conciencia de si, salir al mundo y en-
frentarse con él. Al volver a la fenomenologfa, Ortega asumid,
junto con ella, la posibilidad de describir con fineza la vida en
su mutua interaccién con las circunstancias, con lo inmediato
y no-mediato. En este tenor, es necesaria, segiin Ortega, una
apertura del yo hacia ellas: “El hombre, rinde al maximum de
su capacidad cuando adquiere la plena conciencia de sus cir-
cunstancias. Por ellas comunica con el universo” (O.C. 11 319).
Sigue lineas adelante diciendo:

iLa circunstancia! Circum-stantia! jLas cosas mudas que estin
en nuestro préximo derredor! Muy cerca, muy cerca de noso-
tros levantan sus tacitas fisonomias con un gesto de humildad

y de anhelo, como menesterosas de que aceptemos su ofrenda

¢ Este dictum ha causado una polémica por demds interesante, pensadores
como Mario Antonio Presas y Diego Gracia, han percibido que existe una
fuerte referencia al capitulo 27 de Ideas 1, “Ich und meine Umwelt” (yo y mi
mundo circundante) como si este fuese la raiz de aquel.

7Como Harold C. Raley dice: “para decirlo de otra manera, Ortega super6
la fenomenologifa en el modo husserliano al descubrir el fenémeno de la
vida humana como una realidad circunstancial, una intuicién que lo guiarfa
durante el resto de su vida. En ese momento (1914), Ortega tenfa una in-
tuicién clara y un considerable entendimiento intelectual de un fendmeno
verdaderamente radical. Al haber superado la venerable trampa de la con-
ciencia, Ortega se enfrentd a la realidad multiple pero sistemdtica de una

vida humana” (95).

77



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

y a la par avergonzadas por la simplicidad aparente de su do-

nativo (O.C. 11 319).

Las circunstancias, son para Ortega, experiencias originarias
o primarias. En sentido estricto, la circunstancia es el mundo,
es la realidad, es la historia, en suma, es la vida humana. Ha-
bfamos hablado, pues, de la vivencia y habfamos dicho que una
vivencia es vivir un asunto ejecutivamente. Explicamos algo a
través de sus vivencias, de sus actos, “el martillo es la abstrac-
cién de cada uno de sus martillazos”. La vivencia, para ser vi-
vencia, deber estar en con-vivencia, en este sentido se trata de
humanizar a las circunstancias, puesto que ellas se incorporan
al proyecto del hombre, pues sdlo asi el hombre se con-forma,
s6lo al través de ellas puedo integrarme y ser plenamente yo
mismo.

Yo soy yo y mis circunstancias y si no la salvo a ella no me
salvo yo.

Benefac loco illi quo natus es, leemos en la Biblia. Y en la es-
cuela platénica se nos da como empresa de toda cultura, esta:
“salvar las apariencias”, los fendmenos. Es decir, buscar el sen-
tido de lo que nos rodea (O.C. 11 322).

Hemos llegado al dictum orteguiano, a esa minima expre-
sién que condensa buena parte de la filosofia de nuestro autor.
Cuando Ortega afirma “yo soy yo y mis circunstancias’ —que es,
insisto, una formulacién muy orteguiana del principio estable-
cido por Husserl, a saber, de que toda vivencia se resuelve en la
presencia de su objeto intencional— reconduce esa caracteristica
principal de todo yo, el ser ejecutivo, a lo que lo rodea, a lo que
lo circunda. Es ahi donde aparecen las circunstancias como un
ingrediente de toda vida, pues se busca en nuestra circunstan-

78



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

cia, tal y como ella es, precisamente en lo que tiene de peculia-
ridad. Por poner un ejemplo concreto, en un ensayo de 1916
titulado Conciencia, objeto y las tres distancias de este, Ortega
hace referencia al Monasterio de El Escorial.

Y asi llamaremos a los actos en que nos es dada la presen-
cia de un objeto, percepciones o presentaciones [eszar frente
al Monasterio]; a los actos donde nos es dado como ausente,
representaciones o imaginaciones [una fotografia o grabado del
Monasterio]; a los actos donde nos es dado en el modo de alu-

sion y referencia, menciones, [lz mera szgm'ﬁcacz'o'n, 0 mencion

del Monasterio] (O.C. 11 66).

Cuando Ortega habla de las circunstancias se refiere no s6lo
a lo que nos rodea fisicamente, sino también a las menciones,
imdgenes, recuerdos y fantasias. Hay una amplitud y apertura
a los distintos modos de donacién (un sonido, un color, una
fantasia, etc.). Dicho con todo rigor, el “yo y las circunstancias”
son “momentos ingredientes” de mi vida, “e/ yo soy yo” expresa
esa intimidad de toda vida. La otra parte que afirma “y mi cir-
cunstancia’ significa que el yo no puede quedarse encerrado en
si mismo, siempre tiende hacia fuera, es apertura hacia al mun-
do. Ciertamente, “A mi me acontecen las cosas, como yo les
acontezco a ellas, y ni ellas ni yo tenemos otra realidad primaria
que la determinada en ese reciproco acontecimiento” (O.C. vir
51). En resumen, el mundo es para mi y yo soy para el mun-
do. Si lo pensamos bien, parece ser, entonces, que la expresién
correlativa de “a las cosas mismas” husserliano serfa jsalvémonos
en las cosas!

Ahora bien, si asi explica Ortega la idea de circunstancias,
¢qué papel juega el yo? Veamos:

79



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

Los drboles no dejan ver el bosque, y gracias a que asi es en
efecto, el bosque existe. La misién de los drboles patentes es
hacer latentes el resto de ellos, y solo cuando nos damos per-
fecta cuenta de que el paisaje visible estd ocultando otros paisa-

jes invisibles nos sentimos dentro de un bosque (O.C. 11 331).

En la descripcién del bosque entro necesariamente yo. Las
cosas no existen con independencia de mi, son un ser-para-mi.
Como dice Francisco José Martin “la realidad, el bosque, no
es ni lo uno ni lo otro sino ambas cosas a la vez: superficie y
profundidad, sensualidad y meditacién, impresién y concepto”
(149). Sitomamos en cuenta lo anterior, pareciera existir cierta
analogia entre la Meditacidn Preliminar de las Meditaciones del
Quijote y la seccion 1 de Ideas I, donde ademds de hablarse de
légica y psicologia se tiene por meta liberarse de prejuicios y
presupuestos, para, finalmente, al término de un movimien-
to de profundizacién, la fenomenologia esté en condiciones
de fundar las ciencias. Pero no sélo eso, sino que también se
presenta una exposicion de la realidad del mundo concreto; el
mundo como correlato de la experiencia; el andlisis de la expe-
riencia en su doble vertiente, noética y noemdtica, etc. (Martin
139-140). Llegados a este punto, se torna necesario aclarar en
qué consistiria esta fenomenologia de la vida y cudl es su origi-

nalidad. Segin Ortega:

Desde 1914 (véanse mis Meditaciones del Quijote) |...], es la
intuicién del fenémeno “vida humana” base de todo mi pen-
samiento. Entonces la formulaba yo —con motivo de exponer
durante varios cursos la fenomenologfa de Husserl— corrigien-
do de modo principal la descripcién del fenémeno “concien-
cia de...” que, como es sabido, constituye a su vez la base de
su doctrina [...] En 1925 yo enunciaba mi tema [...] 1) hay

80



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

que renovar desde sus raices el problema tradicional del ser; 2)
esto hay que hacerlo con el método fenomenoldgico en tanto
y s6lo en tanto este significa un pensar sintético o intuitivo y
no meramente conceptual-abstracto como es el pensar 16gico
tradicional; 3) pero es preciso integrar el método fenomeno-
l6gico, proporciondndole una dimensién de pensar sistemdti-
co, que, como es sabido, no posee; 4) y dltimo, para que sea
posible un pensar sistemdtico hay que partir de un fenémeno
que sea é/ por si sistema. Este fenémeno sistemdtico es la vida
humana y de su intuicién y andlisis hay que partir (La idea de
principio 271-272).

Con base en esta premisa, Ortega infiere que: “para que sea
posible un pensar fenomenoldgico sistemdtico hay que partir
de un fendmeno que sea él por si sistema. Este fenémeno sis-
temdtico es la vida humana y de su intuicién y andlisis hay
que partit” (La idea de principio 271-272). La idea de haber
corregido a la fenomenologia mediante la inclusién de la vida
humana como punto de partida concluye con la controvertida fra-
se que hard aparecer la relacién de Ortega y Gasset con Husserl
bastante ambigua y problemdtica, a saber: “de esta manera aban-
doné la fenomenologia en el momento mismo de recibirla” (Za
idea de principio 272). Lo cierto es que lo que Ortega hace con
la fenomenologia de Husserl no fue ni borrarla, ni raerla, ni
la aniquilarla, sino conservarla y explicarla, toda vez que la ha
pasado por un riguroso proceso de critica. Este proceso consiste
justamente en la aplicacién del concepto orteguiano de realidad
radical, esto es, en sostener, tal como se advierte en E/ tema
de nuestro tiempo, que la conciencia y el pensamiento no son
los tnicos elementos fundamentales de la existencia, sino que
también es esencial la relacién del yo con su mundo. El yo no
es simplemente una entidad aislada, sino que existe en relacién

81



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

con su entorno y su mundo circundante. La esencia del yo se
encuentra en su interaccién con el mundo, en su capacidad para
verlo, imaginarlo, pensar en él, amarlo u odiarlo, estar triste o
alegre en él y por él, moverse en él, transformarlo y sufrirlo. En
definitiva, el yo es una parte integral del mundo que lo rodea, y
s6lo puede existir y experimentar la vida a través de su relacién
con él. Es claro, pues nota que el yo y sus circunstancias entran
en “choque” con la conciencia pura y con la epojé. La suspen-
sién de las tesis del mundo, quizds nos hagan percibir al mun-
do, pero nos impiden, a juicio de Ortega, vivir el odio, vivir el
amor, vivir el sufrimiento, etc., te bloquea la ocupacién del yo
con el mundo que Ortega menciona en la cita. Esa ocupacién
con el mundo no es mds que la salvacién de las circunstancias.
De manera que, en franca oposicién, a esa intelectualizacién
de la realidad, Ortega va a transformar los conceptos “sentido”
y “conciencia’ dotdndoles de un significado sumamente vital.
El primero hard referencia a la relacién entre las cosas que con-
forman las circunstancias. El segundo desaparecerd del pensa-
miento de Ortega y serd conectado con la realidad radical con
el “Yo soy yo y mi circunstancia”, transformacién ya explicada
en las Meditaciones del Quijote. Ya desde aqui puede verse la
importancia de las circunstancias desde una dimensién ejecu-
tiva, siempre que se tome en cuenta el acto de salvacién de la
circunstancia como destino o como el imperativo concreto del
hombre. Sélo asi puede comprenderse a las circunstancias en su
ejecutividad o, lo que es lo mismo, siendo algo ante el hombre,
y el hombre enfrenténdola como problema a resolver, es decir,
a salvarla.

Finalmente, el rechazo a toda sistematicidad, para poder lle-
gar a un modo mds préximo de enfrentarse con la vida median-
te la descripcién y mediante la intuicién, permitié a Ortega
explorar el vivir mismo y el acontecer del mundo. Y es que,

82



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

como bien senala Regalado Garcia, “el término ‘vida' ya des-
de sus comienzos tiende a suplantar los términos conciencia y
subjetividad en cuanto yo cognoscente o reflexivo se percibe a
si mismo viviendo su propia intencionalidad sean trascendentes
e ideales y no reducibles a fenémenos psiquicos” (176). Cierta-
mente, para Ortega una fenomenologia de la vida es el descubri-
miento de la concrecién de los hombres; del compromiso con el
estar-en-el-mundo. Queda claro, entonces, que no hay objetivi-
dad separada del sujeto, ni subjetividad separada del objeto o de
la realidad. Por esta valiosa razén es que Ortega sostiene que no
hay conciencia pura, sino una realidad de la cual forma parte el
yo, el de cada cual. El yo sélo es yo siendo algo, es decir, el yo es
con las circunstancias, y el yo sélo es yo ejecutandose, es decir
salvdndolas

5. Algunas conclusiones y valoraciones del proyecto
orteguiano

Para ir cerrando este trabajo, mencionamos que Ortega viaja a
finales de noviembre de 1934 a Friburgo teniendo como objeti-
vo entrevistarse con el “admirable Husser]”. Lamentablemente
para estas fechas el maestro de Friburgo estaba enfermo y can-
sado. Pese a todo lo anterior, Husserl reconoce en Ortega a un
hombre con un temple que “vive la fenomenologia como razén
vital y la tiene ademds siempre a la vista” (Regalado Garcia 181),
que ha trabajado con la fenomenologia de una forma exquisita.
De esto se tiene constancia gracias a una carta de Husserl diri-
gida a Ingarden, fechada el 26 de noviembre de 1934, donde el

primero notifica lo siguiente:

En la Gltima semana hemos tenido una visita filoséfica muy

interesante: Ortega y Gasset, que nos ha producido una gran

83



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE  DE LA FENOMENOLOGIA

impresion. Estd profundamente versado en mis escritos. él ha
tenido cada dia, largas y serias conversaciones conmigo y con
Fink, penetrando en sus cuestiones hasta en las mds dificiles
profundidades. Es verdaderamente, no sélo como publicista,
el educador de la nueva Espana, sino también como un pro-
fesor, el lider de una escuela fenomenoldgica. Va hacer ahora
una traduccién de las Meditaciones y después de las restantes
obras (la edicién de las Investigaciones légicas, estdn alli en las
manos de todos). Y, ademds, un hombre maravilloso (Brie-

fwechsel 298).

En este sentido, y viendo de una forma completa lo hasta
ahora considerado, podemos concluir que el concepto de “rea-
lidad radical” es la aportacién decisiva de José Ortega y Gasset
a la fenomenologfa. El es la realidad raiz o la vida de cada cual
en la que a cada cual le es dado como presencia, anuncio o sin-
toma, toda otra realidad. Existe en el pensamiento de Ortega
una intencién manifiesta de describir cémo un acto surge del
mundo de lo vital y conforma la plenitud de la persona. Final-
mente, la realidad radical en tanto que se constituye por la vida
de cada quien, o la vida individual, se erige como la concrecién
de Yo soy yo y mi circunstancia, toda vez que Ortega ha defini-
do aquel concepto para senalar el nivel de radicalismo en su
pensamiento, pues el estudio de la realidad radical nos obliga
a estudiar cualquier otra cosa justamente en la raiz en la que se
hace aparecer: en el 4rea del vivir de cada quien. Esta trasciende
a toda reflexiéon pura precisamente porque, al tratarse de la rea-
lidad humana viviente, se trasciende la moderna pero también
tradicional distincién entre sujeto y objeto o entre conciencia
y mundo. Asi, pues, vida significa la inexorable forzosidad de
realizar el proyecto de existencia que cada quien es. Asi, la idea
orteguiana del proyecto de existencia no sélo concretiza la eje-

84



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 33, ENERO-JUNIO DE 2024, PP. 59-86.

cutividad del ser y la salvacién de las circunstancias, sino que
también destaca a esta dltima idea como destino concreto del
hombre y, asimismo, la autenticidad del ser.

Referencias

Gracia, Diego. Voluntad de Verdad: Para leer a Zubiri, Labor,
1986.

Gutiérrez-Pozo, Antonio. “El arte como ‘epoché’ y reduccién
eidética. La fundamentacion de la estética de Ortega y Gas-
set en la fenomenologia husserliana”. Pensamiento. Revista
de investigacion e informacion filosdfica, vol. 76 nim. 291
Extra, 2021, pp. 953-975. https://doi.org/10.14422/pen.
v76.i1291.y2020.008.

Husserl, Edmund. Briefwechsel. The Hague: Kluwer Academic
Publishers [Hua Dok m1/3. Die Gottinger Schule], 1994.

Lépez Frias, Francisco. “La interpretacién Orteguiana de la fe-

nomenologia: ‘el yo como lo ejecutivo’™”. Convivium, nim.
13, Universidad de Barcelona, 2000.

Marias, Julidn. Acerca de Ortega. Espasa-Calpe, 1991.

Martin, Francisco José. La tradicion velada: Ortega y el pensa-
miento humanista. Biblioteca Nueva, 1999.

Ortega y Gasset, José. La idea de principio en Leibniz y la evolu-
cion de la teoria deductiva. Alianza, 1979.

Oses, Jestis Maria. La sociologia de Ortega y Gasset. Anthropos,
1989.

Presas, Mario A. “Ortega, el abandono de la fenomenologia”.
Escritos de Filosofia, num. 15-16, 1985, pp. 83-105.

85



ALGUNAS OBSERVACIONES ACERCA DEL CARACTER EJECUTIVO DE LA CONCIENCIA.
ORTEGA Y GASSET Y LA “BUENA SUERTE” DE LA FENOMENOLOGIA

Raley, Harold C. “Phenomenological “life”: a new look at the
philosophic enterprise in Ortega y Gasset”. Analecta Husser-
liana, nim. xx1x, 1990, pp. 93-105.

Regalado Garcia, Antonio. El laberinto de la razén: Ortega y
Heidegger. Alianza, 1990.

Reiner Sepp, Hans. “Apropiacién por des—apropiacién. Para-
dojas de la reduccién fenomenoldgica”. Escritos de filosofia,

nam. 35-36, 1999.

Salmerén, Fernando. Las mocedades de Ortega. Universidad Na-
cional Auténoma de México, 1983.

San Martin, Javier. “;La primera superacién de la fenomenolo-
gia? El ensayo de estética a manera de prélogo de Ortega y
Gasset”. El primado de la vida. Cultura, estética y politica en
Ortega y Gasset, Atilano Dominguez, Jacobo Mufioz y Jaime
Salas (coords.), Universidad de Castilla-La mancha, 1997.

San Martin, Javier. Fenomenologia y cultura en Ortega. Ensayos
de interpretacion. Tecnos, 1998.

San Martin, Javier. La fenomenologia de Ortega y Gasset. Biblio-
teca Nueva, 2012.

Silver, Philip. Fenomenologia y razin vital. Génesis de las “Medi-
taciones del Quijote” de Ortega y Gasset. Alianza, 1978.

86





