
59

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

Algunas observaciones acerca del carácter 
ejecutivo de la conciencia. Ortega 

y Gasset y la “buena suerte” 
de la fenomenología

Some Considerations on the Executive 
Character of Consciousness: Ortega 

y Gasset, and the Fortunate Encounter 
with Phenomenology

Luis A. Canela Morales

Colegio de Veracruz

lcanelamorales@gmail.com / luiscanela25@gmail.com

Resumen: Ortega y Gasset afirmó que “la fenomenología no fue una 
filosofía para nosotros: fue... una buena suerte”. Esto se debió a que, 
a través de ella, pudo encontrar una salida del neokantismo. En con-
secuencia, Ortega entenderá que la fenomenología busca salvar la 
racionalidad sin ignorar la experiencia, es decir, sin olvidar, que todo 
sucede en la vida de cada individuo. Sin embargo, desde el principio 
Ortega se da cuenta de que este individuo no es algo aislado, sino 
que se forma en relación con el mundo, la circunstancia (“Yo soy yo 
y mi circunstancia y si no la salvo a ella, no me salvo yo”, dirá hacia 
1914) y que la fenomenología debe recuperar el carácter ejecutivo de 
la vida. El presente ensayo recorrerá desde el encuentro de Ortega 
con la fenomenología hasta sus intuiciones acerca de la vida como 
realidad radical. 



60

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

Palabras clave: Ortega y Gasset, fenomenología, circunstancias, vida, 
vivencias

Abstract: Ortega y Gasset had stated that, “phenomenology was not 
a philosophy for us: it was… a good luck”. This is because through 
its Ortega was able to find a way out of neo-Kantianism. Conse-
quently, Ortega will understand that phenomenology seeks to save 
rationality, without ignoring the experience. However, from the be-
ginning Ortega realizes that the individual is not something isolated, 
but that it is formed in the relation with the world, the circumstance 
(he will say around 1914, “I am I and my circumstance; and, if I do 
not save it, I do not save myself ”) and that phenomenology must 
recover the executive character of life. This essay will trace Ortega’s 
journey from his encounter with phenomenology to his intuitions 
about life as a radical reality.

Keywords: Ortega y Gasset, Phenomenology, Circumstances, Life, 
Live experience

Recibido: 08 de mayo de 2023
Aceptado: 18 de agosto de 2023

Doi: 10.15174/rv.v16i33.736



61

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

1. El pensamiento temprano de Ortega y Gasset 
y su “mirada” a Alemania1

Como es bien sabido, el filósofo español realizó una serie 
de viajes a Alemania entre 1905, 1908 y 1911. Duran-

te esos años estudió en diversas universidades alemanas y con 
reconocidos filósofos de la época. Él mismo describe aquellas 
experiencias de viaje en su Prólogo para alemanes:2

La ausencia de filosofía en mi país me hizo volverme a Alemania 
de que en mi país no se tenían sino vagas noticias, la gene-
ración de los viejos se había pasado la vida hablando de las 
“nieblas germánicas”. Lo que era pura niebla era sus noticias 
sobre Alemania. Comprendí que era necesario para mi España 
absorber la cultura alemana, tragársela –un nuevo y magnifico 
aliento (O. C. VIII  24).

Según los datos proporcionados por Fernando Salmerón, el 
9 de abril de 1905, Ortega y Gasset llegó a Leipzig, ciudad 
alemana caracterizada por su fuerte disciplina académica y un 
neokantismo imperante. En esa ciudad estudió psicología e his-
toria de la filosofía con Wilhelm Wundt, especialmente la Phy-

1 En lo sucesivo, las obras completas de Ortega y Gasset se citarán conforme 
a la edición “Obras completas. 12 vols. Madrid: Alianza-Revista de Occi-
dente”. Utilizaré la siguiente nomenclatura: “O.C. VII 14”, el número roma-
no indica el tomo y el número arábigo la página. En caso de citarse alguna 
otra versión, se dará la bibliografía pertinente.
2 El Prólogo para alemanes es un manuscrito de 1934 que Ortega había des-
tinado a la reimpresión de su libro en Alemania, El tema de nuestro tiempo, 
en él, de su puño y letra aclara la función que la fenomenología tuvo en su 
pensamiento. Este texto está plagado de narraciones autobiográficas en las 
que principalmente el autor describe la formación que tuvo en Alemania 
con los neokantianos de Marburgo. 



62

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

siologische Psychologie; ética filosófica con Theodor Lipps, y una 
introducción al griego con Mirsch. Al año siguiente, el 17 de 
noviembre de 1906, viajó a Marburg donde entabló una estre-
cha relación con Hermann Cohen, con quien estudió el sistema 
kantiano, ética y estética. También estudió psicología general y 
pedagogía general con Paul Natorp (Silver 35). Retomando la 
caracterización de su estancia en Alemania, Ortega relata sus 
experiencias en Marburgo:

Hacia 1908 estuve un año entero en Marburgo, y en 1911 
volví, pero esta vez recién casado […] Marburgo era el bur-
go del neokantismo […] en Marburgo se lee sólo a Kant y, 
previamente traducidos al kantismo, a Platón, a Descartes, a 
Leibniz […] el gobernador de la ciudadela, Cohen, era una 
mente poderosísima. La filosofía alemana y del todo el mundo 
tiene una gran deuda con él (O.C. VIII 22).

Durante su juventud, Ortega aún buscaba una sistematiza-
ción de sus ideas filosóficas, y este ideal de sistematización tenía 
una fuerte inclinación hacia la estética, noción que tomó en 
gran medida de Hermann Cohen. Un claro ejemplo de ello 
puede verse en su ensayo Adán en el Paraíso (O.C. I 474 y ss.), 
donde el neokantismo se transporta al ámbito del arte, pues 
Ortega cree que el arte revela “explícitamente” el devenir de la 
vida misma, representando los aspectos vitales y las relaciones 
entre el hombre y su mundo. Ahora bien, si el neokantismo fue 
útil para Ortega en su época, sus intuiciones sobre la vida no 
podían ser reducidas a explicaciones tan estériles. Fue en este 
momento de crisis cuando surgió un nuevo movimiento filosó-
fico: la fenomenología. Cabe destacar que la fenomenología fue 
para él una nueva forma de pensar el mundo, una que enfatiza-



63

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

ba la experiencia subjetiva del individuo y buscaba descubrir las 
estructuras subyacentes de la conciencia:

La gigantesca innovación entre ese tiempo y el nuestro ha sido 
la “fenomenología” de Husserl. De pronto, el mundo se cuajó 
y empezó a rezumar sentido por todos los poros. Los poros 
son las cosas, las lejanas y solemnes –Dios, los astros, los nú-
meros–, lo mismo que las humildes y más próximas –las caras 
de los prójimos, los trajes, los sentimientos triviales, el tintero 
que eleva su cotidiana monumentalidad delante del escritor. 
Cada una de estas cosas comenzó tranquila y resueltamente a 
ser lo que era, a tener un modo determinado e inalterable de 
ser y comportarse, a poseer una “esencia”, a consistir en algo 
fijo o, como yo digo, a tener una “consistencia” (O.C. IV 510). 

A través de su compromiso con la fenomenología, Ortega 
pudo desarrollar una comprensión más matizada y compleja de 
la existencia humana. Cito:

la fortuna nos había regalado un prodigioso instrumento: la fe-
nomenología. Aquel grupo de jóvenes no había nunca sido en 
rigor, neokantiano. Tampoco se entregó plenamente a la feno-
menología. Nuestra voluntad de sistema nos lo impedía. La 
fenomenología, por su propia consistencia, es incapaz de llegar 
a una forma o figura sistemática [...] por eso, la fenomenología 
no fue para nosotros una filosofía: fue… una buena suerte (O.C. 
VIII 47; las cursivas son mías).

Para 1913, y ya en España, el Maestro español enseñaba su 
(tan peculiar) forma de ver la fenomenología, al menos la ex-
puesta en Ideas I (publicado ese mismo año). Los textos en los 
que Ortega explica la reducción fenomenológica y su adhesión 



64

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

a la fenomenología en esta época temprana son Sensación, cons-
trucción e intuición3 y Sobre el concepto de sensación,4 ambos de 
1913. En estos textos podemos observar la afiliación entusiasta 
con la fenomenología y su adhesión manifiesta a ella asumien-
do que lo más importante es que es, ante todo, un método que 
eleva al objeto experiencial a objeto puro; realza lo “inmedia-
to” a un plano distinto; no se concentra en la existencia o no 
existencia fáctica de los objetos, y, por supuesto, que es el modo 
en que estos se presentan a la conciencia lo que más cuenta 
(O.C. I 256 y ss.). Lo interesante de este último texto, además 
de la breve introducción a la fenomenología, es que aparecen 
dos aspectos complementarios que son de suyo fundamentales. 
Por un lado, el concepto de vivencia que en una larga cita a pie 
de página aparece como traducción del concepto de Erlebnis 
que fue introducido por Dilthey (O.C. I 256). Por otro lado, 
la descripción de Ortega de que toda vivencia es “aquello que 
llega con tal inmediatez a mi yo que entra a formar parte de él” 
(O.C. I 256). Esta inocente idea, que pudo pasar desapercibi-
da, fue el caballo de batalla con el que Ortega pretendió hacer 
frente al trascendentalismo husserliano en su Ensayo de estética a 
manera de prólogo. Dicho de manera general, la idea que sostie-
ne Ortega es que existe una clara distinción y oposición entre la 

3 Este ensayo fue producto de una conferencia que fue promulgada en el 
iv congreso de la “Asociación Española para el progreso de las ciencias”, en 
junio de 1913 y cuyo objetivo era hallar una función cognoscitiva que, por 
su carácter, no en virtud de extrínsecas garantías, de a sus contenidos inme-
diatamente el valor de verdades.
4 El ensayo tiene como excusa la explicación del estudio sobre la fenomeno-
logía de la sensación que realiza Heinrich Hoffmann, discípulo de Husserl. 
Ortega pretende explicar cómo funciona la reducción fenomenológica, y 
para ello realiza la distinción de los tres actos básicos que Husserl presenta en 
sus Ideas: percepción, imaginación y fantasía, siendo el primero de los tres, 
el más importante (O.C. I 247-248).



65

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

postura reflexiva (actitud fenomenológica) y la postura natural 
(actitud natural) separadas por la reducción fenomenológica 
que Ortega define de este modo:

Supongamos, ahora, que al punto de haber efectuado nuestra 
conciencia, por decirlo así, de buena fe, naturalmente, un acto 
de percepción se flexiona sobre sí misma, y en lugar de vivir en 
la contemplación del objeto sensible, se ocupa en contemplar 
su percepción misma. Esta con todas sus consecuencias eje-
cutivas, con toda su afirmación de que algo real hay ante ella, 
quedará, por decirlo así, en suspenso; su eficacia no será defi-
nitiva, será sólo la eficacia como fenómeno. Nótese que esta 
reflexión de la conciencia sobre sus actos: 1) no les perturba: 
la percepción es lo que antes era, sólo que –como dice Hus-
serl muy gráficamente– ahora está puesta entre paréntesis; 2) 
no pretende explicarlos, sino que meramente los ve, lo mismo 
que la percepción no explica el objeto, sino que lo presencia 
en perfecta pasividad […] Fenómeno es aquí simplemente el 
carácter virtual que adquiere todo cuando de su valor ejecutivo 
natural se pasa a contemplarlo en una postura espectacular y 
descriptiva, sin darle carácter definitivo. Esa descripción pura 
es la fenomenología (O.C. I 252-253).

Así, mientras que aquella, la postura fenomenológica, ha-
bla del objeto como “mostrándose” en su pureza, esta última, 
la postura natural, nos permite ver al objeto individualmente, 
instalado en un tiempo y un espacio. Pero lo interesante aquí es 
que Ortega añade otra característica más, a saber, que ésta man-
tiene un carácter ejecutivo, se viven los actos de forma actual e 
inmediata (O.C. I 252).



66

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

2. Del descubrimiento de la fenomenología a la vida 
como ejecución

A mi leal saber y entender, buena parte de la filosofía orteguiana, 
y especialmente su comprensión y crítica de la fenomenología, 
está atravesada por ambigüedades constitutivas y sintomáticas, 
es decir, por la asunción de un aspecto de la fenomenología 
que, por suerte, puso de manifiesto el camino que Ortega habrá 
de seguir desde 1910. Dicho en términos más precisos, hay un 
doble nivel filosófico que se debe asumir con Ortega: uno gene-
ral y otro conceptual. El primero denota el modo global en el 
que Ortega expone el conjunto de lo que para él es la fenome-
nología. El segundo se refiere, no ya a este conjunto, sino a los 
conceptos nucleares devenidos de lo anterior y que, filtrados de 
todo ámbito de conciencia, dan forma al pensamiento fuerte y 
crítico de Ortega, por ejemplo, el “yo auténtico”, el “yo ejecuti-
vo”, la “realidad radical”, la “vida misma”, etc. En este segundo 
apartado, pretendo mostrar precisamente esto último, a saber, 
las primeras intuiciones acerca de la vida como realidad radical. 
Para explicar estos puntos he decidido apoyarme en su Ensayo 
de estética a manera de prólogo.

El Ensayo es uno de los textos, podríamos decir, de los más 
controversiales, pero a su vez uno de los menos conocidos. Jus-
tamente como su nombre lo indica, el texto está dispuesto a 
manera de prólogo a una serie de poemas que J. Moreno Villa 
editó bajo el nombre de El pasajero. Al parecer son dos líneas 
argumentativas que mantiene el texto, por un lado, tenemos la 
línea ontológica cuyo vector principal es el yo-ejecutivo; por 
otro lado, la línea literaria donde podemos percibir la función 
de la metáfora como fuente estética. De esta última no habré 
de encargarme. 



67

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

Entrando en materia y precisamente en el apartado II del 
texto titulado, El “yo” como lo ejecutivo, afirma Ortega:

Usar, utilizar, sólo podemos las cosas. Y viceversa: cosas son 
los puntos donde se inserta nuestra actividad utilitaria. Ahora 
bien: ante todo podemos situarnos en actitud utilitaria, salvo 
ante una cosa, salvo ante una sola cosa, ante una única cosa: 
Yo (O. C. VI 250).

Lo que trata de decirnos es que ante casi todo nos podemos 
situar en una postura instrumentalista o utilitarista, lo único 
ante lo que no podemos hacerlo es ante el yo, es decir, frente 
a esa intimidad individual no es posible objetivarse y/o cosifi-
carse. A las cosas o a los objetos se les utiliza, hacer esto con el 
hombre no es posible, el yo no puede ser objeto porque no nos 
podemos distanciar de él, y para que una cosa pueda ser mani-
pulada o utilizada necesitamos estar distanciados de ella; dicho 
de otra forma, el yo no puede aparecer ante sí mismo como algo 
conceptual. Para ejemplificar lo anterior, Ortega se apoya en el 
simple y llano andar: 

En el andar de “él” es una realidad que percibo por los ojos, 
verificándose en el espacio: una serie de posiciones sucesivas 
de unas piernas sobre la tierra. En el “yo ando” tal vez, acuda 
a mí la imagen visual de mis pies moviéndose; pero sobre ello, 
y como más directamente aludido en aquellas palabras, en-
cuentro una realidad invisible y ajena al espacio –el esfuerzo, 
el impulso, las sensaciones musculares de tensión y resistencia. 
La diferencia no puede ser mayor (O. C. VI 251). 

Ortega nos habla de dos planos, de dos modos de realidad: la 
vivencia personal o el actuar, por ejemplo, nuestro (mi andar), 



68

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

y la mera percepción o espectáculo (por ejemplo, tu andar). El 
primer plano es el que tiene mayor primacía; así, vivencias tales 
como el dolor, el odio, el amor, etc., en tanto vivencias internas 
adquieren mayor valor o relevancia a diferencia de esas mismas 
vivencias, pero “vistas” externamente o, dicho de otra forma, 
efectuadas por un tú o por un él. Ortega llama al primer plano 
lo inmediato y al segundo plano lo supuesto o pensado (“In-
vestigaciones…” 35). Siguiendo con la explicación se presenta 
ahora la siguiente distinción:

¿Cómo expresaríamos de un modo general esa diferencia entre 
la imagen o el concepto de dolor y el dolor como sentido, 
como doliendo? Tal vez haciendo notar que se excluyen mu-
tuamente: la imagen de un dolor no duele, más aun, aleja el 
dolor, lo sustituye por su sombra ideal. Y viceversa: el dolor 
doliendo es lo contrario de su imagen: en el momento que 
se hace imagen de sí mismo deja de doler (O. C. VI 252; las 
cursivas son mías).

Creemos que la diferencia es clara puesto que este yo dolien-
te, de este ejemplo, es esa vivencia personal y fundamental, es 
ejecución del dolor y por ello actividad; en cambio, el yo-viden-
te designa el mero espectáculo. Para Ortega es lo vivencial de 
un acto lo que importa y no el concepto o imagen que se pueda 
tener de él. Pensemos en un dolor de muelas: es nuestro dolor 
lo que cuenta, lo que duele sin otra reducción posible que un 
analgésico o, de plano, la extracción. De esta manera, la acción 
y con ella la actividad de la vida se transforma en un índice de 
primer orden, la reflexión y con ello lo objetivo de la conciencia 
(tematización) adquieren un índice de segundo orden. En este 
sentido, apostar por la vivencia es apostar por este yo-ejecutivo 
que consiste en un haz de actividades:



69

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

Yo significa, pues, no este hombre a diferencia del otro ni 
mucho menos el hombre a diferencia de las cosas, sino todo 
–hombres, cosas, situaciones–, en cuanto verificándose, sien-
do, ejecutándose […] la misma diferencia que hay entre un 
dolor de que se me habla y un dolor que yo siento hay entre 
el rojo visto por mí y el estar siendo roja esta piel de la caja. 
Para ella ser roja es como para mí el dolerme. Como hay un 
yo Fulano de Tal, hay un yo-rojo, un yo-agua, y yo-estrella. 
Todo, mirado desde dentro de sí mismo, es yo (O. C. VI, 252).

Cada ente individual desde su mismidad o interioridad, es 
decir, desde sí misma actúa hacia el exterior. Las cosas son yo en 
su intimidad: el sol, la silla, la mesa, los platos, los dulces, etc. 
Todo ellos se ejecutan en su intimidad, nosotros conocemos 
sólo sus imágenes. 

Hacia el tercer apartado, “Yo” y mi Yo, vuelve el maestro de 
Madrid a hacer hincapié en esta distinción de lo ejecutivo (vi-
vencia) y de lo reflexivo (imagen):

Cuando yo siento un dolor, cuando amo u odio, yo no veo mi 
dolor ni me veo amando u odiando. Para que yo vea mi dolor 
es menester que interrumpa mi situación de doliente y me 
convierta en yo vidente. Este yo que ve al otro yo doliente, es 
ahora el yo verdadero, el ejecutivo, el presente. El yo doliente, 
hablando con precisión, fue, y ahora es solo una imagen, una 
cosa u objeto que tengo delante (O. C. VI 252).

Es decir, este yo interno ahora se torna ejecutivo y ve al otro 
yo como su imagen, como su concepto, y precisamente para 
poder conocerlo hubo que alejarse de mi yo. En el Ensayo Or-
tega llama intimidad a esta vida ejecutiva (“la verdadera inti-
midad que es algo en cuanto ejecutándose”, “el verdadero ser 



70

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

de cada cosa”). Ahora bien, sólo yo vivo el amar, el percibir, 
el recordar, el querer, etc., vivenciar es algo que sólo hace el 
yo concreto. El de cada quien. La vida como ejecutividad se 
resume, pues, en la realización de actos en primera persona.5 Es 
una suerte de conciencia viviente que consiste, precisamente, 
en ejecutar los actos de conciencia, es decir, en vivirlos actual-
mente, sin necesidad de reflexionar sobre el acto y lo vivido en 
él (Gutiérrez-Pozo 960). Esta conciencia viviente es conciencia 
de la ejecución de actos sin mentarlos. Vivir es, para ambos 
autores, ejecutar vivencias “y mientras las vivo no enuncio pre-
dicativamente ese cogito lebendig; cuando lo hago, vivo el acto 
ejecutivo de conciencia de reflexionar sobre un cogito lebendig, 
y entonces esta vivencia reflexiva es el nuevo cogito lebendig que 
ejecuto y vivo” (960).

Queda claro para Ortega que esta manera natural (o ejecuti-
va) de efectuar (vivir) las vivencias, es, propiamente hablando, 
la vida misma. Por tanto, “vida según Ortega es ejecutividad, 
llevar a cabo actos de conciencia o vivencias […] Vivir, en tanto 
ejecutar vivencias, significa estar entregado absolutamente a ese 
actuar, comprometido plenamente con él, puesto sin reservas y 
totalmente en él” (961). En efecto, cuando Ortega habla de la 
realidad vivida como la realidad por excelencia, se refiere a que 
la única verdad que podemos conocer es aquella que experi-
mentamos en nuestra propia conciencia. Por ejemplo, cuando 
experimentamos la nostalgia, sólo podemos conocer su ver-
dadera realidad a través de nuestra experiencia personal de la 

5 Podría, incluso haber cierto paralelismo con la postura de Wittgenstein y 
el argumento de la “primera persona”, el cual se refiere a la idea de que el 
lenguaje y el pensamiento están intrínsecamente vinculados a nuestra expe-
riencia personal y subjetiva. Según este argumento, no podemos entender el 
significado de las palabras o las afirmaciones sin tener en cuenta la perspec-
tiva única y personal desde la cual se expresan.



71

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

misma. La nostalgia que realmente lastima, que es la verdadera 
realidad de ella, sólo puede ser experimentada y ejecutada por 
nosotros mismos desde dentro. La nostalgia que experimenta 
otra persona no es verdaderamente ejecutiva o vivida por noso-
tros, y, por tanto, no es nostalgia ejecutiva. 

3. El rechazo a las reducciones fenomenológicas: 
reconstrucción y crítica

Teniendo en cuenta todo lo anterior, hablemos sobre la posi-
bilidad de una refutación de la fenomenología husserliana. Si 
recordamos un poco, en Sobre el concepto de sensación, Ortega 
veía que la actitud natural, caracterizada por su carácter ejecu-
tivo y de inmediatez de las vivencias, quedaba suspendida por 
la reducción fenomenológica, esto es, la tesis efectiva quedaba 
reducida a un simple carácter virtual al cual asistimos asumien-
do una postura meramente espectacular y descriptiva. Más aún, 
para el filósofo español, “no hay que hacer ningún tipo de re-
ducción fenomenológica sobre la actitud natural en la que nos 
hallamos instalados” (Óses 81), pues tal parece que, aunque lo 
hiciéramos sólo estaríamos trabajando con la imagen del objeto 
nunca con el objeto en sí mismo, en su intimidad ya que esta 
es pura ejecutividad:

La eliminación de lo ejecutivo es ilusoria, porque la realidad 
misma, es decir, no su imagen o concepto, es ejecutividad; 
cuando el fenomenólogo cree estar tratando con un yo feno-
menológicamente reducido, con yo conciencia, es su yo ejecu-
tivo, plenamente real quien opera con una imagen pretérita de 
su yo, que ante también fue ejecutivo (Marías 146). 



72

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

Tanto a las cosas como a mi yo es difícil acceder de manera 
directa; el fenomenólogo, cree Ortega, estaría trabajando con 
la imagen de las cosas, nunca con las cosas mismas. Más aún, 
al yo no lo podemos “reducir”. Sólo trabajaría el fenomenólogo 
con el yo superficial no con el yo interior que escapa a toda re-
ducción quedando sólo su espectro o imagen de lo que en ese 
momento realizaba. En suma, la conciencia o el yo al ser pura 
ejecutividad torna a nuestra vida una ejecución misma. Por es-
tas razones dice Ortega en su Prólogo para alemanes:

Como el rey Midas trasmutaba en oro cuanto tocaba, la reali-
dad absoluta que es la “conciencia pura” desrealiza cuanto hay 
en ella y lo convierte en puro objeto, en puro aspecto. 

La pura conciencia, “Bewusstsein von”, espectraliza el mun-
do, lo transforma en mero sentido. Y como el sentido agota 
toda su consistencia en ser entendido hace consistir la realidad 
en inteligibilidad pura […]

La fenomenología, al suspender la ejecutividad de la “con-
ciencia”, su weltsetzung, la realidad de su “contenido”, aniquila 
el carácter fundamental de ella. La “conciencia” es justamente 
lo que no se puede suspender: es lo irrevocable. Por eso es 
realidad y no conciencia…El término “conciencia” deber ser 
enviado al lazareto (O.C. VIII, 49-51).

Ahora bien, siendo objetivos con Ortega, tal parece que no 
midió su afirmación de haber criticado y superado la fenome-
nología. Para explicar esto último seguiré el análisis que dedica 
Hans Reiner Sepp a la crítica orteguiana. Este autor concede 
cierto aspecto de la crítica de Ortega a Husserl. Claro está, con 
sus respectivas matizaciones. Siendo objetivos, en realidad Sepp 
sólo muestra cómo procede la crítica:



73

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

Ya en 1914 Ortega y Gasset señaló el hecho verdaderamente 
paradójico de que el yo llega a ser temático sólo por el simulta-
neo abandono de su especifica realidad: o bien vivo en la efec-
tuación de mis actos, y entonces el yo efectuante permanece 
no temático, o bien se convierte en tema, y entonces ya no es 
más el yo-en-efectuación (Ich-im-Vollzug), se convierte en un 
objeto, es objetivado, se convierte en una imagen virtual […] 
La crítica quiere más bien significar que lo captado de esta ma-
nera no es la conciencia que se efectúa, sino que, aun cuando 
ya es esta, así con todo lo es como objeto de una observación, 
de una visión, y, por tanto, ya no se trata de la captación de la 
vida que se efectúa como tal  (4).

El asunto particular que, a juicio de Ortega, Husserl perdió 
de vista, tiene que ver con la verdadera esencia de la subjetividad, 
que es, precisamente, estar en efectuación, en plena actividad vi-
tal. Ahora la cuestión estriba en notar si es o no correcta. Según 
Sepp, y en esto estamos plenamente de acuerdo, hay tres alter-
nativas en las cuales se podría salir bien librado de la paradoja 
que Ortega notó:

1. No sé lo que “yo” soy como yo efectuante, pero yo lo vi-
vencio.
2. No sé lo que “yo” soy como yo efectuante, pero sé que vi-
venciando lo efectuó.
3. Sé que depende de mí cómo yo me decido: o bien a vivir en 
la efectuación, o bien a preguntar por esta efectuación con el 
fin de traer a la experiencia algo de ella (14).

“Las tres posibilidades –dice Sepp– evitan todo el peligro de 
cosificar al yo en tanto ellas incorporan la protección de una 
determinación negación: yo respeto que el “yo” vivenciante no 



74

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

puede ser captado en sí mismo y en este sentido captado di-
rectamente” (14). Esto es, que tanto la efectuación que ve y la 
efectuación vista son estructural y temporalmente lo mismo por-
que la efectuación que ve proyecta y construye la efectuación vista 
en la efectuación del ver.  Ahora bien, esta misma crítica habría 
de repetirse tiempo después, en La idea de principio en Leibniz: 

Desde 1914 (véanse mis Meditaciones del Quijote) [En Obras 
Completas, t. I, y en la colección El Arquero], es la intuición 
del fenómeno “vida humana” base de todo mi pensamiento. 
Entonces la formulaba yo –con motivo de exponer durante va-
rios cursos la fenomenología de Husserl– corrigiendo de modo 
principal la descripción del fenómeno “conciencia de...” que, 
como es sabido, constituye, a su vez, la base de su doctrina. 
[…] Fue, pues, al Dr. Fink, hallándome de paso en Friburgo, 
a quien expuse mi objeción liminar a la fenomenología, que 
es ésta, reducida a último esquema: la conciencia en su feno-
menalidad es ponente, Setzend, cosa que Husserl reconoce y 
llama la “actitud natural de la conciencia”. La fenomenología 
consiste en describir ese fenómeno de la conciencia natural 
desde una conciencia reflexiva que contempla aquella sin “to-
marla en serio”, sin acompañarla en sus posiciones (Setzungen), 
suspendiendo su ejecutividad (epokhé). A esto opongo tres co-
sas: 1) que suspender lo que yo llamaba el carácter ejecutivo 
(vollziehender Charakter) de la conciencia, su ponencialidad, 
es extirparle lo más constitutivo de ella, y por tanto, de toda 
conciencia; 2) que suspendemos la ejecutividad de una con-
ciencia desde otra, la reflexiva, lo que Husserl llama “reducción 
fenomenológica”, sin que esta tenga título superior ninguno 
para invalidar la conciencia primaria y reflejada; 3) se deja, en 
cambio, a la conciencia reflexiva que sea ejecutada y que ponga 
con carácter de ser absoluto la conciencia primaria, llamando a 



75

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

esta Erlebnis, vivencia. Esto muestra precisamente cómo toda 
conciencia tiene validez ejecutiva y no tiene sentido en cuan-
to que ambas son conciencia invalidar una con otra [...] De 
modo que en el “hecho” percepción lo que hay es: yo, de un 
lado, siendo a la cosa percibida, y de otro, está siéndome; o lo 
que es igual: que no hay tal fenómeno “conciencia de...” como 
forma general de la mente. Lo que hay es la realidad que yo 
soy abriéndose y padeciendo la realidad que me es el contor-
no, y que la presunta descripción del fenómeno “conciencia” 
se resuelve en descripción del fenómeno “vida real humana”, 
como coexistencia del yo con las cosas en torno o circunstancia 
(274-275).

San Martín hace notar que fue Fink quien hace ver el error 
de Ortega en el último viaje que hace éste a Alemania, señalan-
do que “la llamada conciencia pura no era la del fenomenólogo, 
la conciencia refleja, sino precisamente esa conciencia primaria 
directa, que es trascendental, primero porque a ella se refiere 
el mundo, no hay más que mundo de esa conciencia primaria 
directa, del mismo modo que no hay conciencia más que como 
conciencia de un mundo (Fenomenología y cultura 89)”. Más 
aún, según indica San Martín, la descripción que Ortega hace 
de la fenomenología no es la correcta: 

pues lo que hace la epojé no es sino eliminar (epojé) la deter-
minación cartesiana de la conciencia natural, que considera 
el mundo como el determinante, para convertir (reducir = 
reconducir) el mundo en un mundo referido a la conciencia 
directa, llamada mejor vida trascendental (Fenomenología y 
cultura 173).



76

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

Con ello el autor refuta la afirmación de Ortega acerca de 
que la epojé suspendía al sujeto y con ello al mundo o a la vida 
humana dado que aquél es parte de éste. San Martín concluye 
la cita anterior destacando que ese sujeto viviente es lo que Hus-
serl llama subjetividad trascendental o vida trascendental que, 
en el caso humano, somos cada uno de nosotros (Fenomenología 
y cultura). Pero la consecuencia de la respuesta de San Martín 
tiene que ver con la conciencia refleja de la fenomenología hus-
serliana que Ortega critica porque considera que ésta, mediante 
la epojé, suspende la reflexión y, precisamente por esto, aún 
sigue siendo conciencia primaria, es decir, irreflexa. San Martín 
responde a esta objeción indicando que: “La conciencia refleja 
no invalida el poder ejecutivo de la conciencia directa que no 
puede dejar de tener un mundo como su correlato vital, como 
su “mundo de la vida”, o Lebenswelt, que dirá Husserl” (Feno-
menología y cultura 172-173). 

Ahora bien, hay en la crítica de Ortega algo de razón, a sa-
ber, que la reducción fenomenológica de Husserl es en realidad 
una reconducción del mundo a la conciencia, en este caso una 
reconducción del mundo a la vida humana. En el pensamiento 
de Ortega, es el individuo el que tiene que develar ese sentido, y 
esto habrá de hacerlo descubriendo la conexión entre las cosas, 
así como las de éstas con el todo o con la circunstancia. Estos 
aspectos harán su aparición en el siguiente apartado con mucho 
mayor detenimiento.

4. Las Meditaciones del Quijote como génesis 
de una fenomenología de la vida

Sin lugar a duda, Meditaciones del Quijote, publicado en 1914, 
se ha consolidado como uno de los escritos más importantes y 
cruciales de la obra orteguiana. Las Meditaciones es una obra en 



77

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

la que aparecen ideas o conceptos que anteceden y que permean 
gran parte de la obra de este filósofo español. Para este apartado 
nuestro dictum clave será: “yo soy yo y mis circunstancias y si no la 
salvo a ella no me salvo yo”.6 Esta máxima será nuestra piedra de 
toque que baña toda la fenomenología orteguiana.7

El hombre no puede vivir ensimismado y solo, necesita para 
ser y para adquirir plena conciencia de sí, salir al mundo y en-
frentarse con él. Al volver a la fenomenología, Ortega asumió, 
junto con ella, la posibilidad de describir con fineza la vida en 
su mutua interacción con las circunstancias, con lo inmediato 
y no-mediato.  En este tenor, es necesaria, según Ortega, una 
apertura del yo hacia ellas: “El hombre, rinde al maximum de 
su capacidad cuando adquiere la plena conciencia de sus cir-
cunstancias. Por ellas comunica con el universo” (O.C. II 319). 
Sigue líneas adelante diciendo: 

¡La circunstancia! Circum-stantia! ¡Las cosas mudas que están 
en nuestro próximo derredor! Muy cerca, muy cerca de noso-
tros levantan sus tacitas fisonomías con un gesto de humildad 
y de anhelo, como menesterosas de que aceptemos su ofrenda 

6 Este dictum ha causado una polémica por demás interesante, pensadores 
como Mario Antonio Presas y Diego Gracia, han percibido que existe una 
fuerte referencia al capítulo 27 de Ideas I, “Ich und meine Umwelt” (yo y mi 
mundo circundante) como si este fuese la raíz de aquel.
7 Como Harold C. Raley dice: “para decirlo de otra manera, Ortega superó 
la fenomenología en el modo husserliano al descubrir el fenómeno de la 
vida humana como una realidad circunstancial, una intuición que lo guiaría 
durante el resto de su vida. En ese momento (1914), Ortega tenía una in-
tuición clara y un considerable entendimiento intelectual de un fenómeno 
verdaderamente radical. Al haber superado la venerable trampa de la con-
ciencia, Ortega se enfrentó a la realidad múltiple pero sistemática de una 
vida humana” (95).



78

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

y a la par avergonzadas por la simplicidad aparente de su do-
nativo (O.C. II 319).

Las circunstancias, son para Ortega, experiencias originarias 
o primarias. En sentido estricto, la circunstancia es el mundo, 
es la realidad, es la historia, en suma, es la vida humana. Ha-
bíamos hablado, pues, de la vivencia y habíamos dicho que una 
vivencia es vivir un asunto ejecutivamente. Explicamos algo a 
través de sus vivencias, de sus actos, “el martillo es la abstrac-
ción de cada uno de sus martillazos”. La vivencia, para ser vi-
vencia, deber estar en con-vivencia, en este sentido se trata de 
humanizar a las circunstancias, puesto que ellas se incorporan 
al proyecto del hombre, pues sólo así el hombre se con-forma, 
sólo al través de ellas puedo integrarme y ser plenamente yo 
mismo. 

Yo soy yo y mis circunstancias y si no la salvo a ella no me 
salvo yo. 

Benefac loco illi quo natus es, leemos en la Biblia. Y en la es-
cuela platónica se nos da como empresa de toda cultura, esta: 
“salvar las apariencias”, los fenómenos. Es decir, buscar el sen-
tido de lo que nos rodea (O.C. II 322).

Hemos llegado al dictum orteguiano, a esa mínima expre-
sión que condensa buena parte de la filosofía de nuestro autor. 
Cuando Ortega afirma “yo soy yo y mis circunstancias” –que es, 
insisto, una formulación muy orteguiana del principio estable-
cido por Husserl, a saber, de que toda vivencia se resuelve en la 
presencia de su objeto intencional– reconduce esa característica 
principal de todo yo, el ser ejecutivo, a lo que lo rodea, a lo que 
lo circunda. Es ahí donde aparecen las circunstancias como un 
ingrediente de toda vida, pues se busca en nuestra circunstan-



79

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

cia, tal y como ella es, precisamente en lo que tiene de peculia-
ridad. Por poner un ejemplo concreto, en un ensayo de 1916 
titulado Conciencia, objeto y las tres distancias de este, Ortega 
hace referencia al Monasterio de El Escorial. 

Y así llamaremos a los actos en que nos es dada la presen-
cia de un objeto, percepciones o presentaciones [estar frente 
al Monasterio]; a los actos donde nos es dado como ausente, 
representaciones o imaginaciones [una fotografía o grabado del 
Monasterio]; a los actos donde nos es dado en el modo de alu-
sión y referencia, menciones, [la mera significación, o mención 
del Monasterio] (O.C. II 66).

Cuando Ortega habla de las circunstancias se refiere no sólo 
a lo que nos rodea físicamente, sino también a las menciones, 
imágenes, recuerdos y fantasías. Hay una amplitud y apertura 
a los distintos modos de donación (un sonido, un color, una 
fantasía, etc.). Dicho con todo rigor, el “yo y las circunstancias” 
son “momentos ingredientes” de mi vida, “el yo soy yo” expresa 
esa intimidad de toda vida. La otra parte que afirma “y mi cir-
cunstancia” significa que el yo no puede quedarse encerrado en 
sí mismo, siempre tiende hacia fuera, es apertura hacia al mun-
do. Ciertamente, “A mí me acontecen las cosas, como yo les 
acontezco a ellas, y ni ellas ni yo tenemos otra realidad primaria 
que la determinada en ese recíproco acontecimiento” (O.C. VIII 
51). En resumen, el mundo es para mí y yo soy para el mun-
do. Si lo pensamos bien, parece ser, entonces, que la expresión 
correlativa de “a las cosas mismas” husserliano sería ¡salvémonos 
en las cosas! 

Ahora bien, si así explica Ortega la idea de circunstancias, 
¿qué papel juega el yo? Veamos:



80

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

Los árboles no dejan ver el bosque, y gracias a que así es en 
efecto, el bosque existe. La misión de los árboles patentes es 
hacer latentes el resto de ellos, y solo cuando nos damos per-
fecta cuenta de que el paisaje visible está ocultando otros paisa-
jes invisibles nos sentimos dentro de un bosque (O.C. II 331).

En la descripción del bosque entro necesariamente yo. Las 
cosas no existen con independencia de mí, son un ser-para-mí. 
Como dice Francisco José Martín “la realidad, el bosque, no 
es ni lo uno ni lo otro sino ambas cosas a la vez: superficie y 
profundidad, sensualidad y meditación, impresión y concepto” 
(149).  Si tomamos en cuenta lo anterior, pareciera existir cierta 
analogía entre la Meditación Preliminar de las Meditaciones del 
Quijote y la sección I de Ideas I, donde además de hablarse de 
lógica y psicología se tiene por meta liberarse de prejuicios y 
presupuestos, para, finalmente, al término de un movimien-
to de profundización, la fenomenología esté en condiciones 
de fundar las ciencias. Pero no sólo eso, sino que también se 
presenta una exposición de la realidad del mundo concreto; el 
mundo como correlato de la experiencia; el análisis de la expe-
riencia en su doble vertiente, noética y noemática, etc. (Martín 
139-140). Llegados a este punto, se torna necesario aclarar en 
qué consistiría esta fenomenología de la vida y cuál es su origi-
nalidad. Según Ortega:

Desde 1914 (véanse mis Meditaciones del Quijote) […], es la 
intuición del fenómeno “vida humana” base de todo mi pen-
samiento. Entonces la formulaba yo –con motivo de exponer 
durante varios cursos la fenomenología de Husserl– corrigien-
do de modo principal la descripción del fenómeno “concien-
cia de…” que, como es sabido, constituye a su vez la base de 
su doctrina […] En 1925 yo enunciaba mi tema […] 1) hay 



81

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

que renovar desde sus raíces el problema tradicional del ser; 2) 
esto hay que hacerlo con el método fenomenológico en tanto 
y sólo en tanto este significa un pensar sintético o intuitivo y 
no meramente conceptual-abstracto como es el pensar lógico 
tradicional; 3) pero es preciso integrar el método fenomeno-
lógico, proporcionándole una dimensión de pensar sistemáti-
co, que, como es sabido, no posee; 4) y último, para que sea 
posible un pensar sistemático hay que partir de un fenómeno 
que sea él por si sistema. Este fenómeno sistemático es la vida 
humana y de su intuición y análisis hay que partir (La idea de 
principio 271-272).

Con base en esta premisa, Ortega infiere que: “para que sea 
posible un pensar fenomenológico sistemático hay que partir 
de un fenómeno que sea él por sí sistema. Este fenómeno sis-
temático es la vida humana y de su intuición y análisis hay 
que partir” (La idea de principio 271-272).  La idea de haber 
corregido a la fenomenología mediante la inclusión de la vida 
humana como punto de partida concluye con la controvertida fra-
se que hará aparecer la relación de Ortega y Gasset con Husserl 
bastante ambigua y problemática, a saber: “de esta manera aban-
doné la fenomenología en el momento mismo de recibirla” (La 
idea de principio 272). Lo cierto es que lo que Ortega hace con 
la fenomenología de Husserl no fue ni borrarla, ni raerla, ni 
la aniquilarla, sino conservarla y explicarla, toda vez que la ha 
pasado por un riguroso proceso de crítica. Este proceso consiste 
justamente en la aplicación del concepto orteguiano de realidad 
radical, esto es, en sostener, tal como se advierte en El tema 
de nuestro tiempo, que la conciencia y el pensamiento no son 
los únicos elementos fundamentales de la existencia, sino que 
también es esencial la relación del yo con su mundo. El yo no 
es simplemente una entidad aislada, sino que existe en relación 



82

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

con su entorno y su mundo circundante. La esencia del yo se 
encuentra en su interacción con el mundo, en su capacidad para 
verlo, imaginarlo, pensar en él, amarlo u odiarlo, estar triste o 
alegre en él y por él, moverse en él, transformarlo y sufrirlo. En 
definitiva, el yo es una parte integral del mundo que lo rodea, y 
sólo puede existir y experimentar la vida a través de su relación 
con él. Es claro, pues nota que el yo y sus circunstancias entran 
en “choque” con la conciencia pura y con la epojé. La suspen-
sión de las tesis del mundo, quizás nos hagan percibir al mun-
do, pero nos impiden, a juicio de Ortega, vivir el odio, vivir el 
amor, vivir el sufrimiento, etc., te bloquea la ocupación del yo 
con el mundo que Ortega menciona en la cita. Esa ocupación 
con el mundo no es más que la salvación de las circunstancias. 
De manera que, en franca oposición, a esa intelectualización 
de la realidad, Ortega va a transformar los conceptos “sentido” 
y “conciencia” dotándoles de un significado sumamente vital. 
El primero hará referencia a la relación entre las cosas que con-
forman las circunstancias. El segundo desaparecerá del pensa-
miento de Ortega y será conectado con la realidad radical con 
el “Yo soy yo y mi circunstancia”, transformación ya explicada 
en las Meditaciones del Quijote. Ya desde aquí puede verse la 
importancia de las circunstancias desde una dimensión ejecu-
tiva, siempre que se tome en cuenta el acto de salvación de la 
circunstancia como destino o como el imperativo concreto del 
hombre. Sólo así puede comprenderse a las circunstancias en su 
ejecutividad o, lo que es lo mismo, siendo algo ante el hombre, 
y el hombre enfrentándola como problema a resolver, es decir, 
a salvarla. 

Finalmente, el rechazo a toda sistematicidad, para poder lle-
gar a un modo más próximo de enfrentarse con la vida median-
te la descripción y mediante la intuición, permitió a Ortega 
explorar el vivir mismo y el acontecer del mundo. Y es que, 



83

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

como bien señala Regalado García, “el término ‘vida’ ya des-
de sus comienzos tiende a suplantar los términos conciencia y 
subjetividad en cuanto yo cognoscente o reflexivo se percibe a 
sí mismo viviendo su propia intencionalidad sean trascendentes 
e ideales y no reducibles a fenómenos psíquicos” (176). Cierta-
mente, para Ortega una fenomenología de la vida es el descubri-
miento de la concreción de los hombres; del compromiso con el 
estar-en-el-mundo. Queda claro, entonces, que no hay objetivi-
dad separada del sujeto, ni subjetividad separada del objeto o de 
la realidad. Por esta valiosa razón es que Ortega sostiene que no 
hay conciencia pura, sino una realidad de la cual forma parte el 
yo, el de cada cual. El yo sólo es yo siendo algo, es decir, el yo es 
con las circunstancias, y el yo sólo es yo ejecutándose, es decir 
salvándolas

5. Algunas conclusiones y valoraciones del proyecto 
orteguiano

Para ir cerrando este trabajo, mencionamos que Ortega viaja a 
finales de noviembre de 1934 a Friburgo teniendo como objeti-
vo entrevistarse con el “admirable Husserl”. Lamentablemente 
para estas fechas el maestro de Friburgo estaba enfermo y can-
sado. Pese a todo lo anterior, Husserl reconoce en Ortega a un 
hombre con un temple que “vive la fenomenología como razón 
vital y la tiene además siempre a la vista” (Regalado García 181), 
que ha trabajado con la fenomenología de una forma exquisita. 
De esto se tiene constancia gracias a una carta de Husserl diri-
gida a Ingarden, fechada el 26 de noviembre de 1934, donde el 
primero notifica lo siguiente: 

En la última semana hemos tenido una visita filosófica muy 
interesante: Ortega y Gasset, que nos ha producido una gran 



84

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

impresión. Está profundamente versado en mis escritos. él ha 
tenido cada día, largas y serias conversaciones conmigo y con 
Fink, penetrando en sus cuestiones hasta en las más difíciles 
profundidades. Es verdaderamente, no sólo como publicista, 
el educador de la nueva España, sino también como un pro-
fesor, el líder de una escuela fenomenológica. Va hacer ahora 
una traducción de las Meditaciones y después de las restantes 
obras (la edición de las Investigaciones lógicas, están allí en las 
manos de todos). Y, además, un hombre maravilloso (Brie-
fwechsel 298).

En este sentido, y viendo de una forma completa lo hasta 
ahora considerado, podemos concluir que el concepto de “rea-
lidad radical” es la aportación decisiva de José Ortega y Gasset 
a la fenomenología. Él es la realidad raíz o la vida de cada cual 
en la que a cada cual le es dado como presencia, anuncio o sín-
toma, toda otra realidad. Existe en el pensamiento de Ortega 
una intención manifiesta de describir cómo un acto surge del 
mundo de lo vital y conforma la plenitud de la persona. Final-
mente, la realidad radical en tanto que se constituye por la vida 
de cada quien, o la vida individual, se erige como la concreción 
de Yo soy yo y mi circunstancia, toda vez que Ortega ha defini-
do aquel concepto para señalar el nivel de radicalismo en su 
pensamiento, pues el estudio de la realidad radical nos obliga 
a estudiar cualquier otra cosa justamente en la raíz en la que se 
hace aparecer: en el área del vivir de cada quien. Ésta trasciende 
a toda reflexión pura precisamente porque, al tratarse de la rea-
lidad humana viviente, se trasciende la moderna pero también 
tradicional distinción entre sujeto y objeto o entre conciencia 
y mundo. Así, pues, vida significa la inexorable forzosidad de 
realizar el proyecto de existencia que cada quien es. Así, la idea 
orteguiana del proyecto de existencia no sólo concretiza la eje-



85

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 59-86.

cutividad del ser y la salvación de las circunstancias, sino que 
también destaca a esta última idea como destino concreto del 
hombre y, asimismo, la autenticidad del ser.

Referencias 

Gracia, Diego. Voluntad de Verdad: Para leer a Zubiri, Labor, 
1986.

Gutiérrez-Pozo, Antonio. “El arte como ‘epoché’ y reducción 
eidética. La fundamentación de la estética de Ortega y Gas-
set en la fenomenología husserliana”. Pensamiento. Revista 
de investigación e información filosófica, vol. 76 núm. 291 
Extra, 2021, pp. 953-975. https://doi.org/10.14422/pen.
v76.i291.y2020.008.

Husserl, Edmund. Briefwechsel. The Hague: Kluwer Academic 
Publishers [Hua Dok III/3. Die Göttinger Schule], 1994.

López Frías, Francisco. “La interpretación Orteguiana de la fe-
nomenología: ‘el yo como lo ejecutivo’”. Convivium, núm. 
13, Universidad de Barcelona, 2000.

Marías, Julián. Acerca de Ortega. Espasa-Calpe, 1991.
Martín, Francisco José. La tradición velada: Ortega y el pensa-

miento humanista. Biblioteca Nueva, 1999.
Ortega y Gasset, José. La idea de principio en Leibniz y la evolu-

ción de la teoría deductiva. Alianza, 1979.
Óses, Jesús María. La sociología de Ortega y Gasset. Anthropos, 

1989.
Presas, Mario A. “Ortega, el abandono de la fenomenología”. 

Escritos de Filosofía, núm. 15-16, 1985, pp. 83-105.



86

Algunas observaciones acerca del carácter ejecutivo de la conciencia. 
Ortega y Gasset y la “buena suerte” de la fenomenología

Raley, Harold C. “Phenomenological “life”: a new look at the 
philosophic enterprise in Ortega y Gasset”. Analecta Husser-
liana, núm. XXIX, 1990, pp. 93-105. 

Regalado García, Antonio. El laberinto de la razón: Ortega y 
Heidegger. Alianza, 1990.

Reiner Sepp, Hans. “Apropiación por des-apropiación. Para-
dojas de la reducción fenomenológica”. Escritos de filosofía, 
núm. 35-36, 1999.

Salmerón, Fernando. Las mocedades de Ortega. Universidad Na-
cional Autónoma de México, 1983.

San Martín, Javier. “¿La primera superación de la fenomenolo-
gía? El ensayo de estética a manera de prólogo de Ortega y 
Gasset”. El primado de la vida. Cultura, estética y política en 
Ortega y Gasset, Atilano Domínguez, Jacobo Muñoz y Jaime 
Salas (coords.), Universidad de Castilla-La mancha, 1997.

San Martín, Javier. Fenomenología y cultura en Ortega. Ensayos 
de interpretación. Tecnos, 1998.

San Martín, Javier. La fenomenología de Ortega y Gasset. Biblio-
teca Nueva, 2012.

Silver, Philip. Fenomenología y razón vital. Génesis de las “Medi-
taciones del Quijote” de Ortega y Gasset. Alianza, 1978.




