
223

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, 
como clave del devenir animal e 

inmanencia radical en el arte feminista

Ariadnas: Metamorphoses, by Rosi 
Braidotti, as the key to becoming-animal 

and radical immanence in feminist art

Raquel Mercado Salas

Universidad Autónoma de Aguascalientes, México

raquel.mercado@edu.uaa.mx

Resumen: Para ofrecer una ruta de lectura del pensamiento feminis-
ta-deleuziano, se propone la revisión propuesta por Rosi Braidotti, 
filósofa de la diferencia y del posthumanismo, respecto a la recep-
ción y reelaboración de la inmanencia radical, así como la diferen-
cia sexual en vinculación con el pensamiento de Gilles Deleuze. A 
través de Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenir y los 
conceptos clave, como devenir-mujer y devenir-insecto, se entabla 
una relación con los feminismos visuales contemporáneos. El diá-
logo entre ambas recepciones, la filosófica y la artística, implica un 
acercamiento a la problematización y la comprensión del conflicto 
capital-vida, además de las aportaciones de la producción feminista 
en el arte. Hace patente una ruta de revisión en la teoría feminista 
actual, dicha ruta se adhiere a una línea materialista, con profundas 
raíces clásicas, de una ontología del cuerpo. 

Palabras clave: inmanencia radical, devenir animal, devenir mujer, 
metamorfosis, diferencia sexual.



224

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

Abstract: To offer a reading route of feminist-Deleuzian thought, 
the review proposed by Rosi Braidotti, philosopher of difference and 
posthumanism, is presented regarding the reception and reworking 
of radical immanence, as well as sexual difference in connection 
with thought by Gilles Deleuze. Through Metamorphosis. Towards a 
materialist theory of becoming and key concepts, such as becoming-
woman and becoming-insect, a relationship is established with con-
temporary visual feminisms. The dialogue between both receptions, 
the philosophical and the artistic, implies an approach to the proble-
matization and understanding of the capital-life conflict, in addition 
to the contributions of feminist production in art. It makes evident 
a route of revision in current feminist theory, this route adheres to a 
materialist line, with deep classical roots, of an ontology of the body.

Keywords: Radical immanence, Becoming animal, Becoming wo-
man, Metamorphoses, Sexual difference.

Recibido: 3 de octubre 2023
Aceptado: 29 de noviembre del 2023

DOI: 10.15174/rv.v16i33.752



225

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

Quiero que otra vez el caballo con-
duzca mi pensamiento. Fue con él con 
quien aprendí. Se es pensamiento a esta 
hora entre ladridos. Los perros ladran, 
comienzo a entristecerme porque sé, con 
el ojo ya resplandeciendo, que habré de 
ir. Cuando de noche él me llama hacia 
el infierno, yo voy. Bajo como un gato 
por los tejados. Nadie sabe, nadie me ve. 
Me presento en la oscuridad, silenciosa 
y sin fulgor. Corren detrás de nosotros 
cincuenta y tres flautistas. Al frente un 
clarinetista nos ilumina. Y nada más me 
es dado saber.

Clarice Lispector, 
La pasión según G. H.

Introducción

Una de las principales diferencias entre un personaje de no-
vela y una figura mitológica, escribe Roberto Calasso, es 

que el primero vive una sola vida y muere una sola muerte, 
como si estuviese condenado a un gesto único, a una condición 
fija; la segunda, vive muchas vidas y muere muchas muertes. 
Las figuras mitológicas en la poesía antigua se encuentran ínti-
mamente ligadas al registro simbólico de lo sagrado, operan de 
manera incompatible a la vez que coherente, en una red inter-
textual que disloca los territorios entre la oralidad y la escritura, 
la memoria y la ficción. Entre ellas, Ariadna es la figura feme-
nina a la cual más vidas le acontecen y más muertes padece. 
Ariadna: abandonada en Naxos y atravesada con la flecha de 



226

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

Artemisa, por la orden impuesta de Dionisio. Ariadna: ahor-
cada por el abandono de Teseo. Ariadna: preñada por Teseo, 
en el naufragio en el mar de Chipre, muerta en labor de parto. 
Ariadna: esposada con el dios Dionisio de Oriente. Ariadna: 
cortesana y soldado. Ariadna: petrificada por Perseo frente a 
la cabeza de Medusa, otro cuerpo femenino silenciado usado 
como arma, una cabeza de gorgona, un órgano sin cuerpo. 

Si seguimos la lectura de Calasso, la diversidad de vidas y 
muertes de Ariadna son innegables, mas si aguzamos un poco la 
mirada, acompañadas de Mary Beard, en “La voz pública de las 
mujeres” en Mujeres y poder, y de Brenda Lozano, en “No adón-
de va, sino de dónde viene” de Tsunami, descubriremos que no 
es así. En todas las narrativas, el cuerpo, la vida y muerte de 
Ariadna está condicionada a una moral de varones, a las prác-
ticas chresis aphrodision en íntima relación con la kalokagathía 
clásica, en la cual la figura femenina es distribuida en un oikos 
del que no participa positivamente y, por lo tanto, en su papel 
secundario es sacrificable. Cabe preguntarse, entonces, ¿cómo 
se puede arrebatar del eterno retorno de lo Mismo a la figura 
mitológica femenina? –la de Ariadna y muchas otras– del ciclo 
en el cual es repetido su sacrificio, del acto caníbal del verdugo, 
del torbellino de vidas y muertes.

Como figuración1 feminista, Ariadna sale del hueco negro y 
molar de la tradición, con sus patas de artrópodo, para cruzar 
las fronteras del tiempo y actualizar su posibilidad de mujer 
araña que entrega el hilo para salir del laberinto. Para la historia 
mínima del tejido que se propone enhebrar este artículo, dispo-

1 Figuración es un término usado por Braidotti, el cual plantea una configu-
ración distinta de la representación canónica de la Mujer por la problema-
tización del sujeto femenino, feminista. Lo retoma de Deleuze y Guattari 
en ¿Qué es la filosofía?, cuando los pensadores proponen a los personajes 
conceptuales y figuras estéticas para pensar la relación entre arte y filosofía. 



227

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

nemos de tres apartados clarificadores. El primero corresponde 
en localizar la toma de posición teórica, esto es, la especificidad 
de la obra Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del deve-
nir (2002), de Rosi Braidotti, para comprender a qué se refiere 
una mutación en términos de pensamiento feminista, desde los 
nuevos materialismos e inmanencia radical. Como ella misma 
ha señalado en su literatura, se considera una filósofa deleuziana 
en sentido excéntrico y no edipizado de la figura del filósofo 
francés. Por lo anterior, el primer apartado tiene como objeti-
vo identificar cuáles son algunas coincidencias y problemáticas 
teóricas de la recepción del pensamiento de Gilles Deleuze para 
el trabajo de la pensadora, particularmente en lo que se refiere 
al nomadismo, la diferencia sexual y la clave teórica del devenir-
mujer y devenir-insecto. En las Metamorfosis, la filósofa discute 
con documentos muy puntuales del francés acerca de los cuer-
pos que devienen, de forma singular, a partir de su inmanencia 
radical.

En segundo lugar, se propone alimentar de manera discursi-
va las metamorfosis de las Ariadnas2 en el arte contemporáneo 
con el fin de proponer algunas estrategias de figuración del per-
sonaje conceptual y de figura estética, enfatizando la relación 
entre cuerpos y afectos. Siguiendo a Braidotti, lo anterior se 
puede ver reflejado en cinco marcas del feminismo deleuziano: 
1) La elaboración de mapas de relaciones y cartografías de poder. 
2) La encarnación positiva de la sexualidad. 3) La prioridad del 
devenir como proceso no abstracto sino incardinado. 4) La crí-
tica feminista al arte en tanto canon de exclusión de prácticas 

2 Ariadnas se entiende en este artículo como la fisura entre la repetición de 
lo Mismo (vidas y muertes vinculadas con el sacrificio de la representación 
de las mujeres) y la Diferencia (las redes como hilos de salida, la producción 
artística de figuraciones y de pensamiento afirmativo en busca la salida del 
canon).



228

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

artesanales. 5) En última instancia, una relación crítica con/
desde la diferencia sexual.

Finalmente, en el tercer apartado, a manera de conclusión, 
se propone una jugada de dados: la prefiguración del uso de 
corpodrama o narrativas incardinadas como apuesta por una 
ontología del cuerpo derivada de las Metamorfosis y relacionada 
con la producción feminista contemporánea. 

1. ¿Cómo reconocer una filosofía feminista 
del devenir?

En Histoire de la philosophie (1972-1973), de François Châte-
let, se publicó un multicitado texto de Gilles Deleuze titulado 
“¿Cómo reconocer el estructuralismo?”,3 con el cual se extendió 
la discusión hacia psicoanálisis a través del primer libro de Capi-
talismo y Esquizofrenia: el Anti Edipo (1972). No obstante, desde 
Diferencia y Repetición (1968), el pensador francés se convirtió 
en una de las figuras clave para la crítica al falogocentrismo de 
la tradición filosófica y del pensamiento en general, denomi-
nada por él como la imagen del pensamiento. De los distintos 
periodos de su producción intelectual, se pueden cartografiar 
aquellos que se enlazan íntimamente con la crítica feminista del 
pensamiento, en relación con varias de las pensadoras francesas 
de la diferencia, especialmente con Luce Irigaray en Espéculo de 
la otra mujer (1974). En este sentido, Rosi Braidotti ha sido una 
de las teóricas más prolíficas y claras para la comprensión de 
las líneas de lectura e interpretación del feminismo deleuziano. 

3 Citado en este artículo a través de La isla desierta y otros textos. 



229

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

Braidotti pone sobre la mesa los desplazamientos del capital 
teórico del norte global a través de mapas que evidencian las 
relaciones de poder respecto a la sexualidad, la tecnología y las 
corporalidades, siendo de interés en consecuencia, para la re-
cepción crítica en la teoría feminista latinoamericana.

Para comprender y situar el compromiso del feminismo de-
leuziano de la pensadora es importante seleccionar el mapa 
cartográfico a delinear. En nuestro caso, nos encontramos en 
la fisura que comunica la interferencia entre arte y filosofía, 
con la característica específica de la recepción en los estudios y 
teoría feminista del arte a propósito de la diferencia sexual. 

Uno de los prejuicios inmediatos con los que nos encon-
tramos al proponer la lectura de la diferencia sexual es el seña-
lamiento de partir de un pensamiento binario; sin embargo, 
el primer capítulo4 de Metamorfosis, Braidotti plantea que: “el 
sujeto del feminismo no es la Mujer, como otro complementa-
rio y especular del hombre, sino un sujeto encarnado, complejo 
y multiestratificado que ha tomado sus distancias respecto a la 
institución de la feminidad” (Braidotti 26).

Dicha institución (de la feminidad) tiene que ver más con 
la identidad de un Yo, masculinizado, que con un no-yo (en 
el que se aglomeran todas las diferencias posibles) en la lógica 
moderna de la identidad. Para las teóricas de la diferencia sexual, 
como Braidotti, no se trata de teorizar desde la negatividad sino 
desde la compleja encarnación, multiestratificada, en la que las 
“mujeres moleculares” son la principal detracción de la Mujer 
“molar”. La interpretación de este concepto y su función en la 
teoría feminista consiste en identificar un cambio geopolítico 
de consecuencias vitales en el siglo xx. En términos de arte, por 

4 Y en los trabajos precedentes de la autora se puede observar cómo se en-
cuentra esta discusión a propósito del concepto en constante reelaboración.



230

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

un lado, es claro el momento en el que el cambio geopolítico 
del discurso artístico, como culmen histórico occidental, deja 
de situarse en Europa y se traslada hacia la selva de los símbolos 
(Ver Berman), en la ciudad de Nueva York, periodo situado 
entre el expresionismo abstracto americano y el pop art, orga-
nizado alrededor de las industrias culturales impulsadas por el 
proyecto del New Deal.

Por otro, en términos de pensamiento filosófico feminista, el 
trabajo de las universidades y centros de investigación fue más 
lento, pues no fue sino hasta después de la década de los años 
setenta del siglo xx en que el engranaje de distribución editorial 
y posicionamiento del mercado académico hizo ver en qué sen-
tido se reelaboraba el discurso hegemónico europeo trasladán-
dose hacia América del norte. A este proceso que va de los años 
setenta a los años noventa, la filósofa italo-australiana lo deno-
mina “la desconexión transatlántica”. Entre las distintas con-
diciones y contextos que influyeron entre estas dos posiciones 
del norte global, encontramos que mientras en Europa se vivía 
la caída del muro de Berlín5 y una exploración del pensamien-
to por parte de la ecriture femme, es decir, un momento “casi” 
óptimo en la potentia política del pensamiento de la diferencia 
sexual, en Estados Unidos se vivía la presidencia de Reagan y un 
expansionismo marcado por una clara posición conservadora, 
condiciones todas ellas vinculadas con una premonición del ca-
pitalismo salvaje de las últimas décadas. Lo anterior, para Brai-
dotti, fue síntoma de los desajustes epistemológicos y lingüísti-
cos entre las dos posturas, pues mientras las francesas discuten 
la relación entre sexo y sexualidad, el pensamiento anglosajón, 
particularmente en Estados Unidos de Norteamérica, indaga la 
relación entre sexo y género. 

5 Con un particular entusiasmo por las democracias liberales.



231

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

En este sentido, el principal conflicto teórico se ubicó, para 
Braidotti, en la interpretación de la frontera entre sexo-sexua-
lidad y sexo-género desde los marcos de referencia de cada uno 
de los territorios6 de comprensión a los que aludimos. El pro-
yecto de pensamiento de la diferencia sexual implicó una des-
articulación del uso coercitivo de la sexualidad (potestas) para 
plantear un devenir encarnado y creativo del deseo (potentia):

En el feminismo posestructuralista o de la diferencia sexual, 
el materialismo está ligado tanto a la encarnación como a la 
diferencia sexual, y esta conexión se realiza mediante la deter-
minación y la voluntad política de encontrar una representa-
ción de la realidad corpórea femenina mejor y más precisa de la 
realidad corpórea femenina, no como dada sino virtual, es decir 
como proceso y como proyecto (Braidotti, Metamorfosis 41)

Tomando en cuenta lo anterior, se puede observar la dis-
tancia entre la política sexual del feminismo radical norteame-
ricano7 y la diferencia sexual posestructuralista8 como un acon-
tecimiento importante para los estudios de género y la teoría 
feminista contemporánea. Aunque esta discusión ha sido ex-
puesta desde varias posiciones teóricas, lo más relevante para 
nuestra pesquisa es clarificar en qué sentido la sutil, pero ava-
salladora, diferencia entre los conceptos centrales es, de hecho, 
de capital importancia. Es relevante insistir en que la lectura 
de Braidotti del conflicto de la “desconexión trasatlántica” no 

6 Principalmente Estados Unidos de Norteamérica y Francia.
7 Siempre cuestionable en tanto idea general, abstracta y universal, porque 
implicaría revisar con mayor detenimiento posturas singulares entre sí, den-
tro de esa clasificación escolar.
8 Igualmente, buscamos ser cuidadosas en tanto que idea general. Se reco-
mienda revisar Venturas y desventuras de la écriture femenine de Marta Sega-
rra, para distinguir las diferencias y polémicas de las pensadoras asociadas 
con el feminismo francés de la diferencia.



232

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

implica la posición filosófica tradicional de “una dialéctica de 
la rivalidad (amphisbetesis), una dialéctica de los rivales o de los 
pretendientes” (Lógica del sentido 256) en el que alguna de las 
posturas deba sucumbir por fuerza del oponente en la instau-
ración de una verdad, sino porque justamente la condición de 
“verdad” se pone en juego de acuerdo con la localización de su 
discurso, a la parcialidad de su horizonte.

La distinción para Braidotti radica en que, para el pensa-
miento feminista posestructuralista, en el que se enmarca la 
diferencia sexual, “la sexualidad es el molde sociosimbólico 
constitutivo en el que se forja la subjetividad humana. Su in-
terrelación dinámica con los códigos culturales la convierten 
en una cuestión coextensiva a la del poder, tanto en su sentido 
reactivo (negativo) como afirmativo” (52). 

Si observamos uno de los documentos más citados de la po-
lítica sexual norteamericana, el libro homónimo de Kate Millet, 
identificaremos que lo que la teórica pone en crítica es el discur-
so de poder basado en la jerarquización de género a través de la 
palabra escrita –con las herramientas de la literatura comparada 
y la teoría crítica–, producida por el sujeto canónico, lo cual 
hace a través de ejemplos claros como la obra de D. H. Lawren-
ce, Henry Miller, Norman Mailer, Jean Genet, Mill y Ruskin, 
por mencionar algunos. Es decir, Millet muestra el funciona-
miento del orden del discurso (potestas) como una de las múlti-
ples lecturas del poder en los cuerpos femeninos y feminizados 
en los textos literarios. En cambio, en la diferencia sexual poses-
tructuralista se propone la crítica en su sentido reactivo, a tra-
vés de la revisión del psicoanálisis por parte de sus principales 
representantes, pero, mucho más importante, indaga en qué 
radica la afirmación (potentia) de la posible escritura femenina, 
descentralizada del canon y del constructo de la feminidad. En 
el análisis de Millet encontramos la política sexual a partir de 



233

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

la mirada masculina en la literatura; en la diferencia sexual, el 
eje central es la escritura y voz de ellas, las literatas, desvincu-
lándose de la institución de la feminidad, para construir voces 
disruptivas.

Es, por tanto, la diferencia entre un análisis sobre cómo ha 
sido el control de la sexualidad femenina a partir de una po-
lítica y narrativa del cuerpo en relación con el canon literario 
masculino, contra la irrupción de la escritura femenina, que 
se encuentra en proceso, separándose de esa otra mujer, de lo 
Mismo. En síntesis, la “desconexión trasatlántica” a la que hace 
referencia Braidotti, mapeando las relaciones de poder en su 
carácter de recepción norteamericana, implica reconocer la lec-
tura de la crítica feminista del posestructuralismo, particular-
mente de la diferencia sexual, de parte de la escuela anglosajona.

Para nuestra pensadora, la necesidad de reformular el interés 
en la potentia del deseo del sujeto femenino feminista implica 
también otra serie de compromisos del feminismo deleuziano 
que, como se ha visto, apuesta por la encarnación positiva del 
deseo en conexión con la tradición spinocista, en su sentido 
más político y alegre. Enfatiza el proceso en el sujeto deseante: 
no de saber quiénes somos, como si de un proyecto terminado 
se tratase, sino qué deseamos devenir siendo mujeres como pro-
yecto colectivo, encarnado, localizado, parcial y afectivo. Así, 
la respuesta y prefiguración no puede encontrarse en el canon 
simbólico tradicional del arte y, por lo tanto, en sus representa-
ciones, sino en la cuidadosa elaboración de figuraciones, en “un 
saludable desprecio por la distinción entre la alta y la baja cul-
tura, con especial énfasis en la creatividad, la expresión artística 
y la puesta en práctica, activa, de sus teorías en el espacio de la 
escritura y la producción de textos nómadas” (Braidotti 141).

Próxima a las lecturas institucionalizadas provenientes de la 
desconexión trasatlántica, se encuentra también la poca aten-



234

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

ción que las escuelas derivadas del pensamiento deleuziano han 
otorgado al devenir como inmanencia radical,9 al menos en dos 
de sus aspectos más relevantes: devenir-mujer y devenir-animal, 
especialmente cuando ambos se interceptan en un devenir mu-
jer-insecto. 

En la obra de Deleuze observamos un intento constante por 
escarbar una salida a la idea de hombre, ya sea a través de la crí-
tica a la imagen del pensamiento o a la figura del filósofo como 
juez. En El Abecedario (1980), a través de las entrevistas de Clai-
re Parnet, al exponer qué significa ser de izquierda, el filósofo lo 
vincula con la capacidad de entablar un proceso minoritario de 
devenir, “el varón adulto no tiene devenir. Puede devenir mu-
jer, y en ese proceso puede entablar procesos minoritarios. La 
izquierda es el conjunto de los procesos minoritarios. Así que 
puedo decir literalmente: la mayoría no es nadie, la minoría es 
todo el mundo” (67; las cursivas son mías). En Lo frío y lo cruel 
(1967), Deleuze observa en la literatura de Sade y Masoch las 
formas femeninas implícitas dentro del paisaje propuesto en la 
composición de la escritura, pero no encuentra sino el bucle de 
la “prostituta universal” o la “zarina cruel”, precisamente por-
que no son figuraciones feministas, sino que están íntimamente 
relacionadas con el cuerpo y el deseo de quien les escribe como 
personajes condicionados al contrato social y a la ley del padre. 
La pregunta incisiva que realiza Braidotti al pensamiento y los 
estudios deleuzianos es, ¿qué significa para Deleuze devenir mu-
jer? ¿Qué significa un devenir capaz de dislocarse de esa imagen 
del pensamiento del original sobre la copia desde una mirada 
no masculinizada? En la prolífica obra del pensador francés po-
demos observar una larga lista de referencias en torno al arte, 

9 Nos referimos a pensar, de manera prioritaria, que la subjetividad siempre 
se encuentra encarnada. 



235

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

principalmente a obras literarias, visuales y cinematográficas; 
sin embargo, la mayoría son escritas desde la mirada masculina. 
Aunque es cierto que constantemente el pensador alude a la 
figura de las mujeres inscritas en ese pensamiento sensible del 
arte, éste se encuentra condicionado por su modo de ser, que 
implica a la vez un modo de ver y un modo de narrar.

Cuando Gustav Flaubert expresa “Madame Bovary, c´est 
moi”, se entiende la crítica de Irigaray citando la famosa con-
ferencia de Freud: “Damas y caballeros, […] El problema de la 
feminidad les preocupa porque son ustedes hombres. Para las 
mujeres que se encuentran entre ustedes, no constituye proble-
ma alguno, porque son ellas mismas el enigma del que noso-
tros hablamos” (7), pues la feminidad, como institución, es una 
competencia masculina. Braidotti insiste en leer el pensamiento 
de Deleuze simultáneamente a las pensadoras de la diferencia 
sexual, ya que en ellas encontraremos puertas de salida, apertu-
ras que él busca insistentemente, tratando de saltar fuera de su 
propia sombra. Para las mujeres y cuerpos feminizados, lo an-
terior implica que se abandone el espejo provisto por la mirada 
masculina, para poder pulular cual moléculas, o termitas, en el 
inflexible muro de la cultura.

Sin embargo, el mutismo respecto a ésta y otras discusiones 
se expande en los estudios de recepción deleuzianos: 

pareciera como si estuviese emergiendo una forma inquietante 
de masculinismo en la recepción de Deleuze y de Guattari. Por 
ejemplo, en el trabajo comparativo que actualmente se está 
desarrollando, hay una tendencia a ignorar a Luce Irigaray, la 
filósofa que, pienso, es el término de comparación más eviden-
te con Deleuze (Braidotti 119). 



236

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

Para la pensadora del posthumanismo, el devenir es un deve-
nir encarnado; no se deviene de manera abstracta, el devenir se 
encuentra vinculado a la vida inmanente, de la misma manera 
que no se deviene Mujer como una condición “molar”, sino 
como mujer no regulada por la mirada del Uno, de lo Mismo. 
Mujer negra, lesbiana, tsotsil, mixe, pero sobre todo no la idea 
universal de Mujer.

Como una última exploración de este apartado, nos pregun-
tamos de qué forma y en cuál sentido ambas problemáticas –la 
“desconexión trasatlántica” del norte global y la falta de estu-
dios feministas en la filosofía deleuziana contemporánea– afec-
tan a la recepción y construcción de la teoría y crítica del arte 
feminista en las distintas escuelas latinoamericanas. 

Nos encontramos desde hace más de una década con una 
insistente referencia al filósofo francés Gilles Deleuze. Las pers-
pectivas varían y el tratamiento se multiplica como lo señalá-
bamos anteriormente. En los estudios del arte, ya sea desde las 
ciencias sociales y las humanidades, la investigación en/desde/
basada en las artes, o bien desde la teoría del arte, se replica un 
fenómeno que puntualiza Braidotti: 

Uno de los hechos más sorprendentes es observar que serios 
académicos deleuzianos, como Holland, cuando intentan tras-
ladar Deleuze al feminismo, confrontan el pensamiento deleu-
ziano automáticamente con la teoría queer y, especialmente, 
con la noción de Butler de la performatividad sin apenas ara-
ñar la superficie del debate (Metamorfosis 141).

Este desplazamiento de Deleuze a la teoría queer es uno de 
los síntomas que se replican en la recepción latinoamericana 



237

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

del arte feminista;10 sin embargo, en términos de relaboración 
y discusión, se puede apreciar un vacío en torno al alcance de 
la diferencia sexual para la diversidad sexo-genérica, entendida 
precisamente como devenir encarnado. Para la teoría y la crítica 
feminista del arte es particularmente importante retomar esta 
discusión, ya que fue precisamente esta línea de pensamiento la 
que permitió el desarrollo de visualidades feministas del arte al 
poner en cuestionamiento la representación de la Mujer en el 
ámbito de lo simbólico. 

El feminismo deleuziano de Braidotti aboga por ejempli-
ficar, desde la singularidad de la obra de arte, la potencia de 
ésta. En el siguiente apartado se ofrece una lectura situada de la 
Metamorfosis, que distingue precisamente la incardinación del 
proceso del devenir animal entre las figuras de Gregorio Samsa, 
de Kafka, y la de G. H,11 de Lispector. 

2. Ariadnas, cucarachas y Metamorfosis

Una de las características constantes que podemos encontrar 
tanto en Deleuze como en Braidotti es el recurso del pensa-
miento sensible, no como una herramienta de “ejemplificación 
pedagógica” de la filosofía, sino como la contundencia del pen-

10 Los cuales podemos encontrar desde las tesis, como la multicitada de arte 
latinoamericano del 2013, de Julia Antivilo, o las políticas post mortem más 
recientes, de Sayak Valencia, retomando principalmente las tesis de Moni-
que Wittig, Paul B. Preciado y Judith Butler. Los estudios propuestos por 
las estudiosas son, sin duda, de un valor importante por la relevancia de sus 
contenidos y por la trascendencia de tomar una postura respecto al pensa-
miento binario y esencialista, sin embargo, esta recepción desvía el quid del 
feminismo deleuziano, y al ser tan amplio tendría que darse un tratamiento 
profundo al mismo.
11 La metamorfosis, de Franz Kafka y La pasión según G. H. de Clarice Lis-
pector.



238

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

samiento mismo: con carácter, marca material, lenguaje, sin-
gularidad y como fuente de afectos condensados en bloques 
de sensación. Esto significa que podemos identificar de “dónde 
viene” el encuentro con la experiencia artística dentro de sus 
propios marcos compositivos y teóricos, la caja de herramientas 
conceptuales y afectivas proporcionada para la comprensión y 
creación de ciertas tensiones y pliegues. En el caso de Deleuze 
el problema de la experiencia nos remite al quinto capítulo de 
Diferencia y Repetición (1968) a través de la “Síntesis asimétrica 
de lo sensible” la cual, después de haber planteado las transgre-
siones a “La ley” por parte de algunas figuras como Nietzsche, 
Kierkegaard, Péguy y la antes referida crítica a la Imagen del 
pensamiento, se plantea: ¿qué nos fuerza, entonces, a pensar?, 
¿de dónde viene aquello que nos hace experimentar el encuen-
tro con lo sensible como un asunto de vital importancia?

¿Cuál es el ser de lo sensible? De acuerdo con las condiciones 
de esta pregunta, la respuesta debe designar la existencia para-
dójica de “algo” que, a la vez, resulta imposible de ser sentido 
(desde el punto de vista del ejercicio empírico), y no puede 
dejar de ser sentido (desde el punto de vista del ejercicio tras-
cendente). (Diferencia y repetición 353)

Algunos de los estudios derivados de este pensador enfati-
zan el carácter del “empirismo trascendental” que implica esta 
ontología del cuerpo, a la vez dinámica y estratificada. “Lo que 
hormiguea en los bordes de esa fisura” (Diferencia y repetición 
385) es la experiencia de un devenir minoritario, aquello que 
no encaja con nuestros modelos de representación, lo disonante 
de una sensación que no puede ser negada, pero tampoco des-
crita, como un ruido constante en el fondo de la habitación, un 



239

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

ruido no domesticado: el sonido de las uñas de una cucaracha 
en el plástico que busca horadar. 

Para Braidotti, retomar la “síntesis asimétrica sensible” de-
leuziana al lado del “trascendental sensible”, de Luce Irigaray, 
al final del capítulo “Devenir mujer, o la diferencia sexual re-
considerada” en las Metamorfosis, es de vital importancia para 
la irrupción de la subjetividad femenina feminista. Aquella que 
Dorothea Olkowski plantea como “una poderosa vía de conta-
gio, se esparcen mediante la simbiosis y a través de la mucosi-
dad” (81), es decir, la asociación con los fluidos de la vulva, el 
clítoris, lo vaginal, la placenta, en lo grotesco, entendido como 
gruta de acceso a un mundo completamente distinto de líqui-
dos, plasma y rebaba. 

Por lo anterior, no podemos dejar de pensar en la figura de 
La pasión según G. H., de Clarice Lispector, la cual se distin-
gue de manera muy precisa de la de Gregorio Samsa. Recorde-
mos que en Kafka. Por una literatura menor (1975), Deleuze y 
Guattari llevaron a cabo una exploración novedosa que clara-
mente se encaminaba hacia Crítica y clínica (1993), en la cual 
realizaron una mirada inquisitiva a la lectura psicoanalítica en 
tanto que ofrecían un mapa de orientación denominado lite-
ratura menor. De esa propuesta se remarca lo siguiente: 1) La 
literatura menor no es únicamente en el sentido de una lengua 
menor, como cuando los hablantes son pocos a causa del des-
plazamiento forzado u otros tipos de violencia, sino el que una 
minoría realiza dentro de una lengua mayor, por ejemplo, el 
caso de los estudios de literatura chicana impulsados por Glo-
ria Anzaldúa, o una escritura latinoamericana con los distintos 
contextos existentes, en relación con el canon de una escritura 
ibérica. 2) En la literatura menor el espacio, por más reducido 
que sea, como una habitación, el recinto doméstico o una ofi-
cina, se expande más allá del individuo, es un asunto político, 



240

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

un problema público. 3) En su convicción por desedipizar el 
análisis, se desvanece el registro nuclear del triángulo familiar 
para enfatizar con otras relaciones: económicas, burocráticas, 
jurídicas, étnicas, entre otras, que complejizan los valores in-
trínsecos a la escritura. 4) La literatura menor siempre adquiere 
un valor colectivo en el que se habita una lengua con carácter 
permanente de extranjería. 

Tomando en cuenta las características anteriores, que no son 
un manual, ni un proceso predeterminado, Braidotti realiza la 
lectura de manera simultánea entre las escritoras y pensado-
ras de la diferencia, casi todas provenientes de las escuelas del 
psicoanálisis en Francia, sumando la línea de pensamiento de-
leuziana. Ambas posturas, con sus particularidades, dinamitan 
de manera creativa nuevos conceptos y derivas de la teoría fe-
minista en un sinfín de áreas de pensamiento. Es relevante, por 
ello, explorar el devenir animal en dos escrituras de la literatura 
menor, en un camino no-arquetípico (antropología simbóli-
ca), ni de asociaciones libres (formales), ni de hermenéuticas 
(ontología del lenguaje), tampoco en análisis de estructura con 
oposiciones formales, sino en cómo devienen, esto es, poder en-
contrar el deseo que les configura y su cercanía al pensamiento 
posthumanista. 

Tanto en Braidotti como en Deleuze y Guattari –G. H. y 
Gregorio Samsa– existe una primera irrupción de lo animal fil-
trado por lo humano, cuya evidente presencia se acentuará o se 
alejará de esa mirada, demasiado humana a lo largo de ambos 
textos. Desde la primera fábula, encontrada en la Odisea, el uso 
de la figura animal ha sido acompañado de valores humanos, 
aunque éstos correspondan, ciertamente, con la cultura desde 
donde es representada. Los animales, ya sea en las fábulas, en 
los bestiarios o en la soteriología, mantienen una fuerte carga 
de humanidad. Su existencia se encuentra mediada por la mira-



241

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

da moral que les inscribe su significado simbólico: vicio, valor, 
cuerpo celeste, código urbano y de manera más actual, a través 
de los soportes audiovisuales animados que reactualizan dicha 
perspectiva androcéntrica. Para los pensadores de una literatura 
menor, la tendencia dentro del psicoanálisis se ha inclinado ha-
cia edipizar la experiencia: “y el animal como devenir no tiene 
nada que ver con un sustituto del padre, ni con un arquetipo” 
(Kafka 24). Particularmente, en el caso de Kafka la mayoría de 
las lecturas se decantan a vincularle con el triángulo familiar. 
Por la búsqueda del triángulo edípico pasa desapercibido el hu-
mor que imprime el escritor para distinguir la huida que busca, 
según los autores de la literatura menor: “Gregorio se vuelve 
cucaracha, no sólo para huir de su padre, sino más bien para en-
contrar una salida ahí donde su padre no supo encontrarla; para 
huir del principal, del negocio y de los burócratas” (25). Grego-
rio Samsa busca la puerta de salida, sin mucho éxito, para reali-
zar una relación animal con animal; sin embargo, a pesar de su 
“metamorfosis”, la preocupación principal es la del trabajo, esa 
condición humana de la que tanta tinta se ha derramado. En 
esa constante angustia por proveer que tiene Samsa y de la que 
participa su familia, la metamorfosis ya ha sucedido de manera 
exógena y artificial a la narración pues cuando ésta ha comen-
zado, la metamorfosis ya ha tenido lugar, porque en realidad la 
vida del insecto-individuo se encuentra todavía bajo el yugo de 
la ley, todavía sigue perpetuando la carencia y la subordinación 
a la autoridad de la sociedad bajo la que se rige.

Aunque encontramos claramente las marcas de la literatura 
menor en el particular humor de Kafka para mostrar los horro-
res del fascismo, en su vena más creativa que es la burocracia, 
no podemos observar aún su plena animalización afirmativa. 
El escritor genera narrativas con un cuerpo que se evidencia en 
su inscripción de signos, porque la experiencia universal de lo 



242

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

kafkiano se desliza por sus inquietudes incardinadas, en las que 
sigue escarbando su madriguera, precaria, sin poder salir de la 
razón humana-masculina.

La lectura de Braidotti respecto a Lispector le otorga el mote 
de antikafka, aunque algunos de sus recursos aludan a los del 
escritor checo. Más importante, en el fondo, es lo que busca 
observar el proceso de un devenir, incardinado, de una mujer 
insecto. En la trama de La pasión según G. H. –menos conocida 
y leída que el relato de Kafka– no parte de la metamorfosis ya 
realizada, sino que a lo largo de la novela la escritora nos hace 
partícipes de su transformación, de su mutación. Somos –como 
lectoras– parte del proceso, desde nuestra corporalidad, “to-
mando la mano” de G. H. La trama, con una prosa dinámica y 
precisa, se localiza en el ático de un edificio departamental de 
Río de Janeiro donde la protagonista –con la suficiente soltura 
económica, caso contrario al de Gregorio Samsa–, en un día 
anómalo, se encuentra sola, pues la mujer de trabajo doméstico, 
quien es afrobrasileña, se ha marchado. 

La decisión catalizadora de acontecimientos por parte de 
G. H. consiste en ordenar su espacio doméstico, comenzando 
por el cuarto de servicio en el que descubrirá –además de sus 
prejuicios raciales– la compañía que tiene en la existencia vi-
tal: una cucaracha gigante y prehistórica; sin embargo, antes de 
ese encuentro hay una prefiguración en Lispector que evoca la 
pasión de G. H. como mujer-insecto, como mujer-escarabajo: 
“Mi presencia de ectoplasma” (Lispector 288), “el mundo eri-
zado de antenas, y yo captando la señal. Solo podré hacer la 
transcripción fonética. Hace tres mil años anduve vagando, y 
lo que quedó de mí fueron fragmentos fonéticos” (278), “No 
te asustes del modo como estoy asustada: no puede ser malo 
haber visto la vida en su plasma” (367). En el encuentro con la 
presencia de ese mutismo vivo, exhalando un líquido blanco y 



243

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

espeso del dorso, G. H. comienza su transformación al ver lo 
que no podía entender: “lo que veía era la vida mirándome” 
(367), mirada que en su vitalidad la va expulsando de su mun-
do humano para entrar en el misterio de un tiempo fuera del 
chronos antropométrico.

 En este devenir encarnado, la experiencia muestra el gran 
descubrimiento: “no es humano el mundo, y de que no somos 
humanos” (367). A pesar de que nuestro devenir animal está 
tapiado de todas las formas posibles por la organización civili-
zatoria occidental moderna, no se encuentra cerrado. La ficción 
nos devuelve realidad, ya que a través de ella es posible traspasar 
la fisura. Para Braidotti, en esta despersonalización a la que nos 
invita Lispector, en segunda persona, dejamos de ser individuos 
para ser la materia viva antes de toda idea de civilización: “una 
partícula de materia viva, esto es, carne inteligente que puede 
recordar y pensar, un ejemplo vivo de inmanencia radical, des-
humana, poshumana y, al mismo tiempo, demasiado humana” 
(Metamorfosis 199). El deseo al que asistimos a través de esta 
política y narrativa del cuerpo, con la pluma de Lispector es la 
descentralización del deseo, mismo que ya no se encuentra en 
función del hombre, ni de la feminidad, sino de la materia viva 
que se es. Acompaña la sangre blanca de la cucaracha con la 
sangre roja que emana de la menstruación, del aborto, del par-
to. Un acto caníbal en el que, al tragar a la cucaracha, se realiza 
la autofagia con la que comprende la vitalidad de su cuerpo y 
del acto amoroso.

La posición antikafkiana se realiza en la regeneración de la 
que es capaz la protagonista para amar la vida, “más allá de 
la identidad psicosexual de la Mujer” (Metamorfosis 199). Esta 
clara posibilidad de hablar de la diferencia sexual, como afirma-
ción del cuerpo, que no implica la instauración de una iden-



244

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

tidad psicosexual, es una de las potencias más radicales de la 
filosofía deleuziana de Braidotti. 

A pesar de que exista este claro ejemplo de placer y corpora-
lidad plena, ¿Cuál es la reproducción del discurso (potestas) del 
imaginario desde las visualidades masivas, de las visualidades 
políticas de Estado a las que accedemos cotidianamente? ¿Cuál 
es la reproducción del discurso (potentia) de las visualidades fe-
ministas, en el arte contemporáneo y en las escrituras urbanas 
de los movimientos sociales? La pregunta se ubica en el con-
texto de finales de los años noventa y principios del siglo xxi. 
La ciencia ficción a la que accedimos a través de la industria 
cinematográfica está llena de ejemplos: La mosca, de Cronen-
berg; Alien, de Ridley Scott; El ataque de la mujer de 50 pies, 
de Nathan H. Juran; Tarántula, de Jack Arnold, entre otras. 
A todos ellos dedica una abundante reflexión sobre los ejes de 
“mujeres”, “tecnología” e “insectos” que no logran desligarse la 
lectura negativa de la diferencia y de la amenaza de un otro, 
monstruoso y grotesco, al que es preciso eliminar.

Uno de los intereses prioritarios en este artículo es ofrecer 
visualidades alternativas a las anteriormente mencionadas, que 
se sumen desde el arte contemporáneo, feminista o no, para 
enhebrar el hilo en esta red de asociaciones. A inicio del siglo 
xx, con las vanguardias, hemos observado multiplicarse a las 
mujeres insecto. Nuestro acercamiento es limitado por exten-
sión, pero interesado en establecer algunas de las pautas de las 
Metamorfosis, de la inmanencia radical, del devenir encarnado 
y de la descentralización de la antropometría en la producción 
de las artistas visuales. 

 Una de las primeras fue Emmy Hennings, parte del movi-
miento de vanguardia Dadá, con “truth-speaking” spider, acom-
pañada de Hugo Ball. En ella podemos observar la cabeza de 
la artista en medio de una telaraña colocada en un escenario 



245

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

“libre” del Cabaret Voltaire. En sus diarios, Hennigs escribió en 
alusión a Aracné: 

Eternal Truth comes from me of course and I find it comical. 
And that it should come so cheap. As if what we demand were 
not worth much. A theatre death, a real variety death would 
be the right thing for me. One would really like to be the 
truth, not only appear to be it, and if I were to be found entan-
gled in my net I would be the truth. Masked to the very last. 
[…] We believe in the proven truth of illusion (Hemus 25).12

Ya que esta eterna verdad de Ser no es una cuestión sencilla 
para la subjetividad femenina feminista, por el peso que le im-
prime el eterno femenino, podemos identificar los signos que le 
preceden: el cuestionamiento de la verdad, de la representación, 
una transformación acompañada de “la muerte” como princi-
pio de realidad para la vida. Si bien las artistas a las que hace-
mos referencia no se adjudican para sí el mote de feministas, en 
el contexto de la época, sí lo es la perspectiva metodológica de 
esta lectura. 

En el caso de Louise Bourgeois existe algo parecido en la 
elaboración de redes, unas visibles, otras insinuadas: “La ex-
periencia del yo como una serie de objetos y la necesidad de 
conectar cada objeto a una red de otros objetos” (Krauss 367). 
Asimismo, evitan centrarse en la elaboración de una “identi-
dad femenina” contaminada por la representación tradicional, 

12 “La Verdad Eterna viene de mí, por supuesto, y lo encuentro cómico. De-
bería ser accesible. Como si lo que exigimos no valiera mucho. Una muerte 
teatral, una muerte variada y real sería lo correcto para mí. Una quisiera real-
mente ser la verdad, no sólo parecerlo, y si me encontraran enredando en mi 
red, sería la verdad. Enmascarada hasta el último momento. […] Creemos 
en la verdad comprobada de la ilusión” (La traducción es mía). 



246

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

es una de las estrategias en que la condición matérica toma su 
lugar protagónico. Con ello tampoco se busca forzar su produc-
ción artística a la categoría feminista, sino reconocer en ella una 
vena distinta de lo que se ha denominado arte moderno basa-
do en las prácticas de sus contemporáneos. “La parte-objeto, el 
aparato soltero, las confabulaciones del art brut, lo informe, las 
máquinas deseantes” (375) es en realidad el tributo que buscan 
resaltar teóricas como Rosalind Krauss. La serie de esculturas 
sobre arañas, de las que quizá la más famosa sea “Maman”13 
(madre en francés), es una figura arácnida de grandes dimen-
siones –nueve metros–, colocada en una explanada pública. Es 
llamada así por la artista como homenaje a la tradición de la 
restauración de tapices de su familia materna. La pieza de gran 
formato sustituye el discurso típicamente usado por lo monu-
mental como arte estatal. Retornamos a la figura de Ariadna y 
Arachné clásicas, como un mensaje que cruza el tiempo: con sus 
patas de artrópodo atraviesan los ciclos del eterno retorno, no 
para encontrar la muerte o la guerra, sólo el ligero paso de su 
existencia sobre la tierra.

En Las Metamorfosis de Ovidio, tanto a Arachné como a las 
tejedoras, en especial el caso de Filomena, el destino –en forma 
varón– les cancela el habla cortándoles la lengua, las reduce al 
aislamiento y al silencio, a la imposibilidad de tragedia, pues 
recordemos que para Aristóteles la tragedia está en la voz; sin 
embargo, es el bordado y los textiles los que se vuelven vehículo 
del testimonio mudo que las otras, sus hermanas, saben leer.

Actualmente, el mensaje del cuerpo de las tejedoras en el 
arte contemporáneo no se cifra, ni lo ha hecho en la ecuación 
falogocéntrica. Tal es el caso de una serie de ejemplos que pode-
mos citar: En silencio, de Chiharu Shiota; Breathless, de Cornelia 

13 En el museo Guggenheim Bilbao, en el país vasco. 



247

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

Parker; La tejedora roja, de Remedios Varo; Duties of gossamer, 
de Michelle Kingdom; Birds movement, de Kathryn Cooper, o 
las estructuras colgantes de Vanessa Barragão.

En Latinoamérica, la producción es avasalladora. Siguiendo 
a Brenda Lozano: “A Filomela la mano le sirvió de voz: el tejido 
es la única manera en la que puede enviar ese mensaje”, de la 
misma forma que las arpilleras chilenas, o las bordadoras de los 
mapas de feminicidios en México que toman las calles. 

Retomamos la pregunta de inicio: ¿Cómo poder arrebatar 
del eterno retorno de lo Mismo a la figura mitológica femenina, 
como la de Ariadna –y muchas más–, del torbellino de vidas 
y muertes en el que es repetido su sacrificio? Cómo lograr las 
Metamorfosis y que la reproducción y producción visual acceda 
a una realidad de vida cuyo influjo no sea el del horrorismo. 
La descentralización de la vida (Zoé) de lo humano (Bios), es 
la insistencia de Braidotti en el pensamiento posthumano, nos 
recuerda el pasaje al final de La pasión según G. H.:

Necesito ahora de tu mano, no para no tener miedo, sino para 
que tú no tengas miedo […] La soledad es tener sólo el desti-
no de lo humano […] Estar vivo es inhumano […] Seremos 
inhumanos… como la más alta conquista del hombre. Ser es 
ser más allá de lo humano. Ser humano no es algo que salga 
bien, ser humano ha sido un constreñimiento (Lispector 385).

Devenir mujer, el devenir animal, la necesidad de vidas mo-
leculares que sean capaces de fugarse del laberinto sanguinolento 
que es la vida humana actual, en la peor de sus fases predadoras 
es inminente. Se ha buscado imaginar una salida, con un hilo 
de Ariadna a lo desconocido, porque para el arte feminista, en 
tanto que social y colectivo, no basta el mundo tal cual es, sino 
aquel donde sea posible conservar la vida.



248

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

3. Incardinar narrativas

A manera de telaraña, de red que busca superponerse a lo rígido 
de los muros, de los objetos y, por supuesto, de las ideas, ha-
remos una numeración de las herramientas y de las estrategias 
que nos otorga el pensamiento de la Metamorfosis braidottiana 
para seguir horadando y previendo algunas de las más perversas 
promesas progresistas. 

La insistencia en pensar las líneas de fuga fuera de una re-
petición incesante de patrones ya establecidos es de suma im-
portancia. Constantemente observamos cómo se reproducen 
dentro de las escuelas de pensamiento los conceptos de escuelas 
críticas, sin ser lo suficientemente conscientes de nuestra subje-
tividad localizada y expuesta. Es necesario trazar las derivas del 
pensamiento en la arena bajo nuestros pies, sin que sea nece-
saria una tabla de ley, un pensamiento lo suficientemente vivo 
para que pueda alcanzar una réplica con atención profunda. 
Ahí donde Deleuze y Guattari lograron observar la trama de la 
filosofía en el logodrama interno de su narrativa, Braidotti con-
trapuso narrativas incardinadas. Ahí, en donde los personajes 
conceptuales y las figuras estéticas se presentan en su investi-
dura tradicional –como el juez, el sofista, el relojero, el detec-
tive– poder organizar figuraciones braidottianas en alusión a las 
Ariadnas, a las mujeres insecto, a las tejedoras, a las barrenderas 
de la historia. Cuando se extiende un rizoma, se logra ver la car-
tografía de poder que implica. Cuando se alude a la diferencia, 
poder encarnarla en su diferencia sexual, es decir, en el deseo 
que nace de su potencia y no de la subordinación. Que cuando 
se hable del devenir, el devenir sea un devenir localizado, parcial 
y encarnado.

A lo largo del artículo se han puesto en desarrollo las cinco 
marcas del feminismo deleuziano de Braidotti, mencionadas en 



249

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

la introducción. En primer lugar, se elaboró una cartografía de 
poder a través de la localización de lo que se denomina des-
conexión trasatlántica y la recepción de las escuelas de pensa-
miento deleuzianas respecto de los conceptos devenir mujer y 
devenir animal con la problematización de la diferencia sexual. 
En segundo lugar, se explicitó por qué la encarnación positiva 
de la sexualidad (potentia) se distingue del tratamiento nega-
tivo del poder (potestas) entre la diferencia sexual y la política 
sexual. En tercer lugar, a través del ejemplo de dos metamor-
fosis en el ámbito literario, con Kafka y Lispector, se elaboró 
la distinción de un proceso de devenir incardinado, es decir, la 
necesaria imbricación de una inmanencia radical de los cuerpos 
y la diferencia sexual que en ellos se postula como una presencia 
imprescindible. En un cuarto momento y retomando los pun-
tos anteriores, el tejido de ejemplos de las prácticas artísticas 
elaboradas por mujeres, con el deseo de comunicar a través de 
las corporalidades y materiales, casi siempre de textiles, hilos y 
telarañas, se alejan de la idea hegemónica del arte, vinculada en 
la dialéctica del genio-obra maestra, apostando por otras políti-
cas y narrativas del cuerpo. Finalmente, para la posición teórica 
en la que hemos centrado esta breve lectura, también es necesa-
rio enmarcar los intereses y la incidencia política que implica el 
pensamiento del feminismo deleuziano de la diferencia sexual 
como un materialismo biocentrado. Como puede observarse, el 
río subterráneo de una tradición de largo aliento de una ontolo-
gía del cuerpo se entreve y “lanza una firme advertencia ante las 
fantasías de la huida del cuerpo” (Braidotti 322). En este senti-
do, expresa su posición anticapitalista con la insistencia de un 
pensamiento de ausencia de lucro en términos de tecnología. 
La riqueza que busca, en cambio, es la de las interconexiones 
materiales vivas, mismas que atienden cartografías sexualmente 
diferenciadas. Finalmente, y en un sentido que dirige el hilo de 



250

Ariadnas: Metamorfosis, de Rosi Braidotti, como clave del devenir animal 
e inmanencia radical en el arte feminista

su pensamiento, es necesaria, más que nunca, una ética nómada 
que sea capaz de pensar desde los feminismos constantemente 
revisados por pensadoras vivas.

Referencias 

Antivilo, Julia. Trayectorias del pensamiento feminista en América 
Latina. Tesis. Universidad Nacional Autónoma de México, 
2023.

Braidotti, Rosi. Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del 
devenir. Akal, 2002. 

_____. Lo posthumano. Gedisa, 2015.
_____. Feminismo, Diferencia sexual y subjetividad nómade. Ge-

disa, 2015.
_____. Por una política afirmativa. Itinerarios éticos. Gedisa, 

2018.
_____. El conocimiento posthumano. Gedisa, 2020.
Beard, Mary. Mujeres y poder. Crítica, 2018.
Berman, Marshall. Todo lo sólido se desvanece en el aire. Siglo 

XXI, 1989.
Krauss, E. Rosalind. “Louise Bourgeois: el retrato de la artista 

como fillette”. Crítica y teoría feminista del arte, Cordero, Ka-
ren, y Sáenz, Inda, coordinadoras, Iberoamericana / Univer-
sidad Nacional Autónoma de México / CONACULTA-FONCA / 
CURARE, 2000, pp. 361-375.

Calasso, Roberto. Las bodas de Cadmo y Harmonía. Anagrama, 
1994.

Deleuze, Gilles. Diálogos. Pre-textos, 1980.
_____. Kafka. Por una literatura menor. Era, 1990.



251

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 33, enero-junio de 2024, pp. 223-251.

_____. Lógica del sentido. Paidós, 1994.
_____. La isla desierta y otros textos. Pre-textos, 2005.
_____. Anti Edipo. Capitalismo y Esquizofrenia. Paidós, 2010.
_____. Diferencia y Repetición. Amorrortu, 2012.
_____. El abecedario. Hiparquía, 2012.
_____. Mil Mesetas. Capitalismo y Esquizofrenia. Pre-textos, 

2015.
_____. Presentación de Sacher-Masoch. Lo frío y lo cruel. Amo-

rrortu, 2017.
Hemus, Ruth. Dada’s Women. British Library, 2009.
Irigaray, Luce. Espéculo de la otra mujer. Akal, 2007.
Lispector, Clarice. Novelas II. Fondo de Cultura Económica, 

2021.
Millet, Kate. Política sexual, Cátedra, 2021.
Segarra, Marta. “Venturas y desventuras de la “écriture fémini-

ne”. Tropelías: Revista De Teoría De La Literatura Y Literatu-
ra Comparada, no. 36, agosto de 2021, pp. 86-100. https//
doi:10.26754/ojs_tropelias/tropelias.2021365311




