Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

Exilio y desierto en la obra Limbo,

de Gabriela Mufioz

Exile and desert in Limbo, spectacle

by Gabriela Muifioz

Carlos Gutiérrez Bracho
Universidad Veracruzana, México
cagubra@gmail.com

Resumen: El presente trabajo ofrece una interpretacién hermenéutica
del espectdculo Limbo, de la artista mexicana Gabriela Mufioz, también
conocida como “Chula the clown”, a partir de los conceptos desierto y
exilio, presentes en este ejercicio escénico, asi como en el pensamiento de
Marfa Zambrano, donde se muestran como un problema filoséfico, y en
la obra del investigador Ignacio Izuzquiza. Exilio y desierto aparecen tam-
bién en Esperando a Godot de Samuel Beckett, obra que se revela como
influencia del trabajo de Mufoz y con la que comparte algunos signos
poéticos. El texto, asimismo, retoma los apuntes de la investigadora Me-
lissa Lima Caminha, principalmente la nocién de deconstruccién del
clown femenino moderno y la categoria de monstruosidad para hablar de
quienes han sido expulsados o expulsadas del grupo social por ser con-
siderados diferentes, y con lo cual viven, precisamente, en los linderos
del exilio. En Mufioz, como sucede con la tradicién clown, esta figura
cémica se muestra como simbolo de lo excluido, lo deforme, lo anormal
e, incluso, de lo despreciable. A partir de estas claves, la artista muestra
el limbo como un estado emocional donde se diluyen las fronteras del
tiempo y el espacio, en un ambiente que se mueve entre la desolacién y

la comicidad.

311



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

Palabras clave: clown femenino, exclusién, liminalidad, desierto, exilio.

Abstract: This paper offers a hermeneutical approach to Limbo, a clown
spectacle by Mexican artist Gabriela Mufioz, known as “Chula the
clown”, from the concepts of desert and exile, both present in this perfor-
mance, as in Maria Zambrano’s work, as a philosophical problem, and in
researcher Ignacio Izuzquiza’s reflection. Exile and desert are at work also
in Samuel Becketts play Waiting for Godot, influential on Munoz per-
formance, as it is shown by some poetic signs. From researcher Melissa
Lima Caminha, our paper works deconstructivity on the modern femi-
nine clown notion and monstrosity category to talk about people whom
have been expelled from their social community as they are considered
different, living then in the borders of exile. In Mufoz, as in clown
tradition, this comic figure is shown as a symbol of the ones excluded,
deformed, abnormal and, even, despicable. From these key issues, the
artist presents limbo as an emotional state where frontiers of time and
space are diluted, in an environment moving through desolation and

comicality.
Keywords: Female clown, Exclusion, Liminality, Desert, Exile.

Recibido: 20 de enero 2022
Aceptado: 20 abril 2022

https://dx.doi.org/10.15174/1v.v15i30.659

Alcos clowns o payasos se les suele relacionar con la risa fécil,
on la comedia de pastelazo e, incluso, con bromas basadas
en chistes manidos, crueles o estereotipados. Sin embargo, existen
algunos que, a través de la comicidad, pretenden transmitir un
mensaje 0 una experiencia no necesariamente risibles. Una de ellas

312



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

es Gabriela Mufoz,' quizd la clown mexicana mds importante en la
escena internacional. De acuerdo con el sitio web chulatheclown.
com, su trabajo se inspira en tres lenguajes: el teatro, el circo y la
6pera, ya que ella ha realizado actividades escénicas en estas tres
areas.

En el proceso de creacién clown, la mayoria de los artistas cons-
truyen su personaje a partir de si mismos, de su personalidad, su
emocionalidad y de sus experiencias de vida. La investigadora bra-
silefa Melissa Lima Caminha lo describe como el “desvelamiento
del supuesto verdadero yo del artista, sin mdscaras, sin fingimien-
tos, de una persona desnudada, ‘natural” (2020: 149). También
senala que “[s]er payaso o payasa pasa a ser una actitud afirmativa
de la identidad clown, y de la subjetividad original y primaria de
uno mismo, como representacién del verdadero se/f, de una per-
sona pre-discursiva, existente fuera del lenguaje y de la cultura,
trascendental” (2020: 149).

En Munoz, también conocida como Chula the Clown, este ejer-
cicio de auto-representacién se distingue no solo por la caracteri-
zacién del personaje, sino —principalmente— por mostrar experien-
cias transformadoras, sobre todo aquellas que le han dejado una
huella profunda. Es asi como, a partir de sus propias vivencias,
ha desarrollado una poética personal apoyada mds en un lenguaje
corporal que verbal, ya que su clown es casi silente, reducido a gru-
fiidos, pujidos, silabas y alguna que otra palabra aislada.

La presencia de Gabriela Mufioz en la escena cémica es fun-
damental porque con sus especticulos y con la imagen icénica de

' Estudié teatro fisico en el London International School of Performing Arts
y en la School of Physical Theatre, de Londres. Es cofundadora del colectivo
libano-mexicano de clown social Clown Me In. En 2010, creé Perbaps, per-
haps... quizds, su primer espectéculo de clown, que fue presentado en Austria,
Nueva Zelanda, Francia, Republica Checa, Italia, Circulo Artico, Lituania y
China, entre otros.

313



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

Greta —el nombre que le dio a su personaje clown— aporta a un
proceso de “deconstruccién” del clown femenino. Lo que se busca,
senala Lima Caminha, es que se trascienda la idea de una comici-
dad femenina tnica, “relacionada con una Mujer supuestamente
universal” (2020: 146) para reconocer diferencias culturales, étni-
cas, de orientacién sexual, de racializacién e, incluso, de género, asi
como una comicidad plural —ella, también, habla de comicidades—
que se manifiesta en una enorme diversidad de formas, cuerpos,
masculinidades, experiencias y hasta “animalidades, monstruosi-
dades, cosmologias y tecnologias” (2020: 146).

Lima Caminha reconoce que dicho proceso es reciente —lo ubi-
ca en las dltimas dos décadas— y fue iniciado por mujeres clown o
payasas —ella prefiere llamarlas en castellano, con intencién de re-
saltar la diferencia genérica que no distingue el vocablo anglosajén
clown—, quienes han comenzado a escribir “una nueva historia del
circo, de la payasaria y de esta figura cémica, deconstruyendo la
tradicién patriarcal en la payasaria” (2020: 145).

Greta, el personaje clown de Munoz, coincide con la idea de
monstruosidad que propone Lima Caminha, en el sentido de que
el monstruo no es sino el expulsado de las sociedades. En este caso,
lo es por el hecho de ser mujer. Lo explica de esta manera:

El monstruo se define como categoria de exclusién social,
como seres que se hallan en el limite de la humanidad, seres que
se han considerado histéricamente como inhumanos o no hu-
manos. Todo aquello que se diferencia en mayor o menor grado
del hombre blanco occidental es por lo tanto anormal, deforme,
sub-humano, animal, materia inorgdnica, extraterrestre, sobrena-
tural, materia inanimada y mdquina. Asi que la mujer, al lado de
varias entidades vivas, no vivas y ficcionales es otro monstruoso,
0 mejor, otra monstruosa, necesaria para que el hombre varén se
defina, se construya y se realice como tal (2020: 154).

314



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

En Greta, la monstruosidad se refleja en la condicién de una
mujer fuera del canon social por poseer un cuerpo que no respon-
de a los lineamientos estéticos de lo que se considera femenino-
atractivo —mujer alta, delgada, color de piel blanca o 4gil- y se nos
muestra como una persona regordeta, de corta estatura y, ademds,
torpe por momentos. En este caso, Munoz toma el cuerpo de la
clown como un espacio donde es posible significar las afectaciones,
descoyuntamientos y deformidades de su experiencia de vida en
una sociedad que da por descartada su existencia.

En 2014, Gabriela Munoz creé el espectdculo Limbo,* que tiene
referentes autobiogrificos y reflexiona sobre la muerte como un ir
hacia la vida. Cuenta la historia de Greta, una mujer que recibe el
diagnéstico de un mal de extrema gravedad e inicia un viaje a un
mundo paralelo entre los vivos y los muertos en busca de su cora-
z6n. En el camino se encuentra en un sitio donde encuentra lo que
mds teme y de lo que no puede huir por més que lo intenta. En
palabras de Mufioz, es la travesia de una payasa, “entre la realidad
y la fantasia, perdida en los suefios” (Cruz, 2015). La idea, com-
parte la artista, surge a partir de una enfermedad que tuvo hace 17
afos y después encontré un sentido para sanar; ahora considera
que se trata de la segunda oportunidad de sumergirse “otra vez en
este universo”, aunque ahora estd “parada en un dngulo diferente”
(Castaneda, 2015). En escena, Greta se encuentra “con sus suefos”
(Cruz, 2015); por ello, dicho viaje “es onirico, lo cual le permite
hacer las paces con quien es, antes de despertar” (Cruz, 2015).

En el recorrido que realiza, Greta encuentra a dos seres que
le ayudan “a entender que el camino hacia la muerte es en reali-
dad el camino hacia la vida. Cuando los suefios se apoderan de la
realidad, la conciencia queda flotando y el alma se encuentra en

2Recibi6 apoyo de er1 Teatro y Co-Producciones; ha sido presentado en Ciudad
de México y Francia.

315



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

el limbo” (Cruz, 2015). Ambos son los artistas escénicos Natalia
Lafourcade y Ernesto Garcia. El es “espejo de la payasa” y su dlter
ego, mientras que Lafourcade “es la reina del bosque y un ave que
aparece como una presencia omnipresente que vigila lo que pasa
con el recorrido de la payasa, es como la que ayuda a que se liberen
las almas en el limbo” (Castafieda, 2015).

En Limbo, la risa, aunque presente, no aparece como el tinico
principal interés de la artista escénica, ya que el suyo es un reco-
rrido por la hondura de los vacios existenciales que le deja dicha
exclusién y que se encuentran metaforizados en un cuarto oscu-
ro y ligubre de hospital, donde la renuncia es al propio cuerpo.
Cuerpo fisico que se convierte en cuerpo onirico. Cuerpo enfermo
que hace este recorrido por los linderos del limbo en busca de una
liberacién.

El desierto

Al comenzar el espectdculo, Greta espera en un espacio en el que
retumba el palpitar de un corazén. Se trata de un momento que
ella vive con una tranquilidad inquietante. Podria ser una escena
beckettiana de la espera, donde aparentemente no pasa nada, pero
internamente se estd moviendo todo. Mientras el tiempo pasa, la
clown canta. Toma unas frutillas rojas que estdn en un banquito al
costado de su cama. Podria pensarse que se encuentra en su casa,
pero un enorme nimero negro de inventario en la sibana blanca
demuestra que no es asi. Greta viste ropas de hospital. El espacio
es ambiguo; de pronto no se sabe si es su propia habitacidn, el
cuarto de un hospital o la reclusién de un psiquidtrico. La escena
también recuerda al especticulo Zcaro del clown suizo Daniele Finzi
Pasca, que también mostraba un conflicto interior metaforizado
en el cuarto de hospital.

316



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

En Limbo, de repente, suenan unos golpes. Tocan la... ;puer-
ta’... no... el sonido viene de otra parte. La clown se sobresalta. Es,
digamos, lo que esperaba, pero no como lo esperaba. Hay sorpre-
sa. Duda. ;Los llamados son producto de su imaginacién? Quien
llama insiste. Greta descubre que el sonido viene de debajo de la
cama, donde ella estd sentada. Quien toca insiste con fuerza, casi
con furia. Greta se quita y emerge una especie de enfermero con
una identidad de género diversa, con tocado rosa, lentes oscuros y
un vestuario que parece bata de médico, pero también una camisa
de fuerza.

El recién llegado trae un expediente en la mano. Es un diag-
néstico médico. ;Es lo que Greta esperaba, acaso? El revisa el ex-
pediente; ella tiende la cama. El se muestra preocupado. Ella se
acerca a mirar lo que lee. El duda en mostrarselo y, sin embargo,
lo hace. Para Greta no es la noticia que esperaba. O quizd si... mds
bien es una confirmacién. Sufre mientras comienza a sonar una
cancién: “Crazy”. El canta y ambos bailan. Unas campanadas de
llamado a misa y el canto, casi lamento, de una mujer interrumpen
esta que es la primera escena del espectdculo.

Al terminar la escena, Greta y su enfermero se dirigen al inte-
rior de la cama, inician un camino al que ella va con su pequena
humanidad empacada en la funda de la almohada. El equipaje es
una caracteristica presente en muchos clowns, porque refleja pre-
cisamente ese paso hacia la bisqueda no solo interior, sino hacia
el encuentro con el Otro. Greta lo sabe y se deja llevar por este ser
que ahora serd su gufa y acompanante. La pareja recuerda a Vladi-
mir y Estragén, los protagonistas de Esperando a Godot.

Hay un aspecto que vincula la obra beckettiana con el traba-
jo de Munoz: los propios clowns. Martin Esslin encuentra que, al
menos, Vladimir y Estragén “derivan claramente” de los payasos
de music hall, y no solo tienen paralelismo, también, con el circo,
sino que presentan “algunos elementos de humor de brocha gorda”

317



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

(1989: 34). Ademis, dice Esslin —lo que tiene un claro vinculo con
esta primera escena de Limbo—, el acto de esperar tiene un “aspec-
to esencial y caracteristico de la condicién humana” (1989: 37),
con lo que reconoce un paralelismo “sorprendente entre la filosofia
existencial de Jean-Paul Sartre y la intuicién creadora de Beckett”
(1989: 40).

Otra clara referencia del espectdculo Limbo al universo becket-
tiano se presenta en la segunda escena, donde se encuentran en un
espacio desértico, frente a un enorme drbol formado con decenas
de muletas y una mujer pdjaro que los mira con sospecha desde lo
alto de una escalera. Ambos —4rbol y desierto— son signo del lugar
mds abandonado del mundo —una clave del vacio existencial de los
personajes—, al igual que en Esperando a Godot, donde Vladimir y
Estragén viven en un espacio liminal, como signo de una especie
de post-catdstrofe interior y lo tnico que parece sostenerlos es la
esperanza de que un ser llamado Godot aparezca. El drbol, que
podria representar la vida ausente en el primer acto, en el segundo,
muestra algunas hojas verdes, lo cual ha sido interpretado como
el paso del tiempo, pero también es signo de que siempre hay es-
peranza de que la vida se dé, aun en las condiciones mds adversas,
como el desierto. De acuerdo con Baldwin y Roman, en Esperando
a Godot el drbol funciona como una clave hermenéutica con signi-
ficados ambiguos (2016: 15). Ambas investigadoras coinciden en
que a este elemento escenogréfico se le puede interpretar mds alld
de solo un recurso dramatirgico para indicar una elipsis temporal.
Manifiesta una dualidad, ya que podria significar la muerte —sirve
como recurso posible para el suicidio—, pero “también refleja la
interrupcién del dinamismo de vida por estar seco; mientras que,
por otro lado, podria significar, acentuado en la mutacién del se-
gundo acto, la oportunidad de continuidad de la vida expresado
mediante el brote de las hojas” (2016: 15).

318



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

Para Esslin, Esperando a Godot “transcurre en una carretera de-
sierta’ (1961: 47). Desierto, no obstante, es mds que un espacio
habitado por los personajes. Es signo de su condicién existencial.
En Filosofia de la tension: realidad, silencio y claroscuro, Ignacio
[zuzquiza habla de lo fundamental que resulta la experiencia del
desierto, debido a que hace “aparecer, en toda su fuerza y en toda
su tension, la situacién de debilidad y desamparo” (2004: 46). En
Limbo, el desierto estd también sugerido en la escena del drbol,
como en Beckett. Se trata de un espacio de trdnsito, como pa-
raddjicamente también lo es para Vladimir y Estragén, aunque
parezca que pasardn toda la eternidad en dicho lugar. El transi-
to en el desierto, subraya Izuzquiza, es en realidad un camino de
transformacién de la debilidad a la fortaleza del ser. “Una fuerza
que motiva la bisqueda de placeres superiores, que transforma li-
mites establecidos y va mds alld de ellos. Es una fuerza superior,
que desprecia pequefos poderes inferiores. El desierto es el dmbito
de formacién de experiencias heroicas” (2004: 46). Hay que decir
que dicha heroicidad no necesariamente se encuentra en el plano
del reconocimiento social, como lo deja en manifiesto Gabriela
Mufoz, sino que se trata de un fortalecimiento interior. Ahf, dice
[zuzquiza, “la vida triunfa sobre la muerte” (2004: 46) y ese es
precisamente el mensaje mds profundo que busca transmitir Mu-
floz a través de la experiencia dolorosa de la enfermedad que hace
que Greta se enfrente cara a cara con su propia muerte. En ella,
el trdnsito por el desierto es, en realidad, un desafio a la muerte
como término definitivo; es el lugar en el que se encuentra la vida
de verdad. Para Izuzquiza, el desierto es el lugar de la verdadera
trasmutacién. “Desconfiemos de las conversiones que no hayan
surgido en el desierto” (2004: 46), subraya.

sPor qué Mufoz llama Limbo a su especticulo? Quizd porque
este estadio es otra manera de entender el desierto, a ese desierto
del alma, como lo llama la pensadora espanola Marfa Zambrano.

319



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

El limbo de Mufioz es un estado mds emocional que fisico, don-
de el tiempo y el espacio parecieran no existir y la desolacién
inunda el ambiente. Es asi como se muestra desde la primera
escena, pero va transitando por diferentes fases emocionales a lo
largo del espectdculo, por ello es que cada escena significa un paso
mids en el viaje, cada vez mds profundo, hacia el mundo interior
de la clown.

En un articulo publicado en Letras Libres, Gabriel Zaid re-
flexiona sobre el concepto teoldgico limbo, un sitio ubicado en el
borde del cielo o del infierno que no es mencionado en la Biblia
y que apareci6 junto con las discusiones medievales sobre el peca-
do original. Limbus, en latin cldsico, es “borde” u “orla”. Se trata
de una “regién del mds alld” (2020). Retoma la cuestién 69 del
Supplement, donde Santo Tomds habla de los lugares que no son el
cielo ni el infierno, y en ellos estd el limbo, donde se encuentran
los nifos no bautizados, ya que heredaron el pecado original, aun-
que “no sufren”, porque “gozan de una felicidad natural, aunque
no del cielo” (2020). Comunmente se ha creido que el limbo se
encuentra al borde del cielo, pero Dante los ubica (habla en plu-
ral) al borde del infierno, donde “no habfa llantos, sino suspiros”
(Dante apud. Zaid, 2020).

Zaid también explica que existen una mirada teolégica y una
mirada literaria sobre el limbo. De esta tltima se retoma la idea
de un lugar o situacién “intermedia, olvidada, indefinida” (2020).
Estamos en los terrenos de la liminalidad, una manera que utiliza
Gabriela Mufoz para recordarnos que la figura clown, en si misma,
pertenece a los mdrgenes, a los bordes, a los desiertos o limbos de
las sociedades.

Hay también una relacién muy estrecha entre la idea de limbo
y la de purgatorio. En El nacimiento del purgatorio, Jacques Le Goff
apunta que el purgatorio se impuso en el pensamiento cristiano
como el “tercer lugar” y que se instalé en la creencia de la cristian-

320



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

dad occidental entre los anos 1150 y 1250, aproximadamente. Se
trata de un “mds alld intermedio en el que algunos muertos sufren
una prueba que puede llegar a acortarse gracias a los sufragios —a la
ayuda espiritual— de los vivos” (1989: 14).

Desde la mirada de San Agustin, el purgatorio es un sitio que
oscila entre el tiempo terreno y el escatolégico, “entre un comienzo
de Purgatorio acd abajo que habria que definir entonces en rela-
cién con la penitencia y una demora de purificacién definitiva que
se situarfa tan sélo en el momento del Juicio final” (1989: 15-16).
Este lugar, dice Le Goff, se vincula al sistema de los lugares del més
alld y tnicamente adquiere existencia y significacién en relacién
con esos “otros parajes’ (1989: 16). El purgatorio es el lugar de la
otredad. Es visto también como el lugar de las pruebas, las cuales
pueden ser multiples y parecerse a las que padecen los condenados
en el Infierno. “Pero de entre ellas hay dos que aparecen con ma-
yor frecuencia, lo ardiente y lo helado, y una de ellas, la del fuego,
ha jugado un papel de primer plano en la historia del Purgatorio”
(1989: 17). Para Le Gofl, el purgatorio es un lugar o un estado
—siguiendo la teologia catélica— transitorio donde los viajes que
se hacen son “recorridos simbdélicos” (1989: 18). Lo que resulta
mds interesante de la propuesta de Le Goff sobre su andlisis del
purgatorio es que forma parte de los ritos de margen —cita a Van
Gennep—, en los que podrian incluirse el viaje de Greta, la clown de
Gabriela Munoz. Asi, el camino que inicia en la primera escena de
Limbo es ese rito de margen del que saldrd transformada; pasard de
la espera y angustia inicial, a un estado tranquilo y esperanzador.

El exilio

Greta viaja por la noche estrellada. La mujer pdjaro cantay la clown
la contempla, entre sorprendida y extasiada. Al fondo, unas casitas
con luces desveladas muestran lo avanzado de la madrugada. El

321



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

ave se retira y Greta se queda sola en el escenario hasta que aparece
su gufa, con una llave. Ella la recibe y se queda nuevamente sola.
Busca y se encuentra de frente con su propia muerte. En esta es-
cena, la noche estrellada aparece como otra metafora del desierto
interior de Greta.

Como ya se ha dicho antes, Mufioz presenta el limbo como un
estado mds emocional que fisico, al que hace referencia a través de
elementos concretos, como el cuarto de hospital, el trinsito por
la noche estrellada, el mismo desierto al estilo beckettiano. Hay,
entonces, en este estado, como dice Olga Amaris Duarte, en Una
poética del exilio, una visién positiva de este trdnsito del alma. En
ese sentido, Limbo ofrece un ejercicio tanto corpo-filoséfico como
coémico, y tiene elementos que lo identifican con una poética clown
que dialoga con una fenomenologia del exilio,’ donde el desierto
aparece como simbolo de la dura experiencia en el exilio, como
apunta Amaris Duarte. Hay, desde esta perspectiva, una relacién
indisociable entre los conceptos desierto y exilio. “Desde que acon-
teciese el primer cruce del desierto del pueblo judio en su exilio ba-
bilénico, la espacialidad del desierto se ha prestado, desde tiempos
remotos, a la representacion de los sentimientos de desamparo, de
desierto y de la no pertenencia” (2020).

Es dificil hablar de la experiencia del exilio sin recurrir al pen-
samiento de Marfa Zambrano. Quizd la voz femenina mds sig-
nificativa del siglo xx iberoamericano, la figura mas emblemdtica
del exilio espafol y que cada vez cobra mds fuerza. En la obra y
experiencia zambraniana se reconoce al exiliado como simbolo de

3En la actualidad, dos clowns de origen ruso son los méximos representantes de
esta poética que tiene elementos en comun con la propuesta que hace Gabriela
Mufioz. Se trata de Vladimir Olshansky y de Slava Polunin. En sus espectdculos,
sus personajes clown transitan también a través de un desierto existencial, que se
encuentra metaforizado en paisajes nevados o, como se ve en Limbo, en noches
oscuras.

322



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

la condicién humana. Para Zambrano, el exiliado no es mds que el
“devorado por la historia” (2004: 33), el borrado, el olvidado; “es
el que mds se asemeja al desconocido, el que llega, a fuerza de apu-
rar su condicidn, a ser ese desconocido que hay en todo hombre y
al que el poeta y artista no logran sino muy raramente llegar a des-
cubrir” (2004: 35). Ese desconocido es el que no tiene lugar en el
mundo, “ni geogréfico, ni social, ni politico, ni —lo que decide en
extremo para que salga de él ese desconocido— ontoldgico” (2004:
36) porque se vuelve nadie, nada.

En Los Bienaventurados, Zambrano relaciona desierto y exilio
con un viaje para reconocer el vacio existencial. En este trdnsito, la
filésofa revela lo que parece una paradoja: para no perderse en el
desierto, hay que encerrar dentro de si el desierto. “Hay que aden-
trar, interiorizar el desierto del alma, en la mente, en los sentidos
mismos, aguzando el oido en detrimento de la vista para evitar los
espejismos y escuchar las voces” (2004: 41). De acuerdo con la
filésofa, es solo en este estado donde las verdades se revelan, donde
el exiliado puede encontrar fragmentos de la patria que ha perdido.
A través de una entrevista “virtual” a Zambrano, José Antonio Bai-
gorri intenta divulgar su pensamiento a partir de la experiencia del
exilio. En este texto se reconoce el exilio como el lugar mds adecua-
do para que a los seres humanos se nos revele “el ser en su totalidad
[...] Somos como pdjaros que en su vuelo revelan, ‘ven’ la multi-
plicidad del ser y de la vida. Esa ‘visién’ estd ligada a la experiencia
del propio ser, ‘ese ser que es el hombre, este ser que soy yo, que
voy siendo en virtud de lo que veo y padezco y no de lo que razono
y pienso’” (2021). En la entrevista “virtual”, la pensadora define a
los exiliados como “seres al borde del abismo, descircunstanciados,
devorados por la historia y no sostenidos por ella” (2021).

El verdadero exilio comienza cuando aparece el sentimiento de
abandono; no se trata, dice la filésofa, de la misma condicién que
vive el desterrado o el refugiado, porque este tltimo se ve acogi-

323



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

do en un lugar donde se le hace hueco y donde encuentra algo
en donde depositar su cuerpo (2004: 31). Tampoco es habitar el
destierro lo que hace sentir el exilio, sino que este se siente en la
expulsién (2004: 32), una condicién que se vive en silencio, que
se revela sin saber y, cuando se sabe, se mira y se calla. El exiliado
se refugia en ese silencio porque tiene la necesidad de “adentrarse
en algo” (2004: 33). El exiliado es siempre el Otro, el extrano, el
ajeno, el anulado de las sociedades. Sin embargo, este sentimien-
to de abandono, aclara Zambrano, no nos es ajeno. Ahi, al final,
nos reconocemos todos. Es naturaleza humana. Es la fuente de la
angustia existencial, ese sentimiento de abandono de donde “lle-
gan esos vacios que en la vida de todos los hombres, en cualquier
situacion, aparecen y desaparecen. Y asi también esas centellas de
desamparo, esas saetas que en la piel del ser produce el quedarse a
la intemperie, es decir, desnudo ante los elementos, que entonces
muestran toda su fuerza” (2004: 38).

El desierto, ademds de ser metdfora de dicha angustia existen-
cial, también se mira como recuperacién de la patria perdida, en
un escenario donde ya no queda nada, pero donde este vacio se
ofrece como lugar para que todo pueda suceder. Es asi como el
camino por el desierto emocional es un rito de margen, un paso
hacia algo nuevo, aunque desconocido e inesperado, al que es im-
posible acceder si no existe una experiencia previa de exclusién y
de profundo vacio interior o existencial. Por ello, el mensaje tanto
Beckett como de Mufoz, en sus respectivas obras, es el de recono-
cer dicha angustia. De hecho, en Zeatro del Absurdo, Esslin resalta
la angustia existencial que estd presente en practicamente toda la
obra de Beckett, porque surge “de los mds profundos estratos de la
mente” y explora “las oscuras fuentes de la angustia® (1989: 29).

La clown de Gabriela Munoz muestra una condicién de exi-
liada, asi como una sensacién de abandono y de vacio existencial,
aunque distintas a las que describe Zambrano. En Greta, el exilio

324



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

estd dado por enfermedad. Ella se ve forzada a estar en un espacio
liminal —el hospital—, apartada de cualquier grupo social. Vive su
enfermedad en una soledad profunda y dolorosa, aunque se empe-
fia en mostrar lo contrario y no vivirlo de manera angustiosa. En
este sitio inicial que habita el personaje —el cuarto de hospital-,
no obstante, se intuye una especie de expulsién social. Es un lugar
donde ella se encuentra aislada; estd habitado por ella y deshabita-
do por el resto del mundo.

El limbo de Mufioz es un viaje hacia un no-lugar, donde el Otro
se convierte en una especie de Orfeo que ilumina el oscuro trdnsito
del alma. En esta obra, son los Otros quienes ayudan a realizar ese ca-
mino, porque son ellos quienes realmente sostienen la existencia del
exiliado. Eso también sucede con Vladimir y Estragén, en quienes
la espera se convierte en una necesidad vital que no podria ser vivida
sin la presencia del Otro, quien le da sentido a la existencia misma.
En estos dos personajes, ese acompanamiento resulta esperanzador,
porque ambos encuentran que son capaces de sentir compasién por
aquel que se encuentra en la misma desgracia —o en alguna peor—
que ellos, como es el caso de Lucky. Hay que decir que no es la
misma relacién que tienen Pozzo y Lucky, que también transitan por
el mismo desierto, pero en ellos no hay esperanza, porque su rela-
cién estd basada en la violencia y la tiranfa. Viven una dependencia
enferma entre uno y otro. Aun en esas condiciones, no obstante, el
que mds sufre la opresién —Lucky— es capaz de conmoverse ante la
consciencia de desamparo de su tirano.

El viaje de los personajes de Gabriela Mufioz por el desierto
interior de Greta se parece mds a la relacién que tienen Vladimir
y Estragdn, en el sentido de que es la compania del Otro la que
va dando sentido a la existencia de la c/own. En cada encuentro,
ella se va transformando hasta reconocerse como perteneciente a
una comunidad de viajantes, es decir, exiliados. Asi, en Limbo, el
viaje de Greta es para reconocer que la vida suya ha valido la pena

325



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufoz

porque ha sabido entregarse a los Otros y los Otros a ella, lo cual
incluye al publico. Este gesto se ve reforzado en un momento en
que la clown invita a que alguien del piablico suba al escenario y, a
través de una serie de gags involuntarios, muestra la capacidad de
entrega que ese extrano es capaz de lograr.

Es después del recorrido y del encuentro no solo con el Otro
sino con el propio dolor y la propia muerte como Mufioz regresa
ese cuerpo onirico exiliado al lugar de donde partié, a la misma
cama de hospital, donde el suefio o la muerte hacen su aparicién,
pero en un estado donde la angustia existencial se ha transformado
en una tranquilidad esperanzadora.

Conclusiones

Hasta hace pocos anos, el mundo del clown era casi exclusivamen-
te masculino. Salvo algunas excepciones, las mujeres habian sido
relegadas de este tipo de expresidn artistica. Hoy, ellas comienzan
a estar cada vez mds presentes en la escena explorando sus propios
lenguajes escénicos. De ahi que Melissa Lima Caminha hable de
que se estd dando un proceso de deconstruccion del clown feme-
nino, porque hasta ahora este ha respondido, principalmente, a
criterios y poéticas propias de una tradicién patriarcal.

Es en este contexto en el que Gabriela Mufoz presenta Limbo,
espectdculo que parte de las propias honduras existenciales de la
artista para mostrar a una mujer clown, Greta, como simbolo del
exilio, condicién que puede ser leida desde su mismo ser mujer y
alguien que no responde a las exigencias de belleza y aceptacién
de las sociedades actuales. De ahi que la propuesta sea mostrar a
esta clown al margen de todo, en un espacio al que ella denomina
limbo. En el ¢jercicio escénico de Mufioz, el recorrido a través del
desierto interior —o de ese limbo, como ella le llama— es en busca

326



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 30, julio-agosto de 2022, pp. 311-328.

de una especie de liberacién a la angustia existencial que el perso-
naje vive en silencio y casi en secreto.

A través de una poética particular, Gabriela Mufioz ha venido
desarrollando un discurso corpo-filoséfico, porque sin palabras,
Gnicamente a través de su cuerpo, pone en escena la pregunta so-
bre la naturaleza humana, naturaleza que estd vinculada, precisa-
mente, con esta experiencia del vacio en el desierto emocional,
conceptos que son imprescindibles en la filosoffa zambraniana y
en la obra de Samuel Beckett, Esperando a Godot, donde sus perso-
najes también viven la experiencia del rechazo y el abandono. Lo
llamativo tanto en la propuesta de Beckett como en la de Mufoz
es que es precisamente en estas condiciones donde el encuentro
humano se vuelve esencial y trascendental. El Otro se vuelve algo
mds que un acompanante, para convertirse en quien tiene la posi-
bilidad de darle sentido a la existencia misma.

Referencias

Amaris Duarte, Olga, 2020, Una poética del exilio. Hannah Arendt
y Maria Zambrano, Herder, Barcelona [version electrénica].

Baigorri Goni, José Antonio, 2021, La filosofia contada por sus pro-
tagonistas I11. Entrevistas virtuales a grandes fildsofas, Laberinto,
Espana [versién electrdnica].

Blake, Elissa, 2017, “Mexican clown Gabriela Munoz has the last
laugh”, 7he Sydney Morning Herald. Disponible en: https://
www.smh.com.au/entertainment/mexican-clown-gabriela-mu-
noz-has-the-last-laugh-20170424-gvrjd0.html ~ (Consultado:
30/VII/2021).

Castaneda, Ulises, 2015, “Limbo: un viaje onirico a la fantasia
de una payasa’, Crénica. http://www.cronica.com.mx/no-

tas/2015/923658.html (Consultado: 30/VII/2021).

327



Exilio y desierto en la obra Limbo, de Gabriela Mufioz

Cruz Bércenas, Arturo, 2015, “Hay que quitar estereotipos al
clown, pues se conecta con algo mds poético”, La Jornada. Dis-
ponible en: https://www.jornada.com.mx/2015/09/27/espec-
taculos/a09nlesp (Consultado: 30/VII/2021).

Esslin, Martin, 1961, Zeatro del absurdo, Manuel Herrero (trad.),
Seix Barral, Coleccién Biblioteca Breve, Barcelona.

[zuzquiza, Ignacio, 2004, Filosofia de la tension: realidad, silencio y
claroscuro, Anthropos, Barcelona.

LeGoft, Jacques, 1989, El nacimiento del purgatorio, Altea, Madrid.

Lima Caminha, Melissa, 2020, “Hacia una rista posthumana y de-
colonial: construyendo una risistencia feministra mostruosa”,

Arte y politicas de identidad, vol. 22, pp. 143-169.

Ruiz Lépez, Anais, 2021, “Chula the clown’ quiere reconstruir
la inspiracién con su proyecto ‘Dirt!””, La Jornada. Disponible
en: https://www.jornada.com.mx/notas/2021/07/11/cultura/
chula-the-clown-quiere-reconstruir-la-inspiracion-con-su-pro-
yecto-dirt/ (Consultado: 8/VII1/2021).

Zaid, Gabriel, 2020, “Limbos”, Letras Libres. Disponible en:
https://www.letraslibres.com/mexico/revista/limbos  (Consul-

tado: 30/VII/2021).

Zambrano, Marfa, 2004, Los bienaventurados, Siruela, Madrid.

328





