Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

Misticismo y escritura en el Tractatus

logico-philosophicus

Mysticism and writing in the Tractatus

logico-philosophicus

Laura Adriana Hernandez Martinez
Universidad Autdonoma Metropolitana-Iztapalapa, México
lauraxanum@hotmail.com

Resumen: En este ensayo se plantea que la escritura filoséfica de Witt-
genstein es una escritura mistica, que es heredera de la filosoffa misti-
ca alemana, iniciada por B6hme y posteriormente desarrollada por los
misticos barrocos, entre quienes destaca Angelus Silesius, a quien Witt-
genstein leyé en el frente austriaco, durante la Primera Guerra Mundial.
Dicha influencia se aprecia de manera muy clara en la expresién aforisti-
ca del Tractatus logico-philosophicus, que recupera la poética paradéjicay
sintética de los epigramas de Angelus Silesius en la exposicién del andlisis
légico del lenguaje, que distingue entre aquello que se puede decir y lo

que solo se puede mostrar en el lenguaje.

Palabras clave: Wittgenstein, Silesius, mistica, escritura filoséfica, tras-

cendencia.

Abstract: This essay considers Wittgenstein’s philosophical writing as a
mystic writing, heir to the German philosophical mysticism that begins
with Jakob Bohme and further developed by the German baroque mys-
tics, notably Angelus Silesius, who Wittgenstein read on the Austrian
war front in the First World War. This influence is clear in the aphoristic

expression of the Tractatus Logico-Philosophicus, with which Wittgens-

309



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

tein recovers the synthetic and paradoxical poetics of Angelus Silesius
epigrams, through the exposition of the linguistic logical analysis which
distinguishes between what can be said, and what only can be shown in

language.

Keywords: Wittgenstein, Silesius, Mystics, Philosophical Writing,

Transcendence.

Recibido: 20 de enero de 2021
Aceptado: 10 de marzo de 2021

hetps://dx.doi.org/10.15174/rv.v13i28.599

En memoria de Rubén Chuaqui
Admirado y querido maestro

La filosofia como forma-de-vida y no como
Sflatus vocis gira siempre alrededor de la locu-
ra (de Dios).

OscAr DEL Barco

Etica y poética

| Tractatus logico-philosophicus (1921) es el tnico libro que
Wittgenstein publicé en vida, pero su escritura se desarrollé
alo largo de la Primera Guerra Mundial donde particip6 en tareas
de enorme peligro como voluntario. Terminé de escribirlo en la
casa de su tio Paul, cerca de Salzburgo, donde pasé el verano de
1918, después de que su tio lo encontrara por casualidad en la esta-

310



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

cion de trenes decidido a suicidarse, al enterarse de la muerte de su
entranable amigo, David Pinsent, a quien estd dedicado el libro.!
La filosofia contenida ahi es el fruto de su trabajo en 16gica que
inicié con Russell en 1912 y que empez6 a cobrar forma los meses
que pasé en Skjolden entre 1913 y 1914, cuando Edward Moore
fue a visitarlo a Noruega, y donde ya aparecia la distincién funda-
mental entre lo que es decible y lo que es mostrable en el lenguaje,
que da sentido a su decision de escribirlo en aforismos numerados,
subrayando asi la importancia de atender a esta distincién también
en la expresién escrita y dotdndolo, con ello, de ese cardcter mis-
tico que le ha valido el estigma de ser un libro criptico. Y si bien
este texto es crucial en la historia de la filosofia del siglo XX y goza
de gran fama, tuvo una mala recepcién cultural en su momento,
debido precisamente a una extrafa escritura que no combinaba
con el impulso hacia una filosofia fundada en el pensamiento ma-
temdtico, como era la filosofia analitica que Russell y Wittgenstein
crearon en su primera version, conocida como atomismo légico.
Al recibir el manuscrito en 1919, Frege le comunicé que con-
sideraba un error haberlo escrito en aforismos porque provocaba
que los lectores ya no le dieran importancia a la exposicién cien-
tifica al ser subyugados por un lenguaje poético.? Por su parte,
Russell fue condescendiente y prefirié omitir ese “defecto”, pues
aceptd escribir la introduccién que le fue requerida a Wittgenstein
como aval para que la obra pudiera ser publicada, como muestra
de que reconocia su aportacién para el andlisis 1égico del lenguaje.
Sin embargo, Wittgenstein la rechazé en una airada carta donde le
reclama la falta de comprensién de su obra, algo que ya presentia
cuando le escribe desde el campo de concentracién de Montecasi-

'En esa primera version, conocida como el Prototractatus, aparece al final una
nota donde agradece a su tio Paul Wittgenstein y a Bertrand Russell por el apo-
yo que le dieron (Wittgenstein, 1971: 2).

2 Para una interesante discusién sobre este tema, véase J. Bremer (2020).

311



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

no en 1918, avisindole que le ha enviado el Ginico manuscrito que
existe del 7ractatus, en una carta que termina con estas palabras:
“Célidos recuerdos, y no pienses que todo lo que tii no entiendes es
mera estupidez” (Wittgenstein, 1979: 66).

Wittgenstein habia intentado sin fortuna publicarlo antes en
Viena, que le parecia el lugar mds apropiado para presentar una
obra sobre ética y 16gica, por ser un tema central en la cultura
vienesa a partir de Sexo y cardcter, el libro de Otto Weininger.
Decidié entonces pedirle a Von Ficker, editor del periédico Der
Brenner, que se encargara de ello, en una famosa carta donde le
explica que “la obra es estrictamente filos6fica y al mismo tiempo
literaria, pero en ella no hay parloteo indtil” (Monk, 1994: 176).
La respuesta de Von Ficker no fue la esperada, pues le respondié
que las obras “estrictamente cientificas” no eran su campo y que
serfa dificil publicarla, pero le prometi6 intentarlo. Wittgenstein se
muestra sorprendido ante ello y reitera que la finalidad del libro es
ética y no cientifica, por lo que la parte mds importante del libro
es la parte que no ha escrito y no la que estd escrita. Finalmente, lo
conmina a leer el prélogo y la conclusién para tener una idea clara
del tema que se trataba (176).

Ahora bien, el aforismo con que concluye el Tractatus, exhorta
a guardar silencio ante lo indecible, lo cual no significa que no se
deba producir lenguaje —como muchas veces se piensa— sino que
no se debe pretender decir algo con sentido (16gico) sobre lo tras-
cendente. Se trata de una posicién ética que estd enunciada como
una tarea lingiiistica en el aforismo 6.54 (el pendltimo), donde
Wittgenstein declara que su libro estd escrito como una escalera
de sinsentidos,® que es el modus loquendi con que se muestra, en

3En el aforismo 6.54, Wittgenstein se refiere a su escritura asi: “Mis proposi-
ciones son esclarecedoras de este modo: que quien me comprende acaba por
reconocer que carecen de sentido, siempre que el que las comprenda haya sali-
do a través de ellas fuera de ellas. (Debe, pues, por asi decitlo, tirar la escalera

312



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

el lenguaje, el limite del sentido, en concordancia con lo que se
senala en el aforismo 6.522: “Lo inexpresable, ciertamente existe.
Se muestra, es lo mistico”.

Esta concepcién mistica del lenguaje —con la que Wittgenstein
hace patente la enorme limitacién de la ciencia sobre lo que puede
decir del mundo, que es muy poco: apenas cudles son los hechos
que acaecen, pero nunca su sentido como totalidad— tiene ecos de
los misticos del barroco alemdn, principalmente de Angelus Sile-
sius (1624-1677), cuyos bellisimos epigramas, reunidos en £/ pere-
grino queriibico, fueron leidos por Wittgenstein durante la guerra,
como sabemos por la carta que Russell le envia a Lady Ottoline
desde La Haya, después del encuentro que tuvo con Wittgenstein
para hablar del Zractatus, en diciembre de 1919: “En su libro habia
percibido un cierto aroma de misticismo pero me quedé asom-
brado cuando descubri que se habia vuelto un mistico completo.
Lee a autores como Kierkegaard y Angelus Silesius, y considera
seriamente la posibilidad de hacerse monje” (Wittgenstein, 1979:
75-76).

Andrew Weeks (1993) coincide en que el misticismo de Witt-
genstein es el de esta tradicién alemana que hereda mucho del
pensamiento del fildsofo zapatero, Jacob Bshme (1575-1624), cu-
yos textos también serdn fuente de inspiracion para los romdnticos
alemanes y filésofos como Hegel (Seijas, 2010: 1, nota 2). El Trac-
tatus compartiria con ese misticismo una teofania que ve el mundo
como un signo indescifrable, pues la tesis del aforismo 6.522 de
que el mundo como totalidad es indecible y sélo se muestra en
el lenguaje, es una imagen que Weeks (236-237) encuentra muy

después de haber subido.) / Debe superar estas proposiciones; entonces tiene la
justa visién del mundo” (énfasis mio).

313



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

préxima a la concepcién del mundo de Bohme como Mysterium
magnum.*

También Isidoro Reguera considera en sus comentarios a los
Diarios secretos que, para entender lo que ahi escribié Wittgens-
tein, hay que reconocer la influencia de Angelus Silesius y su mis-
tica bdhmeana, “que va mds alld de la razén, pero también de la
ignorancia y el silencio negativos, permitiéndole un discurso de lo
inefable” (Wittgenstein, 1991: 202).

Resulta de gran interés que Alois Haas considere que esta mis-
tica tiene raices que llegan hasta el escepticismo de Pirrén de Elis
(365-270 a. C.), quien adopté la férmula escéptica del juicio de
los gimnosofistas, con quienes probablemente tuvo contacto en su
viaje con Alejandro Magno a la India:

De “es” (posicién A1)
Y de “no es” (posicién A2)

Asi como la combinacién “es” y “no es” (posicién A3)

LN

Y la de “ni es, ni no es” (posicién A4)

Cuatro pasos que muestran que cualquier argumento puede ser
refutado y, en consecuencia, no hay ninguna verdad definitiva, en
un proceso que conduce al silencio, entendido como suspensién
del juicio (epojé), y permite alcanzar la ataraxia.” Una experiencia

#Teresa Rocha (1993) explica que, para Bohme, la relacién entre el mundo in-
visible y el visible es un Mysterium magnum, porque, si bien el mundo invisible
es la causa, explicacién y posibilidad del mundo visible, este tltimo es el que
permite que el invisible pueda manifestarse: “por la ex-presién, por el ex-hélito
de la palabra divina, como marco o instrumento de accién de lo invisible en la
manera en que el alma obra por medio del cuerpo” (361).

> Sobre la relacién entre la filosofia de Wittgenstein y el escepticismo pirrénico,
véase Reinoso (2018).

314



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

de incertidumbre que, como dice Haas (2009), serd adoptada mds
tarde como una disposicidén necesaria para ser cristiano (32).

Es muy interesante descubrir lazos entre la poética del Tractatus
y la de Sexto Empirico (160-210 D.C.), pues el filésofo pirrénico
que practicé la disolucién de los argumentos como cura contra el
dogmatismo usé la metédfora de la escalera de la misma manera que
aparece en el Tractatus: “Al igual que no es imposible que una per-
sona que ha llegado a un lugar alto por una escalera, la tire una vez
que ha subido por ella, no es improbable que el escéptico también,
después de haber conseguido su tarea por una pequena escalera —el
argumento que muestra que no hay demostracién— deba desechar
tal argumento” (#pud. Reinoso, 2014: 48-49).

Esto significaria que el T7actatus se liga a una tradicién filoséfica
que se propone mantener la incertidumbre y el misterio, en lugar
de superarlos, y que explica el interés en expresar lo trascendente
en paradojas, como la que se produce en la conviccién de que es
posible un lenguaje acerca de lo imposible (Vega, 2011: 86). En el
Tractatus, ese lenguaje da forma a una poética que parte del cardc-
ter trascendental de la 16gica, cuyo lenguaje es un espejo® donde
el mundo toma una forma (Bild) cuando la proposicién figura los
hechos del mundo en el pensamiento y los muestra, como el espejo
muestra una imagen.

®En el aforismo 5.511, se responde a la pregunta de c6mo es posible que el len-
guaje de la ldgica refleje el mundo pero use tan extranos garabatos, explicando
que se debe a que estd unido “por una trama infinitamente fina al gran espejo”; y
mds adelante, el aforismo 6.13 se refiere también a este cardcter especular de la
légica, al plantear que: “La légica no es una doctrina, sino un reflejo del mundo.
La ldgica es trascendental”. La paradoja especular del lenguaje remite a Bshme,
para quien la sabiduria eterna de Dios es un ojo, “y, al mismo tiempo, el espejo
en que Dios se refleja” (Seijas, 2010: 12).

315



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

Desde esta perspectiva, resulta mds claro el llamado de Witt-
genstein a poetizar la filosoffa’ —lo que constituye su trabajo—,
como una labor dedicada a la creacién de una escritura adecuada
para expresar el cardcter trascendental que le atribuye a la légica,®
que aqui se hermana con la ética, la estética y la religiosidad por
su caracter mistico, y en consecuencia, por una mirada sub specie
aeternitatis, que es aquella que mira el mundo desde lo alto. Sin
embargo, no se estd hablando de campos de reflexion filoséfica
separados de la vida, ya que, si la obra de arte es el objeto visto sub
specie aeternitatis, “la vida es el mundo visto sub specie aeternitatis.
No otra es la conexién entre arte y ética” (Wittgenstein, 1986:
140).

Sabemos bien que no estamos ante una filosofia interesada en
qué sea el mundo, sino de aceptarlo sea como sea. De ahi que
afirme que “mundo y vida son lo mismo” (en el aforismo 5.621) y
cobre sentido la bisqueda de una forma de vida adecuada para el
proposito filoséfico de cambiar la propia vida —para dejar de tener
una vida falsa, dirfa Wittgenstein—, una exigencia que ¢l considera

” Me refiero al famoso aforismo escrito entre 1933 y 1934: “Creo haber resu-
mido mi posicidn con respecto a la filosoffa, al decir: de hecho, sélo se deberia
poetizarla filosoffa. Me parece que de ello se desprende en qué medida pertenece
mi pensamiento al presente, al futuro o al pasado. Pues con ello me reconoci
también como alguien que no puede hacer del todo lo que querrfa” (Wittgens-
tein, 1995: 65-66).

8 La discusién que plantea Michael Wood (2010) sobre la traduccién de la pa-
labra dichten, en la frase en marras: “Philosophie diirfte man eigentlich nur Ji-
chten”, que realmente serfa intraducible, abre el abanico del sentido de “poético”
en esta frase. Uno de sus posibles significados se referiria, no a la versificacion,
sino a la carga creativa e imaginativa de la escritura literaria en general, que es
uno de sus sentidos en alemdn. De ah{ que otra posible traduccién podria ser:
“la filosofia debiera ser s6lo escrita”, en el sentido en que Barthes plantearia
que, de no ser escritura, no serfa nada. Pero, ademds, dado que no aparece el
comparativo como, podria interpretarse que estrictamente dice que debe ser

poesia (01).

316



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

propia del cristianismo, como se revela en una anotacién que hizo
en 1946: “Opino que el cristianismo dice, entre otras cosas, que
todas las buenas doctrinas no sirven para nada. Debe cambiarse la
vida (o la direccion de la vida)” (Wittgenstein, 1995: 106).

La transformacién de la propia vida responde a la bisqueda
mistica de un centro,” es decir, al ajuste entre la vida y el mundo
que en el Diario filosdfico se plantea como condicién para alcanzar
la felicidad que otorga vivir en un eterno presente (Wittgenstein,
1986: 129). Es entonces cuando acepto que mi voluntad no puede
cambiar los hechos del mundo, y que “sélo en la conciencia de la
unicidad de mi vida surgen religién —ciencia— y arte” (134).

Quisiera proponer entonces que la filosofia de Wittgenstein,
como forma de vida, es un acto de escritura que estd fundado en
una ética del asombro de que el mundo sea, que es andlogo a ver
el lenguaje como un milagro, como se plantea en la “Conferencia
sobre ética” de 1929. Se trata de una experiencia y un sentimiento
que se producen para Wittgenstein en una vida exilica de profunda
espiritualidad, ya sea en las montafas noruegas o en el frente de
guerra, pues esa es la manera de alcanzar la autoconciencia nece-

?Bohme se refiere al centro como el lugar de unién con lo divino: “la compren-
sibilidad estd oculta en el centro, la fuerza divina que creé la comprensibilidad
y que ademds la sostiene, lleva y rige” (Boshme, 1979: 321). Silesius (2005)
hace varias referencias a este concepto mistico de centro como imagen de la
unidad de lo mdltiple en el Uno: “11. 24. eL cENTRO. Quien ha escogido para
si el centro por morada, lo que en la circunferencia hay ve de una sola mirada”
(véase también: 111, 28, 147; V, 212). Por otra parte, Mircea Eliade sefala que
la simbologfa del “centro” como el lugar donde se unen las tres zonas césmicas:
el cielo, el infierno y la tierra, estd asimilado a una “montana sagrada” desde la
mitologfa mesopotdmica. El ascenso del peregrino es la aproximacién “al centro
del mundo, y en la terraza superior realiza una ruptura de nivel, trascendiendo
el espacio profano” (Eliade, 1979: 336). Una cuestién que calza muy bien con
la metdfora del ascenso y la vida ascética en las montanas nérdicas, como se verd
mds adelante.

317



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

saria para cumplir con su deber de tener una vida justa consigo
mismo y asi salvarse.

La escritura de lo inefable

Como la de todos los escritores misticos que, siendo poetas, son
trabajadores del lenguaje, la obra de Wittgenstein es autobiografica
y confesional y se compone de un arsenal de escritos no acadé-
micos que dota a su filosofia de un fuerte cardcter personal que
Badiou considera caracteristico de los que él denomina antifiléso-
fos; quienes, como Pascal, Heidegger o Wittgenstein, tienen una
inclinacién al misticismo por su interés filoséfico en el lenguaje.
Para Badiou (2013), Wittgenstein es un héroe de nuestro tiempo
(73) que estuvo “condenado” a la metédfora, en un acto de escritura
que funda su concepcidn del trabajo filoséfico como una actividad
de creacién y destruccién permanente de lo creado, cuyo fin es
el de cambiar la vida para ser salvado. La confesién se convierte,
entonces, en una especie de iluminacién —“produccién de luz”,
dice Badiou—, cuyo contenido lo aproxima a San Agustin por esa
fusién de doctrina lingiiistica y vida personal. Pero también es se-
mejante a la poesia de Mallarmé, porque, igual que en “Un golpe
de dados”, hay una “tensién metaférica combinada con un rigor
matematizante, la ironia latente de las figuras, la absoluta autosu-
ficiencia que remite, no obstante, a un ‘mds alld’ del Libro” (86).

Esta cualidad estética del lenguaje mistico se relaciona con un
cardcter apofdtico que se crea a través de la transgresion de la 16gica
gramatical, como sefnala Hass (2009):

El modus loquendi mistico gusta de utilizar modos de hablar an-
tilégicos, en ocasiones de manera incluso abusiva. Con razén,
Hugo Ball y Emmy Ball-Hennings, médximos representantes de
los dadaistas de Zurich y “ditirdmbicos de la ruina” de los valores,

318



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

declamaban textos de misticos medievales (como por ejemplo de
Mechthild von Magdeburg), entre otros, con el objetivo de que
sus acciones perturbaran los sentidos (19).

Esa expresién apofitica es la que domind Silesius en su poesia
religiosa, la cual, como considera Hadot (2007), debié familiarizar
a Wittgenstein “con las paradojas misticas mds audaces” (53).

En los Diarios secretos, en una anotacién de 1916, Wittgenstein
se refiere al problema de expresion que enfrenta para hablar de la
conexién entre su trabajo matemdtico y el de lo divino y lo huma-
no, a lo que responde: “;Pero esa conexién llegard a establecerse!
iLo que no se deja decir, no se deja decir!” (Wittgenstein, 1991:
153). Y antes, en una temprana nota de 1914, dice: “Detrds de
nuestros pensamientos, verdaderos o falsos, yace una y otra vez
una raiz oculta, que solo después sacamos a la luz y expresamos
como un pensamiento” (63). Unos meses més tarde, confesard que
su dificultad “es una enorme dificultad de expresién” (73). Es aqui
donde hace presencia la poesia religiosa de Silesius como la posible
inspiracién para la aforistica del Tractatus.

Johannes Schefller, quien tomé el nombre de Angelus Silesius
cuando se convirtié al catolicismo, decepcionado de la ortodoxia
luterana, llevé a grandes alturas el ejercicio que llevaba a cabo el
grupo de Abraham von Franckenberg en la ciudad de Ols, quien
habia conocido muy bien a Jacob Béhme, y cuyos discipulos, en-
tre los que estaba Silesius, escribian aforismos religiosos (Silesius,
2005: 13).

La empresa de construir un lenguaje que le permita entablar un
didlogo con Dios, conduce a Silesius a la situacién paraddjica, que
senala Josef Sudbrack, de ser prisionero de su lenguaje a la vez que
transgresor del lenguaje, de modo tal que obliga al lenguaje a ser
“mds que lenguaje”, por medio de paradojas y tautologias (apud.
Silesius, 2005: 11). Una condicién en la que, para Duch, “el len-

319



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

guaje remite a la individualidad del hablante y, de esta manera,
remite a algo situado mds alld de él mismo y de sus informaciones,
hacia lo que la religién y la filosofia acostumbran a designar con el
nombre de trascendencia” (11). Una trascendencia que, si se logra
mediante la transgresién del lenguaje, es porque Dios es un reflejo
del mundo, pero no un ente del mundo, que es la que condicién
paradéjica que debe perseguir el lenguaje religioso, segtiin Bohme,
dado que “el gran misterio de la palabra hablada es que hay detrés
de ella una Palabra hablante (“das ewige sprechende Wort”) que es, a
su vez, “unaussprechlich” (habla pero no puede ser hablada)” (Ro-
cha, 1993: 361).

La escritura aforistica del Zractatus sigue la misma regla de los
misticos que se reunfan en Ols, de usar un lenguaje sintético y
breve, ademds de paradédjico y sentencioso, por ser esta la simboli-
zacién mds apropiada para la condicién de lo divino en el lenguaje.

Sin embargo, esta escritura es inseparable de una vida ascética y
exilica que se plantea como un ideal de santidad, la cual Wittgens-
tein comparte también con Silesius, quien, siendo médico por sus
estudios universitarios, gozaba de una fortuna a la que renuncié
para retirarse a vivir al Convento de San Matias de Breslau, en Ita-
lia, donde murié. Una decisién que también tomé Wittgenstein,
no sélo porque renuncié a su fortuna, que era la mds cuantiosa de
Europa, sino porque también vivié por un tiempo en un monaste-
rio de Viena, después de la guerra, haciendo las tareas de jardinero,
e intenté ser monje ahi para llevar la vida de esos cristianos sin
iglesia que lo antecedieron, como Angelus Silesius.

La forma de vida filoséfica es una experiencia mistica (ética y
estética), a la manera en que Silesius concibe la “muerte eterna’,
en su epigrama 29 del libro primero: “La muerte de la que no
florece una vida nueva: de esa huye mi alma de entre todas las
muertes’. Y mds adelante, en el epigrafe 192 del libro siguiente, lo
plantea como un llamado: “Ah, hermano, vuélvete pues: ;por qué

320



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

sigues siendo humo y apariencia? Tenemos que volvernos esen-
cialmente un ser nuevo”. Para Wittgenstein, “revolucionario serd
aquel que pueda revolucionarse a si mismo” (Wittgenstein, 1995:
96), y cambiar su vida es la condicién para pensar por si mismo y
conseguir el ideal filoséfico de encontrar su centro, que sin duda
encontrd en Skjolden.

Un lugar sagrado

He estado tres veces en Skjolden,'® la tltima en el verano de 2019,
cuando concluyd la reinstalacién de la cabafa de Wittgenstein en
su sitio original en el lago Eiden, ya que el heredero la trasladé al
pueblo después de que murié el filésofo. La fundacién Wittgens-
tein de Skjolden compré otra casa en 2018 y empezd a hacer el
traslado de todas las piezas de la antigua construccién, asi como
de los muebles originales que habian sido celosamente conserva-
dos, junto con algunos objetos personales, como sus articulos para
afeitarse.

Pasé una manana luminosa en la cabafa con mi amiga Siri Al-
metun, después de que conseguimos las llaves y emprendimos el
dificil ascenso hasta arriba del acantilado que se refleja en el lago.
Es una experiencia conmovedora poder estar ahi, al lado de la mis-
ma mesa donde Wittgenstein escribié en completo aislamiento, y
sobre todo, poder admirar desde el balcén del segundo piso, don-
de lo solian ver los vecinos muchas tardes, el paisaje del lago con
el pueblo al fondo, enmarcado por las montafias que custodian
el final del trayecto del fiordo, al que Wittgenstein le atribuyé la
majestuosidad de una “silenciosa seriedad” que sin duda refiere a

10Sobre mi primer viaje a Skjolden en 2017, véase mi articulo: “Una peregrina-
cién filos6fica a un espacio para pensar. La cabana de Wittgenstein en Skjolden,
Noruega” (en prensa).

321



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

ese “estado de dnimo poético” al que Schiller aludié en una carta
a Goethe —como recuerda Wittgenstein en una nota de 1948,
y con el cual se identifica: “Creo que sé a lo que se refiere, creo
conocerlo. Es aquel estado de dnimo en el que se es receptivo a la
naturaleza, y en el que los pensamientos parecen tan vivos como la
naturaleza” (Wittgenstein, 1995: 124).

El lector de Wittgenstein que llega hasta este espacio sagrado
también encuentra su centro ahi. La unién del peregrino y el fi-
lésofo en esa escritura mistica se transforma en la cabafa en una
hierofania de la inclinacién humana a decirse a si mismo, en las
letras que la mano escribe, lo indecible.

Bibliografia

Badiou, Alain, 2013, La antifilosofia de Wittgenstein, Ma. del C.
Rodriguez (trad.), Capital Intelectual, De Autor 13, Buenos
Aires.

Bohme, Jacob, 1979, Aurora, A. Andreu (trad., prél. y notas), Al-
faguara, Madrid.

J. Bremer, 2020. “An Artistic rather than a Scientific Achievement.
Frege and the Poetically of Wittgenstein’s Tractatus”, Philoso-
phia, Jesuit University Ignatianum in Krakow. Disponible en:
https://doi.org/10.1007/s11406-020-00216-3  (Consultado:
30/X/2020).

Eliade, Mircea, 1979, Tratado de historia de las religiones, T. Sego-
via (trad.), Era, México.

Haas, Alois M., 2009, Viento de lo absoluto. ;Existe una mbz’q’um’ﬂ
mistica de la posmodernidad?, J. Seca (trad.), Siruela, El Arbol
del Paraiso 65, Madrid.

Hadot, Pierre, 2007, Wittgenstein y los limites del lenguaje, M.
Arranz (trad.), Pre-textos, Valencia.

322



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrdnica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 309-324.

Herndndez Martinez, Laura A. “Una peregrinacién filoséfica a un
espacio para pensar. La cabana de Wittgenstein en Skjolden,
Noruega”, en Arte, ciencia y palabra. Escritos sobre viajes y viaje-
ros, Carolina Depetris (ed.), Centro Peninsular en Humanida-
des y Ciencias Sociales / Universidad Nacional Auténoma de
México [en prensa].

Monk, Ray, 1994, Ludwig Wittgenstein, D. Alou (trad.), Anagra-

ma, Barcelona.

Reinoso, Guadalupe, 2014, “La escritura escéptica como clave de
lectura: los prélogos de Wittgenstein”, Zdpicos, nim. 27, Santa
Fe, Argentina, julio, pp.46-61.

, 2018, “Las preguntas metafisicas y otras enfermedades filo-
soficas: Wittgenstein y el pirronismo”, Skepsis, vol. 1x, nim.17,

pp- 99-113.

Rocha, Teresa, 1993, “Un apunte sobre la historia de la teoria del
lenguaje: Bohme, Saint-Martin y Kleuker”, Anuario de estudios
filolégicos, vol. 16, Univ. de Extremadura, pp. 351-3606.

Seijas, Carlos, 2010, “La libertad como fundamento del ser”,
Eleutheria, nim. 2, Universidad Francisco Marroquin, Gua-
temala. Disponible en: http://www.ufm.edu (Consultado: 09/
1X/2020).

Silesius, Angelus, 2005, E/ peregrino queribico, L. Duch (introd.,
trad. y ed.), Siruela, El Arbol del Paraiso 41, Madrid.

Vega, Amador, 2011, Tres poetas del exceso. La hermenéutica imposi-
ble en Eckhart, Silesius y Celan, Fragmenta Editorial, Barcelona.

Weeks, Andrew, 1993, German Mysticism from Hildegard of Bingen
to Ludwig Wittgenstein. A Literary and Intellectual History, State
University of New York, Nueva York.

Wittgenstein, Ludwig, 1971, Prototractatus, D. F. Pears & B. E
McGuinness (trad.) Routledge & Kegan Paul, Londres.

323



Misticismo y escritura en el Tractatus logico-philosophicus

, 1987, Tractatus logico-philosophicus, E. Tierno Galvin
(trad.), Alianza Editorial Mexicana, Alianza Universidad 50,
Madrid.

, 1986, Diario filosdfico (1914-1916), ]. Mufnoz e 1. Reguera
(trad.), Editorial Planeta-De Agostini, México.

, 1991, Diarios secretos, A. Sdnchez (trad.), Alianza Edito-
rial, Alianza Universidad 670, Madrid.

, 1989, Conferencia sobre ética. Con dos comentarios sobre
la teoria del valor, F. Birulés (trad.), M. Cruz (intro.), Paidés /
Instituto de Ciencias de la Educacién- Universidad Auténoma
de Barcelona, Pensamiento Contempordneo 1, Barcelona.

, 1995, Aforismos. Cultura y Valor, E. C. Frost (trad.), Espa-
sa Calpe, Coleccién Austral 381, México.

, 1979, Cartas a Russell, Keynes y Moore, N. Miguez (trad.),
Taurus Ediciones, Ensayistas 165, Madrid.

Wood, Michael, 2010, “Como una enfermedad. La escritura y la
filosofia segin Wittgenstein”, Valenciana. Estudios de Filosofia
y Letras, nm. 5, Universidad de Guanajuato, enero-julio, pp.

57-60.

324





