Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

Maria Zambrano y la quimera

Maria Zambrano and the Chimera

Pablo Mufoz Covarrubias
Universidad Autdonoma Metropolitana-Iztapalapa, México
juanpablomunozcovarrubias@gmail.com

Resumen: A lo largo de su carrera como fil6sofa, escritora y pensadora,
Marfa Zambrano concibié la literatura como un espacio privilegiado
de investigacion. La autora estudié las posibilidades de la razén poética
en diversos géneros, tales como la poesia y la novela. El propésito de las
siguientes pdginas es investigar la manera en que leyd y recred las obras
literarias, en especial, aquellas de la autorfa de Miguel de Cervantes y
Benito Pérez Galdés. Su critica literaria se vinculé con el simbolismo de
la metdfora. Uno de los simbolos mds recurrentes en sus textos es la qui-
mera. La quimera se convierte en una indispensable y ambigua imagen

en sus andlisis de Don Quijote y Misericordia.

Palabras clave: Marfa Zambrano, critica literaria, razén poética, Cervan-

tes, Pérez Galdés.

Abstract: During her career as a philosopher, writer and thinker, Marfa
Zambrano once and again portrayed literature as a special space for her
research. In that sense, she investigated the principal traits belonging to
the poetic reason in several genres such as poetry and fiction. The pur-

pose of the following pages is to investigate the way in which she read

173



Maria Zambrano y la quimera

and recreated literary works chiefly by Miguel de Cervantes and Benito
Pérez Galdés. Her literary criticism is anchored to metaphoric symbo-
lism. One of her most recurrent symbols is the chimera. The chimera
becomes an indispensable and ambiguous image in her analysis of Don

Quixote and Misericordia.

Keywords: Marfa Zambrano, Literary Criticism, Poetic reason, Cervan-

tes, Pérez Galdés.

Recibido: 21 enero de 2020
Aceptado: 10 de diciembre de 2020

hteps://dx.doi.org/ 10.15174/rv.v13i28.523
Maria Zambrano y la quimera

La primera noticia de la Quimera estd en
el libro VI de la Iliada. Abi estd escrito que
era de linaje divino y que por delante era
un ledn, por el medio una cabra y por el fin
una serpiente; echaba fuego por la boca y la
matd el hermoso Belerofonte, hijo de Glau-
co, segiin lo habian presagiado los dioses.

JorGE Luts BORGES Y MARGARITA
(GUERRERO, MANUAL DE ZOOLOGIA FANTASTICA

La metdfora se enriquece y despliega y llega
a convertirse en mito.

MAR{A ZAMBRANO, “LLAS DOS METAFORAS
DEL CONOCIMIENTO”

174



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

1. Introduccién

na porcién significativa de la obra de la fildsofa espanola

Marfa Zambrano (1904-1991) refleja su permanente interés
por la literatura y por lo literario. En los juveniles articulos que se
reunieron en Los intelectuales en el drama de Espania —preparados
y publicados primeramente durante los anos de la Guerra Civil,
es decir, entre 1936 y 1939—, encontraremos importantes ensayos
en que la fildsofa investiga textos poéticos y novelisticos, los cua-
les ya recibieron, en los anilisis correspondientes, la iluminacién
de la “razén poética”. En “La reforma del entendimiento espafol”
(1937), la escritora observé interesantemente que “supone la no-
vela una riqueza humana mucho mayor que la Filosofia, porque
supone que algo estd ahi, que algo persiste en el fracaso; el novelista
no construye ni anade nada a sus personajes, no reforma la vida,
mientras el fildsofo la reforma, creando sobre la vida espontdnea
una vida segiin pensamientos, una vida creada, sistematizada. La
novela acepta al hombre tal y como es en su fracaso, mientras la
Filosofia avanza sola, sin supuestos” (2015: 213). Si bien Zam-
brano puso todo su ingenio en el estudio de obras literarias, y las
valoré mds que nadie, como nos lo revela la cita, no por ello deja
de resultar indispensable preguntarnos si lo que hallamos en las
pdginas de sus ensayos se puede considerar estrictamente como
critica literaria. Ha de depender nuestra respuesta, por supuesto,
de lo que consideremos como critica y del concepto que propon-
gamos para el estudio de la literatura. En este contexto, quizds
valdria la pena citar unas pocas palabras de un libro cldsico que
model6 grandemente el trabajo académico durante el siglo ante-
rior, y que nos servird para empezar a detectar la originalidad en
el trabajo desarrollado, por su parte, por Marfa Zambrano: “El
estudioso ha de traducir a términos intelectuales su experiencia de
la literatura, incorporarla en un esquema coherente, que ha de ser

175



Maria Zambrano y la quimera

racional si ha de ser conocimiento” (17). Con estas palabras, los
profesores René Wellek y Austin Warren establecian la necesidad
de lo esquemdtico y de lo racional en la construccién del saber
literario, aspectos que fijan una distancia insalvable con la acos-
tumbrada manera de proceder de nuestra autora. Sin embargo, hay
un elemento en que creemos reconocer una coincidencia: la cons-
truccién del conocimiento, o la bisqueda de ese conocimiento, en
el caso de la fil6sofa, por medio de la reflexién escritural activa en
torno a asuntos que su prosa simultineamente, segin lo creemos,
oscurece y alumbra, por ejemplo, en las obras literarias de Miguel
de Cervantes y Benito Pérez Galdés, autores que para ella fueron
siempre materia de estudio y de profundos comentarios. Recorde-
mos que para Zambrano, como lo dejé apuntado en Los suesios y
el tiempo, “todo conocimiento deja lugar a dudas, suscita dudas,
interrogaciones; hace sentir, aun apareciendo como enteramente
valido, su insuficiencia” (2014: 912). Leer e investigar su obra dard
constancia de ello: de todas las dudas y de las interrogaciones que
su escritura va despertando.'

Podriamos reconocer de inmediato que el método de la filésofa
dista de ser, por supuesto, el filolégico o el historicista. No en-
contraremos en las paginas de Zambrano —nada tan opuesto a su
personalidad— una pretendida cientificidad al leer y al comentar,
por ejemplo, la obra poética de San Juan de la Cruz o el signifi-
cado de la locura y la cordura de Don Quijote de la Mancha. En
esto parece acercarse a uno de sus principales maestros: Miguel

!José Luis Abelldn explicé de este modo el mecanismo por medio del cual la
filésofa propuso llegar al conocimiento: “el conocimiento poético, que estd he-
cho de no renunciar a nada, en un afin de abarcarlo todo en su plenitud, sin
reduccionismos de ninguna clase, es un conocimiento que se cumple por la via
del enamoramiento del mundo. Este conocimiento sélo se logra por medio de
una intuicién poética, o mejor, de lo que la misma Marfa Zambrano ha llamado
razdn poética, Gnico método posible de acceso a ese saber del alma” (263).

176



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

de Unamuno. En ambos casos, los escritores rebasan las inten-
ciones primarias que vehiculan la critica literaria como ejercicio
de comprensién y explicacién directa del texto. Y por tanto de
cualquier intencionalidad tedrica, objetiva o racionalista. En rea-
lidad, el texto funciona para ellos como una suerte de espejo en
que encuentran su propia imagen; y, por tanto, los temas que mds
les interesaban desde una perspectiva personalisima, incluso antes
de comenzar la exégesis. La lectura que Marfa Zambrano propone
de la novela Misericordia (1897) de Pérez Galdéds es de una ori-
ginalidad indisputable. Lo es entre otros motivos por el uso del
lenguaje criptico (y acaso poético) con que comenta la novela y
por la conceptualizacién que la filésofa arma y desarma a lo largo
de sus apuntes del texto galdosiano: alli ella busca lo que sabia que
iba a encontrar.” Lo mismo podria decirse de su ensayos acerca del
Quijote: son articulos, como se verd més adelante en este trabajo,
que se sumergen en las profundidades de la novela cervantina por
medio de un vocabulario y un conjunto de términos que terminan
por devolvernos una imagen bastante peculiar e incluso enigmati-
ca del libro.? Para Zambrano —vale recordarlo—, no hay una fron-

2 Para Marfa Luisa Maillard, el encuentro temprano con Nina, protagonista de
Misericordia, abrird dos senderos para Zambrano: “1. La busqueda de figuras
simbolicas capaces de alumbrar sobre la verdadera naturaleza humana [...] 2.
La busqueda de un saber inesperado, capaz de procurar la revelacién del hombre
y que ella denominard ‘razén poética’, un saber que tenga en cuenta el sentir,
intimamente relacionado con los suenos y el tiempo y que encontrard en los
simbolos su lugar natural de manifestacién” (512).

% Ana Bundgard ha observado que “los ensayos sobre el Quijote publicados en
Espana, sueno y verdad giran en torno al concepto de ambigiiedad aplicado a
Cervantes y a don Quijote como ente de ficcidn. Vistos en conjunto, esos ensa-
yos contienen una teorfa de la realidad, de ‘la verdad de la vida’ y de ‘la vida de
verdad’. Es decir, se trata de una ontologfa y una metafisica fundamentadas en la
religacién del ser humano con lo sagrado, entendido ello como arcano irreducti-
ble que apunta a un sentir originario de la persona” (2018:13).

177



Maria Zambrano y la quimera

tera clara que diferencie los textos en que se dedica al examen de
las obras literarias o al estudio de asuntos netamente filoséficos:
esto desde el punto de vista discursivo. Sin embargo, como bien
lo ha advertido la investigadora Goretti Ramirez, “frente a los fi-
16sofos que usan la literatura como ilustracién a sus ideas, Maria
Zambrano extrae su pensamiento de los textos literarios mismos;
o los usa como pretexto para desarrollar sus propias ideas que mds
le preocupan” (53). De este modo, las obras literarias se convierten
en estimulos o puntos de arranque para la indagacién de asuntos
que, de hecho, la pensadora habrd explorado en otros libros suyos
dedicados al estudio de temas que terminan por reaparecer en los
apuntes de orden critico, creando asi un universo y una red en
que se van interconectando los asuntos, las imdgenes, las ideas, las
recurrencias, los recursos, las metiforas. En particular, pienso en el
tema de los suenos y de la divinidad y de lo tragico y lo mitico y
lo histérico.*

En Notas de un método, Maria Zambrano escribié que “la expe-
riencia preside a todo método” (18). En el caso de la critica litera-
ria, dicha experiencia tendria que ser, desde luego, la atenta lectura
de las obras que posteriormente serdn comentadas y, en el caso de
nuestra filésofa, reinventadas o reconstruidas. La intencién de las
siguientes paginas es precisamente averiguar como ocurre esto en
los estudios mds importantes que Zambrano dedicé al examen de

“En un articulo en que estudia el cardcter teérico de los ensayos de Zambrano,
escribi6 Roberta Johnson: “Perhaps her approach to or use of literature could be
called a method or a mode, although vision is perhaps best. In these books she
develops lucid and original thinking that centers on a literary text. One comes
away from reading them with a new and fresh look at the work she has discus-
sed; but more than that, one is infused with a philosophical concept that goes
beyond the text. The text has been the focus of her essay, but only aspects of the
work the author had probably not considered” (216).

178



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

la obra de Galdés y de Miguel de Cervantes, escritores a los que,
como ya quedé anotado, recurrentemente volvié durante toda su
vida. Se trata sin duda de una tarea descomunal. Aqui nos aboca-
remos Unicamente al estudio de un solo recurso con que la fildso-
fa traza sus impresiones y sugerencias. Para ello, atenderemos un
asunto que ha sido previamente estudiado por los especialistas: el
uso de lo metaférico en su pensamiento. Hemos de coincidir con
Gabriel Astey quien observé que “[...] los tropos zambranianos
cumplen dos funciones: ser concreciones equivocas de ‘conceptos’
no cabalmente conceptuables, y al mismo tiempo motores de la
produccién de sentido en el discurso en que comparecen” (152).
Pero més que lo metaférico, atenderemos una alegoria especifica
que Zambrano utiliza de forma frecuente, a lo largo de un par de
décadas, con el propésito de representar casi pldsticamente algu-
nas de sus mds complejas intuiciones literarias: la quimera. Para
Zambrano, la simbologia proveniente del mundo animal no fue
cosa desconocida. Llegd a observar, también en sus Notas de un
método, que “son los animales simbolos, reales o imaginarios, que
acompafnan como emblema a los dioses y a los hombres dotados de
superior fuerza y destino, signos de una cualidad divina en el hom-
bre. Animales que se posaron sobre un ser humano en simbiosis,
de lo que el centauro y la sirena ofrecen paradigma” (33). Si bien
en esta cita no incluyé la quimera entre los animales simbidticos
o fantésticos, es una figura imaginaria que le sirve para describir
fenémenos diversos, pero que siempre tiene en su prosa, como
ya lo observaremos, la capacidad de reunir lo que de otro modo
no podriamos considerar como plenamente unificado o reunido.
La quimera es un animal imposible y por ello, paradéjicamente,
puede ilustrar mejor que cualquier otro simbolo la sutileza de los
conceptos expuestos por la escritora.

179



Maria Zambrano y la quimera

2. La quimera y Don Quijote

En “La ambigiiedad de Cervantes” (2014: 685-695), articulo pu-
blicado originalmente en Sur en 1947, no hemos de encontrar
todavia la quimera. Sin embargo, en este ensayo aparecen algunas
ideas que se entremezclan con planteamientos vertidos en otros
textos de la filésofa y que pueden servirnos para empezar a inves-
tigar su concepcién de la novela, de ese privilegiado espacio de
revelacién e iluminacion, espacio sacramental, que era para ella, sin
duda, el texto literario y poético. En este articulo, la autora expuso
sus ideas en torno al autor Miguel de Cervantes, también acerca del
personaje principal de la novela; sin embargo, no nos propone un
andlisis que profundice en alguno de estos tres elementos concre-
tos; lo que nos ofrece es, en cambio, un viaje reflexivo —mds amplio
y todavia mds complejo— en que investiga la naturaleza del género
novelistico, el lugar que ocuparia en el devenir del hombre como
categoria, digamos, formativa o formadora de su propia humani-
dad. Lo primero que hay que decir es que Zambrano halla en el
Quijote algo més que un libro: serd la cifra entera del espanol —“es
casi un signo totémico” (2015 :685)—y, de forma mds general, ha
de serlo del hombre, pues la obra ejemplifica el permanente con-
flicto que vivimos y en que todos, a su vez, nos recreamos al leer
las aventuras del caballero andante: es también sin duda nuestro
simbolo. Lo que asombra a Zambrano es que esa cifra madxima se
haya manifestado no en un texto épico o trdgico, sino en el moder-
no género de la novela, el cual pareciera contraponerse, también, al
mito, a “esos grandes cuentos que son los mitos en que los dioses
andan entremezclados con los hombres” (2014: 688). Zambrano
ve todavia en la figura de Don Quijote, a pesar de los deslindes
genéricos que propone en este ensayo, el “mds claro mito, lo mds
cercano a la imagen sagrada” (2014: 685) para los espafoles. Lo
que pareciera condicionar tal aseveracién es precisamente el punto

180



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

que investiga la filésofa en el articulo: su ambigiiedad y su novele-
ria.> Zambrano podrd vislumbrar la primera de las ambigiiedades
del género y configurar asi la siguiente pregunta: “;Qué significa
que nuestra tragedia sea una novela?” (2014: 687). La novela se
convierte en un espacio en que la criatura humana se manifiesta
como un ser por fin libre, independiente de los dioses y, por tanto,
de su destino tragico:

La ambigiiedad de la novela procede, al parecer, de que estd al ni-
vel del hombre, de que la conciencia creadora de su autor en nada
sobrepasa a la conciencia que define a nuestra época, a nuestro
mundo, emancipado de lo divino. Y, en consecuencia, sus conflic-
tos, sus personajes, son humanos, perfectamente humanos |[...]
El horizonte se ha estrechado al humanizarse y acciones antes he-
roicas han venido a ser ambiguas. Pues, ;qué es lo ambiguo, sino
el resultado de una falta de anchura en el horizonte para conte-
ner ciertas acciones, ciertas criaturas?; la incapacidad de la cien-
cia para albergar enteras a ciertas realidades que en otro espacio
mds amplio y modulado serfan puras, inequivocas y aun simples

(2014: 688).

En esta cita, y en otros pasajes del ensayo, Zambrano observa
precisamente como la configuracién de la novela servird para des-
bordar lo que ocurria en los dmbitos aparentemente estrechos del
mito: los personajes de los textos novelisticos son seres humanos

>En “La novela: ‘Don Quijote’. La obra de Proust”, Zambrano apunté lo si-
guiente: “La novelerfa consiste, en principio, en creerse ser algo y necesitar de
los demds que lo crean; necesita el convencido de ese su ser, que los demds se
convenzan con él” (2014: 1070). Es decir, la novela representa una bisqueda
en que los personajes intentardn ser creidos desde su patente irrealidad. Esta
idea se vincula necesariamente con la naturaleza ambigua, para Zambrano, de
lo novelesco.

181



Maria Zambrano y la quimera

plenos que se ponen al servicio de la literatura; y la novela sirve,
ademds, para adquirir la conciencia de esa humanidad y del aleja-
miento de lo divino, de su participacién en la suerte prefijada de
los hombres. No por nada, Zambrano sefalé que “la situaciéon de
Don Quijote se hace inteligible desde el cartesiano mundo de la
conciencia’ (2014: 691), es decir, desde la pregunta por el propio
ser. La novela refleja un fenémeno parecido al que la filésofa trazéd
en Filosofia y poesia en 1939, libro en que ella explica los mecanis-
mos que llevaron al hombre a convertirse en un ser violentamente
separado del ambiente de su inmediata realidad gracias a las severas
operaciones del pensamiento filoséfico (hacia el final de su articulo
de 1947, sugeriria Zambrano la llamativa posibilidad de que sea
la novela el territorio en que se reconcilien, por fin, la filosofia y la
poesia). La siguiente observacién de Zambrano nos ayudard para
mejor entender el lugar crucial que juega la novela en la situacién
del hombre y en la idea que podrd obtener de si mismo: “La novela
[...] muestra mejor que ningdn otro producto de nuestra cultura
ese conflicto entre conciencia, razén y piedad, servidumbre a lo
divino, conflicto en el que va nuestra condicién humana, nuestra
definicién” (2014: 688). La quimera de Zambrano parece asomar-
se ya en las pdginas de este texto cuando se examina la ambigiiedad
con que Don Quijote se enfrenta al mundo con una percepcién
mds bien alterada de la realidad, como consecuencia del delirio y
del ensueno: “Parece imposible el superar la perfeccidn cervantina
en la ambigiiedad. ;Acaso don Quijote estaba convencido de la
realidad de su ser inventado? ;No entrevé, en medio de su delirio
no inspirado por los dioses, que los brillantes ejércitos no son sino
modestos carneros y que los molinos estdn alli detrds de los gigan-
tes como un artificio fotogréfico podra hoy realizar? [sic] ;Cree en
la realidad corpérea de Dulcinea? ;No elude acaso el ver cara a cara
su presencia?” (2014: 692).

182



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

“La ambigiiedad de Don Quijote” (2014: 696-701) es un texto
que originalmente aparecié en francés en el afio de 1948 y que,
después, al igual que el texto antes comentado, se sumé al libro Es-
pana: sueno y verdad de 1965. Por el titulo, se puede pensar como
una suerte de continuacién y también de enriquecimiento del otro
articulo, si bien hay algunas ideas que en apariencia se contrapo-
nen, lo cual no es para nada extrafio si consideramos el método de
escritura y de pensamiento de nuestra autora. Lo relevante para
nosotros, en todo caso, es que aqui Zambrano complementé su
examen del Quijote, y de la novela como género literario, por me-
dio del uso de la quimera en sus parrafos finales; y con una visién
particular de la Espafia vencedora y vencida del Siglo xvir. Una
idea que no presentd en el otro texto, y que usa para abrir este
ensayo, es la nocién de la novela como la decadencia del mito; y
Don Quijote como figura finalmente trégica.® Otra novedad es
la consideracién de Sancho Panza como juez de su senor, pero
también como el espejo del caballero andante, “juego de espejos
y de imdgenes que en excesiva claridad llega a ofuscar y a crear la
ambigiiedad” (2014: 697). Nuestra visién de Don Quijote seria
el resultado de mirar entonces ese enganoso juego de espejos y de
quedar atrapados en él. También la ambigiiedad queda representa-
da por la locura del caballero y particularmente por su condicién,
por esencia, ambivalente: “desfacedor de entuertos” y creatura, a su

®En el texto en que Zambrano se dedica al estudio del Quijore y de la obra de
Proust, y que pertenecen al libro E/ sueio creador, encontramos unas palabras
que aclaran la diferencia entre el personaje trigico y el personaje novelistico:
“El protagonista de tragedia es sacrificado, y por ello, sea cual sea su accién, su
infierno, es siempre inocente. El protagonista de novela, si se sacrifica, lo hace él
mismo. Por ello, no se tratard nunca de un verdadero sacrificio, y corre el riesgo,
si de sacrificarse hace su suefio, de ser victima del mds terrible de los sacrificios;
del no aceptado. Riesgo que siempre se alza frente al sacrificio, mds que no re-
querido, no enviado” (2014: 1071).

183



Maria Zambrano y la quimera

vez, que requiere la ayuda y de la piedad de los demds personajes
del relato. En este andlisis de Zambrano, el hidalgo se convierte en
una herida y en un ser trégico, pero dificilmente en un ser épico
ya que no saldrd del todo victorioso de su alta empresa: su proyec-
to para hacer revivir la antigua caballerfa. Sin embargo, la autora
encuentra otra ambigiiedad en este mismo punto: acaso Don Qui-
jote sea el personaje que no puede vencer, pero tampoco salir del
todo derrotado: se quedaria en un espacio que desbordaria los dos
polos y que incluso los anularfa. Después de anotar un par de ideas
acerca de la visién de Unamuno en torno al Quijote, Zambrano
destaca la noveleria del texto dureo; y sintetiza la personalidad del
Quijote proponiendo la imagen hibrida de la quimera:

Y ahi estd la novela, lugar de burlas y vencimiento de los “encan-
tos de la historia”; los ecos, los reflejos, las grutas maravillosas, el
palacio de los duques y aun el caballo de Troya; la poca duradera
insula, la jaula en que el héroe se pasea ante los ojos del mundo
despertando una ambigua admiracién y una compasién aténica:
la procesién que se repite. Y en los ojos, en la frente del héroe, la
quimera. La quimera, ¢l mismo, dngel y leén, hacia una muerte
inconclusa, perenne agonia: “Que yo, Sancho, naci para vivir mu-
riendo”. Para no acabar de morir. ;Para no morir antes de haber
resucitado? (2014: 700).

Como puede bien observarse, la novela se convierte en un es-
pacio en que la historia puede vivir su propio ensueno y albergar
componentes que provienen de la irrealidad, de la fantasia literaria,
de la imaginacién libresca; en la cita estdn resumidos algunos de
los elementos mds fantasiosos o maravillosos con que se puebla la
novela cervantina y que teéricamente distorsionan el realismo su-
puestamente imperante del texto. Es Don Quijote, segiin leemos,
el personaje que se pasea en una jaula provocando burla y —al mis-

184



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

mo tiempo— veneracién. Es también el personaje que vive y muere
como hombre y como caballero andante. Zambrano incluso llega
a presentarlo como un ser formado por dos esencias, como un ser
quimérico: dngel y leén. La ambigiiedad se reconoce, por su parte,
en el personaje de Dulcinea por medio, también, de la quime-
ra: “;No estard en Dulcinea el secreto? ;No estd acaso encantada
también? ;Separada, absoluta, reducida a esencia, a idea, llevada al
mundo de la quimera, ella, que es viviente realidad? ;Qué le suce-
dié en verdad a Don Quijote con Dulcinea? ;Qué le sucedié a Cer-
vantes?” (2014: 701). En Dulcinea, se va a manifestar la quimera
por su condicién de mujer real, de mujer imaginada y de mujer,
finalmente, encantada debido al engano practicado por Sancho en
la segunda parte del libro. El ensayo analizado termina con un
parrafo en que el concepto de la quimera se convierte todavia en
una concepcién mds compleja y en que el lector podrd reconocer
nuevamente el lugar de la novela como un territorio en que podrdn
convivir las ambigiiedades de la historia, del sueno, de la ficcién,
de lo verdadero y de la realidad. Ademds de que —elemento que no
se habia percibido anteriormente en el texto de Zambrano— la qui-
mera adquiere una carga adicional como simbolo de un momento
en la vida de Espana:

La figura de Don Quijote, portadora de ancestral suefio de la li-
bertad encadenada, manifiesta el conflicto de ser hombre en la
historia, contra ella, a través de ella y un més alld de ella. Y aparece
revelada por su autor en el momento en que la historia de Espana
cae sobre el hombre espafiol, cansado ya de ella, en que por no
reconocerse en ella, se va a retirar un momento después, estig-
matizado, entrando en su derrota para limpiarse y purgar tanta
victoria. Es signo y clave de que, sea cual fuere esta historia, no

hemos tenido vocacidn de vencer. Pero esta historia no se acaba.

185



Maria Zambrano y la quimera

Reaparece una y otra vez la quimera —salvar al mundo de su en-
canto—, mientras Dulcinea sola y blanca se consume (2014: 701).”

3. La quimera y Misericordia

El primer texto que Zambrano dedicé al estudio de la novela de
Pérez Galdés apareci6 en la revista Hora de Esparia en 1938. Si bien
la quimera no se incluye todavia en dicho texto, me parece que serd
importante sefalar por lo menos un par de ideas que después se
proyectardn en el ensayo que centralmente analizaremos del libro
La Espana de Galdés (1960). Lo primero que habria que destacar
de este articulo es el hecho de que la autora nos proponga nueva-
mente las vinculaciones entre la ficcidn y la historia: su dialéctica.

En las primeras pdginas del ensayo de 1938, la filésofa argu-
ment$ que en Misericordia, volumen perteneciente al periodo de
escritura de las afamadas novelas contempordneas, se dejan entre-
ver elementos en apariencia ocultos, elementos provenientes de
épocas previas en la historia de la nacién, lo cual nos remite, segtin
lo creo, a la nocién de lo intrahistérico: “Es la presencia del ayer
histérico en un presente sin relieve. Su nostalgia y su deforma-
da imagen en el espejo de una actualidad desmemoriada” (2014:
570). Es decir, se trata de una novela en que resurge el pasado
no del todo asimilado por el pueblo y por la sociedad de Espana.
La otra cuestién que deberia ser rescatada en el contexto de esta
investigacion, por la importancia que tendrd posteriormente en el

"En Espana, sueiio y verdad, también se incluye “Lo que sucedi6 a Cervantes:
Dulcinea”. En este ensayo, no aparece la quimera. De forma inversa, hablard en
él la filésofa de la amada de Don Quijote como “un hecho irreductible”, como
“una realidad sin ese hueco del que todo lo real parece emerger” (2014: 704), en
apariencia, sin ambigiiedades. En este texto, Zambrano explica la escritura y el
origen del Quijote, por cierto, como producto de una revelacién experimentada
por el autor de la novela.

186



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

andlisis de la quimera, es la tipologia que Zambrano realiza con los
personajes de acuerdo con su capacidad o con su incapacidad para
desenvolverse en la vida, para entender y negociar su irrenunciable
vinculo con la realidad y con la tradicién, con la avidez que signi-
fica vivir y resguardar una esperanza. Cada uno de los personajes
vivird a su modo el mismo problema y con diversos resultados.
Zambrano incluso percibié, de forma general, que “el mundo de
Misericordia es ya una lucha entre la prodigalidad popular y la ren-
corosa inhibicién, el miedo de la vida” (2014: 578). Asi veremos
cémo enfrentan las desgracias, de forma variopinta, seres tan di-
versos como lo son Frasquito Ponce (personaje cercano al Quijote,
segin Zambrano), Dona Paca y su hija (mujeres prcticamente
afantasmadas), Mordejai (absolutamente sumido en la fantasia de
lo mégico), y Benigna de Casio, personaje que resuelve mejor que
ningtin otro el conflicto planteado y que, por tanto, no vive con
la dificultad de pactar entre los suenos y la realidad, entre la vida y
la fantasia, entre el pasado histérico y el momento en que le toca
vivir y sobrevivir:

[...] es en si misma [Nina] —agua pura y viva brotando entre es-
combros—, y porque es ella la clave de todo ese mundo complica-
do. Agua y roca a la vez. Ella es lo mds vivo que hay; el presente, la
actualidad de la vida libre de residuo alguno, libre de toda traba.
Presente que, al renacer en cada instante, es porvenir descendien-
do hacia la realidad desde el infinito horizonte de lo posible; la
verificacién mds fiel de la esperanza (2014: 582).

Estos rasgos serdn los que den al personaje de Nina, en la lec-
tura de Marfa Zambrano, un lugar tan especial si se piensa en la
noveleria de todos los demds. De hecho, en el otro ensayo largo
que dedicé a la cuestion, la fildsofa incluso interroga si se trata o
no de un personaje de novela, por la manera tan particular con que

187



Maria Zambrano y la quimera

se comporta y con que enfrenta los dilemas recurrentes, dilemas
suyos y de los demds personajes que ella cuida, protege y guia,
por la forma en que ha quedado totalmente libre de la “pasividad
extrema’ (2014: 526) en que existen los otros. Incluso, Zambrano
afirma que Nina desnoveliza, por su contacto estrecho y por su
conducta, a todos los personajes que la rodean; y duda del hecho
de que Nina posea su propia quimera: “;Nina es de veras un per-
sonaje novelesco? ;Tenia su quimera? ;La figura de su vida ofrece
esa ambigiiedad polivalente de lo quimérico?” (2014: 545). Para
nuestra autora, incluso la contextura de Misericordia y el compor-
tamiento de su protagonista redibujan entonces el concepto de no-
vela que podriamos trazar, por ejemplo, tras la lectura del Quijote:

No hay noveleria alguna desde el principio en la novela Miseri-
cordia, que nos parece constituir en centro de la inmensa obra
galdosiana. ;Es acaso Nina, la protagonista de Misericordia, un
personaje de novela? Pues que Nina empieza su peregrinar donde
Don Quijote lo acaba, mas sin reconocerse, como si nunca se hu-
biera sonado a si misma. Su historia, como se verd, es la historia de
alguien que se adentra en la verdad y en la vida habiendo estado
desde el principio tan en ella. Si alguna noveleria tuvo se le fue sin
dejar rastro, y no entré en su verdadera historia. Sirve ella asi tam-
bién para hacer visible la noveleria de los demds personajes que la
rodean y, por irradiacién, la de todos los personajes del mundo de
Galdés. Y siendo ella el centro de la novela, no la engendra, mds
bien la deshace o, al menos, cuanto mira: personajes y personas,
lugares, paisajes, el polvo de los caminos, la luz del alba, el amor
de una simple mujer (2014: 531).

Desde el prélogo de la primera edicién del La Esparia de Gal-

dds, la fildsofa recurre a la imagen de este animal imaginario para
enmarcar la discusién y delinear su interpretacién del personaje

188



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

de Nina. En dicho prélogo, se advierte que Nina no lleva méscara
alguna y que es “invisible casi a fuerza de tan blanca, tendiéndonos
en sus manos apenas nada, un hilo se dirfa: un hilo liso, como
agua que ha ido sacando de la enmaranada madeja que se le dio a
devanar. El hilo quizds de la quimera que se sobrepone a la vida,
el hilo de la vida que prosigue, el que habria que sacar de toda la
historia y de toda vida, sin romperlo ni mancharlo” (2014: 521). A
lo largo de las pdginas del libro, Zambrano se ocupa, precisamente,
de investigar cémo los diversos estratos de la realidad y de la irrea-
lidad, de la historia, del sueno y de la vida, se van sobreponiendo y
luchando para intentar imponerse, tarea que seria responsabilidad
centralmente de Benigna, su conciliacién o reconciliacién en los
territorios del “infierno de la novela” o de “la quimérica vida no-
velesca” (2014: 521). Es Benigna, como lo acabamos de observar
en la cita, la encargada de guardar y de otorgarnos a nosotros, los
lectores, el “hilo de la quimera”, imagen que nos remite al hilo li-
berador de Ariadna; por tanto, a la salida del laberinto o del infero.

Uno de los asuntos que la filésofa desarrollé con amplitud en
el texto de este segundo ensayo acerca de Misericordia es precisa-
mente la situacién del hombre en el laberinto de lo histérico, la
situaciéon del hombre atrapado en las circunstancias que lo filian
con una época determinada y con unas circunstancias no escogidas
por él, “la condenacién de la historia sobre la vida” (2014: 528).
Zambrano percibe, en este contexto, la historia incluso como una
desconocida deidad de la que el hombre pocas veces logra escapar;
esto resulta particularmente cierto, segin ella, en el caso de Espana
por las especificidades de su formacién y de su devenir histérico.®

8 La historia también quedard representada en este ensayo por medio de una
imagen animalesca, que no nos remitird al mundo de lo fantdstico, pero si a
lo simbélico: “Esa sierpe sin fin del tiempo histdrico, de la historia y las histo-
rias, que con sus anillos rodea al ser humano y aun lo fascina y le hace perder
el sentido” (2014: 526). Y la figura de la paloma, de acuerdo con Zambrano,

189



Maria Zambrano y la quimera

Para Zambrano, Galdés coloca a todos sus personajes en dicha en-
crucijada. Lo que podemos atestiguar como lectores es la manera
en que cada una de sus criaturas logra escapar o ser sacrificada por
la historia y, también, si escoge vivir la vida (como en el singular
caso de Nina) o si prefiere la bisqueda o la invencién de otra reali-
dad paralela (como ocurriria con Don Quijote). Los personajes de
una novela, segtin la filésofa, tienden a sacrificar su vida reducién-
dola a lo que ella denomina como el esquema. Benigna de Casio
escaparfa precisamente de ese sacrificio y del esquema, lo mismo
que Don Quijote de la Mancha, pero con otros mecanismos y
alcances diversos. En otra tipologia complementaria, Zambrano
propone que los personajes tienen una relacién conflictiva o no
con la realidad: buscan pertenecer a ella o superarla o bien, in-
cluso, devorarla; muchas veces terminan siendo aplastados por lo
real, por lo innegociable de la realidad que irremediablemente se
les impone (es el prototipico caso del ama de Nina y de su hija,
particularmente en las Gltimas paginas de Misericordia). El caso de
Don Quijote es especial, pues como sabemos vive en un mundo
trastornado por su experiencia como lector de novelas; no puede
imponer a los otros su concepcién del mundo por mds que lo in-
tente en cada nueva aventura, ademds de que ha de necesitar la
misericordia y la piedad de los otros. Zambrano representa este
conflicto en toda su complejidad —desde un punto de vista sim-
bélico— con la quimera. Interesantemente, apunta nuestra filésofa
que Don Quijote, al recuperar la cordura hacia el final del libro
cervantino y convertirse en Alonso Quijano el Bueno, termina por
renunciar a esa combinacién entre los suenos y la realidad: “Su
quimera cedié el paso a la unidad triunfante” (2014: 545). La uni-

servird para representar la personalidad de Benigna, por tratarse de un ave que
constantemente cambia de lugar, asi como Nina iba y venia por los caminos de
Madrid con la intencién de ayudar a aquellos que la rodeaban.

190



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

dad es la conciencia ganada, digamos, de su verdadero ser. En este
contexto, ella propone la criatura mixta y fantdstica de la quimera
como simbolo del proceso que resultaria de entremezclar piezas
que vienen de dmbitos en oposicidn:

En el lugar de la vida, donde vida y realidad se amalgaman, y
ciegos los seres se confunden no sabiendo si han de vivir o si han
de ser solamente reales, teniendo de la vida la insatisfaccién ante
la realidad que se torna en exasperacién cuando la ven sobre si
después de haberla perseguido tanto. Pues parece propio de la hu-
mana condicién apetecer cobrar la realidad y, una vez sentida,
rechazarla como si se hubiese caido en una trampa o como si se
hubiese anexionado algo que no puede transformar en vida; algo
como una figura de suefio que se hubiese quedado adherida, sin
volverse a su reino, alimentindose de forma extrafia: prefigura-
cién de la quimera (2014: 539).

En la cita previa se describe una situacién en que no logran
los personajes del todo despegarse del sueno: es entonces cuando
la quimera surge como inmejorable simbolo de su circunstancia:
se revela y se erige luego como emblema de lo ambiguo. Zambra-
no insiste en este tipo de observaciones: la posibilidad de definir
la esencia de los personajes por medio de esa ambigiiedad, de tal
modo que podrd apuntar que “lo novelesco de un personaje reside
en vivir dentro de un sueno, agarrindose a él con un esfuerzo que
casi lo despierta” (2014: 545).

En un momento fundamental de este mismo ensayo, Zambra-
no reflexiond acerca de la naturaleza de la quimera. Su opinién
acerca de la forma en que la quimera estd constituida resulta, segtin
creo, bastante original, pues no ha de obedecer la tradicién litera-
ria. Pensemos en el epigrafe con que se enmarcé este trabajo de
investigacién y en que se recupera el mito tradicional del animal

191



Maria Zambrano y la quimera

seguin las fuentes cldsicas. De acuerdo con lo establecido en el Ma-
nual de zoologia fantdstica, seglin la tradicién milenaria, la quimera
serfa un animal dividido en tres partes completamente diferencia-
das: la parte primera habria correspondido a la fisonomia del leén,
la intermedia a una cabra y la seccién final a una serpiente. La
quimera serfa entonces, por supuesto, una imposibilidad légica y,
desde luego, también bioldgica y aun fisiolégica. Para Zambrano,
serfa la materializacién plena y simbdlica de lo ambiguo; mds que
tratarse de la reunidn de partes que dificilmente podrian reunirse
en un ser nuevo, seria la imagen o el emblema de la ambigiiedad
mds alld de la irrealizable mezcla de lo que, por principio de cuen-
tas, no podria reunirse ni resolverse en una sola entidad por moti-
vos, si se quiere, anatémicos. En otros términos, la quimera no es
tampoco lo imposible o lo inexistente; es algo mds:

La quimera es una figura hibrida —pluralmente—, como para sefa-
lar que su hibridismo no proviene de la imposible unién de dos
seres, sino que se trata de algo ambiguo esencialmente. Y, ;qué
ambigiiedad mds esencial que aquella surgida entre la realidad y el
suefo, entre el andar en suenos y el abrirse y despertar con deci-
sién de permanecer en él2 Ambigiiedad llevada al extremo, porque
siempre sucede; vivir humanamente es eso: ese perenne, nunca
resuelto, salir del suefio a la realidad; ese movimiento pendular
como de alguien atraido por dos centros de gravedad —dos polos—
que se da aun en suefios (2014: 545).

Si en los textos en que estudi6 el Quijote puso su atencién en
la ambigiiedad de la novela cervantina, y del género literario a que
ésta pertenece, en las pdginas de La Espana de Galdds Zambra-
no regresa al concepto, y desde luego a la imagen de la quimera,
pero proponiendo que el espacio novelistico seria el de la ambigua
unién entre lo real y lo sofiado: una manera, acaso, del ensuefo.

192



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

La quimera, como lo veremos de inmediato, ha de servir para que
los personajes enfrenten la desazén de sus vidas, el penoso estado
en que se encuentran: el didlogo serd el mecanismo que servird
para invocar la quimera. Recordemos la importancia que tiene el
didlogo en las novelas y en la configuracién de los personajes lite-
rarios. Como bien lo vio Mijail Bajtin, “el autor concibe su héroe
como un discurso” (152). Y ese discurso surge con mayor brillo,
precisamente, en las circunstancias dial6gicas.

Algunas de las pdginas mds deslumbrantes de Misericordia de
Pérez Galdds son aquellas en que Nina habla con su sefora, dofa
Paca. Sobre todo, por lo que el lector conoce y reconoce y dona
Paca ignora o quiere ignorar: el increible hecho de que su criada
sea la responsable de mantenerla. En el comienzo del libro, encon-
tramos a Nina como mendiga apostada en la puerta de una iglesia
de Madrid; con el dinero conseguido de este modo, engafiard a su
ama, una mujer que por las malas decisiones econdémicas ha termi-
nado por dejar de ser dona Francisca y convertirse llanamente en
dona Paca. Uno de los mayores logros de Galdds en el entramado
del texto novelistico son aquellos episodios en que estas dos mu-
jeres dialogan. A su vez, podriamos sefialar que uno de los instan-
tes inolvidables de La Esparia de Galdds ocurre cuando Zambrano
analiza esos didlogos y encuentra la razén profunda de los mismos,
su funcionalidad. Como bien lo saben los lectores de Misericordia,
Nina se verd obligada a mentir: nunca dice con toda claridad de
dénde saca el dinero e inventard al inexistente personaje del padre
Romualdo, su imaginado e inventado patrén (que luego maravi-
llosamente ha de materializarse). Zambrano justifica las mentiras
de Nina bajo la consideracién de que dona Paca, absolutamente
derrotada, se encontraba cerca del abismo. Es mds, nos dird Zam-
brano que ni siquiera “tenia ya ni quimera la sefiora, a fuerza de es-
tar vencida. La vida no la dejaba. Débilmente, bajo la pesadumbre
del peso de la vida, y hundiéndose en ella misma, en el vértigo de

193



Maria Zambrano y la quimera

su irrealidad, se agarraba a su pasada quimera de otros dias, cuando
andaba arrastrada por el vértigo, al borde de su abismo” (2014:
548). De tal modo que no le queda de otra a Nina que invocar a la
quimera, una “modesta quimera de porvenir” (2014: 549). La qui-
mera aqui se vincula con esa capacidad fantasiosa que permite al
ser humano, en este caso, a dona Paca, vislumbrar con avidez una
realidad distinta de la que se enfrenta, pues de otro modo la tGnica
salida seria la desesperacién y acaso la muerte. Zambrano nos ad-
vierte que la verdad puede volverse inmanejable; pues hay quienes
—como ocurre con un sinfin de personajes galdosianos— tendrdn
que vivir “sumiéndose en la irrealidad, fascindndose con la quime-
ra’ (2014: 552). Ahora bien, la proyeccién del personaje que acude
a su quimera, como lo denota la siguiente cita, es hacia el pasado,
hacia el territorio de las posibilidades fracasadas con la intencién
de enfrentar asi la angustia inmediata del momento presente. De
este modo, se va intercambiando la avidez por la esperanza, en un
juego de opciones ambiguas y, por tanto, quiméricas:

La criatura humana presidida por una quimera estd encadenada
al pasado, al de la vida y aun al pasado de su propia vida. Inca-
paz de liberarse no sélo de lo que fue, sino de lo que pudo haber
sido, y mds todavia, de lo que quedé en esbozo, en intento, de la
posibilidad apenas gustada o emprendida. La quimera, mds que
ensefia del futuro, es, como toda esclavitud, marca del pasado, de
un pasado que no llegé ni podia cobrar forma: la ambigua dote
recibida por un sujeto viviente que ha de ir con ella y contra ella,
reduciéndose a su unidad, a su verdad, viviendo.

Y asi, a medida que se libra de la quimera, la esperanza vence a la
inconmensurable avidez. O quizds suceda a la inversa: que por ir
ganando la esperanza a la avidez, vaya entregando sus monstruos,
su prehistoria.

194



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

¢Existird una relacién entre el hallarse bajo la fascinacién de la
quimera y el incesante justificarse? Ciertamente, la quimera no
exige justificacién, sino entrega o seguimiento o menos: que la
persona se le dé en pasto, pues que la quimera, “ente” sin sustan-
cia ni vida propia, los toma de la otra persona ante la cual se alza,
cortandole el paso. Y la persona ha de irle entregando instante a
instante su hacienda, aquello de que dispone para ir dibujando esa
figura en el tiempo. La quimera corta el tiempo, se interpone en
su pasar, deja en suspenso a la persona que por ella se convierte en

personaje (2014: 555).

En las lineas aqui citadas, Zambrano se pregunta si los perso-
najes se justificardn en presencia de la quimera. Mds alld de las
dificultades de comprensién que puede acarrear este pasaje, es de
suponerse que el planteamiento tiene que ver con un acto de since-
ridad de las criaturas literarias frente a su ensuefo, es decir, frente a
la ambigua situacién en que se encuentran. En su andlisis, nuestra
filésofa sugiere que una de las diferencias principales entre Don
Quijote y Benigna seria precisamente esta: la necesidad que tendrd
el caballero andante de justificarse; en cambio Nina, por la absolu-
ta vitalidad y honestidad con que vive, no necesitard explicacién ni
justificacion frente al mundo. Sencillamente se ocupard de recorrer
los caminos matritenses buscando aquello que resulta indispensa-
ble obtener para no dejar de vivir. Nina se mueve por los infiernos
de la novela, pero con la certidumbre y la seguridad con que nunca
podrdn caminar los demds personajes tan llenos de noveleria.

195



Maria Zambrano y la quimera

4. Conclusiones
La blanca quimera parece que suena

ANTONIO MACHADO,
“FANTASIA DE UNA NOTA DE ABRIL

En las pdginas previas, hemos revisado ensayos importantes de
Zambrano que tienen por lo menos tres elementos en comun: /)
son ejercicios de critica literaria; 2) en ellos se despliega la razén
poética como instrumento para la lectura y el comentario de las
novelas, y 3) la presencia de la quimera.

He dicho que son ensayos de critica literaria por las particula-
ridades evidentes con que los articulos estdn escritos y, sobre todo,
por la bisqueda de la construccién del conocimiento por medio
de la consideracién minuciosa de los textos; sin embargo, el segun-
do elemento destacado, el uso de la razén poética, puede servir-
nos para entender del todo la forma dindmica con que se arma y
se incita ese conocimiento singular. Como lo determiné Chantal
Maillard, “lo que la razén-poética pretende ser como método es un
modelo para que cada persona pueda formular su propia teorfa, su
propio universo metaférico, bien entendido que toda formulacién
se realiza a través de un proceso y que, en este caso, lo esencial es
el proceso” (168). Es de llamar la atencién que los articulos que
nuestra filésofa escribié a lo largo de distintas épocas conserven,
sin embargo, algunas ideas esenciales, invariables y recurrentes; y
que constituyan en gran medida el proceso del cual nos habla Mai-
llard en la cita.

Sin duda, podremos destacar la ambigiiedad como elemento
esencial de la novela en la mirada de Zambrano. La autora se sintié
vivamente intrigada por las caracteristicas del género, pero tam-
bién por sus origenes. En un texto recobrado por Aurora. Papeles

196



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

del Seminario Maria Zambrano, la filésofa brevemente trazé el ori-
gen de la novela; como Marcelino Menéndez Pelayo, encuentra
que “la novela occidental es hija, como se sabe, de las fibulas y
cuentos del Oriente: de la India principalmente, llegadas a través
de esos grandes mediadores entre Oriente y Occidente que fueron
drabes” (2001: 147). Ahora bien, su concepcién de lo novelistico
es profundamente personal y rebasard la mirada histérica y filols-
gica del fenémeno; algo que fuertemente prueba su aportacién al
estudio de la novela y su coherencia es el hecho de que haya reuti-
lizado algunas de las mismas ideas e instrumentos de andlisis para
el examen de obras tan lejanas desde un punto de vista temporal
y también estilistico: el libro mds famoso de Cervantes y una obra
“central”, segtin lo remarca Zambrano, en la produccién de Galdés
como lo seria Misericordia. Me refiero, desde luego, a la quimera
como recurso para la exégesis y la investigacién del texto literario.

Hemos reconocido que la quimera es, en el contexto de los en-
sayos de nuestra fildsofa, una alegoria, es decir, una consecuencia
directa y simbdlica del pensamiento que se nutre de lo metaférico;
obligadamente rebasa lo puramente conceptual, puesto que, para
la fil6sofa, “la metdfora es una forma de relacién que va mds alld
y es mds intima, mds sensorial también, que la establecida por los
conceptos y sus respectivas relaciones” (1989: 120). En el estudio
de los textos literarios, la metdfora se convirtié en un recurso de
primer orden para la escritora como bien lo ha observado Greta
Rivara Kamaji:

[...] el uso de la metdfora a través de la razdn-poética puede ser,
para Maria Zambrano, el lenguaje constituyente de una manera
de conocer, de un modo, de una actitud de conocimiento, que
partiendo de un impetu filoséfico puede también penetrar en las
mds profundas problemdticas, volteando su mirada hacia otros

6rdenes del saber, hacia otros dominios del conocimiento. De este

197



Maria Zambrano y la quimera

modo, Marfa Zambrano intenta acercarse, a través del lenguaje de

la raz6én-poética, al arte, y fundamentalmente a la literatura (103).

La quimera se transforma, como lo podremos derivar de estas
palabras, en un mecanismo de acercamiento a los textos literarios,
en un camino que queda fundamentado, ademds, por la razén
poética que actda. No es de extrafar que Zambrano recurra a lo
metaférico para poder explicar asuntos centrales, como lo serfa el
complejo funcionamiento de los textos cervantinos y galdosianos.
Recuérdese que, segin su perspectiva, “la metdfora es una defini-
cién que roza con lo inefable, Ginica forma en que ciertas realidades
pueden hacerse visibles a los torpes ojos humanos” (2005: 51).

Asi como la quimera es un animal fantéstico, que puede combi-
nar en su ser animales de distinta procedencia, Zambrano la utiliza
como simbolo de diversos matices y fenémenos que caracterizarian
el discurso novelistico y la conducta de los personajes en las obras
literarias: es un simbolo inestable. Nuestra filésofa descrey6 del he-
cho de que las metdforas tuvieran una obligada interpretacién uni-
voca; al contrario, creyé que las metéforas podian albergar inagota-
bles sentidos, de tal modo que la quimera podria ser, por ejemplo,
el paso entre la vigilia y el suefio; o bien, las imdgenes de un pasado
dichoso e irremediablemente perdido; e incluso contener algunos
significados que terminan por escaparse de la comprensién inme-
diata del lector potencial de sus ensayos. No debe resultarnos ex-
trafio que, por un lado, la quimera simbolice un conjunto de ele-
mentos y recurrencias y que, por el otro, no se mantenga en todos
los casos como una representacién fija o puramente conceptual de
algo especifico. Ocurre con la quimera de Maria Zambrano algo
parecido a lo que Antonio Machado escribi6 al imaginar las ideas
del muy sabio poeta Abel Martin: “La légica real no acepta supues-
tos, conceptos inmutables, sino realidades vivas, inméviles pero en
perpetuo cambio. Los conceptos o formas captoras de lo real no

198



Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrénica: 2448-7295,
num. 28, julio-diciembre de 2021, pp. 173-200.

pueden ser rigidos, si han de adaptarse a la constante mutabilidad

de lo real” (339).

Bibliografia

Abelldn, José Luis, 1998, “Marfa Zambrano: el itinerario de la ‘ra-
z6n poética”, en El exilio filoséfico en América. Los transterrados
de 1939, Fondo de Cultura Econémica, México, pp. 257-284.

Astey, Gabriel, 2010, Figuras de la vida animica. El corazon segiin
Maria Zambrano, Universidad Auténoma Metropolitana, Mé-
xico.

Bajtin, Mijail, 2012, Problemas de la poética de Dostoievski, Tatiana
Bubnova (trad.), Tatiana Bubnova y Jorge Alcdzar (intr. y ed.),
Fondo de Cultura Econédmica, México.

Borges, Jorge Luis y Margarita Guerrero, 1957, Manual de zoologia
fantdstica, Fondo de Cultura Econémica, México.

Bundgird, Ana, 2018, “La ambigiiedad de un género en movi-
miento”, Aurora. Papeles del Seminario Maria Zambrano, nim.

19, pp. 6-16.

Johnson, Roberta, 1996, “Maria Zambrano’s Theory of Literature

as Knowledge and Contingency”, Hispania, vol. 2, nim. 79,
pp. 215-221.

Machado, Antonio, 2001, Poesias completas, Manuel Alvar (ed.),
Austral, Barcelona.

Maillard, Chantal, 1992, La creacion por la metdfora. Introduccion
a la razén-poética, Anthropos, Barcelona.

Ramirez, Goretti, 2004, Maria Zambrano, critica literaria, Deve-
nir, Madrid.

199



Maria Zambrano y la quimera

Rivara Kamaji, Greta, 2002, “La funcién de la metifora en la ra-
z6n poética de Maria Zambrano”, Acta Poética, vol. 23, ntims.

1-2, pp. 93-108.

Warren, Austin y René Wellek, 1966, Teoria literaria, Dimaso
Alonso (prdl.), José Maria Gimeno (trad.), Gredos, Madrid.

Zambrano, Maria, 1989, Notas de un método, Mondadori, Madrid.

, 2001, “Los origenes de la novela”, Aurora. Papeles del Semi-
nario Maria Zambrano, nam. 3, pp. 147-148.

, 2005, Hacia un saber sobre el alma, Losada, Buenos Aires.

, 2014, Obras completas I11. Libros (1955-1973). El hombre
y lo divino. Persona y democracia. La Espana de Galdds. Espana,
sueno y verdad. Los suenos y el tiempo. El sueno creador. La tumba
de Antigona, José Moreno (ed.), Galaxia-Gutenberg, Barcelona.

, 2015, Obras completas 1. Libros (1930-1939). Horizontes
del liberalismo. Los intelectuales en el drama de Espana. Pensa-
miento y poesia en la vida espanola. Filosofia y poesia, Jestis Mo-
reno Sanz (ed.), Galaxia-Gutenberg, Barcelona.

200





