Fichte o Deleuze, ;quién es el dogmatico?

Fichte or Deleuze, who is the dogmatic?

Julidn Ferreyra
CONICET-Universidad de Buenos Aires, Argentina

Resumen: Fichte y Deleuze se interpelan reciprocamente cuando carac-
terizan —cada cual a su modo— al dogmatismo como el enemigo del pen-
samiento auténticamente filoséfico. En este articulo, reconstruiremos y
compararemos tales caracterizaciones para, a partir de ellas, interrogar
a ambas ontologfas y contemplarlas bajo una nueva luz. En Deleuze, se
estudiard de qué manera el Yo al cual ubica —en todas sus dimensiones—
en el plano empirico puede hacer afirmaciones no-dogmaticas acerca de
los planos que son su condicién trascendental: lo intensivo y lo virtual.
En Fichte, se refutard la interpretacion de la célebre férmula Yo = Yo
como una forma de la identidad para sostener su comprensién como una
inmanencia que produce eternamente la multiplicidad de lo real.

Palabras clave: dogmatismo, Deleuze, Fichte, inmanencia, Yo=Yo.

Abstract: Fichte and Deleuze question each other as they characterize
—each in his own fashion— the dogmatism as the enemy of the authentic
philosophical thinking. In this paper, we will reconstruct and compare
such characterizations in order to examine both ontologies and consider
them under a new light. In Deleuze, we will study how the I —all of
whose dimensions are placed in the empirical field— can affirm some-
thing in a non-dogmatic way about the fields that are its transcendental
condition: the intensive and the virtual. In Fichte, we will reject the
interpretation of the famous sentence I = I as a form of identity, in order
to understand it as an immanence that produces eternally the multipli-

city of the real.

Keywords: Dogmatism, Deleuze, Fichte, Immanence, I=1.



espertarse del suefio dogmatico ha sido, desde Kant, una de
las ambiciones de la filosofia (Kant, 1999: 29). Sin embargo,
aspirar a la vigilia absoluta y alcanzarla son dos cuestiones bien
diversas. Interrogar a Johann Fichte (1862-1814) y a Gilles De-
leuze (1925-1995) acerca de la medida en que sus filosofias esca-
pan efectivamente al dogmatismo nos permitird a la vez vincular
dos ontologias en apariencia contrapuestas y alcanzar importantes
avances teéricos en ambos campos de estudio. La interrogacion es
absolutamente pertinente, ya que Fichte ha explicitamente coloca-
do al dogmatismo como el gran rival de la filosofia, mientras que
Deleuze ha hecho de la imagen dogmadtica del pensamiento la ca-
racteristica de lo no-filoséfico. Por otra parte, ambos se consideran
filésofos de la inmanencia, y ponen al dogmatismo y a la trascen-
dencia en implicacién reciproca. Asi, en esta encrucijada se juega el
destino de la inmanencia, y lo que estd puesto en tltima instancia
en cuestién es el nudo de los pensamientos de Fichte y Deleuze.
La filosofia comparada encontrard de esta manera un campo
fértil para su labor. En efecto, si bien Deleuze toma como prius
ontoldgico a la diferencia y Fichte retorna por el contrario una y
otra vez sobre la unidad como requisito indispensable, de lo que
se trata es de abordar el sentido ultimo de la unidad en Fichte y la
diferencia en Deleuze. Por una parte, mostraremos que la unidad
fichteana no es incompatible con la diferencia en la medida en que
es una actividad que nunca es idéntica a si misma: no es la quietud
del ser; asi, no postula propiamente un fundamento (quieto) sino
una actividad de fundacién. Por otra parte, la diferencia deleuziana
no implica un mero fluir indefinido del rio de la vida, sino que da
lugar a determinaciones e individuaciones. El desfondamiento no
es incompatible con la fundacién o el establecimiento de una tierra
donde la vida sea posible.

258



1. El dogmatismo de acuerdo a Fichte

Fichte identifica con claridad al rival de su filosofia: el dogma-
tismo." La caracterizacién fichteana de dogmatismo es especifica, y
no debe ser confundida con otras concepciones del mismo.? Para
Kant, por ejemplo, el dogmatismo consistia en tomar como punto
de partida al entendimiento vacio (la pretensién de progresar Gni-
camente por conceptos no sometidos a critica), y lo contraponia al
empirismo que partia de la sensibilidad ciega (Kant, 2009: 542).°
En cambio, bajo el rétulo comin de dogmatismo, Fichte engloba
ambos brazos de la antinomia kantiana, y también al propio Kant
(en tanto su sistema da un lugar a la cosa en si). Podriamos en
consecuencia distinguir tres fases del dogmatismo segun Fichte:
1) el dogmatismo empirista que parte de la mera sensibilidad,*

! Debo la atencién sobre el rol crucial del dogmatismo en la construccién del
pensamiento de Fichte a Mariano Gaudio, quien en su tesis doctoral traza los
caminos que ligan dogmatismo cientifico y despotismo politico (Gaudio, 2016).
% Ferrater Mora indica en su diccionario tres sentidos de dogmatismo: 1) el
realismo ingenuo, “que admite la posibilidad de conocer las cosas en su ser
verdadero (o en si)”, 2) “la confianza absoluta en un 6rgano determinado de
conocimiento, principalmente la razén”, 3) “la completa sumisidn sin examen
personal a unos principios o a la autoridad que se nos impone” (1994: 929).

3 “[El dogmatismo es] la pretensién de progresar tinicamente con un conoci-
miento puro por conceptos (el [conocimiento] filos6fico), de acuerdo con prin-
cipios como los que la razdn tiene en uso desde hace tiempo, sin investigar la
manera y el derecho con que ha llegado a ellos” (Kant, 2009: 35; Cfr. también
1999: 57). Para Hegel, consistia en afirmar en forma unilateral y fija una de las
determinaciones contrapuestas del entendimiento (1970: 98-99).

* En la Primera introduccion a la Doctrina de la ciencia encontramos las defini-
ciones mds explicitas en este sentido. Alli, Fichte define el dogmatismo como el
intento de pensar la cosa con abstraccién de la inteligencia cuando, segin él, en
la experiencia cosa e inteligencia van unidas. La cosa se transforma en cosa en si

(Cfr. Fichte, 1970a: 188).

259



2) el dogmatismo racionalista que parte del mero entendimiento’
y 3) el dogmatismo critico de Kant que postula la cosa en si sin
comprenderla (Fichte, 1994: 14).° Los tres son para Fichte pun-
tos de vista dogmaticos, en tanto aceptan una cosz (cosa empiri-
ca, intelecto como cosa, cosa en si) independiente de la actividad
(la actividad de la inteligencia, que “no es un ser, sino un actuar”
(Fichte, 1970b: 225).” Toda afirmacién sobre ella no serd mds que
mera fantasia, ilusion, y por tanto “inservible como fundamento
explicativo de otra cosa” (Fichte, 1970a: 41).®

Empirismo, racionalismo y escepticismo’ son impugnados asi
en forma simultdnea. La critica del dogmatismo, en sus tres ver-
siones, implica en breve que no podemos afirmar o aceptar nada
absolutamente externo, independiente de nosotros. La solucién
fichteana es célebre: toda afirmacién debe partir del Yo. Este Yo no
puede ser el Yo empirico (lo cual implicaria un realismo ingenuo
o dogmatismo empirista) sino un Yo absoluto, que en su actividad
abraza y produce al Yo empirico —y a todo lo que el sentido comiin
afirma como existente por si—. Pero en realidad y en Gltima instan-
cia el Yo absoluto no puede ser otra cosa que el Yo empirico o finito
que piensa o afirma algo determinado (por ejemplo, una Doctrina
de la ciencia). Esta es la verdad de la famosa (y tan malinterpreta-

> “[El dogmdtico dice] que los conceptos yacen en mi como algo primero y dado
[fertiges]” (Fichte, 1994: 214).

¢ Si bien en la primera introduccién Kant “bien entendido” no serfa dogmatico,
salvo para algunas interpretaciones sesgadas (Fichte, 1970a: 40), en la Nova
methodo lo alineard explicitamente en esa perspectiva.

7 “El yo mismo no es nada mds que un actuar sobre s mismo” (Fichte, 1994b:
103). En pie de pdgina de esa misma introduccién al Fundamento del derecho
natural, rechaza como absurdas las acusaciones contra la Doctrina de la ciencia
como si “pusiera como fundamento de la filosoffa un Yo en tanto sustrato exis-
tente sin la intervencién del Yo (un Yo como cosa en si)” (1994b: 103). Volvere-
mos sobre las implicancias de este punto neurélgico del pensamiento de Fichte.
8 Sobre la cosa en sf como invencién o fantasfa, cfr. Fichte (1970a: 36-37).

% En tanto resistencia a abordar la cosa en si.

260



da) férmula “Yo = Yo0”."° Si hay una escisién, un abismo entre el
Yo finito y el Yo absoluto, mi Yo queda supeditado a una légica
extrinseca (aunque lo llame Yo)." Ese abismo separaria el principio
del actuar y el actuante; las leyes del actuar se le impondrian asi
desde afuera al Yo finito, que perderfa de esa manera su libertad.'

10 La interpretacién corriente (y errénea, desde mi punto de vista) enfatiza en la
identidad. Esta puede interpretarse negativamente, como lo hace por ejemplo
la “filosoffa francesa de la diferencia” segin Descombes (1988: 185), o positi-
vamente, como Hegel en su célebre texto Diferencia entre los sistemas de filosofia
de Fichte y Schelling, donde le reprocha a Fichte la autonomia entre el primer
principio y el segundo, que inserta una oposicién irreconciliable en el corazén
de la identidad originaria que se trata de reivindicar (Hegel, 2010: 42-43). Sin
embargo, la férmula Yo = Yo no remite al principio de identidad, que para Fi-
chte vacio y abstracto, meramente hipotético (si A se da entonces debe darse A,
pero nada me garantiza que A se de efectivamente). Yo = Yo es por el contrario
un principio concreto, categérico, con el contenido apodictico del Yo que se da
necesariamente; Fichte parte del principio de identidad como argumento reté-
rico, pedagégico, suponiendo que nadie puede objetar ese “hecho cualquiera de
la conciencia empirica” (Fichte, 1975: 14). Fichte inicia con ese argumento el
movimiento de poner en duda la apodicticidad del principio de identidad, que
encontrard su primer gran desarrollo en Hegel y serd un rasgo distintivo de la
filosoffa francesa contempordnea.

! Esa l6gica extrinseca es, en el articulo de Hegel citado en la nota anterior, el
segundo principio o la oposicién de un no-Yo al Yo. Pero también podria pen-
sarse en una trascendencia de orden divino. En ese sentido, serfa lo mismo Yo
que Dios: “la sustitucién del punto de vista de «Dios» por el punto de vista del
«Yo» tiene mucha menos importancia que la que suele atribuirsele” (Deleuze,
1968: 117). Esto Fichte lo reconoce de alguna manera en su segunda etapa
(después de 1800 y la polémica del ateismo) cuando insiste en la identidad en-
tre Dios y el saber. “No hay ningtin abismo o separacién entre Dios y el Saber”
(Fichte, 1845: 450). Las interpretaciones continuistas de la filosoffa de Fichte
hacen eje en la poca importancia de la sustitucién del punto de vista de Dios
al del punto de vista del Yo. Hegel objetaria que el punto de vista del absoluto,
lejos de implicar trascendencia de Dios respecto al Yo es la tnica posibilidad de
recobrar la identidad originaria (o inmanencia plena).

12 “El dogmatismo parte de la falta de libertad y finaliza también con ella. Las
representaciones son para él productos de las cosas, y la inteligencia o el sujeto

261



Pero el principio de la Doctrina de la ciencia es la libertad del Yo.
La cual sélo es posible en tanto se identifica con el Yo absoluto. El
Yo se pone sus propios limites, y asi la actividad es la fuente de las
determinaciones de la realidad efectiva.

La refutacién completa del dogmatismo se identifica de esta
manera con la Doctrina de la ciencia misma, y la dificultad de la
tarea se plasma en la secuencia de exposiciones de la misma a la que
Fichte le dedicé toda su vida, y que hubieran sin duda continuado
si no nos lo arrebataba la muerte, buscando una inalcanzable Doc-
trina de la ciencia que se identificara con la Doctrina de la ciencia.

2. Spinoza en disputa

Fichte incluye entre los dogmaticos a Spinoza, quien constituye
uno de los pilares del sistema filos6fico de Deleuze.' Por lo tanto,
es pertinente indagar en qué medida las criticas de Fichte a Spino-
za, y en particular las vinculadas con el dogmatismo, impactan en
la ontologia de Deleuze, la interpelan, y obligan a profundizar en
sus conceptos fundamentales.'

El punto mis dlgido de la polémica es la cuestion de la inma-
nencia: mientras ésta es el rasgo caracteristico de la filosofia de Spi-
noza de acuerdo a Deleuze (y el motivo principal por el cual lo

son para él meramente pasivos” (Fichte, 1994a: 15).

13 “Spinoza es el Cristo de los fildsofos [...] Mostrd, establecid, pensé el «mejor»
plan de inmanencia, es decir el mds puro, el que no se somete a lo trascenden-
te ni reestablece una trascendencia” (Deleuze y Guattari, 1991: 59). “Existe
una dnica proposicion ontoldgica: el Ser es univoco [...] [Spinoza] en lugar de
pensar al ser unfvoco como neutro o indiferente, hace de él el objeto de una
afirmacidn pura. El ser univoco se confunde con la sustancia tGnica, universal e
infinita” (Deleuze, 1968: 52, 59).

' Para la relacién directa entre Fichte y Spinoza, sin mediacién a través de De-
leuze, cfr. Solé (2013), Ivaldo (1992) y Hammacher (1992).

262



reivindica),” para Fichte el autor de la Etica demostrada segiin el
orden geométrico es un filésofo de la trascendencia, y justamente por
ese motivo su sistema es el dogmatismo mds consecuente:

En el sistema critico [el de Fichte] la cosa es aquello que es puesto
en el Yo; en el sistema dogmdtico, [la cosa] es aquello en que el
mismo Yo es puesto: el criticismo es por tanto inmanente, porque
lo pone todo en el Yo; el dogmatismo es trascendente, porque in-
cluso sobrepasa al Yo. El spinozismo es el producto mds consecuente
del dogmatismo, en la medida en que este puede ser consecuente

(Fichte, 1975: 32; el subrayado es mio).

Para Fichte, mientras la sustancia spinozista trasciende a los
modos, su Doctrina de la ciencia (“el sistema critico”) es el siste-
ma de la inmanencia, y la #nica forma propia de la inmanencia:
dado que soy Yo el que piensa, la tnica manera de 7o postular algo
trascendente es que fodo esté puesto en el Yo. En cambio en el dog-
matismo el Yo es puesto en la cosa, que lo trasciende. En Spinoza,
el Yo es inmanente a Dios, pero la reciproca no se cumple: Dios
no es inmanente al Yo. Por lo tanto, la inmanencia no es comple-
ta.'® Los modos estdn, de acuerdo a la interpretacién de Fichte,
fuera de la sustancia, que es otra cosa que ellos. Asi, la inmanencia

15 “Spinoza sabfa plenamente que la inmanencia era inmanente a s{ misma [...]
por eso, era el principe de los filésofos” (Deleuze y Guattari, 1991: 49). Es el
principe de los filésofos, en la medida en que era el sistema mds acabado de la
inmanencia, es decir, que no sélo la postulaba, sino que la harfa “inmanente a
s{ misma” y no a algo trascendente, y objeto de una afirmacién pura, y no un
ser neutro.
6 . o . > Kt

En su segunda etapa Fichte renunciard a esa “inmanencia completa”: “Jests no
era Dios, porque no habia ningtin Jesds auténomo; Dios era en cambio Jesus,
y aparecia como Jests” (Fichte, 1845: 573). Recurriremos en varias oportuni-
dades a este texto del segundo periodo, Introduccion a la vida bienaventurada,
que Deleuze destaca en “La inmanencia: una vida...” (Deleuze, 2003: 361). El
lector debe considerar estas referencias con la debida precaucion, en tanto para

263



se quiebra: el modo trasciende a la sustancia, que es aquello por
lo cual los modos son. Por otra parte, la sustancia de Spinoza es
una cosa. No, por supuesto, una zera cosa, sino una cosa en si, y
una cosa en si eminente en tanto permite deducir el dogmatismo
mds consecuente. Es consecuente en tanto, por una parte, afirma la
sustancia sin ambages, la postula como primer principio y logra
deducir de ella el sistema completo de la realidad (es decir, Dios
es efectivamente causa inmanente del mundo). Pero esa sustancia
como primer principio estd postulada dogmdticamente, en tanto
afirmamos algo acerca de lo que nos trasciende.

Lo cual nos impide tener un fundamento, es decir, derecho ple-
no a afirmarlo: “;qué es, pues lo que contiene a su vez el fun-
damento de la necesidad de esta sustancia?” (Fichte, 1975: 32).
Estamos aqui ante el segundo punto clave de la argumentacién de
Fichte: lo propio del dogmatismo no es sélo afirmar la cosa en si,
sino afirmarla sin fundamento."” El motivo por el cual el principio
tiene que ser una actividad y no un estado (un ser, una cosa) es, en
ltima instancia, que el ser fijo no permite fundar lo que se trata
de fundar, y la actividad si: “El problema de buscar el fundamento
de una cosa contingente significa esto: mostrar otra cosa por cuya
naturaleza se deje comprender por qué lo fundado tiene, entre la
multiples determinaciones que podrian convenirle, justamente
aquellas que tiene” (Fichte, 1970a: 7). El dogmatismo busca el
fundamento en la cosa en si, mientras que la doctrina de la Ciencia
lo busca en la inteligencia (8). Pero el dogmatismo “vulgar” fracasa,
justamente, porque la cosa en si no logra fundar lo que aspira a
fundar. Spinoza, en cambio, como el dogmdtico mds consecuente,

muchos intérpretes la discontinuidad entre el periodo de Jena y el posterior a
1800 es radical.

'7 Ese era también el punto de Kant: cuando distinguia el proceder dogmadtico
(ciencia estrictamente demostrativa a partir de principios seguros) y el dogmatis-
mo (partir de principios sin derecho) (Kant, 2009: 35).

264



logra fundar la experiencia, pero no logra fundar el principio del
cual la experiencia se deduce (la sustancia). El principio (Grund-
satze) debe ser él mismo fundado. Escapar al dogmatismo implica
entonces dar cuenta del fundamento o la fundacién.

La critica a Spinoza tiene implicancias para la comprensién de
la Doctrina de la ciencia, como se observa al tener en cuenta cémo
traduce Fichte el problema del dogmatismo spinozista en su pro-
pia terminologfa:

[Para Spinoza] el Yo (lo que él llama su Yo, o lo que yo llamo i
Yo) no es simplemente porque es, sino porque alguna otra cosa es
[...] Un tal “fuera del Yo” seria igualmente un Yo, del que serian
modificaciones el Yo puesto (por ejemplo: 7 Yo) y todos los Yo
que puedan ser puestos. Separa la conciencia pura y la conciencia
empirica. Pone la primera en Dios, que nunca es consciente de
si [...]; pone la segunda en las modificaciones particulares de la

divinidad (Fichte, 1975: 19-20).

La sustancia de Spinoza seria el Yo absoluto o puro, mientras los
modos serfan Yoes finitos o empiricos: la traduccién es ciertamente
curiosa (dado que Spinoza no llama “Yo” a ningtin concepto téc-
nico y, por tanto el “lo que él llama s# Yo’ adquiere una conno-
tacién irénica) pero sumamente clarificadora, en tanto revela que
la férmula Yo = Yo expresa la inmanencia reciproca de sustancia y
modos (sustancia = modos). El “=” no indica por lo tanto propia-
mente identidad sino inmanencia. Pero esta inmanencia fichteana
debe cumplir el requisito que le exige a Spinoza: ser capaz de fun-
dar, tener derecho a afirmar lo que afirma. Yo = Yo, como actividad
propia del Yo absoluto debe permitir entonces fundar la experien-
cia y al Yo empirico que la experimenta como algo real, pero tam-
bién dar cuenta de su propio fundamento, es decir, del derecho que
tenemos de afirmar el Yo absoluto como principio. Volveremos en

265



el apartado 5 sobre este punto clave de la ontologia de Fichte, y
todos los problemas que encierra.

3. Deleuze: inmanencia y dogmatismo

Deleuze no ignora el argumento de Fichte segin el cual la sus-
tancia de Spinoza podria trascender a los modos.'® De hecho, en
medio de una actitud en general apologética de la doctrina de Spi-
noza, esa es una de las pocas criticas que le realiza: “La sustancia
spinozista aparece como independiente de los modos, y los mo-
dos dependen de la sustancia, pero como de otra cosa” (Deleuze,
1968: 59)." La critica es la misma (los modos estdn separados de
la sustancia) pero la solucidn es, al menos a primera vista, diversa.
Dice Deleuze: “Seria necesario que la sustancia se dijera ella misma
de los modos, y solamente de los modos. Que la identidad no es
primera, que no existe como principio, sino como segundo prin-
cipio, como principio devenido; que gira en torno a lo Diferente”
(Deleuze, 1968: 59). La sustancia se dice solamente de los modos,
pero los modos ellos mismos no se resuelven en una unidad, sino
que giran en torno a lo diferente. Lo Diferente aparece asi como el
principio ontolégico fundamental de la ontologia de Deleuze. Esta
diferencia serd caracterizada en términos mds precisos como multi-
plicidad (cuyas caracteristicas detallamos mds abajo).

'8 No se puede afirmar que la tome de él, pero si que Deleuze tenfa presente
desde muy temprano la critica de Fichte a la cosa en si, tal como testimonia
una carta de 1964: “No hay dudas de que la teorfa de las cosas en si tiene dos
aspectos: como sustrato de los fenémenos, como fundamento de la voluntad
—fuera de nosotros, y en nosotros [...] El problema se plantea efectivamente en
el kantismo, pero no es resuelto por Kant mismo. Si lo resuelven, por una parte
Fichte, y por la otra Schopenhauer” (Deleuze, 2015a: 17-18).

19 Esta critica dista de ser reiterada y constante. En general, atribuye a Spinoza
una inmanencia completa: “En Spinoza, la inmanencia no es # la sustancia, sino
que la sustancia y los modos estdn en la inmanencia” (Deleuze, 2003: 360).

266



Que Deleuze establezca la multiplicidad como principio es, en
apariencia, el principal punto de inconmensurabilidad con Fichte,
dado que para el filésofo idealista la unidad del absoluto es un re-
quisito indispensable para la Doctrina de la ciencia: “Una ciencia
debe ser algo Uno, un Todo”, dice en Sobre el concepto de la Doctri-
na de la ciencia (Fichte, 1963: 14-15), y precisa en la Etica: “nues-
tra actividad no es ninguna multiplicidad, sino absoluta identidad
pura’ (Fichte, 1977: 98). A pesar de lo taxativo de estas afirma-
ciones, esta inconmensurabilidad es relativa porque, por un lado,
como veremos en el apartado 5 de este trabajo, la Unidad fichteana
no es fija y quieta, sino una actividad perpetua de autolimitarse, y
por tanto no es absolutamente hostil a la multiplicidad;*® por otra
parte, la multiplicidad deleuziana se enmarca en una filosofia de
la univocidad (“el ser es el mismo para todas sus modalidades”;
Deleuze, 1968: 53), y en ese aspecto es Una. Quizds tengan razén
Deleuze y Guattari cuando dicen que la férmula mégica que todos
buscamos es pluralismo = monismo.*'

A primera vista, sin embargo, Deleuze cumpliria todos los re-
quisitos para ser un dogmdtico en sentido fichteano. Lo Diferente
como principio implica que cada modo es distinto de los otros,
que por tanto mi Yo (lo que Deleuze llamaria su Yo) no contiene ni
puede contener a los otros. Pero entonces mi Yo es porque o7z cosa
es: el resto de lo diferente, la multiplicidad, el hormiguear de los
modos que constituyen la inmanencia. Deleuze se parece aqui al
dogmadtico que “niega totalmente la independencia del yo, sobre el
cual construye el idealista, y hace de él solamente un producto de
las cosas, un accidente del universo” (Fichte, 1970a: 41). Lo tinico

2 De hecho, Fichte admite una multiplicidad de la experiencia infinita, de la
cual no puede haber conocimiento més que a posteriori (1845: 459).

21 “Llegar a la férmula mdgica que todos buscamos: PLURALSIMO = MONIS-
MO” (Deleuze, 1980: 31). Sobre Deleuze como solucién a la férmula “Fichte +
Spinoza”, parafraseando esta cita (Cfr. Amrine, 2015).

267



que habria logrado Deleuze al reducir la sustancia a los modos es
resignar lo principal que Fichte defendia de Spinoza, y que lo hacia
a sus ojos un dogmadtico al menos consecuente: la unidad. La uni-
dad de la sustancia es resignada en nombre de la multiplicidad de
los modos. Pero si esto tenfa como fin librarse de la trascendencia
dogmdtica que la sustancia implicaba (punto en el cual Deleuze y
Fichte estin de acuerdo), pareciera que la trascendencia es reins-
taurada entre los modos.

Sin embargo, esta apariencia s6lo tendria validez si Deleuze es-
tuviera desplazdndose hacia un empirismo vulgar. Pero Deleuze
impugna tomar como punto de partida “el elemento de la sensa-
cién (empirismo simple)” (Deleuze, 2003: 359) al cual, por otra
parte, considera, como Fichte, un dogmatismo.”” Es cierto que
Deleuze se define en numerosas ocasiones a si mismo como empi-
rista®, pero su empirismo es trascendental, un “empirismo superior
lo vincula con la inspiracién antidogmadtica que anima al poskan-
tismo” (Krtolica, 2015: 22).%

La idea de un empirismo trascendental, sostiene por una parte
que hay una diferencia de naturaleza entre lo empirico y lo tras-
cendental; por otra parte, supone que lo trascendental es él mismo
experiencia, experimentacién; finalmente, plantea una inmanen-
cia completa entre los dos (Deleuze, 2015a: 89).

22 En su libro de 1963 sobre Kant, Deleuze sefiala que “el empirismo de Hume
tenfa un desenlace similar” al del dogmatismo, debiendo recurrir a la armonfa
preestablecida para explicar la correspondencia entre el orden de las Ideas y el
orden de las cosas (Deleuze, 1963: 22).

» Hay que tener también en cuenta que su primer libro estd dedicado a Hume.
2 Krtolica sefiala puntualmente el poskantismo de Schelling, pero se puede ex-
tender a Fichte, quien es el que propiamente tiene una inspiracién antidogmati-
ca, que en todo caso Schelling retoma en sus escritos tempranos. Curiosamente,
esta afirmacién no impide que Krrolica realice, unas paginas més adelante, una
reconstruccién bastante dogmdtica del empirismo deleuziano (2015: 33-34).

268



Esta forma especificamente deleuziana del empirismo toma
como principio la multiplicidad o diferencia, pero ésta no debe
confundirse con lo multiple del empirismo vulgar o del dogmatis-
mo empirista. Es indispensable por tanto establecer una distincién
entre tres tipos de diferencia, cuya confusién explica gran parte de
los malentendidos que giran en torno a la ontologia de Deleuze:
las diferencias virtuales (o ideales), las diferencias intensivas y las
diferencias empiricas (sélo las dos primeras son multiplicidades”
mientras las dltimas son meramente miiltiples).

Lo multiple o los sistemas de diferencias empiricas tienen por
su parte un doble aspecto: extensivo (o conjunto de partes) y cua-
litativo (o relaciones reales o espacio-temporales). El caso mds elo-
cuente es el de los sistemas biolégicos, donde cada especie es defi-
nida por ciertas partes singulares (como es el caso paradigmdtico
de los 6rganos reproductivos de las plantas en Lineo) y ademds por
ciertas relaciones especificas (como estructura o composicién de
sus cuerpos), que segiin Deleuze no serian modos alternativos de
clasificacién natural sino complementarios.”® En el caso del siste-
ma del Yo, Deleuze sefala la relacién reciproca entre el Yo como
cualidad (Yo pienso como especificidad del hombre) y el Yo como
extensién (“los puntos notables representados por las diversas fa-
cultades que entran en la comprensién del Yo”; Deleuze, 1968:
330).”” Desde la perspectiva deleuziana, el Yo no da cuenta de

» “Las Ideas son multiplicidades virtuales, problemdticas o «perplejas [perplexes,

formado con el prefijo “per” —en torno a—y “plex”, pliegue], hechas de relacio-
nes entre elementos diferenciales. Las intensidades son multiplicidades implica-
das, «implejos» [implexes, formado con el prefijo “in” —dentro de—], hechas de
relaciones entre elementos asimétricos, que dirigen el curso de actualizacién de
las ideas” (Deleuze, 1968: 315).

% Deleuze se basa en la concepcién de la historia natural como correlacién
partes-estructura planteada por Foucault (1966: 144-458).

¥ La multiplicidad de las facultades ha sido reconocida y tematizada por Fichte,
y por todo el idealismo alemdn. Deleuze afirma que no hay armonifa posible

269



si mismo, no encuentra en si su fundamento. Por el contrario,
estd esencialmente fisurado, disuelto, desgarrado entre su aspecto
cuantitativo y cualitativo (Deleuze, 1968: 332). El argumento fi-
chteano se invierte, el Yo no ofrece certeza, la intuicidn intelectual
no garantiza unidad, porque el Yo que intuye y el Yo intuido no
son el mismo, sino que son una cualidad y una cantidad cuyo en-
lace sélo puede ser afirmado dogmdticamente. La unidad del Yo es
una cuestién de hecho, pero no de derecho.

Deleuze no niega que haya individuos y que estos se expresen
como yoes, ni que estos yoes piensen; habla explicitamente de “la
individualidad concreta del pensador” (1968: 333). Sélo indica
que para dar cuenta de ellos tenemos que remitirnos a las multi-
plicidades que los constituyen y crean. La cuestion de derecho sélo
puede resolverse en el plano trascendental’®, donde se revela que
ese multiple doble (cualidad-extensién) que constituye al Yo estd
fundado por multiplicidades virtuales e intensivas.

Esta diferenciacién [differenciation] fundamental (cualidad-exten-
sién) s6lo puede encontrar su 7azdn en el [...] orden implicado de
laintensidad [...] Unicamente el estudio trascendental puede des-
cubrir que la intensidad sigue implicada en si misma y contintia

entre ellas, que no se resuelven en una identidad, y que no tienen una relacién
arménica entre si. No encuentran concordia en un sentido comiin (Deleuze,
1968: 174). Su unidad es meramente empirica, y es postulada en forma dogms4-
tica y no trascendental. El Yo pienso no es asi menos empirico que la conciencia
vulgar o la experiencia corriente.

8 Lapoujade sefiala que la filosofia de Deleuze no es ajena a cuestién de derecho
como juicio de lo bien fundado de una pretensién: “un hecho debe ser concebi-
do como una pretensidn, una exigencia o una reivindicacion y la pregunta quid
Juris? tiene como funcién justamente juzgar lo bien fundado de la pretension
[...] cuestidn que estd ya en el corazén de Diferencia y repeticion” (2015: 24-25).

270



envolviendo la diferencia, en el momento en el que se reflexiona
en la extensién y la cualidad que crea (Deleuze, 1968: 308-309).”

Este pasaje es clave. En primer lugar, explicita que la razdn del
Yo (en tanto diferenciacién cualidad-extensién) estd en el orden
intensivo. La intensidad es asi un principio de 72zdn, que estructu-
ra'y determina el sistema psiquico. Yo pienso, efectivamente, pero
yo que pienso sblo soy este pensador concreto en la medida en que
soy un individuo cuya razdn estd en el orden intensivo: “el mundo
implicado de las cantidades intensivas constituyen la individuali-
dad concreta del pensador” (Deleuze, 1968: 333). La intensidad es
la dimensién que sostiene las partes discretas. Y no sélo las sostiene
(en tanto condicién) sino que también las crea. La proclamada “in-
dependencia” del Yo no es mds que una abstraccién de su aspecto
trascendental, que hace que la estructura yoica no sea propia, sino
ajena, no esté en el Yo, sino en el Otro.*

Pero hay un segundo motivo por el cual el pasaje es mucho mds
relevante para la investigacién propuesta en estas pdginas: el cardc-
ter implicado de la intensidad. Esto es vertebral para el problema
de la inmanencia. Porque cuando Deleuze dice que la intensidad
se anula en la cualidad y la extensién que crea (1968: 309), pare-
ciera haber una relacién de transcendencia entre la intensidad y lo
extensivo (si se anula trasciende a lo empirico). Pero no se anula
absolutamente, sino que en el orden de la cualidad y la extensién el

» Eludimos el contrapunto con Bergson que Deleuze utiliza aqui, que nos lle-
varfa a andlisis que no son pertinentes en este contexto. El punto es el siguiente:
la cualidad no es la razén de la cantidad, como Bergson da a entender por mo-
mentos, sino que ambas encuentran su razén en la intensidad (que seria la tesis
esencial de Bergson, el bergsonismo bien entendido).

3 Sobre el rol del Otro (Autrui) como expresién de un mundo posible, cfr.
Deleuze (1968: 333-335, 360). Respecto la relacién entre la otredad deleuziana
y la fichteana (en su desarrollo de la intersubjetividad y el rol constituyente del
otro), cfr. Ferreyra (2016a).

271



ejercicio empirico de la sensibilidad puede captar la intensidad, en
tanto la intensidad estd implicada en lo empirico. Es decir, podemos
captar la intensidad a través del ejercicio empirico de la sensibili-
dad en tanto la intensidad estd envuelta en lo empirico. De esa
manera, la intensidad no es una cosa en si, una trascendencia y, por
lo tanto, no se afirma dogmdticamente.

Sin embargo, lo que puede ser captado empiricamente es me-
ramente una implicacién segunda, en la cual la intensidad aparece
en su grado més bajo, “sélo lo minimo necesario que hace fal-
ta para «explicarla»” (309); la intensidades implicadas, envueltas,
crean explicindose o desenvolviéndose, pero lo hacen sélo en for-
ma baja. Mds que la razén de la extensién, parecen simples ano-
malias. Por eso es tan importante el orden de implicacién primero
en el cual “la intensidad estd implicada en si misma, a la vez envol-
vente y envuelta” (Deleuze, 1968: 309). Dado que no hay trascen-
dencia entre los ordenes de implicacién (es la misma intensidad, la
misma implicacién) también podemos afirmar sin dogmatismo lo
mds alto, la auténtica r2zén de lo sensible, la intensidad que crea
la extension diferencidndose. Aunque no podamos experimentarlo
de manera sensible.

Al mismo tiempo, debemos recordar que la intensidad no es
una, sino miiltiple. No hay una intensidad, sino una multiplicidad
de intensidades, que no tienen una relacién extrinseca (partes extra
partes) como lo maltiple de la extensién, sino intrinseca: “las in-
tensidades envuelven otras intensidades, estdn envueltas por otras
y comunican con todas’ (Deleuze, 1968: 331). Envolvimiento
mutuo de las intensidades, que da cuenta de la complejidad de las
unidades empiricas, ya que éstas explican una multiplicidad de in-
tensidades: bioldgicas, sociales, fisicas, lingiiisticas, etc. Entre todas
constituyen la individualidad del sujeto concreto, empirico, que
puede pensar, hablar, moverse, contar con el latido de su corazén
y su respiracion, formar parte de una sociedad que evita que lo

272



destruya la ley del mds fuerte, etc. Esta multiplicidad de modos de
existencia estarfa dispersa, fisurada, atomizada, si no fuera por su
relacién de envolvimiento con su razén intensiva.

Ahora bien, las intensidades dan cuenta de la individuacién,
pero no de la determinacién de los individuos. ;Por qué un Yo
pienso, por qué las facultades? ;Por qué una especie, por qué ta-
les partes? ;Por qué este sistema circulatorio, por qué el corazén?
La razén suficiente de las cualidades y extensiones se encuentra
en el concepto de Idea. Las Ideas deleuzianas son relaciones entre
elementos diferenciales, infinitamente pequefios (dy dx), cuya di-
ferenciacién consiste en la produccién de singularidades. Lo infi-
nitamente pequeno (que s6lo existe en relacién), sus relaciones y
las singularidades constituyen la multiplicidad o diferencia virtual.
Las relaciones diferenciales se diferencian en lo empirico como
relaciones actuales (cualidades) y las singularidades como partes
notables (extensiones).

Una vez mds, el problema del dogmatismo exige dar cuenta de
la manera en que la inmanencia no se encuentra quebrada por el
recurso a esta razon ideal. Para eso es necesario concebir el plano
virtual como un espacio topoldgico.’' Las multiplicidades virtuales
no son entidades discretas y no existen sobre un espacio topoldgico,
sino que son ellas mismas ese espacio. Pero tampoco lo multiple es
trascendente, ya que el espacio euclidiano no trasciende al topold-
gico sino que nace de él: “En esta versién metafisica, los espacios
métricos nacen literalmente de los no-métricos” (DelLanda, 2010:
130).

:Cémo se vincula la multiplicidad virtual con la multiplicidad
intensiva? Bajo la forma del plegado. En el espacio topoldgico, el
estiramiento y el plegado permiten pensar la univocidad de todos
los cuerpos que, en las otras geometrias, aparecen como distintos

3! Sobre las caracteristicas del espacio topoldgico y su distincién con el euclidea-
no, cfr. DeLanda (2010: 118-122).

273



y reciprocamente trascendentes. La diferencia de intensidad no
es una divisién o escisién respecto al espacio topolégico, sino su
pliegue* Las diferencias intensivas son pliegues del campo de in-
manencia. Ningtn pliegue trasciende al otro: una misma tela para
todos los pliegues en la cual se derrama. Lo virtual es la tela plega-
da por el pliegue, el océano donde se producen las olas, el espacio
topoldgico que la intensidad pliega y estira, la dimensién dltima
de la ontologia deleuziana. La individualidad del pensador con-
creto se constituye como pliegue: “Pensar es plegar, pensar es cur-
var [...] Es la topologia del pensamiento” (Deleuze, 2015b: 181).
Asi, “el lazo del pensamiento con la individuacién es mucho mds
profundo que el que aparece con el Yo pienso” (Deleuze, 1968:
197). Gracias al concepto de intensidad como pliegue del campo
topoldgico virtual-ideal, podemos dar cuenta de la inmanencia del
plano virtual y el intensivo, y de las multiplicidades correspon-
dientes entre si (un pliegue no trasciende a otro pliegue porque
son pliegues del mismo espacio, una Idea no trasciende a otra idea
porque son diferenciaciones de la misma virtualidad, continuas y
esencialmente relacionales). La ontologia de Deleuze parece estar
a resguardo del espiritu del dogmatismo que Fichte consideraba el
peor enemigo del pensamiento auténticamente filoséfico.

4. El dogmatismo segtin Deleuze

“El error del dogmatismo ha sido colmar lo que separa [...en ese
sentido, hay todavia] demasiado dogmatismo en los poskantianos”
(Deleuze, 1968: 221). ;En qué consiste este “colmar” [combler]
que sella segtin Deleuze el destino dogmadtico del poskantismo, y
por tanto de Fichte? Siguiendo como hilo conductor las definicio-

32 Si bien el concepto de pliegue es desarrollado con detalle por Deleuze recién el
la década de los ochenta, en los libros de los sesenta lo podemos encontrar bajo
las figuras de la implicacién, explicacién y complicacién (Deleuze, 1968: 297).

274



nes deleuzianas de dogmatismo dispersas en su obra, este acto de
colmar tendria la forma de una armonia. “El dogmatismo afirmaba
una armonia entre el sujeto y el objeto, invocando a Dios para
garantizar esta armonia’ (Deleuze, 1963: 98):% Deleuze se refiere
aqui al dogmatismo racionalista pre-critico, donde Dios funcio-
naba como principio unificador, colmando la brecha entre sujeto y
objeto. Los poskantianos, sin embargo, no son propiamente dog-
maticos, sino demasiado dogmadticos, es decir, demasiado para su
pretension de eludir en forma radical todo atisbo de dogmatismo.
Es indudable que para los poskantianos Dios ya no garantiza la
armonia; la armonia no estd preestablecida, no estd dada. Tiene
que ser, en cambio, conquistada: “Una furia de fundar, de conquis-
tar, inspira a esta filosofia [alemana]” (Deleuze y Guattari, 1991:
100). Si para Fichte, la armonia consiste en “la coincidencia con
nosotros mismos” (Fichte, 1994a: 106),* entonces su conquista
consistirfa en realizar el Yo = Yo (que, es, por cierto, equivalente a
Sujeto = Objeto).”

En suma, segun la perspectiva deleuziana, el dogmatismo de Fi-
chte consistiria en garantizar la armonia entre el sujeto y el objeto
bajo la forma del Yo = Yo (como férmula de la coincidencia con
nosotros mismos), sin invocar a Dios sino nuestra propia activi-
dad: la conquista. Pero, esta conquista sélo serfa propiamente dog-
matica si el “=” expresara una identidad, la identidad del Yo que
forma parte de la imagen dogmadtica del pensamiento que Deleuze
expone en el tercer capitulo de Diferencia y repeticion.* El sentido

3 “En el racionalismo dogmdtico, la teorfa del conocimiento se fundaba en la

idea de una correspondencia entre el sujeto y el objeto, de un acuerdo entre el
orden de las ideas y el orden de las cosas” (Deleuze, 1963: 22).

%% La cita exacta es: “La verdad es la coincidencia con nosotros mismos, armo-
nfa” (Fichte, 1994a: 1006).

3 “El Yo no es en absoluto Sujeto sino Sujeto = Objeto” (Fichte, 1994a: 31).

3 Cfr. el tercer postulado, “del reconocimiento”: “Tal es el sentido del Cogito
como comienzo: expresa la unidad de todas las facultades en el sujeto, y por lo

275



del dogmatismo en Deleuze debe necesariamente comprenderse a
la luz de su concepcién de la imagen del pensamiento (que el autor
de Diferencia y repeticion combate por su cardcter dogmadtico con
el mismo fervor que Fichte combate el dogmatismo de su época, y
por los mismos motivos: constituyen dos maneras incompatibles
de hacer filosofia). La férmula Yo = Yo implicaria, de acuerdo con
esto, identidad y no inmanencia, y expresaria en forma acabada el
pensamiento de Fichte.”” Es demasiado dogmdtico porque el “=”
colma la separacién entre el Yo y el Yo.

Al mismo tiempo, esta coincidencia expresaria la verdad: “La
verdad es la coincidencia con nosotros mismos, armonia” (Fichte,
1994a: 1006), lo cual confirmaria su cardcter dogmitico en sentido
deleuziano: “de acuerdo a esta Imagen [dogmadtica], el pensamien-
to tiene afinidad con lo verdadero, posee formalmente lo verda-

tanto expresa la posibilidad de que todas las facultades se relacionen con una
forma de objeto que refleja la identidad subjetiva, y le da un concepto filoséfico
al presupuesto del sentido comun, es el sentido comin que se ha vuelto filosés-
fico. Tanto en Kant como en Descartes, la identidad del Yo [Mo:] en el Yo [Je]
pienso funda la concordancia de todas las facultades, y su acuerdo bajo la forma
de un objeto que se supone como el Mismo” (Deleuze, 1968: 174). Teniendo
en cuenta los desarrollos del apartado precedente, el dogmatismo consistirfa en
suponer la armonfa entre los dos aspectos del Yo empirico (cuantitativo y cuali-
tativo) que es lo que se trata de demostrar.

37 Deleuze, como tantos otros, refiere a Fichte indirectamente a través de la
férmula Yo = Yo en varias ocasiones: “la forma del concepto como forma de
identidad, que constituye tanto el en si del representado [A es A] como el para
si del representante (Yo = Yo)” (Deleuze, 1968: 79); “hace falta que el contrato
llegue hasta el final, que no se haga ya entre dos personas, sino entre s{ mismo
y si mismo, en la misma persona, Ich = Ich” (Deleuze y Guattari, 1980: 575).
Sabe sin embargo que es una férmula trillada, que debe ser pensada en forma
mds compleja: “Es asombroso porque quiere decir que el yo sélo se plantea
como idéntico a si oponiéndose a un no-yo. Es ciertamente no cartesiano, es
la filosoffa poskantiana. Es el yo = yo de Fichte: la autoposicién del yo implica
la posicién del yo con un no-yo. El yo sélo se sitdia como yo por negacién del
no-yo” (Deleuze, 2011: 588).

276



dero y desea materialmente lo verdadero” (Deleuze, 1968: 172).
La dnica desventura del pensamiento es el error. Pero el error debe
su existencia a la verdad, y es todo lo que la verdad rechaza como
falso e ilusorio (todo lo que difiere del Yo, todo lo atribuible al
no-Yo, desde esta perspectiva, tiene como s6lo destino su disolu-
cidn, su absorcién en la verdad del Yo). Por su parte, la verdad es
lo afin al pensamiento, por lo tanto el pensamiento volverd, tarde
o temprano, al camino recto. Siempre de acuerdo con la imagen
dogmitica, el trabajo del filésofo es, en todo caso, disipar las ilu-
siones, las tentaciones al desvio. Purificar la verdad de todo error.
Conquistar la inmanencia consiste entonces en erradicar lo erré-
neo, lo imperfecto, lo que escapa a la accién del Yo. La realizacion
de la identidad Yo = Yo consistiria en esa erradicacién, y por lo
tanto el dogmatismo consistirfa en ignorar que hay algo trascen-
dental en las desventuras del pensamiento, algo necesariamente
impuro en el saber, algo inherentemente estipido en nuestra in-
teligencia.® Para Deleuze, en cambio, no hay nada natural en el
pensar y sélo se piensa coaccionado, forzado por la violencia de
lo que fuerza a pensar. Lo que aparece como ajeno al pensador
debe ser comprendido como intrinseco, dado que es lo que hace
posible el pensamiento como movimiento aberrante, agrietando la
supuesta identidad del Yo en favor de la inmanencia bajo el prin-
cipio de la Diferencia, arrastrando a los dos aspectos empiricos del
Yo (cuantitativo y cualitativo) a la condicién trascendental de su
génesis: las multiplicidades intensivas y virtuales que estudiamos
en el apartado precedente.

38 Respecto a esta cuestién en Deleuze, confrontar los desarrollos sobre la “4éri-
s¢” (estupidez) como bestialidad propiamente humana, y su contraposicién a
la figura del error (Deleuze, 1968: 194-198). Sobre el tema puede consultarse
Ferreyra (2016b).

277



5. Fichte en el laberinto del dogmatismo

Resumiendo: si Fichte fuera dogmadtico en sentido deleuziano,
el Yo = Yo serfa simple identidad, simple expresién de la armonia
como verdad que expulsaria fuera de sf toda inadecuacién en tanto
error; asi, el pensamiento estaria en afinidad con lo verdadero y
serfa una experiencia natural, ajena a toda violencia. Esta es la in-
terpelacion que Deleuze lanza al pensamiento fichteano.

Si tomamos el plan trazado por Fichte en Sobre el concepto de
la Doctrina de la ciencia, la critica parece aplicarse plenamente,
ya que dicho plan exigfa encontrar en el fundamento o principio
fundamental (Grundsatz) un hilo de Ariadna a través de los labe-
rintos del “error”;* ese hilo que nos aparta de las desventuras del
pensamiento es la unidad del fundamento: un fundamento tnico
sostiene todo el sistema (Fichte, 1963: 13). El primer principio
(Grundsatz), el Yo = Yo, parece en el Fundamento de toda la Doc-
trina de la ciencia el candidato natural para ocupar el rol de fun-
damento, Gnico e idéntico, que garantiza la unidad del sistema,
el buen sentido, el camino recto: lo que Deleuze llama la filosofia
de la identidad, que su filosofia de la diferencia viene a destronar.
Esa lectura se refuerza cuando se cree que esa férmula se basa en

3 “Al menos una proposicién tendrfa que ser cierta, la cual comunicara a las

demds su certeza [...] todas ellas — tendrian certeza, y la misma certeza (...) Una
tal proposicién cierta previamente al enlace se llama proposicion fundamental”
(Fichte, 1963: 15-16). De esa manera, “el sistema del espiritu humano, cuya
exposicién ha de ser la doctrina de la ciencia, es absolutamente cierto e infalible;
todo lo que estd fundado en él es simplemente verdadero; él no yerra nunca,
y lo que alguna vez ha sucedido o sucederd en un alma humana es verdadero”
(46-47). Fichte nunca deja de considerar que el pensamiento recto conduce a la
verdad, que el error es un desvio que puede y deber ser evitado: “El pensamiento
cientifico en efecto separa la verdad del error que se le opone en todo respecto”

(Fichte, 1845: 422).

278



el principio de identidad (A = A).“* El pensamiento encontrarfa su
reposo, su quietud en la identidad del principio y quedaria a salvo
de toda violencia. La filosofia depone sus armas, y la Doctrina de la
ciencia se inscribe, desde esta perspectiva, en la imagen dogmadtica
del pensamiento que Deleuze impugna.

Si muchos comentaristas insisten en leer asi toda la Doctrina de
la ciencia, ha sido por una parte por atenerse excesivamente al plan
trazado en Sobre el concepto 'y, por otra parte, merced al efecto de
la deslumbrante luz de la célebre férmula Yo = Yo. Sin embargo, la
conviccién sobre la existencia de un camino recto que nos aparte
del error, tan fuerte en 1794 se ve puesta en duda por el curso del
trabajo de Fichte. Ya en 1796 comienza a trabajar sobre una nue-
va exposicién de la Doctrina de la ciencia, que elaborard durante
sus cursos hasta 1799 y que serd conocida como la Doctrina de
la ciencia nova methodo.*' La aparicién de los tres manuscritos de
alumnos en el siglo XX generd, con toda razén, una revolucién en
los estudios sobre Fichte. Entre muchos aportes teéricos, alli desa-
parece el Yo = Yo como primer principio, y su lugar lo ocupa la in-
tuicién intelectual, la experiencia directa de la 7hathandlung. Aho-
ra bien, la 7hathandlung implica una violencia del pensamiento
natural. Por ello Fichte dice en la Nova methodo casi exactamente
lo mismo que Deleuze acerca de la necesidad de una violencia que

% Sobre la inconveniencia de interpretar la filosoffa de Fichte en términos de
identidad, cfr. nota 10.

1 “Fichte no nos dejé ningtin manuscrito de la Doctrina de la ciencia nova
methodo, cuyas clases imparti6 en Jena entre 1796 y 1799. Fichte habia sin em-
bargo comenzado esta Doctrina de la ciencia como «Versucht einer neuen Dar-
stellung der Wissenshafislehre» |...] cuya publicacién se interrumpe por motivos
desconocidos después del primer capitulo” (Fuchs, 1994: IX). Las Introducciones
a la Doctrina de la ciencia anteceden ese texto interrumpido. La Doctrina de la
ciencia nova methodo es el resultado de esas clases, de las cuales tenemos tres

apuntes de alumnos. Nosotros utilizaremos el de Krause y el conservado en la

biblioteca de Halle.

279



fuerce a pensar: “Pienso realmente cuando me siento coaccionado
aello” (Fichte, 1994a: 217). Fichte desconfia del sentido comdn y
el pensamiento natural (primer postulado de la imagen dogmadtica
del pensamiento). El buen sentido estd dominado por los fandti-
cos del mundo del revés. El pensamiento sélo puede ponerlo al
derecho a través de un largo esfuerzo, cuya muestra patente es la
elaboracién y reelaboracién de la Doctrina de la ciencia que Fichte
llevard a cabo a lo largo de toda su vida.

Las sucesivas exposiciones de la Doctrina de la ciencia muestran
de hecho que el pensamiento para Fichte no estd dado, sino que
debe ser conquistado, y, mds aln, engendrado. En efecto, si bien la
necesidad de una nueva exposicién en la Primera introduccion a la
Doctrina de la ciencia es atribuida por Fichte a una coaccién externa
(“mi teorfa no se entiende... me esforzaré por conseguir una mayor
claridad),”#* dicha coaccién es en realidad interna: la exposicién de
la Doctrina de la ciencia debe reformularse una y otra vez, porque
existe una brecha constitutiva entre la Doctrina de la ciencia y su
expresién (como ya insinuaba la primera linea del Fundamento de
1794: “El primer principio debe expresar aquella Thathandlung™;
Fichte, 1975: 13). Si bien la letra empirica —la expresién— debe es-
forzarse incesantemente en expresar el espiritu trascendental, dicha
letra estd quieta y fija, mientras lo que debe ser expresado estd por
el contrario en actividad perpetua —la 7hathandlug—; por lo tanto,
la expresién no puede nunca encontrar su forma tltima.*’ Y esto

#2 “Chanzas, desdenes y el universal testimonio de que se repugna esta teorfa de

todo corazén, como también de que no se la entiende. Por lo que respecta a esto
ultimo, quiero cargar yo solo con toda la culpa (...) Si es que puede darle gusto
al lector entrar en la presente exposicidn, en la que me esforzaré por conseguir
la mayor claridad” (Fichte, 1970a: 184).

# En “Sobre la diferencia entre el espiritu y la letra en la filosofia”, sefiala Fichte
precisamente el riesgo de la mera filosoffa de férmulas, de quedarse “s6lo en la
letra de ese principio [El Yo que se pone absolutamente] sin haber captado, no
obstante, su espiritu” (Fichte, 1998: 152).

280



por motivos fundamentales: la inadecuacién constitutiva entre lo
empirico y lo trascendental. El Yo nunca debe efectivamente deve-
nir idéntico al Yo, so pena de aniquilacién de la esencia activa del
sistema. La clave estd, entonces, no en una u otra exposicién de la
Doctrina de la ciencia, sino en su transformacién continua.

Esta inadecuacién marca que no hay una mera “identidad” en
la inmanencia fichteana, sino también una diferencia. Esa dife-
rencia entre lo empirico y lo trascendental, no es otra cosa que la
diferencia entre el Yo absoluto y el Yo finito, y eso es lo que en rea-
lidad expresa la formula Yo = Yo. Es decir, que el principio no es el
Yo! ni el Yo?, sino el “=” —la X en el Fundamento de 1794— (1975:
15): “el pensamiento no debe partir desde los extremos, sino desde
el punto medio” (Fichte, 1845: 510). El “=” es el verdadero prin-
cipio de la filosofia que, lejos de colmar lo que separa, le impone
movimientos infinitos, haciendo resquebrajar el pensar empirico
que acontece en nuestras mentes organicas. Es una sintesis, si, pero
una sintesis que no unifica partes ya dadas, sino que desarrolla algo
enteramente nuevo e inexistente con anterioridad (Fichte, 1994a:
189)*. La identidad que Deleuze le atribuye a tal sintesis no es
mids que la consecuencia de ver la Doctrina de la ciencia “du petit

coté”

# Esto es lo que Hegel no capta en el escrito de la diferencia cuando insiste,
una y otra vez, en que Fichte parte de una escisién que nunca logra superar.
Coherentemente con ello piensa que Yo = Yo es una identidad pura sin limites
ni fisuras, al menos por derecho (“El yo debe ser igual al yo”, Hegel, 2010: 51) y
que “la libertad es lo que supera en sf toda limitacién y lo supremo del sistema
fichteano” (63).

# Parafraseamos a Deleuze cuando dice que “la diferencia no es la negacién,
sino que lo negativo es por el contrario la diferencia dada vuelta, vista desde el
lado pequefio” (1968: 303). En ese mismo sentido la Doctrina de la ciencia no
es la identidad engendrada a partir de la oposicion, sino que la oposicién entre
el Yo y el no-Yo es la Doctrina de la ciencia vista del lado pequefo, como hace
Hegel.

281



Asi, el Yo = Yo debe interpretarse desde la perspectiva de la
intuicién intelectual y no a la inversa, porque de lo contrario se
pierde lo que Fichte intenta subrayar cuando, harto de los malen-
tendidos acerca de su sistema, elimina la expresién Yo = Yo de la
Nova methodo: que el Yo no se intuye a si mismo en la actividad
de reflexién como forma de lo idéntico. El Yo sélo es puro en tan-
to autoconciencia inmediata o intuicién intelectual; en cuanto la
autoconciencia vuelve sobre si, es decir, en cuanto reflexiona, se
escinde (Fichte, 1994a: 34): “si es puesta la conciencia, entonces
es puesta la escision” (Fichte, 1977: 24). En el concepto del Yo se
piensan Yo y no-Yo (Fichte, 1994a, 46). Este movimiento apuntala
la interpretacién de Goddard, quien afirma que “La intuicién in-
telectual no puede dejar de incluir en si una particién” (1999: 99)
y “el yo fichteano es un yo fisurado” (79). El circulo de la reflexién
es asi un circulo fracasado, inherentemente fracasado. Lo cual nos
lleva a pensar que quizds el Yo fichteano, lejos de ser el sujeto, la
certeza del cogito, sea la fuerza que deshace el sujeto individual, y
hace que el Yo empirico se encuentre de pronto subido a la espalda
de un tigre. La 7Thathandlung no es identidad, sino diferencia.

No se trata por tanto en Fichte de partir de la quieta unidad del
Yo consigo mismo (identidad analitica), ni tampoco de establecer
como piensa Deleuze la identidad sintética entre el Yo y el no-Yo
que aparecen como opuestos,® sino de partir de una actividad?’
que tiene la forma de circulos que no se cierran sobre si. Fichte
recurre insistentemente (como luego lo hard Hegel) a la figura del
circulo para explicar su pensamiento. Pero hay que evitar dos mal-

% “Los poskantianos acordardn que la identidad analitica es la identidad vacia

que s6lo les permite pensar la esencia o lo posible. Pero la identidad sintética es
la operacién por la cual el pensamiento se eleva a la potencia de lo existente y
toma posesién de lo existente” (Deleuze, 2011: 588).

47 “Fichte no deja de insistir sobre la importancia de una palabra: sustituir. Se
trata de sustituir el hecho de la conciencia por el acto de la conciencia” (Deleuze,

1956).

282



entendidos: 1) por “circulo” no debe entenderse el sucederse de
figuras a lo largo de la circunferencia, sino la produccién del cir-
culo a partir de un centro mediante a una multiplicidad de radios
(Fichte, 1994a: 170, 207 y 227); 2) el centro no es ocupado por
ninguna sintesis particular,® sino por la intuicién intelectual mis-
ma. La unificacién del Yo no es en realidad mds que la proyeccién
de los rayos como figuras de un circulo de la reflexién que nunca
termina de cerrar sobre s{ mismo.*’

El centro del circulo no es —no puede ser— figura de una unifi-
cacién imposible. Y ese es, segtin Fichte, un rasgo distintivo de la
Doctrina de la ciencia respecto al dogmatismo: “[A diferencia del
dogmatismo] en la Doctrina de la ciencia el concepto de yo no
reside en nosotros, sino que es producido a través de la multipli-
cidad” (Fichte, 1987: 226; se ha modificado la traduccién). El Yo
como inmanencia es entonces una multiplicidad (no como “par-
tes”, dado que “el Yo no puede ser dado, porque no tiene partes,
a las cuales lo dado pudiera estar atado”; Fichte, 1994a: 81), y no
una Unidad quieta, idéntica a si misma, a salvo de toda violencia
y segura de su camino recto. En suma: elude todas las trampas de
la imagen dogmitica del pensamiento. Tampoco “colma lo que
separa’ en tanto la concordancia entre Yo y Yo nunca es completa,
y por lo tanto elude también la acusacién de ser “demasiado dog-
matico” (Cfr. supra, apartado 4). A través de la afirmacién de una

% Gaudio difiere de esta interpretacién, sefialando que en la Nova methodo ese
lugar lo ocupa la voluntad (2016: 127-128).

# Asi, a partir de la escisién originaria de la reflexién entre Yo y no-Yo, se mul-
tiplican los circulos fracasados: “sujeto y objeto”, “Yo absoluto y Yo limitado”,
actividad real y actividad ideal (Fichte 1994a: 51), conocimiento objetivo y
conocimiento de fin (1987: 116), sentimiento y actuar (1994a: 138), efectivi-
dad real —concepto de fin— conocimiento (152), ser y pensar (182), cuerpo y
conciencia (234), pensar que unifica y pensar que divide (185), mundo y reino
de los seres racionales (225), hasta llegar a la quintuplicidad final donde la com-
plejidad del entramado de relaciones reciprocas queda en evidencia.

283



“multiplicidad positiva [...] el dogmatismo se queda sin pretextos”
(Fichte, 1994a: 68-69, 71), tanto en sentido fichteano como en
sentido deleuziano.

6. Conclusién

El dogmatismo interpela tanto a Deleuze como a Fichte en los
fundamentos de sus respectivas ontologias. En el caso de Deleuze,
exige precisar el sentido de la inmanencia cuando su ontologfa se
desdobla en diferentes planos, bdsicamente, lo actual y lo virtual, y
la intensidad y la extensién. En el caso de Fichte, exige compren-
der que la relacién del Yo consigo mismo expresada en la férmula
Yo = Yo no puede ser una identidad, ni remitir a un punto de
unificacién. De esa manera, se descubre que ninguno de los dos
es, en sentido estricto, un dogmético. Sin embargo, en ese via de
interpelacién, la filosofia comparada nos ha permitido vivificar la
interpretacién de las ontologias de ambos autores. El movimiento
de produccién de las determinaciones de la Doctrina de la ciencia
a partir de la 7hathandlung es un circulo fracasado, que nunca
termina de cerrar sobre si mismo. Y un circulo fracasado no es otra
cosa que un pliegue. A través de esta sucesién de pliegues, la intui-
cién intelectual traza el campo trascendental. Este trazado resulta
dificil entender desde la geometria cldsica a la que recurre Fichte,
pero es ilustrada mejor —aunque siempre de forma insuficiente,
representativa- por la topologfa, a la cual, como vimos, recurre
Deleuze.”® El pliegue es el movimiento por el cual se constituye la
multiplicidad intensiva que es la razén de lo mdltiple-empirico.
Esa multiplicidad se expresa como el sistema de lo multiple Yo =

% Goddard sefala, siguiendo a Merleau-Ponty, que el campo trascendental fi-
chteano debe pensarse desde la geometria moderna: restriccién, segregacion,
modulacién. Sin embargo, sigue pensando esa espacialidad como dada, y no

construida (Goddard, 1999: 70).

284



Yo. El “=” como pliegue se desdobla en un Yo cualitativo, unifica-
do, puro (lo que Fichte llama Yo absoluto) y un Yo cuantitativo,
extensivo, como composicién de partes (lo que Fichte llama Yo
empirico). La clave de la filosofia es ubicarse en ese pliegue, y al-
canzar asi el punto de vista de la génesis como verdadera condicién
de la experiencia real.

Bibliografia

Amrine, Fredrick, 2015, “«The magic formula we all seek»: Spino-
za + Fichte = x”, Craig Lundy y Daniela Voss (eds.), Az the Ed-
ges of Thought, Deleuze and Post-Kantian Philosophy, Edinburgh
University Press, Edinburgh, pp. 168-189.

DeLanda, Manuel, 2010, Deleuze: History and Science, Antropos,
Nueva York.

Deleuze, Gilles, 1956, Qu'est-ce que fonder?. Disponible en: http://
www.webdeleuze.com/php/texte.php?cle=218&groupe=Conf
%E9rences&langue=1 (Consultado: 5/VI1/2016).

, 1963, La philosophie critique de Kant, PUE, Paris.
, 1968, Différence et répétition, PUE, Paris.

, 2003, “Uimmanence: une vie...”, en Deux régimes de fous et
autres textes, Minuit, Paris, pp. 359-363.

, 2011, Cine II, Los signos del movimiento y el tiempo, Cactus,
Buenos Aires.

, 2015a, Lettres et autres textes, Minuit, Paris.

, 2015b, La subjetivacion, curso sobre Foucault, III, Cactus,
Buenos Aires.

Deleuze, Gilles y Guattari, Felix, 1980, Mille Plateaux, Minuit,
Paris.

, 1991, ;Qué es la filosofia?, Minuit, Paris.

285



Descombes, Vincent, 1988, Lo mismo y lo otro, cuarenta y cinco
anos de filosofia francesa (1933-1978), Elena Benarroch (trad.),
Citedra, Madrid.

Ferrater Mora, José, 1994, Diccionario de la filosofia, t. 1, Ariel,
Barcelona.

Ferreyra, Julidn, 2016a, “La voluptuosidad de ser otro en el joven
Deleuze”, en El banquete de los dioses, vol. 4, nam. 6.

, 2016b, “Deleuze’s Bétise: Dissolution and Genesis in the
Properly Human Form of Bestiality”, en Comparative and Con-
tinental Philosophy, pp. 1-11.

Fichte, Johann, 1998, “Sobre la diferencia entre el espiritu y la
letra en filosofia”, en Filosofia y estética, Manuel Ramos Valera
y Faustino Oncina (trad.), Universidad de Valencia, Valencia,
pp. 135-167.

, 1994a, Wissenschaftslehre nova methodo, Manuscrito de
Krause, Hamburg, Meiner.

, 1994b, Fundamento del derecho natural segiin los principios
de la Doctrina de la ciencia, José Villacanas Berlanga, Manuel
ramos Valera y Faustino Oncina Coves (trads.), Centro de Es-
tudios Constitucionales, Madrid.

, 1987, Doctrina de la Ciencia nova methodo [manuscrito de
Halle], José Luis Villacafias y Manuel Ramos (trads.), Natan,
Valencia.

, 1977, Das System der Sittenlehre, Frommann, Gesamtausga-
be der Bayerischen Akademie, t. 1, nam. 5, Stuttgart.

, 1975, Fundamento de toda la doctrina de la ciencia, en Doc-
trina de la ciencia, Juan Cruz Cruz (trad.), Aguilar, Buenos Ai-
res.

, 1970a, Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre, From-
mann, Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie, t. 1, nim. 4,
Stuttgart.

286



, 1970b. Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, From-
mann, Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie, t. 1, nam. 4,
Stuttgart.

, 1963, Sobre el concepto de la Doctrina de la ciencia, Ber-
nabé Navarro (trad.), Centro de Estudios Filos6ficos, UNAM,

México.
, 1845, Die Anweisung zum seligen Leben oder auch die Reli-
gionslehre, Veit, Sammtliche Werke, t. 5, Berlin.
Foucault, Michel, 1966, Les mots et les choses, Gallimard, Parfs.

Fuchs, Erich, 1994, “Einleitung”, en Johann Fichte, Wissenschafts-
lehre nova methodo, Meiner, Hamburg.

Hegel, Georg, 2010, Diferencia entre los sistemas de filosofia de Fi-
chte y Schelling, Maria del Carmen Paredes Martin (trad.), Gre-
dos, Madrid.

, 1970, Engyklopidie der philosophischen Wissenschaften,
Werke, t. 8, Suhrkamp, Frankfurt.

Gaudio, Mariano, 2016, La concepcion del Estado en el Fundamento
del derecho natural de Fichte, tesis doctoral defendida en marzo
de 2016, FFyL, UBA, Buenos Aires.

Goddard, Jean-Christophe, 1999, La philosophie fichtéenne de la

vie, Vrin, Parfs.

Hammacher, Klaus, 1992, “Fichte und Spinoza”, M. Walther, K-
nigshausen & Neumann, Wiirzburg, pp. 81-107.

Ivaldo, Marco, 1992, “Transzendentalphilosophie und «realis-
tische» metaphysik, Das Fichtesche Spinoza-Vestindnis”, M.
Walther, Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg, pp. 59-79.

Kant, Immanuel, 2009, Critica de la razén pura, Mario Caimi
(trad.), Colihue, Buenos Aires.

287



, 1999, Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de
poder presentarse como ciencia, Mario Caimi (trad.), Itsmo, Ma-

drid.
Kreolica, Igor, 2015, Gilles Deleuze, PUE, Paris.

Lapoujade, David, 2015, Deleuze, Les mouvements aberrants, Mi-
nuit, Paris.

Solé, Marfa Jimena, 2013, “Spinoza en el origen del Idealismo
alemdn: Repercusiones de la «Polémica del spinozismo», en Fi-

chte y Schelling”, El arco y la lira, ntm. 1, pp. 39-54.

Recibido: 23 de marzo de 2017
Aceptado: 20 de mayo de 2017

288



