El hombre como “e/ animal enfermo’:
sobre el significado de salud y enfermedad
en la antropologia critica de Nietzsche'

The human being as “#be sick animal”:
on the meaning of health and illness in
Nietzsche’s critical anthropology

Diana Aurenque
Universidad de Santiago de Chile, Chile

Resumen: En las dltimas décadas, y gracias a la publicacién de trabajos
de autores como Jacques Derrida y Giorgio Agamben, se ha reactivado
y replanteado en el mundo filoséfico la cldsica pregunta por la relacién
entre lo humano y lo animal. Particularmente, la filosofia de Friedrich
Nietzsche proporciona uno de los ejemplos més notables donde la rela-
cién entre existencia y animalidad ha sido esbozada en términos tanto de
cercanias y lejanias fisiol6gico-empiricas como también teéricas, propor-
ciondndonos un modo sumamente novedoso y del todo productivo de
afrontar la relacién humano/animal. En este sentido, el presente trabajo
tiene por fin los siguientes objetivos: 1) En primer lugar, la contribucién
contextualiza y examina los alcances y las consecuencias de la definicién
Nietzscheana del hombre como “el animal enfermo” (“das kranke Tier”),
para luego, 2) interpretar el significado tanto médico-biolégico como
también metaférico de la salud y enfermedad, como d4mbitos agonisti-
cos, para con ello 3) evaluar la singularidad de la forma de ser “enferma”

! El presente trabajo se enmarca en el proyecto FONDECYT DE INICIA-
CION Nro. 11150298 del cual soy investigadora Responsable, y también en
parte en el proyecto FONDECYT Nro. 1120730. Para asuntos de edicién del
presente texto agradezco al Sr. Rodrigo Lagos.



del hombre. Finalmente, el estudio se pregunta y evalta 4) hasta qué
punto dicho planteamiento efectivamente representa un avance para el
estudio de los limites entre hombres y animales.

Palabras claves: salud y enfermedad, filosofia de la medicina, Nietzsche,
“animal enfermo”, antropologfa filoséfica.

Abstract: In recent decades, and due to the publication of works from
authors such as Jacques Derrida and Giorgio Agamben, the classical
question about the relationship between the human and the animal has
been reactivated and rethought in the philosophical world. In particular,
Friedrich Nietzsche’s philosophy provides one of the most interesting ex-
ample in which the relationship between human existence and animality
has been described, providing us with an extremely original and pro-
ductive way of dealing with this relationship. The present work aims the
following objectives: 1) In the first place, the contribution contextualizes
and examines the scope and consequences of the Nietzschean definition
of man as “she sick animal” (“das kranke Tier”), 2) to interpret both the
medical-biological as well as the metaphorical meaning of health and
disease as agonistic expressions, in order to 3) assess the uniqueness of
man’s “sickness”. Finally, the study asks and evaluates 4) to what extent
this approach effectively represents an advance for the anthropological
questions.

Keywords: Health and disease, Philosophy of medicine, Nietzsche, Sick
animal, Philosophical Anthropology.

1. Introduccién

Como es conocido, Paul Ricoeur denomina a Friedrich Nietzs-

che al igual que a Sigmund Freud y Karl Marx uno de los “maes-
tros de la sospecha”. De acuerdo con Ricoeur, estos pensadores
plantean criticas profundas al paradigma antropolégico que desde
Alcmeén de Crotona en adelante —y al menos hasta las filosofias
trascendentales de Immanuel Kant y Georg Wilhelm Friedrich
Hegel- aboga por diferenciar al ser humano de los animales por
tener acceso al /ogos. Sin embargo, con el enorme desarrollo de la

236



ciencia natural, en especial de la fisiologia del siglo XIX, y gracias
al igualmente descomunal impacto de la teoria evolutiva de Char-
les Darwin, surge la necesidad de repensar la forma de entender
y definir al hombre. De la mano a esto, se establece una fuerte
tendencia materialista y anti-metafisica en la filosofia, que tiene
por fruto una renaturalizacién, y en sentido estricto, una reanima-
lizacién del hombre.

La filosofia de Nietzsche sigue precisamente esta tendencia y no
s6lo rehabilita la pertenencia de lo humano a lo animal, sino que
desvaloriza lo humano de manera radical (Cf. Lemm, 2012; 2014;
2016). En diversas ocasiones, como mencionaremos, Nietzsche
definird al hombre como una especificacién de lo animal: como
enfermo, absurdo, no establecido, etc. En particular, su definicién
del hombre como ‘e/ animal enfermo” (das kranke Tier) y que es
mencionada en la Genealogia de la moral, no sélo resalta el lado
animal del hombre, sino que al mismo tiempo, con esta defini-
cién, Nietzsche lo critica por representar una versién deficiente de
animalidad —aqui por ejemplo se observan las fuentes Nietzschea-
nas de la antropobiologia de Arnold Gehlen y su definicién del
hombre como “ser deficitario” (Gehlen, 2016). En la definicién
del hombre como “animal enfermo”, el campo de diferenciacién
y de cercania entre hombre y animal ya no se relaciona a aspectos
cognoscitivos y/o de su tener cabida en el logos griego, sino per-
maneciendo en una linea materialista y naturalista, Nietzsche lo
definea partir de los conceptos de salud y enfermedad.

En vistas de lo anterior, la presente contribucién tiene los si-
guientes propésitos: 1) En primer lugar, contextualiza y examina
los alcances y las consecuencias de la definicién Nietzscheana del
hombre como “e/ animal enfermo”, para luego 2) interpretar el
significado tanto médico-biolégico como también metaférico de
la salud y enfermedad como dmbitos agonisticos, para con ello 3)
evaluar la singularidad de la forma de ser “enferma” del hombre.

237



Finalmente, 4) también debe reflexionar hasta qué punto dicho
planteamiento efectivamente representa un avance para el estudio
de los limites entre hombres y animales.

2. El hombre como “animal enfermo”

En diversas obras Nietzsche no cesard de insistir que el hombre
no es mds que un “camino” (Weg), un “puente” (Briicke) como dird
en su Zaratustra (Nietzsche, 1999¢: 16), es decir, algo que debe
ser superado. En concordancia con su ensefanza del superhombre
o sobrehombre (Ubermensch) lo humano es postulado como algo
transitorio y deficiente. En estas descripciones de lo que se puede
llamar la antropologia critica de Nietzsche, el filésofo hace uso re-
currente de una metaférica médica. En efecto, el mismo Nietzsche
se autodenomina “médico” (Arzt) y a su filosofar como un “ciencia
médica” (medicinische Wissenschaf?). Por ello, no es casual que algu-
nos comentadores de la obra de Nietzsche hablen de su “metaférica
médica” (medizinische Metaphorik; Brusotti, 2001), de su “filosofia
médica” (philosophie médicale; Cherlonneix, 2002) o incluso de su
“filosoffa de la medicina” (philosophy of medicine; Long, 1990). En
diversas obras, Nietzsche se refiere al hombre y a lo humano como
algo “enfermo”, como algo malsano y necesitado de una nueva
salud. A ello se debe que en la investigacién actual sobre Nietzsche
existe una amplia literatura que tematiza la relacién entre su pen-
sar y la medicina (Cf. Friedrich ez. 4l., 2016; Aurenque/Friedrich,
2013; Aurenque, 2013a; 2013b; Schipperges, 1975; 1981; 1985;
Sorgner, 2009; 2010; 2011).

En concordancia con la filosofia anti-esencialista y contraria a
cualquier dualismo metafisico, Nietzsche define la forma de ser
del ser humano desde una estructura inevitablemente ambivalen-
te. Por un lado, el hombre pertenece al reino de la naturaleza; por
ello, Nietzsche lo llama “animal” o en otras obras incluso, “bestia”.

238



En tanto el humano es definido como una modificacién o especi-
ficacién de lo animal, pareciera ser cierta la tesis de Max Scheler
acerca de que el concepto de hombre casi siempre estd “subordi-
nado” al concepto de animal (Scheler, 1997: 24). Nietzsche, como
vemos, sigue a su modo la tradicién para luego transformarla. En
El Anticristo sostiene: “No derivamos mds al hombre del “espiri-
tu”, de la “divinidad”, lo hemos re-posicionado entre los animales”
(Nietzsche, 1999b: 180). Por otra parte, el ser del hombre no se
reduce a su esencia animal y/o natural, sino que él se constituye
en tanto humano fundamentalmente y sélo gracias a la disfuncio-
nalidad de su constitucién animal. Asi, el hombre se diferencia
de los demds animales justamente a causa de la plasticidad de su
esencia, como un ente de algiin modo auto-construido. Como lo
entiende Nietzsche, el humano consiste en una ambivalencia: por
un lado, en un “animal”, mas por otro, le pertenece exactamente
a su volverse humano la tarea de negar su propio origen animal.
Dicha negacién —que jamds puede ser absoluta— consiste en situar
la animalidad del hombre bajo un sistema normativo y, por tanto,
propiamente humano (representado, por ejemplo, por la sociali-
zacién, la moralidad y/o la religién). Por naturaleza, de acuerdo
con Nietzsche, estamos condenados a desarrollar una segunda na-
turaleza que estd obligada a interpretar y revalorar los fundamentos
vitales en funcién de algo ajeno a la primera naturaleza; a saber, el
mundo humano y sus diversos entramados normativos.

La definicién nietzscheana del hombre como un animal “en-
fermo” debe ser comprendida en el contexto recién explicado. El
hombre, nos dice Nietzsche, es un “animal enfermo” ya que éste
corresponde a aquel animal que si bien ha “osado, innovado, de-
safiado, afrontado el destino mds que todos los animales juntos”
(Nietzsche, 1999d: 411; 2014: 177), paraddjicamente y pese a
ello, denota una especial forma de carencia. La ambigiiedad de
Nietzsche es palpable: el hombre constituye un animal en tanto

239



estd conectado con la naturaleza mediante necesidades bioldgi-
cas elementales (instintivas o incluso psicolégicas como las llama
Nietzsche); sin embargo, del mismo modo, el hombre existe en
una disonancia con dichos instintos. En la Genealogia de la Mo-
ral, Nietzsche evalua esta situacién de la siguiente forma: “Pues
el hombre estd més enfermo, es mds inseguro, mds alterable, mds
indeterminado que ningin otro animal, no hay duda de ello, —¢él
es e/ animal enfermo—" (Nietzsche 1999d: 411; 2014: 232). Esta
cita es muy interesante ya que permite adentrarnos en la original
forma en la que piensa Nietzsche la cercania y la diferencia entre
lo humano y lo animal.

Evidentemente, mientras que la primera consideracién antro-
polégica del hombre como @) animal no es original (pues ya estd
contenida en el zoon logon echon o en el zoon politikon aristotélico),
st lo es su especificacién con el adjetivo 4) enfermo. Como animal
“enfermo” Nietzsche describe al hombre como una manifestacién
deficiente de la animalidad. Por tltimo, dicha manifestacién “en-
ferma”, carente o deficitaria de animalidad, no parece ser un caso
mds entre otros, sino que el hombre constituye 3) un caso parti-
cular, pues Nietzsche destaca el articulo definido en cuestién al
hacer referencia a “¢/ animal enfermo” ;Qué significan estas tres
caracteristicas antropoldgicas que nos ofrece Nietzsche?

En primera instancia, la enfermedad del hombre refiere a una
salud implicita del animal. En tanto el hombre es “e/ animal en-
fermo”, el animal corresponde en oposicién al animal sano, dada
la forma en la que éste ultimo se relaciona con el dmbito de lo
puramente natural y/o biolégico. El hombre como “animal enfer-
mizo~ (Nietzsche, 199d: 367; 2014: 177) refiere a una manifesta-
cién deficiente del reino natural ya que el humano no se orienta
en el mundo en relacién a estructuras instintivas al modo del ani-
mal. Mientras que los animales acttan siguiendo instintos, dando
rienda suelta a sus impulsos o fuerzas vitales, los humanos acttian

240



en virtud de diversos afectos, intereses y motivaciones que no ne-
cesariamente estdn en armonia ni con ecosistemas (Ruffin 2008:
146) ni con las propias fuerzas o instintos vitales. La construccién
del mundo humano, considerando sus diversas capas de organiza-
cién cultural, téenica, politica y social, corresponden a un entorno
que dista considerablemente del entorno natural del animal, y que
Nietzsche considera posible solamente por la condicién enferma
de lo humano, de su incapacidad de vivir saludablemente en la
naturaleza como los demds animales. A partir de la falta de orien-
tacién en el mundo, Nietzsche deriva que la existencia humana se
ve desorientada y siempre abrumada por la necesidad de dar con
un sentido que guie su vida.

De acuerdo con Nietzsche, el hombre como “animal enfermo”
no es capaz de alinear su existencia mediante mecanismos natu-
rales con los que ha sido dotado biolégicamente. El significado
del adjetivo “enfermo” evoca en primera instancia un significado
particular de enfermedad. La poca orientacién bioldgica y, pro-
ducto de ello, la necesidad de construir una segunda cartografia
para la propia existencia, nos muestra que la enfermedad ligada al
homo humanus corresponde para Nietzsche a una suerte de “enfer-
medad existencial” (Jaspers, 1950) que le acontece unicamente al
humano precisamente producto de la falta de sentido que rodea su
existencia. En la Genealogia nos dird Nietzsche precisamente que
la falta de sentido constituye el sufrimiento mds desolador para
el ser humano. El sufrir sin razén, sin una causa aparente o real,
sin una narrativa que de algin modo explique o justifique el su-
frimiento, representa segiin Nietzsche el peor de los sufrimientos.
No se trata con esto que el dolor o el sufrir sean considerados en si
como fenémenos negativos, sino en tanto inexplicables: “El hom-
bre, el animal mds valiente y mds acostumbrado a sufrir, no niega
en si el sufrimiento: lo guiere, lo busca incluso, presuponiendo que

241



se le muestre un sentido del mismo, un para-esto del sufrimiento”
(Nietzsche, 1999d: 411).

El hombre es “el” animal enfermo, es decir, el Ginico animal que
vive la enfermedad en este sentido de carencia vital. Por eso nos
dird Nietzsche, sin prejuicio de la animalidad propia del hombre,
que éste a fin de cuenta sdlo es humano, demasiado humano. Esto
quiere decir, que cuando habla de la enfermedad del hombre, no
utiliza estos términos refiriéndose solamente a la enfermedad o a
la salud bajo una éptica empirico-naturalista, sino también en el
marco de una concepcién mds bien holistica de la salud y la enfer-
medad. Asi, se descubre una importante cercania y diferencia entre
lo humano y lo animal considerando ambos conceptos: mientras
que el animal, hasta donde es posible tener acceso epistémico, co-
noce la enfermedad sélo desde el sufrir empirico y positivo, es de-
cir, desde la experiencia del dolor o desde la discapacidad producto
de una disfuncién bioldgica y/o anatémica, el hombre no sélo es
capaz de enfermar en esos términos, sino que también le es propia
una forma especial de enfermedad, a saber, de tipo existencial. Esta
tltima se acercarfa a lo que ocasiona un sufrimiento vital distinto
del dolor positivo. La enfermedad considerada como una carencia
de sentido, afecta solamente a lo humano y a su existencia, siendo
el hombre nuevamente definido como una modificacién carente
de lo animal. Pues, comparado con el animal el hombre es un
animal absurdo justamente por el absurdo existencial que significa
su ser vivo, consciente, finito y no explicado desde una narrativa
metafisica apologética. Quizds uno de los testimonios mds claros
de habla hispana, donde se relata un absurdo existencial muy simi-
lar al que plantea Nietzsche, queda representado en los primeros
versos del conocido poema de Rubén Dario “Lo Fatal”:

Dichoso el drbol, que es apenas sensitivo,

y mds la piedra dura porque ésa ya no siente,
pues no hay dolor mds grande que el dolor de ser vivo

242



ni mayor pesadumbre que la vida consciente.

Dario expresa una conviccién no sélo de Nietzsche, sino una ya
compartida por su maestro Schopenhauer: a mayor grado de con-
ciencia, mayor grado de sufrimiento. Ahora bien, la enfermedad
misma del ser humano también representa, bajo otra éptica, una
importante fortaleza. Pues pese a que Nietzsche denomina al hom-
bre un animal enfermo y también a veces absurdo, en el Anticristo
sostiene que, pese a ello, también constituye “jel mds interesante!”
entre los animales (“das interessanteste!”; Nietzsche, 1999b: 180).
Esto tiene el propdsito de resaltar las posibles dificultades, pesares
e incluso dolores que conlleva la existencia humana, precisamente
por el hecho de ser existencia humana y no vida animal. Existen-
cia, absurdo y enfermedad como carencia existencial son asi des-
cubiertos como sinénimos. De forma inversa, salud y orientacién
parecieran entonces decir cosas que atafien en particular al animal.
Hasta qué punto salud y enfermedad en el sentido Nietzscheano
nos permite entender mds y mejor la relacién entre hombres y
animales constituye el proximo punto a tratar.

3. Salud y enfermedad como campos agonisticos

La Real Academia de la Lengua Espanola define el adjetivo
“agonal” (del latin agonalis) de tres formas: 1) “Perteneciente o
relativo a los certdmenes, luchas y juegos publicos, tanto corpora-
les como de ingenio”; 2) “Perteneciente o relativo al combate; que
implica lucha”; 3) “Se dice de las fiestas que se dedicaban al dios
Jano o al dios Agonio” (RAE online). Considerando estos signifi-
cados, la relacién entre salud y enfermedad puede ser entendida
desde una perspectiva agonal; es decir, como una relacién en la
que ambos conceptos se encuentran en un estado de pugna. Inde-
pendientemente de las maltiples maneras que existen para definir

243



estos términos, la mayoria de las teorfas en este respecto entienden
la relacién entre salud y enfermedad como y a partir de una opo-
sicién.

Pasando revista a la literatura en torno al tema, llama la aten-
cién que la salud ha sido definida en relacién a conceptos a veces
incompatibles entre si. Por ejemplo, si bien ha sido considerada
como “armonia”, la salud también es definida como todo lo con-
trario, a saber, como “lucha”, como “momento de un proceso dia-
léctico”, etcétera (Schmidt, 2010). En efecto, las dos grandes teo-
rias de la salud tanto en la teoria como en filosofia de la medicina
contempordneas contemplan e integran esta pugna de un modo u
otro. Pues, pese a la gran diversidad de teorias de la salud presentes
en la literatura, la mayoria de ellas defienden o bien una posicién
normativista o bien una posicién naturalista. Mientras que la pos-
tura normativista sostiene que para evaluar el estado de salud y/o
enfermedad de una persona se precisa una consideracién holistica
del sujeto en cuestidn; la postura naturalista afirma que tal evalua-
cién necesita enfocarse principalmente en elementos anatémico-
biolégicos. La visién mds famosa del enfoque naturalista es defen-
dida por Christopher Boorse.

Boorse, en su Teoria Bioestadistica de la Salud (Bio-Statistical
Theory), define la enfermedad como una disfuncién del funciona-
miento normal de un organismo y/o ser vivo. Segtin él, los con-
ceptos de salud y enfermedad corresponden a conceptos neutros,
empiricos y objetivos, en cuanto éstos se basan en funciones o
disfunciones bioldgicas naturales. Por ello, la posicién de Boorse
considera que la nocién de enfermedad es un concepto descriptivo
al que escapan todo tipo de valoraciones subjetivas: “The funda-
mental idea is that a pathological condition is a state of statistically
species subnormal biological part-function, relative to sex and age”
(2014: 684). La visién naturalista de Boorse define la enfermedad
en oposicion a la salud, considerando a esta dltima como el fun-

244



cionamiento biolégico y especifico considerado tipico o “normal”
del hombre en tanto miembro de la especie homo sapiens. Mien-
tras que la salud de un organismo estd dada por el orden natural
de un organismo siendo esto aquello que corresponde a su estado
biolégico normal: “Very important is that the biostatistical the-
ory (BST) is, and always has been, a dynamic count of normal
physiology” (2014: 685). Un organismo que vive en virtud de su
eficiencia normal tipica, debe ser capaz, siguiendo a Boorse, de al-
canzar satisfactoriamente dos metas fundamentales: supervivencia
y reproduccién. La nocién de normalidad estadistica se ubica por
tanto en el centro de su teorfa de salud, ya que sélo tomando en
cuenta esto es posible determinar si un individuo estd sano o enfer-
mo. Segin Boorse, un organismo puede estar enfermo en sentido
teérico objetivo (a lo que Boorse llama disease) como también en
sentido subjetivo (para ello utiliza la palabra il/ness).

Un ser vivo es normal y estd sano si, por consiguiente, sigue
la estructura funcional biolégica “normal” y tipica de su especie.
Considerando lo anterior, se evidencia que Boorse comprende el
concepto de salud de forma negativa, pues se trata de un concepto
que es definido desde la ausencia de la enfermedad, en tanto la
enfermedad es constatada como un obstdculo o impedimento del
funcionamiento tipico y normal del organismo. En este sentido,
Boorse define a la salud de la siguiente forma: “Health in a mem-
ber of the reference class is normal functional ability: the readiness
of each internal part to perform all its normal functions on typical
occasions with at least typical efficiency” (2014: 684).

La segunda teoria de la salud corresponde a la posicién de los
normativistas. A este enfoque pertenecen la mayoria de los tedricos
de la salud, los cuales tienen en comin considerar la salud y la
enfermedad como conceptos normativos. Contrario a la posicién
de Boorse los normativistas argumentan que el diagndstico mé-
dico no consiste en la descripcién de datos empiricos, sino que

245



dichas descripciones siempre contienen una serie de valoraciones
subjetivas, culturales y/o éticas. De acuerdo con los normativistas,
para determinar el estado de salud de una persona no es suficiente
dar con datos cuantitativos o estadisticos, sino que esto requiere
de un diagnéstico holistico, una “evaluation of the general state
of the person” (Nordenfelt, 2007: 6). Uno de los enfoques discu-
tidos mds seriamente y que pertenece al flanco de los normativis-
tas, corresponde a la Teoria Holistica de la Salud (Holistic Theory of
Health, HTH) de Lennart Nordenfelt (Schramme, 2007).

De acuerdo con la teorfa de Nordenfelt, la salud no se iden-
tifica con la ausencia de la enfermedad, sino que ella refiere a la
“capacidad” (ability) de alcanzar “metas vitales” (vital goals). Ca-
pacidad y discapacidad constituyen asi conceptos fundamentales
para determinar el estado de salud de una persona: “Disability is a
negative notion presupposing the semantic content of its positive
contrary, ability. This gives the analysis of ability a primary place
in my theory of health” (Nordenfelt, 2001: 67). En su teoria de la
salud, Nordenfelt distingue entre varios conceptos: enfermedad,
sufrimiento, dolor e impedimento (o discapacidad) y aboga por la
centralidad del concepto de impedimento.

De acuerdo con su planteamiento, una persona debe ser consi-
derada saludable si ella cuenta con determinadas capacidades que
le permiten alcanzar una meta vital determinada (y no arbitraria).
En este sentido, Nordenfelt define la habilidad como una caracte-
ristica que debe ser evaluada en relacién a tres aspectos: al agente
en cuestién, a su meta (0 metas) respectiva y a las circunstancias
en las que aquel agente actiia. Nordenfelt ciertamente no establece
una lista concreta de aquello que constituyen “metas vitales”, sino
que ofrece tres requisitos formales para asi determinar subjetiva-
mente su contenido. Nordenfelt define las metas vitales en relacién
a un bienestar o felicidad a largo plazo: “A is completely healthy
if, and only if, A has the ability, given standard circumstances,

246



to reach all his or her vital goals” (Nordenfelt, 2007: 7). De este
modo, la salud es interpretada como un requisito fundamental
para tener una vida satisfactoria, es decir, para alcanzar una buena
vida. En relacién a lo anterior, una enfermedad no implica un de-
fecto anatémico del cuerpo “normal” como en el caso de la teoria
de Boorse, sino que lo realmente determinante debe ser la presen-
cia de una situacién percibida como problemadtica: “My basic idea
is that the notion of illness when it comes to humans has its basis
in the existence of a perceived problema” (Nordenfelt, 2007: 7).
El reconocimiento subjetivo de una situacién o estado como pro-
blemdtico constituye pues, el requisito fundamental, siguiendo a
Nordenfelt, para buscar ayuda médica.

Luego, y dado que ahora es posible entender qué significan
salud y enfermedad en sentido lato, se puede entender mejor la
riqueza y pertinencia de la meditacién Nietzscheana para descri-
bir la relacién (agonal) entre hombres y animales a partir de la
agonalidad de la relacién entre los conceptos de salud y enferme-
dad. Pues ambas teorias de la salud, a mi juicio, en cuanto dan
cuenta de formas distintas de entender y vivenciar la salud, se
realizan en modos igualmente diversos. El caso de la enfermedad
como fenémeno empirico-positivo y entendido bajo la férmula
naturalista, corresponde, como descrito, a la teoria de Boorse. Esta
teorfa reafirma una idea dominante en la medicina al menos desde
su cientifizacién a mediados del siglo XIX, a saber, que la medi-
cina responde a un modelo “cientifico” y “objetivo” responsable
de “aplicar” sus conocimientos en el dmbito de la salud humana.
Pese a que esta concepcidn atn tiene un amplio apoyo, incluso
en los momentos mds ortodoxos en los que la medicina intentd
definirse como ciencia fisioldgica, es decir, como una disciplina
empirica y fundada en la observacién del organismo como un con-
junto de procesos quimico-fisicos, ya se hacian sentir criticas ante
este modelo por considerarle reduccionista. Sin embargo, y pese a

247



todas las criticas que hasta ahora se han planteado a tal forma de
entender tanto a la medicina como a la salud y a la enfermedad
(gracias a conceptos como medicina individualizada por ejemplo,
y que intenta resaltar la individualidad o al menos, especificidad
en estratos genéticos para tratar ciertas enfermedades), ella tiene
una gran ventaja, pues, con toda las diferencias especificas que po-
damos tener los humanos, ciertamente permite entender que, en
tanto organismos vivientes, enférmﬂmos.

En este sentido, la teoria de Boorse permite establecer una im-
portante cercanfa entre animales y humanos. Ambos, indepen-
dientemente de todas las diferencias que puedan establecerse entre
ellos, comparten una vulnerabilidad producto justamente de su
comn ser biolégico. No es trivial, pues, asi como hay médicos de-
dicados a tratar personas, también existen veterinarios para tratar y
curar animales. La enfermedad en sentido de un mal interpretado
desde aspectos empiricos, es pues un dmbito que acerca lo humano
y lo animal.

Sin embargo, considerando la teoria normativista de la salud
propia de Nordenfelt nos hayamos frente a una situacién com-
pletamente distinta: si la salud tiene que ver con la realizacién de
metas vitales y dichas metas deben ser evaluadas en relacién al in-
dividuo en su totalidad, aquella pareciera enfocarse a otro tipo de
comprensién de la salud que acentta la diferencia entre animales
y humanos. En este sentido, salud y enfermedad tienen que ver
no tanto con la funcionalidad o disfuncionalidad biolégico-anat6-
mica de partes del organismo como en el caso de la teorfa natura-
lista, sino mds bien con la realizacién y/o cumplimiento de metas
vitales. Lo saludable, bajo esta perspectiva, seria convergente con
una posicién nietzscheana, dado que lo saludable no remite a un
individuo que posee una constitucién biolégica promedio con res-
pecto a la propia especie, sino a quien independiente de una posible
condicién orgdnica desfavorable, se auto-interpreta como saluda-

248



ble. En este sentido, la visién de salud y enfermedad de Nietzs-
che se acerca fundamentalmente a la corriente normativista. Para
Nietzsche, el hombre es “e/ animal enfermo” contemplado desde
la perspectiva del animal y de su dmbito natural; sin embargo,
gracias a esta carencia natural, paraddjicamente, puede alcanzar
una verdadera sanidad, una sanidad en cierto modo fuera de lo
natural; una salud en el mundo humano. El hombre constituye
para Nietzsche “e/ animal enfermo” que, pese a lo paradojal del
asunto, justamente debido a lo deficitario de sus instintos, a cau-
sa de su condicién “enferma” desde el punto de vista bioldgico,
puede construir una sanidad mds alld de los limites que impone
el terreno de lo natural. Asi, la esencia “deficitaria”, dicho con Ge-
hlen, de lo humano, se transforma en fuente de una nueva “salud”
posible, dotada de sentido y que reacciona como respuesta a su
condicién “enferma’. Lo anterior se relaciona intimamente con el
concepto Nietzscheano de salud y enfermedad expuesto en diver-
sas partes de su obra y que se caracteriza principalmente por ser
pluralista, radicalmente individual, dindmico y transfigurador, es
decir, que considera incluso la enfermedad como “estimulante del
vivir’ —“ein Stimulans des Lebens”— Nietzsche nos dira esto tanto
en El caso Wagner (Der Fall Wagner) (1999b: 22) como en algunos
fragmentos péstumos (Aurenque, 2016).

Dos conclusiones

Nietzsche, sin duda alguna, es uno de los filésofos que mds
valora lo agonal, la lucha en sentido griego, como elemento de
crecimiento individual y social. La relacién entre salud y enferme-
dad representa justamente una relacién de lucha constante, entre
dos estados opuestos que parecen impensables en propiedad sin la
mutua referencia. Dado lo anterior, se explica que tome esta diada
para explicitar, por un lado, su tesis antropoldgica-critica y, por

249



otro, para fortalecer una vez mis su filosofia monista donde los
contrarios siempre bajo alguna perspectiva pueden tener cabida.
La definicién del hombre como “el animal enfermo” da cuenta
de la doble perspectiva con la cual debemos tratar de entender la
naturaleza humana: cuando la salud es considerada comparativa-
mente entre especies y de forma naturalista (siguiendo a Boorse),
entendemos el contexto desde el que Nietzsche denomina al hom-
bre como “¢/ animal enfermo”. Sin embargo, esa “enfermedad” en
realidad no refiere a un estado biolégico-naturalista concreto de
un individuo, sino a la dificultad existencial de vivir desorientado
en medio de la naturaleza. En efecto, si miramos con atencién ve-
remos que ninguna especie animal tiene dificultades tan enormes
como el ser humano respecto de la reproduccién y de la sobrevi-
vencia; mejorando estas tltimas sola y exclusivamente en virtud
de la creacién de técnicas, ciencias y un mundo cultural capaz de
hacer frente a la condicién deficitaria humana. En este sentido, la
salud humana poco tendria que ver con la salud de los animales
postuladas por Boorse. Ahi, en plena carencia el ser humano se
auto-transforma en animal “sano”; dicha sanidad si bien no re-
niega de lo natural (pues la vulnerabilidad natural es un limite
inalienable) lo reubica, re-articula, re-significa en otro dmbito, en
un mundo construido y distinto a lo dado naturalmente, en el
cual la falencia orgdnica no es preponderante, sino incluso vista
como fortaleza cognitiva. En esto tltimo, en la posibilidad de re-
asignar valores de salud a lo biolégicamente enfermo, se acerca la
antropologia de Nietzsche especialmente a la nocién normativista
de Nordenfelt. Es mds, la visién de la salud de Nietzsche es muy
similar a visiones contempordneas y criticas del “modelo médico”,
que precisamente abogan por considerar a las discapacidades no
como males o enfermedades, sino como formas de expresién de
identidad cultural.

250



A modo de conclusion, quisiera destacar brevemente al menos
dos aspectos que me parecen valiosos del andlisis de la antropolo-
gia negativa de Nietzsche en relacién a la pregunta por la relacién
entre humanos y animales:

1) La primera consecuencia, sin duda fundamental, que se des-
prende de la agonalidad entre lo humano y lo animal a partir de
criterios de salud y enfermedad, tiene que ver con la extraordinaria
puesta al descubierto que hace Nietzsche del cardcter, como quisie-
ra llamar aqui, ontoldgico-moralizador de una metafisica racionalis-
ta. Pues, pese a que Nietzsche en su antropologia negativa critica a
lo animal por considerarle deficitario y desligado de sus instintos
naturales, esto permite desde el plano genealdgico justificar su “ha-
cerse hombre” desde la enfermedad. A diferencia de la tradicién
judeo-cristiana, asi como de corrientes platénico-aristotélicas e
incluso de lineas romdntico-filoséficas, el hombre segin Nietzs-
che no es definido por un ideal metafisico, sino descrito desde lo
que ha sido ficticamente, desde el reconocimiento de su fisiologfa.
O dicho en otros términos: mientras que la tradicién metafisica
se caracteriza por defender nociones antropolégicas basadas en la
confusién entre hombre como factum y el hombre como postulat,
Nietzsche lo describe desde una factidad-amoral. Esto implica que
mientras las categorias antropoldgicas de corte metafisico-racio-
nalistas definen a lo humano desde lo que deberia ser (como ser
racional en las diversas formas de entender esto: como ser politico
y racional al modo aristotélico o como ser de la ley moral kantiana
por ejemplo), y asi, desde un plano que lo desliga de su fisiologia
por considerarle un dmbito menos esencial que sus capacidades
cognoscitivas (p. ¢j. Kant niega el rol de la fisiologia para la an-
tropologia filoséfica de forma tajante), Nietzsche muy por el con-
trario integra en su filosofia los avances cientificos de su tiempo
y construye una antropologia critica basada en eso. Por tanto, él
incluird no sélo conocimientos de la fisiologia humana imperantes

251



en el siglo XIX en su reflexién sobre lo humano y lo animal —con
el desarrollo de la anatomia, de la patologia morfolégica y luego de
la patologia celular de Rudolf Virchow, etc.— y que se caracterizan
por considerar el organismo humano enmarcado en la teoria evo-
lutiva de Charles Darwin. Nietzsche es representante de un pensar
de lo humano distinto, que no le define como ideal de si mismo,
que lo valora acentuando su animalidad, pero que también incluso
lo denigra a algo que debe ser superado.

2) La segunda consecuencia que me interesa destacar consiste
en que gracias a la definicién antropoldgica negativa de lo humano
como “e/ animal enfermo”, Nietzsche esboza una dualidad en la
posible forma de ser “enferma” del hombre que, por un lado, per-
mite pensar y hasta cierto punto integrar las dos teorfas actuales de
la salud mds importantes en la teoria de la medicina y, por otro,
invita a reflexionar las cercanias y distancias de lo humano con lo
animal de una forma novedosa, descriptiva e integradora. Ya que,
al tomar los conceptos de salud y enfermedad como dmbitos de re-
flexién, tal como fue expuesto en el presente trabajo, encontramos
una forma ajena a la tradicién moralizadora metafisica de acceder
y comprender la relacién agonal entre lo humano y lo animal, sin
por ello eludir u obviar sus diferencias. En este sentido, el proyecto
negativo-antropolégico de Nietzsche ofrece, a fin de cuentas, una
metafisica distinta a la metafisica tradicional que aboga por pensar
la relacién humano-animal no desde la oposicién frontal y estdtica
(como una grieta que los separe inexorablemente); por el contra-
rio, y dada la conexién innegable de éstos a partir de su comiin
raiz biol6gica-natural, ambos no son considerados desde una mera
oposicién, sino que su relacién es més bien dindmica, contextual e
incluso transformadora.

252



Referencias

Aurenque, Diana /Friedrich Orsolya (eds.), 2013, Medizinphiloso-
phie oder philosophische Medizin? Ethische Beitrige zu Herausfor-
derungen technisierter Medizin, Frommann/Holzboog Verlag,
Stuttgart/Bad Cannstatt.

Aurenque, Diana, 2013a, “Medizinische Philosophie: Schopen-
hauers und Nietzgches Gesundheitslehren”, Arzteblatt Ba-
den-Wiirttemberg (ABW), ntim. 02, pp. 56-58.

, 2013b, “Uber Nietzsches medizinische Deutung der Mo-
ral: Das Leiden als Ursprung der Moralitit bei Schopenhauer
und Nietzsche”, en Birnbacher, Dieter/Sommer, Andreas Urs
(ed.), Moralkritik bei Schopenhauer und Nietzsche, Reihe, Bei-
trige zur Philosophie Schopenhauers, Konigshausen & Neu-
mann, Wirzburg, pp. 45-60.

, 2016, “Nietzsche und die unzihlige[n] Gesundheiten des
Leibes”, en O. Friedrich, D. Aurenque, G. Assadiy S. Schleid-
gen, Nietzsche, Foucault und die Medizin, Transcript-Verlag,
Bielefeld, pp. 23-37.

Boorse, Christopher, 1977, “Health as a Theoretical Concept”,
Philosophy of Science, nim. 44, pp. 542-573.

, 2014, “A Second Rebuttal On Health”, Journal of Medi-
cine and Philosophy, nam. 39, pp. 683-724.

Brusotti, Marco, 2001, “Wille zur Macht, Ressentiment, Hypno-
se. ,Aktiv und ,reaktiv’ in Nietzsches Genealogie der Moral”,
Nietzsche-Studien, nam. 30, pp. 107-132.

Cherlonneix, Laurent, 2002, Philosophiemédicale de Nietzsche: la
connaissance, la nature, Harmattan, Parfs.

Friedrich, Orsolya, Diana Aurenque, Galia Assadi y Sebastian
Schleidgen (eds.), 2016, Nietzsche, Foucault und die Medizin,
Transcript/Verlag, Bielefeld.

253



Gehlen, Arnold, 2016, Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung
in der Welt, Vittorio Klostermann, Frankfurt.

Jaspers, Karl, 1950, Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines
Philosophierens, nim 3, de Gruyter, Berlin.

Lemm, Vanessa, 2012, Nietzsches Philosophie des Tieres, Diaphanes
Verlag, Berlin/Zurich.

, 2014, Nietzsche y el devenir de la vida, FCE, Santiago de
Chile.

, 2016, “Biopolitische Betrachtungen zur Figur des Arztes
in Nietzsches Philosophie”, en Nietzsche, Foucault und die Me-
dizin, Transcript Verlag, Bielefeld, pp. 183 — 201.

Long, Thomas, 1990, “Nietzsche’s Philosophy of Medicine”, /Vi-
etzsche-Studien, nim. 19, pp. 112-128.

Nietzsche, Friedrich, 1999a, Der Fall Wagner, Kritische Studienaus-
gabe (KSA) 6, G. Colli y M. Montinari (eds.), DTV/de Gruy-

ter, Berlin.

, 1999b, Der Antichrist. KSA 6, G. Colli y M. Montinari
(eds.), DTV, Berlin.

, 1999c¢, Also sprach Zarathustra. KSA 4, G. Colli y M. Mon-
tinari (eds.), DTV, Berlin.

, 1999d, Zur Genealogie der Moral. KSA 5, G. Colli y M.
Montinari (eds.), DTV, Berlin.

, 2014, La Genealogia de la Moral, Andrés Sinchez Pascual
(trad.), Alianza, Madrid.

Nordenfelt, Lennart, 2001, Health, Science, and Ordinary Lan-
guage, Rodopi, Amsterdam.

, 2007, “The Concepts of Health and Illness Revisited”,
Medicine, Health Care and Philosophy, nim.10, p. 5.

254



Real Academia Espanola, versién electrénica, significado pala-
bra “agonal”. Disponible en: www.rae.es (Consultado: 25/
IV/2016).

Ruffing, Reiner, 2008, Bleibt der Erde treu! Nietzsches Hymnus auf
das Leben, Franz Steiner, Stuttgart.

Scheler, Max, 1997, El puesto del hombre en el Cosmos, José Gaos
(trad.), Ed. Losada, Buenos Aires.

Schipperges, Heinrich, 1975, Am Leitfaden des Leibes. Zur Anthro-
pologik und Therapeutik Friedrich Nietzsches, Klett, Stuttgart.

, 1981, Kosmos Anthropos. Entwiirfe zu einer Philosophie des
Leibes, Klett/Cotta, Stuttgart.

, 1985, Homo patiens. Zur Geschichte des kranken Menschen,
Piper, Miinchen/Ziirich.

Schmidt, Josef M., 2010, “Gesundheit! — Geschichte und Konzep-
te des Leitbegriffs der Medizin®, Wiener klinischeWochenschrift,
ndm. 122, pp. 538-542.

Schramme, Thomas, 2007, “A Qualified Defence of a Naturalist
Theory of Health”, Medicine, Health Care and Philosophy, nGm.
10, pp. 11-17.

, 2009, “Nietzsche, der Ubermensch und Transhumanis-
mus®, en Der neue Mensch? Enbancement und Genetik, Alber,
Freiburg/Miinchen, pp. 127-144.

, 2011, “Nietzsche®, en Geschichte der Bioethik. Eine Einfiih-
rung, Mentis, Paderborn, pp. 213-229.

Recibido: 24 de marzo de 2017
Aceptado: 14 de mayo de 2017

255



