La presencia de Dios en el castillo

interior. En torno a la complementariedad
de la antropologia mistica de Santa Teresa
de Jests y la antropologia fenomenoldgica

de Edith Stein

The presence of God in the interior
castle. On the complementarity of mystic
anthropology of Santa Teresa de Jesus
and Edith Stein’s phenomenological
anthropology

Lucero Gonzalez Suarez
Universidad Nacional Auténoma de México

Resumen: El articulo tiene el propdsito de mostrar los principales pun-
tos de encuentro entre la antropologfa mistica de Santa Teresa de Jests y
la antropologia fenomenolégica de Edith Stein, en lo tocante a la com-
prensién del alma. Se trata de exhibir la plena conformidad que existe
entre el la antropologfa mistica teresiana y la antropologia fenomenols-
gica de Stein. Esta meditacién es la antropologia filoséfica por su obje-
to; fenomenologia, por el método empleado; hermenéutica, porque el
andlisis se dirige fundamentalmente a tres construcciones textuales: Las
moradas del castillo interior, Ser finito y ser eterno'y El castillo del alma. La
tesis que trataré de probar es que, si la naturaleza humana se define por
la apertura al misterio de Dios, la comprensién integral del ser humano
tiene que considerar los testimonios misticos.



Palabras clave: Santa Teresa de Jests, Edith Stein, antropologia fenome-
noldgica, mistica, Dios.

Abstract: The aim of this article is showing the most important coinci-
dences between Santa Teresa de Jesus’s mystic anthropology and Edith
Stein’s phenomenological anthropology, about soul’s comprehension, in
order to exhibit their agreement. This meditation is philosophical an-
thropology by its object; phenomenology, by its method, and hermen-
eutics, because the analysis is directed to three textual constructions: 7he
interior castle (written by Santa Teresa de Jests), Finite and eternal Being
and Souls Castle (written by E. Stein). The thesis I'll try to prove is: if
the human essence is defined by the opening to the mystery of God, the
integral comprehension of human being should consider the mystical
testimonies.

Keywords: Santa Teresa de Jests, Edith Stein, Phenomenological an-
thropology, Mysticism, God.

Introduccién

| articulo tiene el propdsito de mostrar los principales puntos

de encuentro ente la antropologia mistica de Santa Teresa de
Jesus (STJ) y la antropologia fenomenolédgica de Edith Stein. Lo
que pretendo es hacer ver que, si la sabidurfa mistica responde ple-
namente a la aspiracién a la verdad de la antropologia filoséfica, el
hombre sélo puede conocerse cabalmente cuando busca a Dios en
si mismo y se descubre en Dios.

En la primera seccién se subraya la dimensién sobrenatural de
la antropologia que STJ nos ofrece en Las Moradas del Castillo Inte-
rior. La segunda seccidon busca explicitar las estructuras fundamen-
tales del ser del hombre: cuerpo, alma y espiritu. La tercera seccién
describe el camino del alma desde la dispersién en el mundo hasta
la unién mistica. En la cuarta seccién se explica la presencia de
Dios en el “castillo interior”, que el hombre descubre gracias a la
experiencia mistica.

128



Esta meditacién es la antropologia filoséfica por su objeto; fe-
nomenologia, por el método empleado; hermenéutica, porque el
andlisis se dirige a tres construcciones textuales: Las Moradas del
Castillo Interior, El castillo del alma 'y Ser finito y ser eterno.

1. El conocimiento amoroso de Dios: origen de la
antropologfa teresiana

La sabiduria antropolégica de ST] no es de orden natural: no
llegé a ella a través de la investigacion filoséfica ni del andlisis ra-
cional de la revelacién; sino por haberse dispuesto favorablemente
para que Dios infundiera en ella la contemplacién amorosa de lo
que Edith Stein llamaba el ser finito y el ser eterno.

Frente a los discursos de la teologia y de la teodicea, la mistica
es experiencia sobrenatural de Dios. En el Libro de la Vida, la santa
nos dice: “Entend{ grandisimas verdades sobre esta Verdad, mds
que si muchos letrados me lo hubieran ensefado [...] Esta Verdad
que digo se me dio a entender, es en si misma verdad, y es sin prin-
cipio ni fin, y todas las verdades dependen de esta verdad” (40, 4).
Idea cuya cabal comprensién reclama como condicién de posibi-
lidad tener claro lo siguiente: “Contemplation is a form of know-
ing arrived at not by thinking but by seeing, intuition. It is not
co-ordinate with the ratio, with the power of discursive thinking,
but with the intellectus, with the capacity for ‘simple intuition™
(Pieper, 1958: 73-74).

La ciencia sobrenatural de la que STJ da testimonio es efecto
de la experiencia amorosa de Dios, por obra de la cual se borra la
separacién entre el que conoce y lo conocido: entre el hombre y el
Amado Esposo Cristo. Acceder a la contemplacién del amor divino
no equivale a comprender el significado de la nocién “amor”; sino
a saberse inmerso en el amor preeminente, espontdneo, inmereci-
do y universal que Dios es. El mistico sabe que “Cristo ha muerto

129



por nosotros para darnos la vida. Esta fe es la que nos permite ser
una sola cosa con El con la unidad que tienen los miembros con la
cabeza y abre para nosotros el torrente de su vida. Tal es la fe viva
en el Crucificado, la fe viva que va unida a un abandono amoroso
y constituye para nosotros la entrada a la vida” (Stein, 2002: 166).

2. El ser del hombre: estructuras

Por experiencia, STJ sabe que el hombre es capaz de Dios. A
diferencia de Edith Stein, la santa no pretendié mostrar el funda-
mento ontoldgico de la apertura del espiritu finito al espiritu eter-
no. Por tanto, no se preocupé de indagar cudles son las estructuras
que integran el ser del hombre sino que, sin mayores reparos, se
sirvié de la antropologia de su tiempo para expresar su encuentro
con Dios.

A diferencia de su madre espiritual, en tanto que filésofa, Stein
si estaba obligada a preguntarse por las condiciones de posibilidad
del encuentro amoroso con Dios. En un primer momento, con el
propdsito de comprender ;quién es el hombre?, Stein se introduce
en el estudio de la psicologia. No obstante, concluye que la inves-
tigacién en dicha drea del conocimiento segufa un rumbo equi-
vocado, debido a que las nociones bésicas de esta tltima carecian
de fundamento. Tan pronto la psicologfa tomé un rumbo inde-
pendiente de toda consideracién religiosa o teoldgica del alma, se
llegd, en el siglo XX, a lo que la filésofa denomina “una psicologia
sin alma”. La falta de reflexién sobre el alma provocaba una separa-
cién tajante entre psicologfa, antropologia filoséfica y teologia, por
obra de la cual se afirmaba que aquello que distinguia al hombre
del resto de los seres finitos, no tenia relacién con Dios.

Frente a la psicologfa, el método fenomenoldgico de Husserl
ofrecia clarificar los fundamentos del conocimiento, entendido
este ultimo desde una perspectiva realista. El principio de todos los

130



principios de la filosofia en cuanto fenomenologia era que “Toda
intuicién que se da originalmente a si misma es fuente legitima de
conocimiento, que todo lo que se nos presenta originariamente en
la intuicién debe ser sencillamente aceptado tal como se da, pero
también sélo dentro de los limites en que se da” (Husserl, 2013:
58)

A fin de comprender el proceso gracias al cual el hombre podia
entrar en contacto consigo mismo, con el préjimo y con Dios,
Stein comenzé sus investigaciones en el campo de la antropologia
fenomenoldgica. Tomando como punto de partida la distincién
entre el ser finito y el ser eterno; el hecho de que, a diferencia del
ser eterno, el ser finito no constituye la razén de su existencia ni
de su esencia; asi como la necesidad de suponer al menos tanta
realidad en la causa como en el efecto, Stein concluye que, por ser
la causa eficiente del hombre, Dios ha dejado en este dltimo una
huella de su ser. Por lo cual, cabe encontrar en la criatura humana
una huella del Creador.

De acuerdo con Santo Tomds de Aquino, el hombre es seme-
jante a Dios, pero Dios no es semejante al hombre. Pues “como
dice Dionisio en el ¢ 9 De Div. Nom., entre las cosas que son del
mismo orden hay semejanza mutua, pero no entre la causa y lo
causado; pues decimos que la imagen es semejante al hombre, no
al revés. Asi es como puede decirse que la criatura es semejante a
Dios; no, sin embargo, que Dios sea semejante a la criatura” (S.T.
I q. 4, a. 3). Como Stein advierte en Ser finito y ser eterno, tanto
la fe como la reflexién teoldgica le permiten al hombre acceder al
conocimiento de Dios como causa primera. A semejanza de San
Anselmo de Canterbury, la filésofa piensa que para entender es
necesario creer.

Para comprender que el hombre es criatura no es necesario
asentir a la verdad revelada. La pregunta filoséfica por el sentido
del ser, conduce tanto al descubrimiento de Dios como princi-

131



pio creador del hombre, como al reconocimiento de la huella que
Aquél ha dejado en todo ser finito. Asi, una antropologia feno-
menoldgica completa reclama como condicién de posibilidad la
pregunta por el sentido y rasgos esenciales del ser eterno, del cual
es imagen el hombre.

Segtin Stein, la persona' estd integrada por tres dimensiones
fundamentales. En tal sentido, “Elle est constituée d’ame, de corps
et d’esprit, mais ce n'est que dans 'ame que l'individualité s'ex-
prime & Iétat pur et sans mélange. Ni le corps matériel, ni la psy-
ché comme unité substantielle de tout étre et de toute vie sensible
et intellective de 'individu, ne sont intégralement déterminés par
le noyau” (Stein, 1992: 86). Tal concepcién es del todo congruente
con la antropologia paulina. Al exhortar a los tesalonicenses a que
participen de la experiencia de Dios en Cristo, San Pablo se dirige
a ellos diciéndoles: “Que todo vuestro ser, el espiritu, el alma y el
cuerpo, se conserven sin mancha hasta la venida de nuestro Sefior
Jesucristo” (1 Tes 5, 23). Con lo cual da a entender que el hombre
estd integrado por tales elementos. El ser del hombre “no es algo
simple: es un ‘compuesto’ de varios estratos: el Yo puro, como su-
jeto de experiencia y unidad de conciencia; el alma como parte
esencial del individuo, su unidad sustancial; el cuerpo al que estd
unida el alma y que se vive como ‘experiencia’, como ‘mi cuerpo’ y

por tanto algo vivo” (Sancho, 1998: 673-674).

' Dependiendo de lo que E. Stein quiera destacar, utiliza los términos “hom-
bre”, “persona’, “espiritu” o “conciencia”. Para evitar posibles confusiones, es
necesario aclarar que dichos términos no son sinénimos. La palabra “hombre”
designa a la criatura racional. Al decir que el hombre es persona, la fildsofa pone
de relieve la dimensién social que lo define: el hecho que, en cada caso, la exis-
tencia se despliega en un mundo compartido. Por su parte, la palabra “espiritu”
alude a uno de los elementos constitutivos de la estructura fundamental del
hombre. Por Gltimo, si el hombre es conciencia es debido a que, por el hecho de
estar abierto a la comprensién del sentido del ser, de su ser y del ser de los entes,
habita en la verdad.

132



El concepto steiniano de alma procede de Arist6teles, quien, tras
aclarar que la primera es entidad en tanto que forma o principio
organizador del cuerpo, afirma lo siguiente: /) El alma “es la en-
telequia primera de un cuerpo natural que en potencia tiene vida”
(Acerca del alma, 412a 27-28); 2) El alma es la “entelequia primera
de un cuerpo natural organizado” (Acerca del alma, 412b 5); 3)
El alma es “la entidad definitoria, esto es, la esencia de tal tipo de
cuerpo” (Acerca del alma, 412b 10-11). En su calidad de primera
substancia, el individuo humano es una realidad compuesta de un
principio potencial (la materia) y un principio actual (la forma).
Lo propio de la materia es su indeterminacién. La forma es princi-
pio de determinacién y definicién esencial de la materia. El alma es
una “substancia en el sentido de forma substancial, es decir, como
la parte determinante de la substancia que, como compuesto de
materia y forma, es el ser vivo. [...] es aquello en virtud de lo cual
el cuerpo se convierte en ser vivo [...] El alma, como entelequia o
perfeccién del cuerpo, no puede existir separada de éI” (Ramon,
1992: 46). Asi como en el dmbito natural no hay cuerpos sin alma,
tampoco existen almas incorpéreas. Entre el alma y el cuerpo no
se da una relacién de independencia sino de mutua influencia. Es
por ello que aun cuando el cuerpo sea la cerca del castillo interior,
forma con el alma un todo unitario.

Edith Stein sostiene que es equivocado pensar al hombre como
el resultado de la unién de dos substancias, siempre que por subs-
tancia se entienda aquello “que, ni se dice de un sujeto, ni estd en
un sujeto” (Aristételes, Categorias, 2al11-12). En conformidad con
la filosofia aristotélica, el alma es el principio que organiza y dirige
los movimientos del cuerpo, hacia su propia perfeccién. Toman-
do en cuenta lo anterior, en La estructura de la persona humana,
Stein sostiene que, sin el alma, el cuerpo no puede ser concebido
como substancia. El cuerpo concreto, que es el tnico existente,
s6lo es tal por el alma que lo determina. El cuerpo no es la casa del

133



alma. Alma y cuerpo no son dos realidades entre las cuales se dé
una relacién de mera contigiiidad. El cuerpo estd penetrado por el
alma, “de manera que no sélo la materia organizada se convierte en
cuerpo penetrado de espiritu, sino que también el espiritu se con-
vierte en espiritu materializado y organizado” (Stein, 1998: 169).
Entendido como substancia primera o individual, el hombre es un
compuesto hilemérfico.

El cuerpo no sélo es el objeto de una percepcién externa; tam-
bién es algo que se puede percibir interiormente. En tanto que
correlato del alma, como sefiala M. Garcia-Bar6, “Cuerpo quiere
aqui decir cuerpo propio, cuerpo mio, yo mismo como cuerpo; o
sea, movimiento sentido por dentro, cinestésicamente; dolor y pla-
cer; esfuerzo y resistencia. Sujeto a la sensacién, aunque, en ocasio-
nes —las manos mias que se tocan—, sea simultdneamente también
objeto de ella; pero nunca mero objeto sentido (1999: 47). El ser
del hombre no puede ser comprendido al margen de la corporali-
dad. Es por ello que incluso el contacto con el ser eterno tendrd ne-
cesariamente repercusiones en el cuerpo sentido; en “mi cuerpo”.

Finalmente, el hombre es espiritu. Como sefiala Caballero,
“El espiritu es la dimensién de apertura de la persona, es lo que
hace que la persona sea persona” (2010: 42). En contra de la com-
prensién dualista del ser del hombre, Stein sostiene que el espiritu,
o la conciencia como correlato del mundo de objetos, no es algo
independiente del cuerpo. Todas y cada una de las actividades del
espiritu, incluida la percepcién sensible, expresan la apertura del
hombre al ser finito y al ser eterno. La sensibilidad es un modo de
abrirse a la realidad que entrafa un riesgo de alienacién: embelesa-
do por la belleza de las criaturas, el hombre puede olvidar a Dios.

Al referirse al ser eterno, Stein aclara que lo espiritual se define
por su no materialidad y su no espacialidad; pero, ante todo, por
ser “lo que posee una interioridad en un sentido completamente
no espacial y permanente en si, cuando sale completamente de si

134



mismo. Este salir de si le es de nuevo esencial: es la pérdida total
de si [...] que da enteramente su él sin perderlo” (1996: 376). El
hombre es un ser extdtico toda vez que la existencia se despliega
como un doble movimiento de salida y permanencia en si mismo.
Por ser un espiritu encarnado, el hombre estd abierto a la ex-
periencia empdtica de si, a la vivencia del préjimo y al encuentro
con Dios. Es decisién de cada uno abrirse a la finitud del otro y a
la infinitud de Dios o cerrarse a ellas. En ambos casos hace falta
que el hombre “salga” de si mismo. Para el hombre, “salir” consiste
en “conocer, amar, servir [...] todo esto es al mismo tiempo recibir
y aceptar, donacién libre de si mismo en esta vida dada” (1996:
368). Porque el hombre es espiritu tiene la capacidad de hacer
donacién de su ser, sin que eso implique ningtn tipo de pérdida.

3. La experiencia mistica como camino por las moradas
del castillo interior

En la antropologia mistica de STJ, Stein encuentra tanto una
descripcién de la experiencia que no reduce al ser eterno a mero
contenido de la conciencia como una comprensién adecuada del
ser del hombre. Asimismo, si Stein encuentra en la obra de STJ
una confirmacién de aquello que ha logrado comprender gracias a
la aplicacién del método fenomenoldgico es porque la antropolo-
gfa mistica teresiana tiene una clara orientacién pneumatolégica.
Vedmos en qué sentido se afirma lo anterior.

Con relacién al hombre, la filésofa sabe que a través de la razén,
cabe comprender que su condicién de espiritu encarnado hace del
primero un ser “capaz de Dios”. La razén es luz natural que descu-
bre ante el hombre la profundidad de su ser. No obstante, a fin de
evitar que su pensamiento sea malinterpretado, Stein aclara que la
razén tiene ciertos limites. Cuando el hombre se obstina en alcan-

135



zar con su razén finita aquello que lo sobrepasa, necesariamente se
extravia.

De acuerdo con E. Stein, “La razén se convertiria en sinrazén si
se obstina en detenerse ante las cosas que no puede ella descubrir
por su propia luz y si cerrara los ojos delante de lo que una luz
superior le hace visible” (1996: 40). Aquello a lo que la investi-
gacion filoséfica aspira, sélo es asequible al hombre gracias a la
experiencia mistica. Tal como la filésofa sostiene en Ser finito y ser
eterno, el ideal hacia el cual tiende la filosofia sélo se cumple en
la visién simple gracias a la cual Dios se comprende a si mismo y
a todo lo creado. Y lo tnico que se aproxima a dicha visién es la
experiencia mistica. De donde se sigue que la contemplacién de la
esencia divina propia del mistico es superior a la busqueda racional
que define al fil6sofo.

Las Moradas del Castillo interior “es un libro de camino y en-
cuentro: muestra el camino que el alma ha de hacer para hallarse
con Cristo, en su casa o castillo mas hondo, esto es, en la morada
final del amor donde viene a sellarse en encuentro” (Pikaza, 1989:
164). La imagen del castillo interior, llevard a Stein a comprender
que, por ser espiritu encarnado, el hombre puede sondear la pro-
fundidad de su alma y descubrir a Dios en ella. Para ST, el alma es
semejante a “un castillo todo de un diamante o muy claro cristal,
adonde hay muchos aposentos, asi como en el cielo hay muchas
moradas” (M I, 1, 1). La imagen teresiana tiene por fundamento
las palabras de Jestis “En la casa de mi Padre hay muchas mansio-
nes’ (Jn 14, 2).

Al describir su experiencia como un viaje al mds profundo cen-
tro del castillo interior, ST] “was merely describing her own expe-
riences which were not intended to become a standard for mysti-
cism, for she readily admitted that others may have quite different
experiences” (Fanning, 2005: 156). Lo anterior se debe a que, al
mistico, “la geografia de la bisqueda individual se le antoja buena

136



evidencia de la geografia de lo Invisible [...] Su descripcién de esa
geografia [...] estard condicionada sin embargo, por su tempera-
mento, por su poder de observacién, por la metifora que tenga
mds a mano y, sobre todo, por su educacién teolégica” (Underhill,
2006: 122-123). Sin embargo, es necesario admitir que las me-
tiforas como el castillo interior son la expresién de “revelaciones
que estdn en la base de la cultura, y que la representan. Manera de
representacion de una realidad que no puede hacerlo de un modo
directo [...] inica forma en que ciertas posibilidades pueden hacer-
se visibles a los torpes ojos humanos” (Zambrano, 1987: 49)

La santa nos pide imaginar los aposentos en el castillo como
de un palmito, “que para llegar a lo que es de comer tiene muchas
coberturas que todo lo sabroso cercan. Asi acd, en rededor de esta
pieza estdn muchas, y encima lo mismo [...] y a todas partes de ella
se comunica este sol que estd en este palacio (M [, 2, 8). La dis-
posicién arquitectdnica del castillo muestra una jerarquia: allende
las murallas del castillo se ubica el mundo exterior; en la pieza
principal de éste mora la presencia divina. En el centro del castillo
se halla la pieza “mds principal, que es adonde pasan las cosas de
mucho secreto entre Dios y el alma” (De Jests, M I, 1, 3). El cen-
tro “es el punto antropolégico mds profundo y el lugar teolégico
propiamente tal en cuanto «pieza del rey», el educando llega «a lo
que es de comer», es decir, a satisfacer sus necesidades humanas
vitales” (Meis, 2013: 118).

En la primera morada se encuentran quienes atin no han des-
cubierto por experiencia que el fin sobrenatural de la existencia
es conocer y amar a Dios. Tales personas “estin embebidas en el
mundo y engolfadas en sus contentos y desvanecidas en sus hon-
ras y pretensiones” (De Jests, M I, 2, 12). Aqui el alma estd atin
enredada en las cosas de este mundo, lo cual “hace brotar el deseo
pecaminoso de ellas [...] que frena el recogimiento, o provoca un
errado apego a si mismo” (Stein, 1999: 63).:

137



Aun cuando, gracias a la tradicién, tal tipo de hombre ha oido
hablar de Dios y tiene la intencién de no ofenderlo, vive “caido”
en medio del mundo y de las cosas. En la primera morada estin
quienes se han dejado arrastrar por la dispersién del mundo, pero
que de vez en cuando se acuerdan de Dios. Tales hombres tienen
a Dios por valor méximo. Por lo cual, procuran no pecar, a fin de
no contrariar la voluntad divina. Pero no pasan de ser “virtuosos
negativos”: su virtud consiste en su ausencia de vicios graves.

A las primeras moradas no corresponde forma alguna de ora-
cién. Lo cual es grave porque, de acuerdo con STJ, la oracién es
la puerta que permite penetrar en las diversas moradas del castillo,
avanzando desde el cerco hasta la pieza principal. Por lo cual dice
la santa que alli no llega casi nada la luz que sale del palacio donde
estd el Rey.

El hombre que habita en las primeras moradas del castillo tiene
multiples aficiones. A lo cual se refiere ST] cuando dice que “con
tantas cosas malas de culebras y viboras y cosas emponzofiosas que
entraron en él, no le dejan advertir la luz” (M 1, 2, 14). Aquello a
lo que nos invita la imagen teresiana es al vaciamiento. Por estar
hecho de cristal, cuando el castillo estd vacio, la luz que proviene
del centro irradia hacia todas las piezas; cuando las piezas estin
ocupadas, eclipsan la luz y dejan al hombre en tinieblas.

En las moradas segundas, estdn quienes “ya han comenzado a
tener oracién” (De Jests, M 1, capitulo tnico, 2), pero no se han
determinado seriamente a abandonar su primer estado. Tales hom-
bres quieren tenerlo todo: a Dios y al mundo. Aqui se realiza la
“entrega inicial, donde se ofrece a Dios sélo un esfuerzo limitado
de amor” (Pikaza, 1989: 167). En quienes viven de esa manera,
no ha surgido todavia la determinacién de negarse a si mismos
para abrirse a la experiencia de Dios. Con todo, ya han tenido la
experiencia de ser llamados por el Senor Jests, a fin de que, escon-
diéndose en el mds profundo centro del castillo interior, puedan

138



descubrir la presencia escondida del que por amor y para amar las
cred. Llamado que, la mayoria de las veces, tiene lugar a través de
los otros y de la consideracién atenta de las Sagradas Escrituras. Al
referirse a las llamadas de Dios, Stein declara: “No se trata de voces
interiores, que se hagan sentir en el alma misma, sino de reclamos
que le vienen desde fuera y que ella percibe como un mensaje de
Dios: como las palabras de un sermén, o pasajes de un libro que
parecieran dichos o escritos precisamente para ella, enfermedades
y otros mensajes’ (1999: 43). Este es un periodo de tentacién. El
alma sabe cudn vanos son los bienes mundanos. Mas “la costum-
bre en las cosas de vanidad y el ver que todo el mundo trata de eso,
lo estraga todo” (De Jestis, Moradas II, capitulo tnico, 5).

Esta fase del proceso mistico se distingue porque en ella “apa-
recen todos los obstdculos, todo parece ponerse de acuerdo para
impedir el avance, es el momento de mantenerse firme en la de-
cisidn, a pesar de los pesares, desoyendo la oposicién interior de
un «yo» que no quiere ceder terreno” (Guardans, 2009: 137). Este
es el momento en que el hombre debe determinarse a hacer de su
vida un seguimiento de Cristo. Para lo cual es necesario considerar
la vida del Sefior, ya que, como advierte STJ: “si nunca le miramos
y consideramos lo que le debemos y la muerte que pasé por noso-
tros, no sé coémo le podemos conocer ni hacer obras en su servicio”
(Moradas II, capitulo tnico, 11).

En las moradas terceras tiene lugar la entrega total del hombre a
Dios. Quienes alli se encuentran, estdn al pendiente de no incurrir
en el pecado, no por temor, sino por deseo de no ofender a Dios.
Tales hombres procuran a Dios un amor activo, que se empefa en
ganar la salvacién con base en el esfuerzo personal.

El principal obstéculo que el espiritual tiene que vencer en este
tiempo es la tentacién de pensar que por el cumplimiento de la
ley se puede merecer la salvacién. Quien se conduce de tal modo
es semejante a los mercaderes espirituales que se dirigen al templo

139



con el capital de sus “buenas obras” para ofrecerlas a Dios, olvidan-
do que “si ofrecieran todo lo que poseen y cumplieran con todo lo
que pueden con amor de Dios [...] en modo alguno estaria Dios
obligado a darles nada [...] Pues lo que son, lo son gracias a Dios,
y lo que tienen, lo tienen por Dios y no por si mismos” (Eckhart,
2008: 36).

Las cuartas moradas sefialan el inicio de la contemplacién.
Este es el momento en el que los contentos se truecan en gustos.
Los primeros “comienzan de nuestro natural mismo y acaban en
Dios” (De Jests, M 1V, 1, 4); mientras los segundos, “comienzan
de Dios” y corresponden a la oracién de quietud. Los contentos
de la meditacién son aquellos que traemos “con los pensamientos
ayuddndonos de las criaturas en la meditacién y cansando el en-
tendimiento” (De Jests, M 1V, 2, 3); los gustos provienen de Dios.
El efecto del gusto derivado de la contemplacién es grandisima
paz y quietud y suavidad. El gusto de Dios es una influencia que
afecta la totalidad del ser del hombre. Influencia que, a pesar de
ser trascendente, por cuanto tiene su origen en Dios, nace de la
interioridad; de lo que STJ llama “el centro del alma”.

En las cuartas moradas aparece el primer grado de “oracién de
recogimiento infuso, que nace de una poderosa llamada de Dios
—bajo la imagen de Rey y pastor— que despierta y atrae a todo el
hombre, a sus potencias y sentidos” (De Cés, 2013: 45-46). En pa-
labras de STJ: “Visto ya el gran Rey, que estd en la morada de este
castillo [...] por su gran misericordia quiérelos tornas a El, y, como
buen pastor, con un silbo tan suave que aun casi ellos mismos no
lo entienden, hace que conozcan su voz y que no anden tan perdi-
dos, sino que se tornen a su morada” (De Jests, M 1V, 3, 2).

Las moradas cuartas son una preparacién para la oracién de
quietud. En ellas no se debe abandonar la meditacién, porque el
recogimiento infuso no es un fin en si mismo, sino un llamando a
entrar en el interior del castillo, a fin de gozar de la comunicacién

140



amorosa con Dios. Por lo cual dice un destacado intérprete de
STJ, que la quietud “comienza a darla al alma la posesién, el goce
fruitivo del soberano bien. El recogimiento afecta principalmente
al entendimiento |...] mientras que la quietud afecta, ante todo, a la
voluntad” (Royo, 2002: 341)

En las quintas moradas, el alma ya no experimenta gusto en los
bienes sensibles. Antes bien, su voluntad no haya descanso en el
goce de las criaturas finitas, toda vez que aquello a lo que aspira es
el ser eterno e infinito de Dios. Tal desapego respecto de los bienes
finitos, no es gratuito; se origina en una mayor comunicaciéon de
la presencia divina. Ya que en esta fase del camino de perfeccidn,
la meditacién ha comenzado a dejar su sitio al conocimiento con-
templativo de Dios. De modo que si antes el alma se esforzaba
por imaginar la vida de Cristo para imitarla; ahora es Dios mismo
quien se hace presente en el alma como presencia salvadora, que a
un mismo tiempo ilumina y enamora.

En las sextas moradas acaece la gracia a la que ST] llama “herida
de amor”. Segun lo dicho por Stein en E/ castillo del alma, durante
su estancia en dichas moradas, el hombre padece una experiencia
fruitiva, que sdlo cabe describir como herida amorosa, aun cuando
no sea posible decir quién ha sido la causa de ella ni cémo es que
esta ultima ha tenido lugar. Herida por la presencia amorosa del
Esposo, el alma anhela desesperadamente la unién de semejanza
y “Quéjase con palabras de amor, aun exteriores, sin poder hacer
otra cosa a su Esposo, porque entiende que estd presente, mas no
se quiere manifestar de manera que deje de gozarse, y es harta
pena” (De Jests, M VI, 2, 2).

Dado que ya ha tenido lugar la reunién de los amantes, estd
“tan esculpida en el alma aquella vista, que todo su deseo es tor-
narla a gozar” (De Jestis, M VI, 1, 1). Mas como no depende de su
voluntad suscitar la presencia del Esposo, la herida de amor es para
el hombre causa de un profundo dolor. Empero, “En medio de

141



todos estos sufrimientos al alma no se le oculta cudn cercana estd
del Sefior. El se hace sentir mediante unos impulsos tan delicados
y sutiles que proceden de lo muy interior del alma” (De Jesus, M
V1, 2, 1).

Podria pensarse que al llegar a las sextas moradas, donde tie-
ne lugar el desposorio espiritual, el espiritual alcanza la paz. No
obstante, el desposorio es “un conocimiento de Dios en profun-
didad, que enamora y acelera la fidelidad purificadora responsiva
del hombre en vistas a la unién del matrimonio” (Herrdiz, 2003:
97). Aqui tienen lugar intensos sufrimientos, pues “como va cono-
ciendo mds y més las grandezas de su Dios y se ve estar tan ausente
y apartada de gozarle, crece mucho mds el deseo; porque también
crece el amar mientras més se le descubre lo que merece ser amado
este gran Dios y Sefor; y viene en estos afios creciendo poco a poco

7%

este deseo de manera que la llega a tan gran pena como ahora diré
(De Jests, M VI, 11, 1).

Las séptimas moradas senalan el fin del itinerario espiritual
que conduce al encuentro amoroso con Dios. El fruto de ellas es
la unién de semejanza amorosa del hombre con Dios. El conoci-
miento amoroso al que alli se accede hace igualdad de semejanza
entre el alma y Dios. Para explicar tan dichoso estado, STJ recurre
a una imagen que, interpretada de modo precipitado, haria pensar
en fusién y pérdida de la conciencia individual mds que en unidn:
“Digamos que sea la unién como si dos velas de cera se juntasen
tan en extremo que toda luz fuese una, u que el pabilo y la luz y
la cera es todo uno; mas después bien se puede apartar la una vela
de la otra, quedan en dos velas, u el pabilo de la cera” (De Jests,
M VII, 2, 4). La imagen sugiere que en el desposorio espiritual la
unién entre Dios y el hombre no es permanente, puesto que es
posible el apartamiento.

Al hablar de unién, STJ sostiene que “es como si cayendo agua
del cielo en un rio u fuente, adonde queda hecho todo agua, que

142



no podran ya dividir ni apartar cudl es el agua del rio u lo que cayé
del cielo” (M VII, 2, 4). La comparacién es complicada porque
induce al lector a pensar que la unién mistica conduce a la pérdi-
da de la individualidad; a la disolucién del yo en el abismo de lo
divino.

Para la santa, luz y agua son simbolos primordiales, cargados
de un fuerte sentido espiritual. El agua purifica, recrea, refresca,
renueva y esclarece. El agua tiene el poder de regresarle al castillo
su pureza originaria, para permitir que la presencia luminosa del
Esposo, que se encuentra escondida en la pieza principal, irradie
cada uno de los aposentos. Motivo por el cual, desde el capitulo
11 al 22 del Libro de la Vida, la santa describe en qué consisten
los diversos grados de oracién, compardndolos con el agua. Por su
parte, la luz espiritual ilumina el entendimiento con la sabiduria
infusa por Dios y enciende en la voluntad el amor. Por lo cual, en
Las moradas del castillo interior, ST] compara a Dios con una luz
sobrenatural cuya presencia estd escondida en el centro del alma.
Agua y luz, “tomados en su ser natural son muy diferentes; usados
por santa Teresa, como simbolos misticos, se refieren a una sola
realidad: la gracia” (Andueza, 1985: 11).

La imagen de la gota de agua que cae del cielo en un rio, a la
que ya no cabe distinguir del agua con la que se ha juntado, no
ha de entenderse como un retorno a la unidad indiferenciada del
ser; sino como la mds alta expresién de la transformacién de se-
mejanza amorosa. La principal obra del amor es operar semejanza
entre amado y amante. Una vez consumada la unién de semejanza
amorosa, la amada irradia la presencia del Amado. Pero eso no
significa que la igualdad llegue a tal punto que borre la distincién
ontoldgica entre ambos.

143



4. La presencia del Esposo en el castillo interior

La imagen del castillo y sus moradas, muestra que el alma tiene
estratos: adentro-afuera; centro-periferia. El centro del alma es la
morada donde habita la presencia escondida de Dios y donde tiene
lugar la unién de los amantes: del hombre que ama a Dios y del
Dios enamorado del hombre. En tal sentido, si bien es cierto que
el hombre puede gastar la totalidad de su existencia como morador
del cerco del castillo, también lo es que puede penetrar en su mds
profundo centro.

La mistica es el proceso de recogimiento que lleva al hombre de
la periferia al centro. Acceder a la experiencia de Dios es entrar en
uno mismo; recogerse para poner fin a la dispersién que nos aparta
del fin sobrenatural de la existencia. Tal movimiento de entrada en
uno mismo constituye, desde otra perspectiva, una salida. Entrar
es salir en el sentido de que para acceder a la experiencia de Dios
es necesario dejar a un lado los placeres egoistas, que tienden a
instrumentalizar todo aquello que anhelamos.

La presencia de Dios en el centro del alma es semejante a la
del sol en el centro del castillo de claro cristal. Cuando el alma-
castillo estd vacia de apetitos e imperfecciones, la presencia de Dios
resplandece; pero cuando no es asi, por mds que alli se halle la
luz misma, es como si estuviera eclipsada por la oscuridad de las
propias faltas morales y espirituales. En palabras de la santa, “aquel
sol resplandeciente que estd en el centro del alma, no pierde su res-
plandor y su hermosura, que siempre estd dentro de ella [...] Mas si
sobre un cristal que estd al sol se pusiese un pano muy negro, claro
estd que, aunque el sol dé en ¢él, no hard su claridad operacién en
el cristal” M 1, 2, 3).

La principal aportacién de la mistica teresiana a la antropologia
filoséfica consiste en haber puesto de manifiesto que ademds del
cuerpo y del alma, en el hombre cabe distinguir esa tercera estruc-

144



tura a la que E. Stein llama espiritu y STJ “el centro del alma”. La
lectura de Las moradas del castillo interior, le permite a la fil6sofa
comprender que

El alma, como “castillo interior”, tal como la describe nuestra san-
ta madre Teresa, no es puntiforme como el yo puro, sino que es
un “espacio” —un castillo con muchas moradas— donde el yo puede
moverse libremente saliendo o retirdndose mds al interior. No es
un “espacio vacio”, aunque pueda penetrar alli una plenitud, y
deba incluso estar alli acogida si ella quiere desarrollar su vida
propia. El alma no puede vivir sin recibir; se nutre de los conte-
nidos que asimila espiritualmente por experiencia [...] no se trata
s6lo de llenar un espacio vacio: el alma que asimila es un ente de
una esencia particular que asume a su manera y asimila lo que ha
recibido. La esencia del alma con sus cualidades y sus facultades se
abre en la experiencia vivida y asimila lo que necesita para llegar a

ser lo que debe ser (1996: 388-389).

Aun cuando el ser de la persona sea unitario, por cuanto el
hombre es espiritu, la existencia consiste en un éxtasis o en movi-
miento que puede dirigirse hacia dentro —para desocultar la pre-
sencia escondida de Dios— o hacia fuera, para salir en pos de los
bienes finitos. Ambas, dispersion y recogimiento, son maneras de
vivir; pero s6lo una de ellas conduce a la felicidad.

Para Stein, la existencia es apertura y, por lo mismo, tiene el
poder de asimilar aquello que se le ofrece. En funcién de aquello
que se asimile serd el tipo de vida que se elige; el tipo de persona
en el que el hombre se convertird. Quien anhela la posesién de los
bienes del mundo, se hace uno con ellos tornindose mundano;
quien accede a la experiencia de Dios, deviene mistico.

La afirmacién mds radical de la antropologia steiniana es que
el yo no es el alma, sino un morador de ella, que puede decidir
dénde coloca su interés, su deseo y su amor. Segtin Stein, “El yo
no es idéntico al alma y tampoco al cuerpo vivo. ‘Habita’ en el

145



cuerpo vivo y en el alma, se encuentra presente en cada punto en
que siente algo presente y vivo; aunque tiene su ‘sede’ mds propia
en un punto determinado del cuerpo y en determinado ‘lugar’ del
alma” (1996: 389).

Cada modo de existencia supone una manera de ser hombre
ante Dios, que nace de la decisién humana de acoger o rechazar la
gracia. En razén de su libertad, el hombre puede elegir en cudl de
esas moradas quiere permanecer. La salvacion es obra divina; pero
Dios no puede salvar al hombre si éste no quiere. Como explica
E. Stein: “La grice est I'esprit de Dieu qui descend dans '’Ame
humaine. Elle ne peut pas y faire sa demeure si elle n'y est pas
recue librement. Cette verité est dure. Ily est dit —outre la limite de la
toute-puissance— la possibilité de principe de sexclure de la rédemption
et du rayaume de la grice” (1992: 42). Ningin hombre puede con-
quistar la salvacién; pero todo hombre tiene el poder de negarse a
ella. En tal sentido, la libertad es indice no de la impotencia sino
de la omnipotencia divina: el poder de Dios es tal que incluso deja
espacio a la accién equivocada del hombre.

La mayoria permanece en la parte mds superficial del castillo,
en la periferia o/cerco. Adentrarse en el castillo es un proceso de
recogimiento. Sin embargo, en no pocas ocasiones, Dios hace a
muchas almas la merced de salir a su encuentro, de formas diver-
sas, para enamorarlas a fin de que se escondan en su interior.

Conclusiones

Para STJ, mujer sin letras, el principio de todo conocimiento
es la experiencia. Frente al saber de los tedlogos, Teresa levanta
su humilde voz para declarar que a ella, una mujer sencilla, le ha
salido al paso el Amado, para enamorarla. Mas, ;qué puede decirle
una mujer como ella al hombre de nuestro tiempo? La ensefianza
fundamental de la mistica cristiana es que sélo cuando logramos

146



comprender quiénes somos a la luz de la experiencia de Dios, cae-
mos en la cuenta de que nuestro ser es finito y limitado; pero estd
abierto a la experiencia transformadora de encuentro con Dios, y
es alli donde radica su grandeza.

Para comprender que el fin sobrenatural de la vida es conocer
y amar a Dios como El se conoce y se ama en cada una de las Per-
sonas de la Trinidad y ama al hombre, es necesario conocerse a si
mismo, a fin de descubrir quién es el hombre y cémo debe obrar
para alcanzar la perfeccién a la que estd llamado. Ese conocimiento
es la meta del proceso mistico ;Cémo se llega a dicho conocimien-
to? STJ responde: “la puerta para entrar al castillo es la oracién y
consideracién, no digo mds mental que vocal, que, como sea ora-
cién, ha de ser con consideracidn; porque la que no advierte con
quien habla, y lo que habla, y quién es quien pide, y a quién, no
la llamo yo oracién, aunque mucho menee los labios” (M 1, 1, 7).

A cada una de las moradas corresponden un determinado grado
de amor y de oracién. Conforme el hombre avanza por las mora-
das, comprende que su grandeza radica en ser imagen de Dios y
estar llamado a ser semejanza de Dios. En cada una de las mora-
das, la presencia divina se manifiesta de un modo especial y tnico.
Dicha presencia es el origen y la condicién de posibilidad de la
experiencia mistica. S6lo se busca aquello que ya, de algin modo
se es. El Evangelio segiin San Lucas, nos recuerda que “El reino de
Dios estd dentro de nosotros” (Lc 17, 21). La pregunta obligada es
scémo podemos no caer en la cuenta de que Dios mora en nuestro
interior? Aun si esta afirmacién es demasiado violenta, me atre-
vo a decir que, antes de responder de algiin modo a tal cuestidn,
tendriamos que preguntarnos si tenemos claro lo que significa la
interioridad y su relacién con el recogimiento. De acuerdo con
Avenatti,

Estéticamente considerada, la “interioridad” es el lugar donde se
origina el dinamismo de la manifestacién de la figura que consiste

147



en patentizar la accién divina como amor, en tanto esta accién es
lo inefable que palabra y silencio buscan expresan en la luz sin lo-
grarlo totalmente. Dramdticamente considerada, la “interioridad”
es también el lugar donde acontece la irrupcién de lo divino como
accién gratuita, donde se opera la transfiguracién humana y de
donde brotan las palabras y las acciones con poder real de creacién

cultural (2009: 680).

Quien estd totalmente centrado en si mismo, llenos de sus ape-
titos y aficiones, no tiene espacio para Dios. Su vida espiritual estd
clausurada. De modo que la manera en que Dios mora en el casti-
llo de su alma asume la forma de luz eclipsada. Por el contrario, el
alma del justo es “un paraiso, adonde dice El tiene sus deleites” (De
Jests, M I, 1, 1). A diferencia del alma egoista, la contemplativa
se define por una actitud de pasividad: por una reduccién de su
actividad, que abre espacio a la accién de Dios en ella. La funcién
de dicha pasividad es “recibir para poder dar y actuar en fidelidad
con lo recibido” (Herrdiz. 2003: 34).

Al recoger la pregunta de la antropologia filoséfica por el sen-
tido de la existencia, la mistica ensefa que la plenitud y la felici-
dad sélo provienen de la experiencia de Dios. Por lo cual, en sus
Confesiones, ha dicho San Agustin: “Nos hiciste, Sefor, para Ti,
y nuestro corazén estard inquieto hasta que descanse en Ti” (I,
1, 1). La importancia de las ensefianzas de ST] radica en que su
conocimiento del hombre no es el resultado de la especulacién; su
sabiduria se origina en la experiencia de “Dios, en la fidelidad y el
amor, en la atencién interior a si misma y a quien la alumbra: por
eso termina fascindndonos, porque lo que en ella encontramos es
todo lo humano llevado a su mejor expresién por la presencia sor-
prendente de Dios” (Gonzdlez de Cardenal, 2012: 225).

Los caminos del conocimiento de Dios y del autoconocimiento
no pueden separarse. La experiencia de Dios “descubre al hombre
su propia identidad, y el adentramiento en el misterio de Dios

148



introduce al hombre el zonas de su intimidad que el hombre redu-
cido a la experiencia mundana se ve condenado a ignorar” (Martin

Velasco, 2007:131)
Bibliografia

Agustin, San, 2013, Confesiones, Eugenio de Zeballos (trad.), Pa-
labra, Madrid.

Andueza, Maria, 1985, Agua y luz en Santa Teresa, UNAM, Mé-

xico.

Aristételes, 2016, Acerca del alma, Calvo Martinez (trad.), Gredos,
Madrid.

Aristoteles, 1994, “Categorias”, en Tratados de Légica I, Miguel
Candel (trad.), Gredos, Madrid, pp. 29-77.

Avenatti de Palumbo, Cecilia, 2009, “La figura de la Interioridad
como Lenguaje Estético- Dramdtico Mediador entre la Litera-
tura Argentina y la Teologia”, en Congreso Hacia el Bicentenario
(2010-2016). Memoria, Identidad y Reconciliacion, Educa, Bue-
nos Aires, pp. 679-689.

Caballero, José Luis, 2010, “Ejes transversales del pensamiento de

Edith Stein”, 7eologia y Vida, nam. 39, pp. 39-58.

De Aquino, Santo Tomds, 2014, Suma Teoldgica I, Francisco Bar-
bado Viejo (trad.), Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid.

De C6s, Julidn, 2013, “La espiritualidad de Santa Teresa de Jests.
3. Primeros pasos de la oracién mistica”, Vida Sobrenatural. Re-
vista de Teologia Mistica, nim. 685, pp. 40-54.

De Jests, Santa Teresa, 2004, “Las moradas del castillo interior”,
en Obras Completas. Monte Carmelo, Burgos.

, 1998, Libro de la Vida, Rei, México.

149



Eckhart, Meister, 2008, E fruto de la nada, Amador Vega Esquerra
(trad.), Madrid, Siruela.

Fanning. Steven, 2001, “Chapter IV. Mystics in Early Modern Eu-
rope”, en Mystics of the Christian tradition, Routledge, London/
New York, pp. 139-174.

Garcia-Bard, Miguel, 1999, Mundo y Vida. La prdctica de la feno-
menologia, Trotta, Madrid.

Gonzilez de Cardenal, Olegario, 2012, Cristianismo y Mistica,
Buenos Aires, Educa.

Guardans, Teresa, 2009, La verdad del silencio. Por los caminos del
asombro, Herder, Barcelona.

Herriiz, Maximiliano, 2003, La oracién, historia de amistad, Edi-
torial de Espiritualidad, Madrid.

Husserl, Edmund, 2013, Ideas relativas a una fenomenologia pura y

una filosofia fenomenoldgica. Libro primero: Introduccion general
a la fenomenologia pura, FCE/UNAM, México.

Meis, Anneliese, 2013, “Gracia desbordante y teologia practica,
segun Edith Stein, Die Seelenburg”, Teologia y Vida, nam. LVI,
pp. 115-156.

artin Velasco, Juan, , “«Btscame en ti-Blscame en ti».
Martin Vel n, 2007
Descubrimiento del hombre y descubrimiento de Dios es santa
Teresa”, en La experiencia cristiana de Dios, Trotta, Espana, pp.

119-148.

Pieper, Josef, 1958, Happiness and Contemplation, Pantheon, Es-
tados Unidos.

Pikaza, Xabier, 1989, Para vivir la oracién cristiana, Verbo Divino,
Espana.

Ramén, Rafael, 1992, La recepcion drabe del De anima de Aristd-
teles: Al-Kindi y Al-Farabi, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid.

150



Royo Marin, Antonio, 2002, Los grandes maestros de la vida espiri-
tual, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid.

Sancho, Francisco, 1998, “Filosofia y vida: el itinerario filoséfico

de Edith Stein”, Anuario Filoséfico, nim. 31, pp. 665-687.

Stein, Edith, 1992, “Contribution 2 la foundation de la psycho-
logie”, en De la Personne, Philibert Secretam (trad.), Editions
Universitaires de Fribourg, Paris, pp. 85-97.

, 1999, “El castillo del alma”, en Escritos espirituales, Fran-
cisco Javier Sancho (ed.), Biblioteca de Autores Cristianos, Ma-

drid, pp. 39-66.

, 2002, Escritos esenciales, John Sullivan (trad.), Sal Terrae,
Santander.

, 2000, La ciencia de la cruz, Lino Aquesolo Olibares (trad.),
Monte Carmelo, Burgos.

Stein, Edith, 1992, “La Structure ontique et sa problématique”, en
De la Personne, Philibert Secretam (trad.), Editions Universitai-
res de Fribourg, Paris, 21-81.

, 1998, La estructura de la persona humana, José Mardomin-
go (trad.), Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid.

, 1996, Ser finito y ser eterno. Ensayo de una ascension al senti-

do del ser, Alberto Pérez Monroy (trad.), FCE, México.

Underhill, Evelyn, 20006, La mistica. Estudio de la naturaleza y desa-
rrollo de la conciencia espiritual, Carlos Martin Ramirez (trad.),
Trotta/Centro Internacional de Estudios Misticos, Espana.

Recibido: 21 de abril de 2017
Aceptado: 5 de septiembre de 2017

151



