Nietzsche: drama y filosofia

Nietzsche: drama and philosophy

Crescenciano Grave Tirado
Universidad Nacional Auténoma de México

Resumen

La obra de Nietzsche contintia interpeldndonos. Este ensayo pro-
pone una ruta para responder dicha interpelacion. En la obra de
Nietzsche el pensamiento alcanza a configurar un drama en el
sentido de acontecimiento. Este acontecimiento se asume como
expresién de la voluntad de poder y se despliega como una critica
de la decadencia y la moral modernas.

Palabras clave: drama, filosoffa, decadencia, moral, modernidad.

Abstract

Nietzsche’s work keeps interrogating us. This essay proposes a way
to responded that question. In Nietzsche’s work the thought sets
up a drama in the sense of event. This event assumes itself as an
expression of the will of power and spreads out itself as a critique
of the modern decadence and morals.

Keywords: Drama, Philosophy, Decadence, Morals, Modernity.



Nietzsche: drama vy filosofia

Un fildsofo: es un hombre que constantemente
vive, ve, 0ye, mspec/m, espera, suernia cosas ex-
traordinarias; alguien al que sus propios pen-
samientos le golpean como desde arriba y desde
abajo, constituyendo su especie particular de
acontecimientos y rayos; acaso él mismo sea una
tormenta que camina grdvida de nuevos rayos;
un hombre fatal, rodeado siempre de truenos y
grufiidos y aullidos y acontecimientos inquietan-
tes.

NIETZSCHE

R;:\cy:reando el problema de la verdad en funcién de la vida,
ietzsche dedicé su existencia al pensamiento con tal intensi-
dad que su destino terminé componiendo la figura de un drama.
:Cbémo entender esta coincidencia de drama y filosofia? ;Esta coin-
cidencia es decisiva para acercarse comprensivamente a la trama
problemdtica que despliega su obra? El fil6logo Nietzsche se niega
a aceptar la traduccién de la vieja palabra “drama” como accién:
en el drama antiguo la accién estaba supuesta antes del comienzo
de modo que quedaba desplazada tras la escena. “El drama anti-
guo contemplaba grandes escenas patéticas [...] La palabra drama
es de origen dorio: y conforme al uso dorio significa «suceso» o
«historia», ambas palabras en sentido hierdtico” (Nietzsche, 2002:
34). Permitiendo contemplar el acaecer de lo monstruoso o terri-
ble —deinon— como pathos sagrado, el drama antiguo mostraba el
devenir y el conflicto por el que el fondo mismo de la existencia se
dilapidaba mediante los individuos excepcionales. Siguiendo esta
indicacién es posible ver la trayectoria de la vida y obra de Nietzs-
che como un drama filoséfico: un acontecimiento en el cual se
contempla el pathos de una voluntad de conocimiento transida por
la interrogante sobre las posibilidades del pensamiento y el lengua-

256



Crescenciano Grave Tirado

je para expresar el devenir azaroso de la existencia cuya necesidad
rehusa todo sentido en si.

Este drama, quizd, alcanza su mayor intensidad y altura en las
obras posteriores al evangelio dionisiaco As? hablé Zaratustra. An-
tes de penetrar en las siniestras sombras de la locura, Nietzsche es-
cribié y publicé Mds alld del bien y del mal, La genealogia de la mo-
ral, Crepiisculo de los idolos, El Anticristo, El caso Wagner, Nietzsche
contra Wagner'y Ecce homo: cada uno de estos libros pone en obra
diferentes elementos que, entrelazando distintas fuerzas expresi-
vas, conforman un drama filoséfico cuya historia resquebraja los
cimientos de la tradicién metafisica y, sobre todo, se alza como un
suceso intempestivo que, aun dejado en silencio por las corrientes
de la modernidad dominante, continda con su potencia perturba-
dora todavia capaz de ayudarnos a leer las senales que, después de
la muerte de Dios, designan nuestra irreversible caida. El drama
filoséfico de Nietzsche es una estrella en ruinas que, sin hundirse
en el ocaso, continda emitiendo una luz que insta a confrontarnos
con nuestro mundo y con nosotros mismos.

La obra de Nietzsche —como todo pensamiento que, enfrentdndo-
se a su época, da cuenta de ella— es constitutiva de la modernidad
disonante. Alejado de la pretensién de sistematizar la mirada del
mundo moderno sobre si mismo, su escritura es testimonio de las
hendiduras que la visién dominante de la modernidad no ha po-
dido suturar. Evitando el trabado adhesivo de sus distintas propo-
siciones a una identidad de principio dnica, asi como impidiendo
la desbandada de su pensamiento en meras opiniones, la obra de
Nietzsche ocurre como filosofia en la que el mundo moderno se
confronta consigo mismo desde la voluntad intempestiva y diso-
nante de pensarlo queriendo ver mds de lo que la visién dominante

257



Nietzsche: drama vy filosofia

de ese mismo mundo pone como sus fundamentos.' La obra de
Nietzsche nos mira lanzando una gran conmocién interrogativa
sobre nosotros. Al responder a esta mirada se alumbra el peligro
de nuestro desamparo: “cuando un gran pensador viene a la tie-
rra, todo corre peligro. Es como si en una gran ciudad se hubiera
desatado un incendio y nadie supiese qué estd a salvo ni dénde
acaba el fuego. El amor a la verdad es algo terrible y posesivo;
es un incendio: los hombres llamados a buscar poder deben saber
qué manantial de heroismo brota de éI” (Nietzsche, 2002: 105).
Nietzsche combatié los abismos que advenian a su consciencia con
el demonio de la ironia.

Nietzsche se sabe perteneciente a su propia época y sabe tam-
bién que, en tanto filésofo intempestivo, se exige contender contra
ella. “Vencer en si mismo a su tiempo, venir a ser «intemporal»”
(Nietzsche, 2002: 21). El producto mds siniestro de la moderni-
dad, aquel por el cual ésta no puede ir mds alld de si misma, es
la decadencia. En tanto la modernidad insiste en sobrepasar a su
decadencia luchando contra ella desde la pretensién de “mejorar”
a la naturaleza, la historia y el hombre mismo con las herramientas
de la racionalidad instrumental, la decadencia misma progresa. La
racionalidad técnica, la economia basada en el cdlculo y la utilidad,
la moral con pretensiones de valor absoluto combaten la decaden-
cia sin salir de ella (Cfr. Nietzsche, 1979: 43): su solucién no pasa
de ser una expresién modificada de la decadencia moderna.

Hijo de su propio tiempo, Nietzsche asume a la filosofia como
una rebelién contra las fuerzas dominantes de su época. La ironfa:

' “Desde que en el seno de la Grecia cldsica, Platén comenzara a desarrollar el
denominado pensamiento dialéctico, han sido muy pocos los fildsofos capa-
ces de proponer un trabajo que, siendo tan heterogéneo como el de Friedrich
Nietzsche, haya mantenido, sin embargo, una sélida consistencia interna; una
obra que sin dejarse arrastrar hacia el caos o el sinsentido evitase, al mismo
tiempo, generar una visién omnicomprensiva que la clausurase como un rodo”

(Fuentes Feo, 2007: 9).

258



Crescenciano Grave Tirado

ese exceso de conciencia sobre si lo impulsa a confrontarse con la
modernidad decadente dentro de la cual él es el viajero que no
encuentra el camino a casa —porque la misma modernidad conde-
na la existencia pensante al desarraigo— sino que se extravia en el
laberinto de contradicciones al que su desbordada inteligencia lo
destina. En este laberinto, Nietzsche no sélo combate al Minotau-
ro; él es también el monstruo que, luchando contra si mismo, se
regala la altura y la profundidad de su mirada.

Nietzsche, en El caso Wagner, es enfitico respecto a la imbrica-
cién de la decadencia y la moral modernas: al ahondar en la prime-
ra, la segunda aparece como su versién mds peligrosa. El problema
del bien y del mal y su trasunto moral en la modernidad es, como
resultado de su peculiar genealogia y consolidacién histérica, un
destacado signo de decadencia: la moral esconde y, a la vez, refiere
una forma de vida cansada y empobrecida. Modernidad, decaden-
cia y moral conforman una estructura solapada cuya expresién se
concentra en la dltima, de modo que la moral se convierte en un
signo cuya interpretacién penetra en la perspectiva de la vida que
se manifiesta 0 emboza en sus virtudes y valores. La moral moder-
na es signo de una vida que, desde la negacién y el odio, prohibe
todo aquello que “sélo se justifica por la plenitud, por la riqueza
excesiva de fuerzas” (Nietzsche, 2002: 57). La confrontacién criti-
ca con la moral escenifica el conflicto del pensador consigo mismo
y con su mundo. Actor y escenario de este conflicto, Nietzsche
cultiva el pathos de la distancia respecto a su propia época y asume
“una monstruosa lejanfa” para contemplar “el hecho humano...
alld abajo” (Nietzsche, 2002: 22). Y, no obstante, este desasimien-
to es el que le permite componer el drama de su pensamiento don-
de acontece la perturbacién de ciertos fundamentos de la moder-
nidad.

Las distintas singladuras de la travesia de Nietzsche le posibilita-
ron adquirir la experiencia de la soledad desde donde acometié su

259



Nietzsche: drama vy filosofia

tarea: el pensador requiere “una enajenacién, frialdad y desencanto
profundos respecto a todo lo que es del tiempo, todo lo que es de
su tiempo” (Nietzsche, 2002: 21-22). El pensador —el filésofo tal
y como Nietzsche recrea esta figura— se vuelve un ser extrafio en el
mundo y éste, visto desde el suceso que es el pensamiento, aparece
fuera de sus ejes; el pensamiento que responde a las consecuencias
de la muerte de Dios —muerte causada por la propia modernidad
filoséfica —constata que este acontecimiento vuelve tierra baldia
al mundo —el hombre mismo seca las fuentes trascendentes del
sentido —y, a la vez, fustiga las sombras que, tras la desaparicién
de Dios, han pretendido ocupar su lugar: el sujeto como centro
trascendental desde donde a priori se posibilitan el conocimiento y
la moral universal, la naturaleza reflexionada como un todo unido
a un principio —mecdnico, orginico o teleolégico— y la historia
como un proceso designado por el perfeccionamiento progresivo.
Las sombras de Dios combaten la decadencia pero, sin fuerzas para
abandonarla, se convierten en expresiones distintas de ella.

La modernidad —autodefinida como la época que consuma la
centralidad y el dominio del sujeto racional en el mundo— no sale
de la decadencia moral en tanto en ella imperan virtudes y valores
sometidos al rasero tinico de la utilidad. La modernidad avizora y,
a la vez, obstaculiza la “afirmacién y enaltecimiento que la vida se
concede” desde su auge (Cfr. Nietzsche, 2002: 57-58) mostrando-
se como una época escindida entre el si que da plenitud y transfi-
gura a las cosas y el no que las empobrece y llena de oprobio. Las
dos 6pticas que se derivan de esta contraposicién son necesarias
para el mundo moderno cuya escisién penetra en los mismos in-
dividuos. “El hombre moderno representa [...] una contradiccion
de valores, se sienta entre dos sillas, dice si y no de una sola vez
[...] Pero todos, contra nuestra voluntad, contra nuestro conoci-
miento, tenemos metidos en la carne valores, palabras, f6rmulas y
morales de origenes opuestos” (Nietzsche, 2002: 59). Diagnosticar

260



Crescenciano Grave Tirado

la génesis de esta enmaranada contradiccién de las tendencias de la
modernidad es un aspecto decisivo para comprender la critica de
Nietzsche a esta época del mundo y la forma de vida que prevalece
en ella.

La genealogia de la moral y la critica a su versién moderna do-
minante son tareas que Nietzsche realiza como exploraciones de la
hipétesis que plantea que todo es voluntad de poder. Desde esta
hipétesis la vida se concibe como “instinto de crecimiento, de du-
racién, de acumulacién de fuerzas, de poder” (Nietzsche, 1978:
30), lo cual le permite diagnosticar a la modernidad decadente
como una época en donde la voluntad de poder, en su dimensién
afirmativa y creadora, se ha visto menguada y, a la vez, desenmas-
carar la idea lineal de progreso que establece como inexorable la
superacién de lo anterior por lo posterior. “La humanidad 7o re-
presenta una evolucién hacia algo mejor, o més fuerte, o mds alto,
al modo como hoy se cree eso [...] una evolucién posterior 7o es
sin mds, por una necesidad cualquiera, una elevacién, una intensi-
ficacidn, un fortalecimiento” (Nietzsche, 1978: 29). La hipétesis
de la voluntad de poder como fondo disperso en la aparicién de
todo alberga dentro de si la siniestra posibilidad de que algunas de
sus manifestaciones, alcanzando a posicionarse como dominantes,
expresen a esa misma voluntad vuelta contra si. La historia aparece
como un dmbito transido por las fuerzas de la voluntad de poder
en donde ésta puede aparecer desbordada en la creacién o conteni-
da hasta el empobrecimiento soportado desde su propia negacién.

El horizonte de la modernidad decadente se avista desde el
nihilismo. Este, como dice Blanchot, es “un acontecimiento que
se cumple en la historia” designado por la supresién del ser en si
de los valores (Cfr. Blanchot, 1996: 245). El acontecimiento del
nihilismo, del cual la muerte de Dios no es tanto comienzo como
alcance de su momento mds alto, es afrontado por Nietzsche desde
su voluntad de conocimiento. “Estamos avistando una tierra inex-

261



Nietzsche: drama vy filosofia

ploradas cuyas fronteras no fueron delimitadas por nadie, un mds alld
de todas las tierras, de todos los rincones hasta la fecha conocidos, un
mundo que rebasa de cosas bellas, extranas, problemdticas, pavoro-
sas” (Blanchot, 1996: 245). La voluntad de poder y el nihilismo
operan de manera concomitante en el pensamiento de Nietzsche:
el acontecimiento del nihilismo define un complejo expresivo de
la voluntad de poder que sélo puede ser confrontado, intentando
superarlo, por nuevas formas de creacién y expresién de la misma
voluntad de poder. La inmensidad de este proyecto se acota desde
la filosoffa al asumir ésta como una labor destructiva impulsada
por la voluntad de soportar la verdad.

II

Nietzsche —sobre todo en las tdltimas escenas del drama de su
pensamiento— concibe la tarea de la filosoffa como una labor de-
moledora de aquellos idolos —ideales— que el hombre ha forjado
erigiendo una antitesis entre el fantasma creado en su cerebro y
los afectos experimentados en toda su dimensién psicofisiolégi-
ca. “A la realidad se le ha despojado de su valor, de su sentido,
de su veracidad en la medida en que se ha fingido mentirosamente
un mundo ideal” (Nietzsche, 1984: 16). La guerra de Nietzsche
contra los ideales o idolos de la tradicién metafisica se lleva a cabo
con jovialidad (Heiterkeit): con una visién despejada y serena del
valor de lo que se estd atacando y a lo que se pretende superar a
través de la transvaloracién (Umwertung). La turbiedad espiritual
—a modo de verdades y valores— se ha precipitado en la tradicién y
su solidez resiste las preguntas que se le hacen con el martillo: sus
respuestas suenan a hueco y, para el malvado oido del psicélogo
Nietzsche, ese sonido vacio es el que le permite escuchar “cabal-
mente algo que querfa permanecer en silencio” (Nietzsche, 1979:
28). Al quebrarla y abrirla con sus preguntas, el filésofo puede oiry

262



Crescenciano Grave Tirado

ver més de lo que, embrollada en sus propios idolos, la dura coraza
del ideal permitia. En la tarea de la transvaloracién de los valores
se vuelve imprescindible “auscultar a los idolos” (Nietzsche, 1979:
28) y diagnosticarlos desde la veracidad que asienta a la necesidad
que ellos ocultan.

Derrumbar idolos es la tarea de una mirada penetrante y sin
contemplaciones que rasga los velos ideales con que se ha cubierto
la realidad y, al mismo tiempo, destraba nuevas posibilidades para
que la realidad y el hombre mismo invistan a la verdad. ;Qué es
aqui la verdad? ;La verdad puede ser aprehendida por el pensa-
miento y, apofdnticamente, trasladarla a los conceptos que la fi-
losofia crea? ;Qué idea de filosofia se juega aqui poniéndose en
obra? La filosofia idélatra ha edificado un mundo de verdad cuyo
valor no es sélo epistemolégico sino, sobre todo, metafisico y mo-
ral. Construido sobre conceptos y sostenido sélo en conceptos, el
mundo verdadero se ofrece como idea de una realidad en si para
acceder a la cual es necesario sacrificar en la vida y en el pensa-
miento todo aquello que no corresponda a la identidad y consis-
tencia del ideal. Esta edificacién —necesaria para que cierta forma
de vida encuentre su justificacién— ha consumado su poder como
dominio y aparece como un coto cerrado que prohibe aventurarse
por lo que estd tras él. La filosofia de Nietzsche asesta golpes a
las muros de ese coto lo suficientemente fuertes hasta infringirle
hendiduras por donde poder buscar lo extrano y problemdtico de
la existencia para pensar desde la experiencia “de todo lo proscrito
hasta ahora por la moral” (Nietzsche, 1984: 16). La filosofia es
una aventura de vida y pensamiento: una experiencia. La propia
existencia es la que se experimenta en la filosofia, porque ésta es
pensamiento que se hunde en la vida de la voluntad de poder asin-
tiendo la excepcionalidad caudalosa de su despliegue conflictivo.
Socavando la cimentacién ideal del mundo verdadero en si mismo,
el pensamiento que desciende al fondo de la vida emerge de éste

263



Nietzsche: drama vy filosofia

trayendo consigo las verdades duras y terribles de la voluntad de
poder; verdades que, no obstante, permiten soportar todavia a la
vida. “;Cudnta verdad soporta, cudnta verdad osaz un espiritu?, esto
se fue convirtiendo cada vez mds, para mi, en la auténtica unidad
de medida” (Nietzsche, 1984: 17). Pensada y creada en funcién de
la vida, la verdad se vuelve existencialmente mds vasta.

La vida como voluntad de poder es también la que se rehdye; la
que, negando su presencia terrible, aparece cubierta con los velos
del ideal. Petrificado como moral, el ideal es el idolo ante el cual
el pensamiento domesticado se postra y, alimentado por la tirania
que todo presunto ideal supone, prohibe internarse por los sende-
ros extranos de la existencia. En su vivida exploracién consciente
de éstos, Nietzsche dilata el dmbito de expresion de la verdad des-
de la conformacién de un drama® cuya cercana lejania le permite
hacer comparecer y vislumbrar la terrible verdad del fondo de la
voluntad de poder. “Nitimur in vetitum [nos lanzamos hacia lo
prohibido]: bajo este signo vencerd un dia mi filosofia, pues has-
ta ahora lo tnico que se ha prohibido siempre, por principio, ha
sido la verdad” (Nietzsche, 1984: 17). Violando la prohibicién, el
pensamiento osado es la dura senda por la cual experiencias poco
frecuentes advienen a la consciencia manifestindose en el lenguaje
subversivo de una filosofia que, correspondiendo a los impulsos
agresivos de la vida, se forma a si misma como creadora. Lo pros-
crito accede al lenguaje poniendo al descubierto lo problemati-
co de la verdad que los impulsos creadores de la vida recogidos
y alterados en ese mismo pensamiento y lenguaje (logos) —como
fragmentos conscientes de la voluntad de poder— expresan y que,
en tanto devenir insondable, permanece ausente de todas aquellas

2 “En el drama de la existencia consciente no se conjugan la teorfa y la practi-
ca, sino el enigma y la transparencia, el evento y la comprensién” (Sloterdijk,
2009:22).

264



Crescenciano Grave Tirado

formas filoséficas que, dogmdticamente, pretenden aprehenderla
en una identidad fija.’

La verdad es el despliegue azaroso y necesario de la voluntad de
poder que, deviniendo singularidad mdltiple y temporal, se esca-
pa de toda formulacién definitiva. En su recorrido del territorio
accesible de la voluntad de poder —parafraseando a Goethe (Cfr.
Eckermann, 2005: 283)— Nietzsche logré simbolizar en algunos
destellos el dmbito inaccesible de la misma y, en la constatacién
del cardcter extrafio y problemdtico de lo que rehtye alojarse en
el lenguaje, dio forma a su aventura de vida y pensamiento.* Este
drama vigoroso de aventurarse por lo inmarcesible cosechando y
creando su expresién en un lenguaje de forma fluida y sentido
precario y, por tanto, licido respecto a su propio cardcter de sefial
de lo inaprehensible, es la experiencia que nos depara la lectura de
Nietzsche.

El pensamiento no es una actividad causada por un ente o for-
ma subjetiva que desde si y por si se refiera a lo otro. El pensa-
miento es una pasién y una experiencia en las que el poder que

3 En este sentido, la filosoffa de Nietzsche carece —carencia que proviene de la
abundancia de su pensamiento— de un centro o principio por el que la realidad
sea concebida como una. Esto explica también la ausencia de un libro que,
como obra definitiva, trace y disponga el circulo coherente y sistemdtico de su
filosoffa. “En esta obra no hay nada que sea un centro. No hay obra central,
ningtin Haupwerk. [...] Algo fundamental busca expresarse, un tema idéntico,
no idéntico, un pensamiento constante y algo como la llamada de un centro
no centrado, de un todo més alld del todo, que no se alcanza nunca, pero que
siempre se interroga, y a veces se exige. Ese ‘todo’ no es un concepto, ni un
sistema. La fuerza innegablemente instructiva de este pensamiento consiste en
despertarnos a una coherencia que no sea sistemdtica, sino tal que todo cuanto
se emparente con ella parezca acudir de todas partes a fin de parecerse a ella y
diferir de ella a la vez” (Blanchot, 1996: 238).

4 “Piénsese de Nietzsche lo que se piense, en un punto tiene que impresionar in-
cluso a sus detractores: fue, con su disposicién al riesgo existencial de la verdad,
el pensador mds audaz de la era moderna” (Sloterdijk, 2009: 50).

265



Nietzsche: drama vy filosofia

nos constituye se vuelve fecundo.” El pensamiento es un afecto vy,
en tanto tal, una expresién de la voluntad de poder en la que ésta
adviene a la conciencia de si. No obstante, la expresién consciente
no la define, no la identifica, no la aprehende: en el pensamiento la
voluntad de poder crece haciendo brotar el abismo de las oposicio-
nes y contradicciones de sus problemas. La fecundidad del poder
del pensamiento aumenta preguntando y asintiendo al desgarra-
miento ontoldgico e histérico-axiolégico que la hipétesis de la vo-
luntad de poder implica. La vida de la voluntad de poder se piensa
en la filosofia y desde ésta se derrama como fuerza configuradora
de la existencia del filésofo. “Una predileccién de la fuerza por
problemas para los que hoy nadie tiene valor; el valor de lo prohi-
bido; la predestinacién al laberinto. Una experiencia hecha de siete
soledades. Oidos nuevos para una mdsica nueva. Ojos nuevos para
lo mds lejano. Una conciencia nueva para verdades que hasta ahora
han permanecido mudas™ (Nietzsche, 1978: 25-26). Proviniendo
desde abajo, lo instintivo y lo sensible configuran a la conciencia
como fuerza creadora que, en la escritura, ensaya la bisqueda de la
verdad y experimenta con ella.

III

En la confrontacién de Nietzsche con el escabroso problema de
la verdad, no estdn ausentes una actitud y un tono irénicos. “Su-
poniendo que la verdad sea una mujer”, ésta ha sido cortejada de

> En El caso Wagner, Nietzsche recurre a la musica para transmitirnos su expe-
riencia del pensamiento. “;Ha notado alguien que la musica /ibera al espiritu?
:Que da alas a los pensamientos? ;Que se vuelve uno tanto més filésofo cuanto
mds musico se vuelve? El cielo gris de la abstraccién, como rasgado por rayos; la
luz, lo bastante vivida para alumbrar la entera filigrana de las cosas; los grandes
problemas, al alcance de la mano; y el mundo, contemplado como desde lo alto
de una montana. Acabo de definir el pathos filoséfico” (Nietzsche, 2002: 24).

266



Crescenciano Grave Tirado

manera equivocada por los filésofos dogmadticos que la han pre-
tendido: la “estremecedora seriedad” y “la torpe insistencia’ han
sido “medios inhdbiles e ineptos” para acercarse a la verdad (Cfr.
Nietzsche, 1980: 17). La verdad ha permanecido ajena a los fil6-
sofos dogmiticos porque éstos no han respetado el pudor con que
aquélla se oculta y no han sabido descifrar las sefales en las que se
insintia. Apresando a un fantasma, sustituyendo a las realidades
donadas a la interpretacién con los ideales a los que se idolatra
en la unidad fija e idéntica, la filosofia dogmadtica ha levantado
incondicionales castillos conceptuales que, sin embargo, han sido
incapaces de acoger la verdad.

:Qué lleva al levantamiento de las grandes estructuras concep-
tuales? Las caracteristicas comunes de las piedras angulares del
dogmatismo filoséfico son la supersticién y la seduccién: “una su-
persticién popular cualquiera procedente de una época inmemo-
rial (como la supersticién del alma, la cual en cuanto supersticién
del sujeto y supersticién del yo, atin hoy no ha dejado de causar
dano), acaso un juego cualquiera de palabras, una seduccién de
parte de la gramdtica o una temeraria generalizacién de hechos
muy reducidos, muy personales, muy humanos, demasiado huma-
nos” (Nietzsche, 1980: 18). Aislar y sustancializar o subjetivizar al
alma como yo universal desde el cual se determina la realidad para
nosotros, asi como confiar en el poder especulativo del lenguaje de
la razén para reflejar a la realidad —considerada en si racional— sin
deformarla, son las primeras piedras de las construcciones con-
ceptuales de la filosofia. En estas edificaciones se ha invertido mu-
cho —trabajo, perspicacia, paciencia, espiritu—y sus grandes errores
han sido posibles desde esta dedicacién de la cual resulta que el
mundo y el hombre mismo se han vistos conducidos por ellos. La
filosofia dogmdtica y metafisica ha sido un error, si, pero un error
imprescindible para la vida. Con esto, la critica de Nietzsche a la

267



Nietzsche: drama vy filosofia

tradicién manifiesta una hondura desde la cual se abre una gama
de matices presentes en la historia de la metafisica.

Los matices de la historia de la metafisica occidental se descom-
ponen desde Platén: “el peor, el mds duradero y peligroso de todos
los errores ha sido hasta ahora un error de dogmiticos, a saber, la
invencién por Platén del espiritu puro y del bien en si” (Nietzsche,
1980: 18). Platén significa para Nietzsche el epitome de la metafi-
sica occidental porque en la obra del griego —sin menoscabo de su
grandeza— encuentra el gran fruto del modo de pensar antitético
—mundo verdadero y mundo aparente—y la semilla de los posterio-
res desarrollos que este dualismo encontré definiendo a la filosofia
y generando el destino de la vida humana en la cultura occidental.
Con las férmulas “espiritu puro” y “bien en si”, Nietzsche localiza
el resultado —como error fundamental— de la supersticién del alma
y de la seduccién de la gramdtica para identificar sus construccio-
nes con la realidad en tanto tal, frente a las cuales, dice, “somos
nosotros, cuya tarea es el estar despiertos, los herederos de toda la
fuerza que la lucha contra ese error ha desarrollado y hecho crecer”
(Nietzsche, 1980: 18). Platén y, sobre todo, el platonismo que ha
dominado en la historia occidental son el modelo de toda filosofia
que, poniendo a la verdad en la inanidad eterna de la identidad
abstraida del tiempo o considerando a la realidad temporal mani-
festacién en movimiento de una verdad esencial cuyo despliegue
da lugar a la existencia, niega el perspectivismo, “el cual es condi-
cién fundamental de toda vida” (Nietzsche, 1980: 18).

El perspectivismo es condicién de la vida porque desde él se
entrevé el devenir y la pluralidad en los que aquélla se potencia y
se diversifica afirmando sus posibilidades de desbordarse en formas
donde se crea y se justifica a si misma. El perspectivismo desvela la
imposibilidad de fijar la identidad de la verdad y, al mismo tiempo,
patentiza que ésta puede ser sugerida, evocada, interpretada bajo
estrategias de escritura en las que ella misma expresa sus posibi-

268



Crescenciano Grave Tirado

lidades creadoras. El pluralismo es indiscernible de la interpreta-
cidn: ésta no desvela una verdad oculta; es lectura de procesos en
devenir cuya variacién de sentidos se crea precisamente en la in-
terpretacion, la cual se vuelve més potente cuando en el follaje de
sus palabras resuenan distintos significados. Asi, hay un pluralismo
que es “experiencia del ser multiple” y otro que dona expansién a
ese mismo ser al expresarlo bajo distintas formas lingiiisticas (Cfr.
Blanchot, 1996: 257). En el perspectivismo se juega el conflicto
de las fuerzas de la voluntad de poder y en la interpretacién se
alumbra la multiplicidad de las direcciones y la pluralidad de las
posibilidades de formarse.

El devenir disperso y diverso de la voluntad de poder es el im-
pulso a la interpretacién. Todo saber es interpretacién. Y Nietzsche,
como sefala Jaspers, introduce el elemento diferencial de “la auto-
conciencia del acto de interpretar” (Jaspers, 1963: 425). La pertur-
bacién del saber acotado como interpretacién reconoce la preceden-
cia del devenir azaroso y terrible y, a la vez, afirma la necesidad de
crear sentidos que, asi como mantienen a cierta distancia el abismo
tremendo, lo vuelven soportable. La interpretacién no disuelve lo
inasible; lo avista desde formas de saber que, suponiéndolo, permi-
ten mantenerlo en una lejania soportable para la vida y, por tanto,
ese fondo pavoroso, en su verdad, permanece “en falta” para no-
sotros (Cfr. Sloterjijk, 2009: 86-87). El saber como interpretacién
supone lo inconcebible y, a la vez, alejindonos hasta cierto punto
de su delirio avasallador, crea un mundo interpretado. “Porque no-
sotros Ginicamente podemos querer lo que es ain soportable. Por
esta razon, tener conocimiento de la verdad significa también, se-
gin Nietzsche, estar siempre situados en una distancia protectora
frente a lo insoportable” (Sloterdijk, 2009: 87). La multiplicidad
de la interpretacién es un evento plural que, proviniendo de lo
irreductible a cualquier forma de saber, se monta sobre el aconteci-
miento del devenir al tiempo que constituye sus posibles sentidos.

269



Nietzsche: drama vy filosofia

El valor de la verdad para la vida emerge desde las perspecti-
vas de la voluntad de poder constituyendo la existencia del ser
humano que transcurre en un mundo trazado y alzado desde la
interpretacién. “Pero en tal caso, la verdad no serd [...] un ente
por si, ni un incondicionado ni algo en absoluto universal. Antes
bien, la verdad estd indisolublemente unida al ser de lo viviente,
dentro de un mundo interpretado por él. Mas este mundo mismo,
tal como es para nosotros, estd junto a nosotros en el constante
proceso temporal del devenir” (Jaspers, 1963: 276). La filosofia
constituye este proceso ya como fuerza que pretende fijarlo y do-
minarlo desde un cédigo que ella misma dicta como tabla de valo-
res (filosofia metafisica y dogmadtica) o ya como fuerza subversiva
que creadoramente aspire a provocar una transvaloracién de los
valores. Esta provocacién se sustenta asumiendo el pensamiento
como expresion de la voluntad de poder. Pensar es atenerse a lo
que, proviniendo de “una voluntad fundamental de conocimiento”
(Nietzsche, 1979: 19), tantea y ensaya en la filosofia el vinculo y
el orden de los pensamientos en los cuales esa misma voluntad se
pronuncia. La expresién es también el asentimiento del pluralismo
de la voluntad; el pensamiento afirma y niega, pregunta y duda; se
despliega aclarando o se enrosca en sus sombrios laberintos como
otros tantos testimonios de su provenir de una voluntad de poder
a la cual él, paraddjicamente, no puede aprehender como verdad
idéntica a su concepto. El pensar es el alumbramiento de aquello
que, transidos por la pluralidad de sus fuerzas en conflicto, nos
constituye.

vV

A la tarea de penetrar en los escondrijos oscuros en que se susten-
tan las aspiraciones morales de la filosofia metafisica y dogmadtica
junto a la labor de alzar una —o#ra— filosofia que asumiendo el
aspecto creador del poder, se levante pendiendo como un precario

270



Crescenciano Grave Tirado

racimo de lucidez, dedicé Nietzsche las escenas m4s brillantemen-
te errantes de su drama filoséfico. Este drama es la historia de una
experiencia que no es aislada ni fortuita; es una necesidad cuya raiz
se hunde en la voluntad de poder que encuentra en los pensamien-
tos de la filosofia los documentos de su exigencia.

La exigencia que conduce la tarea de una transvaloracién de los
valores se concentra “en la pregunta sobre qué origen tienen nues-
tro bien y nuestro mal” y este origen no se busca “por dezrds del
mundo” sino en la historia del hombre en el mundo (Cfr. Nietzs-
che, 1979: 19-20) en el cual ha realizado la interpretacién de su
existencia y, en esta bisqueda, Nietzsche ausculta esta historia re-
curriendo a la filosofia que piensa mds alld de la antitesis entre lo
verdadero y lo aparente. Explorar la historia de la moral, desde una
filosofia que pretende ir mds alld de las antitesis abstractas, trans-
forma la pregunta por el origen del bien y del mal en una serie de
cuestiones problemdticas: “;en qué condiciones se inventé el hom-
bre esos juicios de valor que son las palabras bueno y malvado?, sy
qué valor tienen ellos mismos? ;Han frenado o han estimulado hasta
ahora el desarrollo humano? ;Son un signo de indigencia, de em-
pobrecimiento, de degeneracién de la vida? ;O, por el contrario,
en ellos se manifiestan la plenitud, la fuerza, la voluntad de la vida,
su confianza, su futuro?” (Nietzsche, 1979: 20) Nietzsche despla-
za el problema de la moral: sin cuestionar su valor, la filosofia se
preguntaba por su fundamento —en el hombre (Aristételes) o en
el sujeto racional (Kant)—; ahora, el problema es la moral misma
como signo que permite leer e interpretar las perspectivas de la
voluntad de poder que se acogen e interpretan en ella.

La pregunta que abre el problema del valor de los valores mora-
les refiere su origen a la indigencia o la plenitud de las perspectivas
de vida que se forman vy justifican en ellos y este origen requiere
de una indagacién genealdgica que se recorre en dos frentes que la
constituyen como un método: primero, el ser humano es el que

271



Nietzsche: drama vy filosofia

designa ciertos actos suyos y su procedencia como buenos, malos o
malvados de modo que éstos, en su formulacién lingiiistica, con-
tienen el valor de su origen; segundo, el origen de los valores mo-
rales los vuelve susceptibles de critica genealdgica® para descubrir
qué significan; qué perspectiva de vida se crea en ellos y bajo qué
interpretacién la vida misma se justifica.

El problema central es el valor de los valores morales. Perspecti-
vismo, interpretacion y genealogia convergen en la tarea de elabo-
rar una critica de los valores morales en la cual lo cuestionable sea
“el valor mismo de esos valores” (Nietzsche, 1979: 23) de modo
que se ponga al descubierto la ambivalencia de la moral misma:
la moral como causa o consecuencia, como veneno o medicina,
como freno o estimulo; en suma, la moral como mdscara. La mi-
rada de Nietzsche en este discernimiento es amplia; ella ausculta y,
detectando el problema, golpea sin contemplaciones con el marti-
llo destruyendo las “verdades” mds arraigadas y ciertas en la histo-
ria de la humanidad; pero reconoce, a la vez, con generosidad, la
grandeza presente en ellas desde el asentimiento a su necesidad en
tanto expresiones de la voluntad de poder. Develando lo aceptado
por considerarse evidente desde los requerimientos de la moral do-
minante —el bueno (Guz) es superior al malvado (Bdse) porque es
util al hombre en tanto tal- Nietzsche introduce la desavenencia.
“sQué ocurriria si la verdad fuese lo contrario? ;Qué ocurriria si en
el «bueno» hubiese también un signo de retroceso, y asimismo un
peligro, una seduccién, un veneno, un narcdtico, y que por causa
de esto el presente viviese tal vez a costa del futuro? [...] De tal ma-

¢ “Genealogfa quiere decir a la vez valor del origen y origen de los valores. Ge-
nealogfa se opone tanto al cardcter absoluto de los valores como a su cardcter
relativo o utilitario. Genealogfa significa el elemento diferencial de los valores
de los que se desprende su propio valor [...] El elemento diferencial no es critica
del valor de los valores, sin ser también el elemento positivo de una creaciéon”

(Deleuze, 1971:9).

272



Crescenciano Grave Tirado

nera que justamente la moral fuese culpable de que jamds se alcan-
zasen una potencialidad y una magnificencia sumas, en si posibles,
del tipo hombre? ;De tal manera que justamente la moral fuese el
peligro de los peligros?...” (Nietzsche, 1979: 23-24). El peligro que
acecha desde toda moral que se define como tinica es querer apagar
las potencialidades humanas y obstaculizar la diversificacién crea-
dora de la voluntad de poder en diferentes formas de vida.

Recorriendo el territorio de la “moral realmente vivida”, ilu-
mindndolo con la mirada implacable de la genealogia, cuya po-
tencia filos6fica se funda en aclarar “toda la larga y dificilmente
descifrable escritura jeroglifica del pasado de la moral humana”
(Nietzsche, 1979: 24), Nietzsche reconoce que esa historia es, a la
vez, el signo desde donde emerge un enigma mds complejo —“No-
sotros los que conocemos somos desconocidos para nosotros...”
(Nietzsche, 1979: 17)— y sobre este ser misterioso y el escenario
en el que, errante, ha trazado el origen y el sentido de su deber y
de su culpa, de su memoria y de sus deudas, de su conciencia y de
su responsabilidad, nos propone una manera prismdtica de narrar
el suceso: una serie de tratados sobre el hombre y su historia mo-
ral hilvanados en una escritura filoséfica que, emplazdndonos, se
vuelve surtidora de posibilidades interpretativas. Dentro de éstas
se encuentra el atisbo de la complejidad paradéjica de la hipétesis
ontoldgica e histérica de la voluntad de poder: la moral que ha
prevalecido efectivamente en la historia es una forma de decir si a
la vida mediante actos y valores en los que la vida se justifica a si
misma negando los impulsos que tienden a acrecentarla. La volun-
tad de poder ha alcanzado mayores cotas de dominio volviéndose
contra si misma y sofocando sus propias fuerzas creadoras.

v

273



Nietzsche: drama vy filosofia

Transgrediendo lo prohibido con tal insistencia que pensar lo ex-
trafio y lo proscrito se vuelve en él un hébito recurrente, Nietzs-
che es el filésofo que, excavando en las profundidades ontoldgicas
e histéricas de la voluntad de poder, nos hace ver la trenza que,
en nosotros mismos, tejen lo terrible del fondo de la voluntad de
poder y lo precario de su humana grandeza. Para atisbar este vin-
culo, componiéndolo en el lenguaje, Nietzsche pone a prueba en
su escritura una pluralidad de facultades: distingue, selecciona, je-
rarquiza y nunca mezcla lo distinto con la pretensién de conciliar
todo en la disipacién de las diferencias. El vigor de su pensamiento
se debe, quizd, a la experiencia de saberse forjar como filésofo for-
mando en el lenguaje la pluralidad poiética de sus tendencias hasta
alcanzar un radical y aristocrético estilo de la contradiccién. Estas
contradicciones se conectan y estimulan unas a otras en la riqueza
de la tentativa mds que en la seguridad de la certeza, en el ensayo
antes que en la doctrina, en la dispersién mds que en la cohesién
sistemdtica y, desde la plenitud de la sugerencia, su trabajo y su arte
filoséficos nos confrontan.

La confrontacién se nos ofrece permitiéndonos contemplar un
drama del pensamiento puesto en obra de forma teatral e introdu-
ciendo “nuevos medios de expresién que transformaron la filoso-
fia” (Deleuze, 2005: 35). Estos nuevos medios de expresion filos6-
fica —el aforismo y el poema, la narracién y el ensayo, la sentencia
y el tratado que despliega su propia interpretacién del aforismo
que lo desencadena— estin colmados de aseveraciones muchas
veces opuestas cuyo movimiento literario simboliza en si mismo
las contradicciones del todo que, acechado desde fragmentos que
cancelan la posibilidad del sistema, rehtye su subordinacién a
una unidad idéntica. En el estilo de la escritura de Nietzsche (Cfr.
Nietzsche, 2002: 35) la palabra no se aisla de la frase, la frase no
desborda la pdgina que ilumina su sentido sin disgregarse del todo
que justo en los espacios en blanco entre las palabras, las frases y

274



Crescenciano Grave Tirado

los fragmentos compone la tensién y la armonia que lo mantienen
como una obra viva. El pensamiento fragmentario —replicando el
misterio de la divinidad descuartizada que desde la ebriedad y el
éxtasis propicia el vinculo de lo terreno y corpéreo con lo celeste y
espiritual— sabe que la totalidad se preserva contradiciéndose hasta
el desgarramiento. El estilo literario de la filosofia de Nietzsche
expresa una voluntad de conocimiento “que quiere ir a buscar lo
verdadero en las profundidades donde lo verdadero no ignora las
contradicciones” y, en este mismo impulso, “el todo no unitario”
provee la pasién de la busqueda que no excluye la autocritica de lo
encontrado en anteriores singladuras de su travesia (Cfr. Blanchot,
1996: 238-239). Las distintas peripecias del drama son otros tan-
tos avatares en donde la voluntad de conocimiento se expone y se
arriesga ensayando su escritura.

La grandeza del estilo literario de Nietzsche lo convierte en un
pensador endemoniadamente complicado. “No conozco ningin
otro modo de tratar con tareas grandes que el juego: éste es, como
indicio de la grandeza, un presupuesto esencia [...] Mi férmula
para expresar la grandeza en el hombre es amor fati [amor al des-
tino]: el no querer que nada sea distinto, ni en el pasado, ni en el
futuro, ni por toda la eternidad. No sélo soportar lo necesario,
y menos aun disimularlo —todo idealismo es mendacidad frente
a lo necesario— sino amarlo...” (Nietzsche, 1984: 54). Desde el
juego de pensar lo necesario sin anular el poder que alberga la
posibilidad de enriquecerlo en la diferenciacién consigo mismo
se vislumbra, iluminada por la pavorosa lucidez del que sabe reir
temerariamente con el pensamiento, la conciencia de Nietzsche
anegada por la constatacién de que todas las formas mediante las
cuales se ha pretendido aceptar o resistir el dolor de la existencia
transfigurdndolo en pequenas alegrias son un espejo —un mundo—
en donde el dios del vino se contempla. “Pero el dia que podamos
decir de todo corazén: «jAdelante! {También nuestra vieja moral

275



Nietzsche: drama vy filosofia

forma parte de la comedial», habremos descubierto un nuevo enre-
do y una nueva posibilidad para el drama dionisfaco del «destino
del alma»—: jy ya él sacard provecho de ello, sobre esto podemos
apostar, él, el grande, viejo y eterno autor de la comedia de nues-
tra existencial...” (Nietzsche, 1979: 25). Convirtiendo la fatalidad
en destino, el drama filos6fico de Nietzsche nos lega un enigma
cuyo trasfondo no nos condena al desvario inane sino que, espi-
gando los racimos de lucidez, nos permite introducirnos en ¢él vis-
lumbrando algunos signos para intentar comprender un acaecer
pensado de la voluntad de poder que tuvo consciencia, a pesar de
lo luminoso de su expresién, de la oscuridad —a veces siniestra—
que lo envolvié. Desde su profunda soledad, el filésofo Nietzsche
nunca estuvo solo: en compania de su mds honda necesidad (al
lograr las formas que la expresaban) alcanzé también su més pro-
funda libertad, vivié y compuso un drama del pensamiento que
aun acontece sin consumar su comprensiéon. “Los acontecimien-
tos y pensamientos mds grandes —y los pensamientos mds grandes
son los acontecimientos mds grandes— son los que mds se tarda en
comprender: las generaciones contempordneas de ellos no tienen
la vivencia de tales acontecimientos, —viven al margen de ellos”
(Nietzsche, 1980: 247). Acontecimiento constitutivo y decisivo de
la constelacién disonante de la modernidad, la filosofia de Nietzs-
che preserva una potencia subversiva cuya reanimacién conlleva el
riesgo de confrontarnos hasta el extrafamiento con nuestro propio
mundo. Esta subversién es radical: la existencia no conoce expe-
riencia mds abismal que el pensamiento.

Bibliografia

Blanchot, Maurice, 1996, ﬁl didlogo inconcluso, Pierre de Place
(trad.), Caracas, Monte Avila Editores.

276



Crescenciano Grave Tirado

Deleuze, Gilles, 1971, Nietzsche y la filosofia, Carmen Artal (trad.),
Barcelona, Editorial Anagrama.

, 2005, La isla desierta y otros textos. Textos y entrevistas (1953-
1974), José Luis Pardo (trad.), Valencia, Editorial Pre-textos.

Eckermann, Johan Peter, 2005, Conversaciones con Goethe, Rosa
Sala Rose (trad.), Barcelona, El Acantilado.

Fuentes Feo, Javier, 2007, Un contexto heredado. Friedrich Nietzs-
che y el arte del siglo XX, Murcia, CENDEAC.

Jaspers, Karl, 1963, Nietzsche. Introduccion a la comprension de su
filosofar, Emilio Estit (trad.), Buenos Aires, Editorial Sudame-

ricana.

Nietzsche, Friedrich, 1975, Crepiisculo de los idolos, Andrés Sén-
chez Pascual (trad.), Madrid, Alianza Editorial.

, 1978, El Anticristo, Andrés Sinchez Pascual (trad.), Ma-
drid, Alianza Editorial.

, 1979, La genealogia de la moral, Andrés Sdnchez Pascual
(trad.), Madrid, Alianza Editorial.

, 1980, Mis alld del bien y del mal, Andrés Sanchez Pascual
(trad.), Madrid, Alianza Editorial.

, 1984, Ecce homo, Andrés Sanchez Pascual (trad.), Madrid,
Alianza Editorial.

, 2002, El caso Wagner. Nietzsche contra Wagner, José Luis
Ardntegui (trad.), Madrid, Editorial Siruela.

Sloterdijk, Peter, 2009, E/ pensador en escena. El materialismo de
Nietzsche, Germdn Cano (trad.), Valencia, Editorial Pre-textos.

Recibido: 6 de julio de 2016
Aceptado: 14 de noviembre de 2016

277





