
Tópicos, Revista de Filosofía 70, sep-dic (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 491-495

Denker, A., Groth, M., Jenewein, J. y Zaborowski, H. (2023). Heidergger 
und die Psychyatrie. Verlag Karl Alber. 246 pp. 

El libro Heidegger und die Psychiatrie es una obra rompedora. 
Normalmente se suele encuadrar a Heidegger en su metafísica; se 
ha estudiado con poca suficiencia la influencia que tuvo Heidegger 
en ciencias como la psiquiatría. Esta monografía aborda justamente 
esta cuestión, lo que la hace una pieza interesante para filósofos de 
la psiquiatría, estudiosos del pensamiento alemán e investigadores 
interesados en la relación entre la psiquiatría y la filosofía. El volumen 
es tentador porque no es solo una serie de escritos sobre la influencia 
de Heidegger y la psiquiatría, sino que muchos de estos escritos son 
exhaustivos y además se acompaña a la monografía de una primera 
parte interesantísima en la que se publica material inédito. Pasemos a 
ver ahora ordenadamente las diferentes partes de la monografía.

La presente monografía ha sido editada por Alfred Denker, 
Holger Zaborowski, Josef Jenewein y Miles Groth. Es un volumen que 
se compone de dos partes. La primera es documental, en la que hay 
una correspondencia inédita entre Heidegger y el doctor Biswanger 
principalmente. La segunda parte está constituida por una serie de 
investigaciones sobre el tema de la monografía, escrita por diferentes 
especialistas. 

De la primera parte del libro hay que destacar varios asuntos. La 
primera es que los documentos inéditos están preludiados por una 
introducción de Miles Groth. Este nos comienza aclarando quiénes 
fueron Ludwig Biswanger y Viktor Frankl. 

El primero fue un psiquiatra que trabajó con Carl Gustav Jung, el 
cual dirigió su tesis doctoral. Jung puso en contacto a Biswanger y a 
Freud, quienes mantuvieron una buena correspondencia durante años. 
La admiración era mutua. De hecho, en varias ocasiones Freud derivó a 
algunos de sus pacientes a Biswanger (pp. 7-8). No obstante, Biswanger 
no solo era un psiquiatra brillante, sino que, tomando la célebre 
expresión de M. U. Weikard, era un “médico-filósofo”. El contacto de 
Biswanger con la filosofía fue especialmente con la fenomenología de 
Husserl en un primer momento, aunque rápidamente quedó impactado 
por Ser y tiempo de Heidegger. La Daseinsanalytik entusiasmó al médico, 
quien trató de establecer una psicopatología basada en la concepción 
antropológica de Heidegger (p. 8). De las varias obras de influencia 
heideggeriana de Biswanger, se pueden destacar Grundformen und 



492 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 70, sep-dic (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Erkenntnis des menschen Daseins (de 1942), o uno de sus escritos sobre 
Heidegger y la psiquiatría: “Die Bedeutung der Deseinanalytik Martin 
Heideggers für das Selbstverständnis der Psychiatrie” (de 1949).

Viktor Frankl, como se sabe, fue otro prestigioso psiquiatra. Frankl 
desarrolló una psiquiatría de corte existencialista. Mantuvo también 
correspondencia con Freud. Lamentablemente, Frankl fue deportado 
a Auschwitz. Toda su familia falleció a causa del nazismo. Frankl 
consiguió sobrevivir gracias a su labor como médico. Se doctoró con 
una tesis tres años después de su liberación. Además, fue el fundador 
de la logoterapia, con la que pretendía distinguir su enfoque del 
psicoanálisis (pp. 11-12). También tuvo un buen contacto con Heidegger, 
quien influyó en sus ideas así como en su propuesta psiquiátrica. La 
logoterapia como tal tiene en consideración la realidad física, mental 
y espiritual de todo el ser humano, considerado no como Körper, sino 
como Leib. Su propuesta sigue siendo estudiada hoy en día. 

Tras la presentación, aparecen en el volumen los documentos. 
Estos han sido recopilados del Archivo Universitario de la Universidad 
de Tubinga y del Frankl-Institut de Viena. Primero se reúne la 
correspondencia entre Heidegger y Biswanger, en la cual se puede 
comprobar la mutua admiración entre el filósofo y el médico. Luego hay 
una nota extensa de Biswanger sobre la visita que realizó en Friburgo a 
Heidegger en 1955. Aquí hubo una serie de preguntas de un intrigado 
Biswanger a Heidegger, casi como con Sócrates y sus discípulos. Muchas 
de estas preguntas son de primera magnitud. Por ejemplo: “¿En qué 
medida el enfermo mental está abierto al ser también y sostenido en el 
ser?” (p. 61). El tercer documento es la correspondencia de Biswanger a 
Noël para que autorizase a Heidegger a pasar hacia Zúrich. En cuarto 
lugar, se encuentra una carta de Heidegger a Biswanger expresando 
sus condolencias por la muerte de su padre. El quinto documento 
es un grupo de correspondencias entre Heidegger, Frankl y Elfride 
Heidegger, que es bastante variado, pero interesante para comprender 
la relación entre los tres. 

La segunda parte del libro está compuesta por las interpretaciones 
sobre Heidegger y la psiquiatría propiamente. Los dos primeros textos 
tienen que ver con nociones u obras concretas de Heidegger y su 
implementación en la psiquiatría; los acompaña un tercero. El primero 
es un texto de Miles Groth (pp. 83-103), quien expone la influencia 
de Heidegger en la psicoterapia centrándose en Medard Boss. Este 



493Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 70, sep-dic (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 491-495

psiquiatra encontró en Ser y tiempo un enfoque existencial para trabajar 
con sus pacientes, una forma de enfocarse en la alteridad. Para ello, 
se nutre del pensamiento heideggeriano pensando en las posibilidades 
que aún no están realizadas en un ser humano, las cuales son el 
síntoma claro de la libertad humana. Groth termina señalando que las 
consideraciones de Heidegger sobre la naturaleza del ser humano son 
ahora nuevamente influyentes en psicoterapia, abriendo así su texto 
hacia una psiquiatría de inspiración heideggeriana para el siglo XXI. 
El siguiente texto corresponde a Robert D. Stolorow (pp. 105-112). Él se 
centra en la Befindlichkeit, el encontrarse a sí mismo, que es la expresión 
heideggeriana con la que se designa la afectividad en una situación 
concreta que toma una forma afectiva determinada. Esto lo aprovecha 
Stolorow para exponer una breve fenomenología del trauma emocional. 
También J. Augusto Pompéia (pp. 139-152) escribe su contribución 
centrándose en los problemas del Dasein como dinamismo temporal 
e histórico. 

Luego hay cuatro textos sobre el desarrollo de la corporeidad 
como tema en los célebres seminarios de Zollikon. Todos tienen unas 
perspectivas radicalmente diferentes. Richard D. Chessick (pp. 113-
130) se centra en los ya populares seminarios de Zollikon. En su escrito 
trata de aclarar el uso de la fenomenología para solventar deficiencias 
del psicoanálisis. Pero no los enfrenta, sino que los complementa. 
Su propuesta es desde luego innovadora, pues también trata de 
complementarla con el DSM-5. No obstante, su investigación termina 
centrándose en la hibridación entre fenomenología y psicoanálisis en 
los seminarios de Zollikon. Por su parte, Françoise Dastur (pp. 131-
138) relaciona a Heidegger y a Boss en los seminarios de Zollikon 
centrándose en la “mirada fenomenológica” y en la existencia humana. 
Kolia Hiffler-Wittkowsky (pp. 153-166) se centra en el tema de la 
corporeidad en los seminarios de Zollikon, mostrando las críticas de 
Heidegger a la posición de Descartes. El cuarto texto lo escribe Luisa 
Paz Rodríguez Suárez (pp. 167-180), quien muestra que el Daseinsanlyse 
es una alternativa a los fundamentos científicos de la psiquiatría. 
Esto produjo que Boss comprendiese mejor el carácter existencial del 
cuerpo humano. Lo más interesante es que esta investigadora consigue 
hilvanar el carácter existencial del cuerpo humano con los trastornos 
psicosomáticos. Así, el cuerpo no es solo un mecanismo, sino que es-en-
el-mundo, o sea, que tiene carácter extático. 



494 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 70, sep-dic (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Finalmente están los escritos sobre el Daseinsanalyse más allá de 
sus fronteras. Josef Jenewein (pp. 181-200) escribe sobre la escuela del 
Daseinsanalyse de Zúrich. Esta se cimenta en el psicoanálisis freudiano 
y la comprensión de la existencia humana. Sobre este segundo punto, 
el cónclave principal fue Heidegger, en su obra Ser y tiempo. Para ello 
partían del ser-en-el-mundo para desarrollar una nueva concepción de 
los trastornos mentales. Las personas que padecen patologías psíquicas 
se muestran más limitadas que el resto. De ahí que el objetivo de la 
psicoterapia sea liberarlas de sus limitaciones. Para ello se establece 
un cuidado del paciente, también se interpretan los sueños y —
especialmente relevante— se toma la historia vital de la persona concreta.  
Hans-Dieter Foester (pp. 201-208) escribe sobre el desarrollo del 
Daseinsanalyse en Austria. Como tal ve una orientación fenomenológica 
que sitúa a la persona en una antropología existencial y ontológica, 
bebiendo directamente de Freud y Heidegger. Johann Georg Reck (pp. 
209-222) escribe sobre el diálogo común del mundo compartido. Para 
ello toma como temas principales la existencia, luego la mismidad en 
la vida cotidiana y finalmente la mismidad desde la psicoterapia. Por 
último, Hermes Andres Kick (pp. 223-238) se focaliza en el delirio. 
El delirio es una forma en que se manifiesta el Dasein. Partiendo de 
Heidegger, la psicoterapia tiene la posibilidad de determinar cuál es la 
ayuda adecuada para esa persona. Con ello se pretende que el paciente 
se recupere superando su situación límite.

Aunque lo aquí expuesto sea solo un vuelo general sobre el libro 
—hacerlo más exhaustivo excedería la extensión de una reseña—, lo 
cierto es que creo que el lector puede tener claro de qué trata cada 
capítulo. Pero permítame enumerar algunos puntos fuertes del libro 
a modo de conclusión. El primero es, obviamente, la publicación de 
inéditos. Eso siempre es motivo de júbilo, pues permite la apertura a 
nuevas interpretaciones e investigaciones. La segunda es la interesante 
vía de acceso que produce esta monografía para desarrollar nuevas 
investigaciones sobre la influencia de Heidegger en la psiquiatría, 
sentándose aquí un precedente de primer nivel. En tercer lugar, esta 
obra colectiva es también muy sugerente porque permite que poco a 
poco la academia se vaya interesando por la filosofía de la psiquiatría 
de otros filósofos que no han destacado principalmente en ella porque 
la atención la recibió otra parte de su filosofía. No sería extraño que, una 
vez marcado este precedente, se realice una filosofía de la psiquiatría 



495Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 70, sep-dic (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 491-495

de Descartes, Locke, Leibniz o Hegel. Dicho con sencillez, lo que este 
nuevo libro representa es esto: la iluminación de uno de esos callejones 
oscuros de la luminosa ciudad que es la filosofía. 

Andrés Ortigosa Peña
Universidad de Sevilla

ortigosaandres@gmail.com


