http://doi.org/10.21555/top.v690.2573

Is the Act Something Real? Hypotheses to Solve
Some Problems Arising from the Praxeological
Interpretation of the Noological Concept of Act

¢Es el acto algo real? Hipotesis para solucionar
algunos problemas derivados de la interpretacion
praxeoldgica del concepto nooldgico de “acto”

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

Universidad Industrial de Santander
Colombia

mlpraruc@uis.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-4388-0824

Recibido: 14 - 06 - 2022.
Aceptado: 05 - 08 - 2022.
Publicado en linea: 04 - 04 - 2024.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
AW\ 5 ne sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International Licens

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



352

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

Abstract

The first part of this paper explains the praxeological in-
terpretation of the noological concept of act. The second part
describes Antonio Gonzalez Fernandez’s criticisms of that no-
tion. His objection consists in pointing out that acts cannot be
considered real things, but only the arising of these. From this
observation on noology, Gonzalez Fernandez not only gives rise
to his praxeology (also known as hiparqueology), but also his
philosophical system begins to be questioned for not explaining
what acts are, in the world of facts, beyond the assumption that
they are there, despite being invisible. In the third and last sec-
tion, some hypotheses are presented to address objections to the
praxeological concept of act, such as the one mentioned above
and the apparent circularities and possible contradictions within
the praxeological system.

Keywords: act; radical otherness; real otherness; circular ar-
gument; contradiction.

Resumen

La primera parte de este articulo expone la interpretacion
praxeoldgica del concepto nooldgico de “acto”. En la segunda,
se muestra la critica que Antonio Gonzalez Fernandez hace
de esta. Su objecién consiste en que los actos no pueden ser
considerados cosas reales, sino solo el surgir de estas. A partir
de dicha observacién a la noologia, Gonzalez Fernandez no
solo da surgimiento a su praxeologia (también conocida como
hiparqueologia), sino que su sistema filosofico comienza a ser
cuestionado por no explicar qué son, en el mundo de los hechos,
los actos, mas alla de la suposicion de que ellos estan ahia pesar de
ser invisibles. En la tercera y tiltima seccion se presentan algunas
hipotesis para procurar solucionar ciertas objeciones al concepto
praxeoldgico de “acto”, tales como el anteriormente mencionado
y las aparentes circularidades y posibles contradicciones que
hay al interior del sistema praxeoldgico.

Palabras clave: acto; alteridad radical; alteridad real;
argumento circular; contradiccion.

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



353

¢(Es el acto algo real?

Introduccion’

Seguin Carlos Sierra Lechuga, los realismos suponen, sin
demostrarlo, que la realidad es independiente de la mente, punto
de partida problematico porque “trae por consecuencia que las
conclusiones filosoficas pendan (exclusivamente) de lo que la ciencia
diga” (Sierra Lechuga, 2022, p. 180), ademas de “partir de una realidad
independiente de la mente cuando aquello de donde partimos es de la
mente que postula una tal realidad” (Sierra Lechuga, 2022, p. 181). Para
él, el realismo ingenuo es cientificismo, pero no filosofia rigurosa, pues
no justifica el concepto de “realidad” que esta afuera de la mente ni el
de la mente. Este problema se puede solucionar uniendo noologia con
reologia. La noologia es un realismo de partida que concibe a la realidad
como el modo en que las cosas quedan en la aprehension. Analiza como
es que las cosas se presentan en el acto de verlas, oirlas, etc., ateniéndose
alainmediatez de esa experiencia, es decir, excluyendo las explicaciones
cientificas sobre lo que la realidad es mas alla de la aprehensién, asunto
concerniente a la reologia (Sierra, 2018). Asi, la mera noologia es el
punto de partida, pues analiza las cosas tal y exclusivamente como se
dan en los actos, mientras que la reologia es el punto de llegada, esto
es, explica cientificamente “la constitucion estructural y dinamica de las
cosas” (Sierra Lechuga, 2022, p. 173).

Pues bien, la praxeologia sobre la que se diserta en este articulo es,
segun la taxonomia propuesta por Sierra Lechuga, una noologia, mas
no una reologia. Su creador es Antonio Gonzalez Fernandez, fildsofo
nacido en Oviedo, Espafia, en 1961, que, en dialogo con la noologia
zubiriana, ha postulado a la praxeologia como filosofia primera
(Gonzalez Fernandez, 1996). La tesis central de esta filosofia consiste
en que los actos no son cosas ni estas ultimas son actos. Los actos no
surgen como cosas, ya que son el surgir o el actualizarse de las cosas
(Gonzalez Fernandez, 2014c). Gonzalez Fernandez no designa con las
palabras “aparicion” o “actualizacién” a los actos para no asignarles el
caracter de un sujeto entendido en términos cartesianos. Dado que la
praxeologia es una filosofia primera, atenida a la inmediatez y evidencia

! Este articulo es un producto de investigacion desarrollado en el marco

de financiacion interna de la Universidad Industrial de Santander y adscrito al
grupo Tiempo Cero de la Escuela de Filosofia de dicha universidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



354

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

de los actos, teorias como la del subjectum son irrelevantes para comenzar
a filosofar, ya que se basan en hipotesis de lo que podria ser la realidad
mas alla de la inmediatez de los actos (Gonzalez Fernandez, 2014a). Por
eso, Gonzalez Fernandez prefiere emplear el verbo en infinitivo “surgir”
para mostrar la independencia de los actos respecto del fantasmagdrico
concepto moderno de “yo”, que, desde su filosofia de la praxis, se hace
innecesario, por cuanto no es demostrable. Lo que si es comprobable es
que hay cosas que se actualizan en los actos como reales, esto es, como
algo distinto de ellos. En otras palabras, hay una diferencia entre los actos
que actualizan las cosas en alteridad radical respecto a ellos mismos y la
alteridad real a la cual dichas cosas remiten en la actualizacién (Gonzalez
Fernandez, 2014b).

Es en esa linea de pensamiento que en este articulo se aborda, en
primer lugar, la interpretaciéon que Gonzdlez Fernandez hace de la
concepcion zubiriana de “acto”, enfatizando el problema que descubre
cuando menciona que, si el acto es el surgir de las cosas, no puede
ser al mismo tiempo una cosa, es decir, algo real. Asi, la praxeologia
surge como un desapego de la consideracién nooldgica de que los actos
son reales. Posteriormente, tras haber expuesto el origen filoséfico de
la praxeologia, se observan algunos asuntos que no encajan en dicha
propuesta filosofica.

1. Interpretacion praxeologica del concepto noologico de “acto”

Gonzalez Fernandez es un intérprete de la obra zubiriana que
parte de descripciones exhaustivas de los textos con el fin de encontrar
problemas y solucionarlos de manera creativa, afinando los conceptos
de la tradicion filoséfica que, considera, todavia no estan listos. Por
dicha razdn, en esta parte del articulo exponemos la base de su filosofia,
es decir, la interpretacion que €l hace del concepto zubiriano de “acto”,
del cual se distancia, asunto al que se dedica la segunda parte de este
articulo.

Segtin Gonzalez Fernandez (1997), la inteleccidon no es una realidad
entre otras realidades, ya que es congénere de dicha realidad, por lo cual
la praxeologia contrarresta el criticismo de las filosofias modernas que
estudia la inteleccién antes que la realidad. Lo que hay que estudiar es
—a manera de filosofia primera, que distingue entre los hechos que son
constatables porque son inmediatamente dados (actos de inteleccion)
y la teoria (realidades que posibilitan la inteligencia)— la base comun
que las hace congéneres, ya que ahi esta el origen de la experiencia de

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



355

¢(Es el acto algo real?

la realidad y el distanciamiento del saber ingenuo. Por eso, Gonzalez
Fernandez explica que, segun Zubiri, los griegos estudiaron las
facultades que producen los actos, que fueron descubiertas por ellos en
los actos de inteligir y sentir, en los cuales esta el saber originario.
Gonzalez Fernandez sefiala que, para Zubiri, los filésofos modernos
se deslizaron desde los actos hasta la conciencia que los genera, solo
que el “tobogan” —que comienza con Descartes y desemboca en la
segunda etapa del pensamiento husserliano— esta dentro de los actos
de inteleccion. Asi, los actos de inteleccion eran considerados en la
Modernidad como actos de conciencia ejecutados por el yo. Por eso, en
la segunda etapa de pensamiento husserliano, el concepto de “acto” no
cobija a las vivencias sensibles ni a las intencionales, que no cuentan con
la conciencia actual que las ejecuta (Gonzalez Fernandez, 2014b).
Enrelacion conlo anterior, la causa de ese deslizamiento reside en, por
una parte, los supuestos no tematizados que fueron usados por Husserl
para evitar usar la palabra “facultad”, propia de la filosofia griega, tales
como el caracter consciente de los actos, que se da en la experiencia,
con el sujeto que los ejecuta, que trasciende dicha experiencia; o sea,
se realizd una sustantivacion de ese caracter, convirtiendo a los actos
conscientes en una super-facultad. La causa del deslizamiento, desde
otro punto de vista, también consisti6 en el abandono del principio de
todos los principios, critica zubiriana hecha desde una fenomenologia
radicalizada, que prefiere conceptuar los actos por si mismos (Gonzalez
Fernandez, 2002). Para Zubiri, la conciencia no define a los actos
intelectivos, ya que las cosas no se presentan ante ella porque alguien se
dé cuenta de ellas, sino que alguien se da cuenta de ellas porque estan
presentes (Zubiri, 1980). Enla primera etapa de pensamiento husserliano,
lo que esta presente es la sensacién —también conocida como “contenido
presentante” o “primario” — carente de esa intencionalidad que hace de
los actos lo que son (Gonzalez Fernandez, 1986). En la segunda etapa de
pensamiento husserliano, lo que esta presente es la vivencia sensible,
también conocida como “dato hylético” o “materia”, carente del darse
cuenta actual de un yo (Gonzalez Fernandez, 2002). Mientras dicho
contenido hylético esté sin intencionalidad, que es la que proporciona
alteridad, no se puede separar lo sentido (contenido mentado) de la
sensacion (acto de mencién), sino que ambos son lo mismo: materias sin
objetividad (ya que es la intencionalidad la que proporciona alteridad
entre ambos). En cambio, cuando Zubiri analiza las sensaciones, observa

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



356

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

que ellas no son simples contenidos materiales, ya que el estar presente
es anterior al darse cuenta (Zubiri, 1992).

En esa misma linea de pensamiento, Gonzalez Fernandez muestra
las diferencias que hay entre el pensamiento husserliano y el zubiriano
a partir del ejemplo usado por Husserl para explicar la intencionalidad
de las vivencias, segun el cual la superficie de la bola que se ve
uniformemente roja aparece como algo diferente del acto que la percibe,
o sea, es aquello a lo que dicho acto se refiere, mas no un ingrediente
suyo. Gonzalez Fernandez explica que, para Husserl, la uniformidad del
color no es la uniformidad de los datos hyléticos, ya que la luz hace que
unas zonas de la bola sean mas claras que otras (Gonzalez Fernandez,
2002). Es la intencionalidad la que constituye al color objetivo uniforme
a pesar de la diversidad de las sensaciones, a la cual aprehende o
interpreta como un solo color (esto implicaria dos momentos: uno de
sensacion o recepcion de los datos materiales y otro de imposicion de
intencionalidad).

Antes de mencionar lo siguiente, es importante advertir que Zubiri
prefiere usar la palabra “nota” en lugar de “dato”, ya que este tltimo
implica un supuesto de dacién o donacidén que trasciende el objeto
de estudio fenomenoldgico. Habiendo aclarado esto, hay que resaltar
que Zubiri profundiza su analisis aislando un dato hylético, o sea,
desechando: a) la unidad de dicha nota (tonalidad de color rojo) con
las demas; b) la mencion intencional de esta como ingrediente de la
bola, que es un objeto con sentido concreto que varia de acuerdo a las
diferentes culturas; y c) las teorias dpticas sobre el chorro de fotones,
la frecuencia de la luz y la sombra, la formacion del color, la estructura
fisica de la superficie de labola y de la retina, la configuracion del cerebro,
entre otras explicaciones que van mas alla del mero analisis (Gonzalez
Fernandez, 2014b). A partir de este ultimo, Zubiri concluye que, ademas
de sus contenidos, la nota de color rojo tiene una formalidad, esto es, un
modo en que sus contenidos se quedan en los actos con independencia
de ellos:

La realidad es formalidad, porque asi son aprehendidas
las cosas por la inteligencia humana. Y gracias a que la
realidad esta en la inteligencia podemos conocer que la
realidad esta también allende mi aprehension. En parte
para distinguir la realidad en la inteligencia (o realidad
de la noologia), es decir, la formalidad de realidad tal y

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



357

¢(Es el acto algo real?

como se actualiza en nuestra inteligencia [...] (Castilla,
1996, p. 289).

Lo anterior es parecido a lo que Mauricio Beuchot explica respecto
a la especie intencional sensible en relacién con el pensamiento tomista.
Segtin él, se conocen las formas, no la materia; o sea, la sensacion es
de una representacion, no de algo fisico. Ahora bien, el concepto
de “representacion” no implica un sujeto que constituye los datos
desordenados que le llegan de afuera de su mente, organizandolos
en categorias a priori, sino que la imagen de la cosa se actualiza como
completa, como una unidad sistematica de notas o propiedades, sin que
la persona (mas no el sujeto) tenga que hacer algo aparte de sentirla.
La imagen retrata algo que es diferente a la persona, por lo cual ya esta
constituida antes de ser actualizada por dicha persona. Lo anterior es
posible gracias a la intencionalidad de la facultad cognoscitiva, que
se convierte en el objeto conocido de manera (valga la redundancia)
intencional, mas no fisica, como si se tratara de una copia real de €él, una
semejanza o una especie:

En la actualidad puede verse esta teoria de la species
como postulando un intermediario que quitaria al
conocimiento su caracter de directo y, por lo tanto,
de realista. Pero no es asi, ya que, al ser la species una
presencia formal, se trata de una presencia directa,
solo que no de la cosa con su materialidad, sino de
la formalidad de la cosa; esta en el cognoscente, de
manera intencional, la forma (substancial o accidental)
de la cosa que en ella misma se encuentra con un ser
material. La species no es sélo el medio por el cual, sino el
medio en el cual se conoce. La inmutacion que el objeto
produce en el sentido no es una inmutacion natural
o fisica, como la que produce en un lefio la llama al
quemarlo, sino una inmutacién psiquica, intencional.
Es asi como se recibe en la facultad sensorial una
semejanza o copia de la cosa sensible, del objeto
sensible. En cuanto esa semejanza esta en mi, me hace
conocer con cierta dependencia de mi subjetividad (mis
estados emocionales, la pigmentacion personal que doy
a mi conocer, etc.). Pero, en cuanto es semejanza de la
cosa, me hace conocerla con el maximum de objetividad

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



358

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

posible. Predomina la objetividad. Se da desde el ser
intencional. Hay una intencionalidad objetiva y realista
en todas las dimensiones del conocer (Beuchot, 2008,
pp- 23-24).

Ahora bien, aunque la explicacién aristotélico-tomista de Beuchot
tiene notables similitudes con la de Zubiri, esta expresada en términos
o conceptos con los que Zubiri no estaria de acuerdo, en especial
los que pueden generar confusiones con el representacionalismo
propio de la metafisica de la subjetividad, tales como “subjetividad”,
“objeto”, “percepcidén”, entre otros. Por eso Zubiri evita los problemas
de usar conceptos cuya carga semantica aboga por el dualismo o el
subjetivismo, entre otros supuestos que no encajan en su sistema
filosofico y que, ademas, no son objeto de estudio de la filosofia primera
porque corresponden a una instancia ulterior que se escapa de su
campo fenomenoldgico de analisis (Ramirez, 2011). Para evitar dichos
problemas, Zubiri crea nuevos conceptos que se diferencian de los de
la metafisica de la subjetividad y que son mas propicios para describir
fenomenoldgicamente lo que acontece en los actos de sensacion.

Al describir cualquier dato hylético, es decir, cualquier nota
elemental vista de la cosa, Zubiri se da cuenta de la formalidad de
realidad, consistente en que, por ejemplo, la nota se presenta en el acto
visual como algo independiente de €, lo cual es denominado por Zubiri
como “de suyo”, “en propio” o prius, esto es, como si a la nota no le
importara si es vista por alguien o no (Zubiri, 1980). La alteridad radical,
segin Gonzalez Fernandez, consiste en la realidad de la cosa que es
actualizada en el acto como algo radicalmente distinto de él mismo.
La cosa, al surgir, rige porque no se presenta como un fantasma o una
constitucion subjetiva, sino como una cosa real, distinta de la persona
que la siente, sea con la vista, el tacto u otro sentido. Por su parte, la
alteridad real denota la cosa independientemente de su actualizacion
en los actos, lo cual supone ir mas alla del analisis fenomenolédgico y
dar pie a las teorias que no se dan en la inmediatez de los actos. En
términos praxeoldgicos, la alteridad radical concierne a la accién y la
actuacion. La alteridad real es asunto indagado por los actos racionales
de la actividad.

Con estos conceptos, Zubiri reemplaza y supera al de “objetividad”
usado por Beuchot, que tiene una carga semantica subjetivista a pesar
de que €l no esta de acuerdo con la metafisica de la subjetividad. La

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



359

¢(Es el acto algo real?

alteridad es radical porque la nota es roja de suyo, aunque lo sea en el
acto visual de una persona y a pesar de que esta tltima no sepa todavia
qué es el color rojo mas alla de dicho acto, asunto correspondiente a las
teorias. A lo anterior Zubiri lo denomina “realidad”, concepto que aclara
con las siguientes palabras escritas en EI hombre y Dios: “Realidad no
significa aqui existencia, y mucho menos algo allende mi aprehension,
sino que es la formalidad segun la cual eso que llamamos calor esta
aprehendido como algo ‘de suyo’, es decir, segun la formalidad de
realidad. La existencia misma pertenece al contenido de lo real y no a
la formalidad de realidad” (1984, p. 18). Zubiri no es, por consiguiente,
un realista que considera que la realidad existe aunque el ser humano
no la actualice en sus actos. Para él, la realidad es cualquier cosa que
se actualiza en los actos como algo independiente de ellos. Pero esa
independencia nada tiene que ver con la existencia de la cosa libre del
acto en el que se actualiza ni con algo afuera de la mente humana. Mas
bien, Zubiri elabora el concepto de “reidad”, que se refiere a la realidad
como formalidad actualizada en la aprehension, para evitar el dualismo
propio de la metafisica de la subjetividad, segun el cual hay un adentro
inmanente, que es la mente, y un afuera trascendente, que es la realidad,
por lo que dicha metafisica considera a la cosa como una imagen (objeto)
dependiente del sujeto que la constituye (Gonzalez Fernandez, 2014a).
Si bien es cierto que tanto el término “realidad” como el de “reidad”
proceden del latin res, ‘cosa’, Zubiri crea el neologismo para describir
que la realidad no es lo que esta afuera de la mente, con lo que intenta
evitar el dualismo propio de la metafisica de la subjetividad.

Zubiri se atiene a lo dado en la inmediatez de los actos, poniendo
entre paréntesis la posible existencia de la cosa independientemente
de la persona en la que se actualiza, pues ese es un asunto teodrico que
escapa al analisis fenomenoldgico. Y al atenerse a la experiencia, no se le
muestra una aparicion de la cosa real, sino que se presenta la cosa real,
ya constituida:

[...] las cosas que se actualizan, que se presentan en
nuestros actos, no solamente poseen un contenido
determinado, “sino que, ademas, se actualizan en
nuestros actos como radicalmente ‘otras’, es decir, se
actualizan en nuestros actos como independientes de los
mismos”. En seguida sefiala Gonzélez Fernandez que
esto le permite a Zubiri distinguir lo que se actualiza en

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



360

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

el acto, del acto en el que eso se actualiza [...] (Pastén,
2007, pp. 3-4).

Al respecto, Gonzalez Fernandez muestra cémo, para Zubiri, la
realidad no significa lo extramental. En el acto de ver no hay una bola
real afuera de la mente y una imagen de dicha bola adentro de la mente,
sino que solo aparece una bola irreductible tanto a los datos hyléticos
como al sentido que les da la intencionalidad, aunque en el andlisis si se
puede separar la cosa-realidad de la cosa-sentido (Gonzalez Fernandez,
2013). En el Medioevo se sostenia que la inteligencia no capta las cosas
reales, sino las imagenes de estas. Las cosas reales eran denominadas
“sujetos”; las imagenes de ellas, “objetos”. En la Modernidad, tras la
duda cartesiana, las cosas reales, con excepcidon de la mente humana,
dejaron de ser consideradas como sujetos y pasaron a ser vistos como
objetos, trazando asi la relacién epistemoldgica entre sujeto y objeto
(Gonzélez Fernandez, 2014c). Zubiri, por consiguiente, quiere remediar
esta situacién, eliminando dicho dualismo porque no aparece en los
actos, ya que es propio de teorias subjetivistas.

En el analisis también se puede tener en cuenta la unidad sistematica
delanotadecolorrojoconlasdemas, seanestas visuales, tactiles orelativas
a cualquier otro sentido, para obtener la rugosidad, la temperatura, el
peso, entre otras cualidades, ya que todas ellas son notas de una sola
cosa real y forman una sustantividad (Gonzalez Fernandez, 1997). Es la
unidad constituida en los actos sensoriales. Dicha unidad depende de la
constitucion intencional de una unidad percibida conscientemente con
el sentido o significado atribuido a la bola roja, que determina cuales
notas van integradas a la unidad y cuales no, tal como sucede con las
experiencias de cambio gestaltico. Pero la anterior es una explicacién
tedrica, ya que en el analisis se puede desechar el sentido de la bola roja
o de lo que sea que se actualice en el acto, a pesar de que dicho sentido
haya constituido la unidad de las notas sensoriales; es decir, se pueden
obtener notas sin sentido (Gonzalez Fernandez, 2002).

La formalidad de realidad esta en las sensaciones, que es anterior
a la intencionalidad que les da sentido y las constituye. En términos
praxeoldgicos, la formalidad de realidad estd en las acciones, cuyo
primer acto es el de sensacion, que es anterior a la actuacion, estructura
de la praxis en la que reside la intencionalidad que da sentido a las
cosas, alcanzando asi el concepto de “percepcion” (Gonzalez Fernandez,
1997). En la formalidad de realidad se muestra la alteridad radical de la

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



361

¢(Es el acto algo real?

cosa sentida en los actos, que remite a si misma. Gonzalez Fernandez
(2014a) explica que Zubiri usa las palabras “aprehension” e “impresion”
para denotar los actos en los que se actualiza la cosa, entendida como
unidad sistematica de notas, a diferencia del concepto psicologista de
“sensacion”, referente a la posibilidad de actualizacion de notas aisladas,
por lo cual no se requiere de la intencionalidad.

Lo anterior es como si, para Zubiri, la aprehension basica de la
realidad fuera lo que para Husserl son los contenidos primarios, razén
por la cual, a partir de ella, se pueden formar actos complejos. Pero esta
postura zubiriana realmente se diferencia de lo que pensaba Husser],
para quien la aprehension es inseparable de la intencionalidad que la
interpreta. En otros términos, mientras que para Husserl es lo mismo
un contenido primario que una sensacion, y estos solo se separan con
la intencionalidad (objetividad), para Zubiri, la cosa es una unidad
sistematica de notas que se presenta como otra en el nivel sensorial, sin
necesidad de que el ser humano tenga que imponer intencionalidad
(para darle a la cosa ese caracter de alteridad), por lo cual cuando esta
ultima es impuesta se da cuenta de que la cosa ya esta presente y que,
por ende, no hay que constituirla (Gonzalez Fernandez, 2014c).

Asi, la primera conclusién que obtiene Zubiri con su anadlisis de los
actos es que, debido a la alteridad radical de la cosa, hay una diferencia
entre la cosa (nota) y el acto (impresion, aprehension) mas una supresion
de la objetividad, por cuanto el objeto no remite a un sujeto debido a que
este ultimo no aparece en el acto sensorial y, por tanto, no corresponde
al andlisis fenomenolégico. En otras palabras, aunque la unidad de
sentido noematica remita a la ndesis que la constituye y mienta, en los
actos aprehensivos la cosa solo remite a si misma, mas no a dichos actos,
ni a la ndesis, ni al sujeto (Gonzalez Fernandez, 2002).

La segunda consecuencia que Gonzalez Fernandez encuentra en
el ejercicio fenomenoldgico de Zubiri sobre el sujeto es consistente
con la critica al deslizamiento husserliano dentro de los actos. Para
Zubiri, hay momentos conscientes en los actos que no se presentan
como sustantividades, ya que son diferentes a lo que comtinmente se
denomina “conciencia”. Si la conciencia es darse cuenta de una cosa, esta
ultima debe estar presente como una realidad estructuralmente anterior
para que los actos sensoriales sean conscientes de ella. Esa actualidad
o realidad de la cosa actualizada en una impresion basica es lo esencial
de la intelecciéon y por eso funda a la conciencia, a diferencia de lo que

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



362

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

Husserl pensaba, que solo es intelectivo el acto intencional ejecutado por
un yo para dar sentido a la cosa (Gonzalez Fernandez, 2014c).

Ahorabien, segtin la explicacién de Gonzalez Fernandez, para Zubiri
el acto en el que la cosa se actualiza esta presente con ella. Por ello, la
actualidad comtn es la raiz de la subjetividad y no supone un regreso
del sujeto sobre si mismo, sino que, dado que tanto el acto intelectivo
como la cosa estan presentes en la actualizacion, es viable retornar sobre
dicho acto, es decir, darse cuenta de €l. De ahi que la subjetividad no
esté constituida por la intencionalidad, sino por aspectos subjetivos que
surgen de la actualidad de las cosas en los actos (Gonzalez Fernandez,
2014a).

La tercera consecuencia que surge del analisis hecho por Zubiri
acerca de los actos aprehensivos —y que Gonzalez Fernandez destaca—
consiste en la utilidad de la formalidad de realidad para evitar el
problema del representacionalismo, el cual no fue resuelto por Husserl
en las Investigaciones I6gicas, en las que los actos mientan objetos que
estan afuera de la mente por medio de imagenes, ya sean contenidos
primarios u objetos intencionales diferentes a los objetos reales. La
aprehension esta en contacto con un objeto, no con dos como propone
Husserl, por cuanto esta aprehendido como real e independiente de la
aprehension, asi tenga caracteres diferentes a los que tiene la cosa real
mas alla de la actualizacién sensorial (Gonzalez Fernandez, 2014c).

Para explicarlo, Gonzalez Fernandez propone el ejemplo segun
el cual el color rojo que se actualiza en el acto de ver consiste en un
sistema de frecuencias luminosas, 6rganos perceptivos, entre otros
asuntos (Gonzalez Fernandez, 2014b). El color rojo, con independencia
de la aprehension, no supone saltar de una zona mental de la realidad
a una trascendental, sino que —dado que hay una interseccién entre
la realidad y la inteleccién sentiente— se trata de una profundizacién
en la cosa real, mediante la razdén (sin embargo, esta averiguacién no
haria parte de la filosofia primera, sino de la segunda, por cuanto dicho
conocimiento es tedrico). No obstante, segiin Gonzalez Fernandez, la
formalidad de realidad no supone un realismo ingenuo, ya que no se
fija solo en los contenidos, sino en como ellos quedan en la aprehension.
Asi, no hay que desconectar la realidad (su sentido o caracter tético)
con el fin de obtener los contenidos para el yo, sino analizar y describir
la formalidad de cosas actualizadas, lo cual equivale a la reduccién
trascendental (Gonzalez Fernandez, 2002).

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



363

¢(Es el acto algo real?

Seguin Gonzalez Fernandez, Zubiri amplia el concepto de “acto”
diferenciando a las impresiones de sus contenidos gracias a la alteridad
radical, por lo cual el acto es visible. En este punto, la praxeologia se
distancia de la noologia, ya que concibe al acto como algo que no se
actualiza, es decir, que no se ve, no se oye, etc. En la actualizacién, la
cosa remite a si misma, mas no al acto. Es decir, si alguien ve algo, no
ve su acto de ver, sino la cosa vista. Asi, Zubiri traslada el papel de la
intencionalidad y la subjetividad a las cosas, que no necesitan de esos
conceptos para tener alteridad gracias a, entre otros, el concepto de
“actualidad”, que denota al estar presente de la cosa real y que define a
los actos intelectivos —mas no a los actos estimtlicos de la vida animal —,
sustituyendo asi a la subjetividad. Zubiri también amplia el concepto
de lo intelectivo, en el que cabe cualquier acto que tenga formalidad
de realidad, sea una impresion, una afeccién o una voliciéon. Por su
parte, la inteligencia es un acto, ergon, por cuanto la aprehension es una
actualidad que actualiza lo aprehendido, noergia, mas no pura noesis
unida al noema, por cuanto no son momentos intelectivos primarios
(Gonzalez Fernandez, 2014c).

A pesar de las similitudes que hay entre el pensamiento praxeologico
y el zubiriano, hay algunas diferencias que —junto con otras— dan
un cardcter de originalidad a la praxeologia. Gonzdlez Fernandez
analiza la concepcion zubiriana de “acto” y se da cuenta de que hay un
deslizamiento desde el acto hacia la actualidad (cfr. Yanez, 2012, p. 10).
Para Zubiri, el acto es algo real, como una cosa entre las cosas, asunto
que no convence a Gonzalez Fernandez y que le permite desprenderse
de la noologia para dar origen a la praxeologia, cuya tesis principal es
que los actos no son cosas, sino el surgir de estas.

Pues bien, segin Gonzalez Fernandez, Zubiri encuentra una
relacion entre el ergon, que es el estar de la cosa en la inteleccidn, ya que
puede significar tanto “actualidad” como “plenitud” de la realidad de
algo, y la actualidad, que en el Medioevo era el caracter de lo real como
acto, traduccién del término aristotélico energeia, usado para designar
la plenitud de la realidad de las cosas y para denotar las acciones. La
actualidad es el caracter de las cosas actuales en la aprehension, pero no
el caracter de la aprehension en tanto que acto (Gonzalez Fernandez,
2014c). El estar pertenece a la cosa en la aprehension, mas no al caracter
de esta ultima. En la actualidad comtn, el acto de aprehension es actual
en la cosa porque es actualidad de la realidad, por lo cual el acto de
aprehension también esta presente como real. Dicho de otro modo, el

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



364

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

acto aprehensivo tiene la misma formalidad de realidad que la cosa
aprehendida. Al respecto, Gonzalez Fernandez (2002) cuestiona si
en verdad los actos son aprehendidos como reales; explica que, para
Zubiri, la realidad actualizada en la aprehension mas la aprehensién
como realidad es lo que constituye a la actualidad comun.

Seguin Gonzalez Fernandez, Zubiri no relaciona al acto con la
actualidad, que es el caracter de actual, es decir, el hecho de estar
presente una cosa desde si misma como real, mas no como un objeto
o imagen de la cosa real ante un sujeto que la constituye (Gonzalez
Fernandez, 2002). Por eso, la actualidad no se refiere al acto, que es la
plenitud de la realidad de algo, para el cual Zubiri acufia el término
“actuidad”, esto es, el caracter de acto de algo real —en otras palabras,
cuando la cosa esta en potencia de convertirse en algo y lo alcanza—.
Asi, el concepto de “actuidad” es parecido a lo que el acto es para el
aristotelismo, herencia escolastica no tematizada por Zubiri (Gonzalez
Fernandez, 2014c). Por su parte, la actualidad es el concepto para denotar
cuando la cosa esta presente en la inteleccién. Pero, para que la cosa
esté presente en la inteleccion, es necesario que primero se haya hecho
presente. A esto se lo conoce como “actualizacion”, que es lo que define,
segin Gonzalez Fernandez (1996), al acto en cuanto acto, concepto con
el cual se queda, desechando el de “actuidad”, por ser metafisico y, por
ende, por no formar parte de la inmediatez del principio de todos los
principios, de la filosofia primera. Gonzalez Fernandez (2002) también
rechaza el concepto de “actualidad” por cuanto Zubiri define a los
actos a partir de €l, lo cual genera una inadecuada intercambiabilidad
entre dicho concepto y el de “actualizacion”, ademas de producir el ya
mencionado deslizamiento zubiriano desde los actos hacia las cosas
actualizadas en ellos.

En la inteleccidn, la realidad es un mas? entre las actualidades que
algo puede tener. Para Gonzalez Fernandez (2015), si los actos son
definidos, tal como lo hace Zubiri, en términos aristotélicos, se genera
un problema terminolégico en la obra zubiriana que la conduce a

2 El mas se refiere a que una cosa es mas que si misma: una cosa real

tiene mas de un sentido. Por ejemplo, una botella de agua es, desde la biologia,
un liquido que quita la sed de una persona o nutre a una planta; desde la
quimica, H,O; desde la economia, un producto del capitalismo que se envasa y
se distribuye para ser consumido; desde la ecologia, un recurso natural que esta
siendo contaminado, etc.

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



365

¢(Es el acto algo real?

asuntos metafisicos sobre la estructura de las cosas, que estan mas alla
del analisis fenomenoldgico, por ser la plenitud de la realidad de algo
(actuidad). Ademas, Gonzalez Fernandez cuestiona que, para Zubiri, los
actos en cuanto actos no formen parte de la filosofia primera. Para Zubiri,
solo hay actualidad, por lo cual funda ese concepto en el de “actuidad”,
entendiendo que la aprehension es actualidad de lo en propio de las
cosas, que son anteriores a dicha aprehensiéon. Al respecto, Gonzalez
Fernandez comenta lo siguiente:

El problema no consiste solamente en que, con la
distincién entre la actualidad y la actuidad, la misma
terminologia de Zubiri puede vacilar. Lo grave estd en
que los actos mismos, entendidos como “actuidad” a
diferencia de la “actualidad”, tienen forzosamente que
desaparecer del comienzo radical de la filosofia. Los
actos, como plenitud de la realidad de algo, como raiz
de las acciones, pertenecen a una teoria metafisica sobre
la estructura de la realidad. Pero de ninguna manera
pertenecen a una “filosofia primera” entendida como
analisis de la experiencia originaria. Se podria intentar
decir que los actos como “plenitud de la realidad de
algo” pueden ser término de un analisis de la realidad
actualizada en la aprehension. Esto resulta muy dudoso
teniendo en cuenta los textos citados. Mas pareciera que
Zubiri se refiere a la estructura metafisica de lo real con
independencia de la aprehension, y no a la estructura de
lo real aprehendido. Pero incluso si asi fuera, estariamos
en cualquier caso analizando la realidad actualizada en
nuestra aprehension, pero no la aprehensién como acto
(2002, p. 354).

El problema que Gonzalez Fernandez encuentra en las postulaciones
zubirianas es que, si los actos son realidades actuales entre otras
realidades, entonces no pueden ser parte de la filosofia primera y esta
ultima no puede consistir en un analisis del principio de los principios.
No hay prioridad de la actualidad comtn sobre otras actualidades,
ni siquiera una diferencia. Por eso, Gonzalez Fernandez lamenta
que, aunque Zubiri inici6 Inteligencia sentiente como un analisis de la
inteleccion —a la que concibe como acto— y cuestiond el deslizamiento
desde los actos hacia las facultades o la conciencia, no creé un concepto

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



366

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

propio de los actos, sino que los defini6 en términos aristotélicos como
cumplimiento de las potencias. Pero, segin Gonzalez Fernandez (2015),
la actualizacion no es la plenitud de la realidad de algo si se analiza
como acto.

Gonzalez Fernandez observa que, en primer lugar, Zubiri se deslizd
dentro del acto hacia la cosa actualizada en él, es decir, desde el acto
hacia la actualidad, que es un momento del acto pero no su totalidad.
Gonzalez Fernandez también discute que, para Zubiri, el acto sea actual
porque es una realidad presente desde si misma ante la cosa inteligida,
o sea, una realidad co-actualizada con la cosa, por lo cual la actualidad
se refiere al acto como realidad y no como acto. En esa misma linea de
pensamiento, Gonzalez Fernandez (2002) critica que, cuando Zubiri
intenta definir al acto en cuanto acto, no en cuanto actual, se desliza
hacia la actuidad que desborda al analisis, por lo cual tampoco describe
qué es la inteleccion como acto.

2. Objecion praxeoldgica al concepto nooldgico de “acto”: el
acto no se actualiza en alteridad radical

Con base en las observaciones hechas sobre la noologia de Zubiri,
Gonzalez Fernandez conceptia los actos afirmando que la actualidad
no es una relacion entre las cosas, pues a veces estas se hacen presentes.
Expresado de otra forma, la actualidad no es presentidad, sino un estar,
por lo cual no es lo mismo hacerse presente que estar presente. De ahi
que el acto consciente se base en el estar presente de la cosa de la cual
se es consciente. A su vez, que la cosa esté presente supone que ella
primero se hizo presente, por lo cual esto ultimo es la esencia del acto en
cuanto acto, mas no en cuanto actualidad, asi haya cosas con actualidad
en él. O sea, los actos son el hacerse presente de la cosa en la impresion,
la afeccion, la volicion, el sentimiento, el deseo, el razonamiento, lo
cual muestra que la actualizacion es distinta a la actualidad (Gonzalez
Fernandez, 2002).

La actualidad se refiere al estar presente de la cosa, desde si misma,
mientras que la actualizacion es el hacerse presente de algo en alteridad
radical, en lo cual consiste el acto. La alteridad radical posibilita
diferenciar entre las cosas actualizadas, que son actuales en los actos, y
los actos, que son actualizaciones de cosas. Por eso, Gonzalez Fernandez
encuentra problematico que Zubiri a veces defina a la inteleccién
como actualidad y, en otras ocasiones, como inteleccion, ya que

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



367

¢(Es el acto algo real?

ambos términos tienen significados diferentes. Dicho de otro modo, la
actualizacion no es actualidad, pero tampoco actuidad, sino el caracter
del acto en cuanto acto que posibilita a este tltimo el momento dinamico
en el que las cosas se hacen presentes en €, lo cual suprime la necesidad
de recurrir a la intencionalidad o al sujeto para definirlo. Como dice
Gonzalez Fernandez:

En la inmediatez primera, y sin descartar todas las
presencias personales que podamos encontrar en
el analisis, la actualizacién es una actualizacién de
las cosas, y no una activacién de un sujeto. Desde el
punto de vista de la filosofia de la conciencia, seria
una “pasividad originaria”. Pero, paraddjicamente,
esa pasividad no es ausencia de dinamismo. La
actualizacion es un “hacerse presentes” las cosas. Mas
radicalmente que la actividad o pasividad de un sujeto,
hay una constitutiva dinamicidad. Son los actos en su
caracter propio y esencial (2002, p. 359).

De esta manera, Gonzalez Fernandez (1997) procura alcanzar la
coherencia esperada del principio de todos los principios, el analisis
de los actos como actualizaciones, sin acudir a explicaciones ulteriores,
sean cientificas (como la realidad actualizada en los actos) o metafisicas
(como la subjetividad trascendental). La alteridad radical aparece en
las impresiones sensibles, es decir, las cosas no son actos, ya que en
el hacerse presentes remiten a si mismas. Gonzalez Fernandez (1995)
reemplaza la reduccién trascendental con la alteridad radical que se
hace presente en los contenidos inteligidos, que es una formalidad, mas
no un sentido. La alteridad radical no permite la separacién del mundo
en dos zonas de cosas, por lo cual no implica un regreso al realismo.

Los actos no aparecen como cosas, ya que son el actualizarse de estas
(cfr. Sierra Lechuga, 2018, pp. 237-238). Para no sustantivarlos, dandoles
asi el caracter de sujeto, Gonzalez Fernandez no usa las palabras
“aparicién” o “actualizacién” para los actos. El prefiere emplear un
verbo en infinitivo para mostrar la independencia de los actos respecto
del fantasmagdrico concepto moderno de “yo”, que resulta innecesario
por cuanto no es demostrable, y para expresar una continuidad de la
actividad, que no se acaba —como si sucede con las praxis imperfectas—
(Gonzalez Fernandez, 2014a). Lo tnico comprobable es que hay cosas
que se actualizan en los actos, que se presentan como diferentes de

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



368

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

ellos, es decir, se actualizan mostrando una alteridad radical respecto a
ellos. En otras palabras, hay una diferencia, gracias a la alteridad real,
entre los actos, que actualizan las cosas en alteridad radical respecto
a ellos mismos, y la alteridad real a la cual dichas cosas remiten en
la actualizacién. Sobre este asunto, Gonzalez Fernandez explica lo
siguiente:

Sin embargo, para evitar introducir los actos en su
propia nocién (“actualizacion” en definitiva viene de
“acto”), tal vez sea conveniente recordar a Aristoteles.
Para el Estagirita, la enérgeia consiste precisamente en
el “surgir” de las cosas (ésti de enérgeia to hypdrkhein
to prigma). Aqui no hemos hecho mas que evitar
anacronismos como la “existencia”’, y traducir
literalmente el termino griego hypdrkhein, pues el hypo-
drkhein griego equivale al sub-regere latino, que esta en
el origen de nuestro “surgir”. Bellamente, el “regir”
(drkhein) alude a una alteridad de lo que surge, a la vez
que nos recuerda la vieja pregunta por la arkhé de todas
las cosas (2014c, pp. 187-188).

Gonzalez Fernandez aplica su propia definicion de acto a todos los
actos, es decir, cualquier acto es el surgir de las cosas. Dicha definicion
contrarresta el cartesianismo, que centra la atencién en los actos
intelectivos, relegando a un lugar secundario a los actos sensitivos y
volitivos. Para Gonzalez Fernandez (2014c), no hay ninguna razén
para considerar a los actos intelectivos como superiores a los demas.
Por medio de la duda radical de Descartes, es viable convencerse de
que nada existe, con excepcion del propio acto de pensar. Si se esta
convencido de algo, eso significa que se esta pensando, y si se esta
pensando algo, entonces se esta siendo, porque lo que no es no puede
pensar ni ser pensado. No obstante, cuando se aplica este razonamiento
de la dptica cartesiana a cualquier otro acto, suponiendo que cualquier
acto es una verdad primera, dicho acto no alcanza a igualar al acto de
pensar (Gonzalez Fernandez, 2015). Por ejemplo, es viable convencerse
de que nada existe, con excepcién del propio acto de bailar; si se esta
bailando algo, entonces se esta siendo, porque lo que no es no puede
bailar. Pues bien, para el cartesianismo, el acto de bailar, ver o cualquier
otro acto no tiene el mismo caracter indubitable que el acto de pensar,
ya que dichos actos pueden ser puestos en duda y no necesariamente

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



369

¢(Es el acto algo real?

superarla para llegar a una evidencia apodictica (asunto que a Gonzalez
Fernandez no le interesa, por cuanto se enfoca en la verdad primera del
aparecer, en lugar de en la teoria).

En ilacién con lo anterior, es importante recordar que la hipodtesis
cartesiana del genio maligno puede hacer que una persona imagine algo
diferente de la realidad; también, que no es tan clara la distincion entre el
suenoy la vigilia. Pero la praxeologia consiste en atenerse a la inmediatez
de los actos, por lo cual no tiene en cuenta el principio instaurado por
Parménides y conservado por Descartes y Husserl. Desde Parménides se
dijo que lo mismo es ser que pensar, por cuanto algo que no es no puede
pensar. A esto, Gonzalez Fernandez le anade que lo que no es no solo
no puede pensar, sino que tampoco puede hacer cualquier otra accion.
Esto motiva al filosofo espafiol a poner entre paréntesis, en el analisis
praxeoldgico, el supuesto griego relativo a la dicotomia que hay entre
doxa y episteme, entre mundo sensible y mundo inteligible (Gonzalez
Fernandez, 2005).

Parménides recomienda, en su poema de la naturaleza, evitar el
camino de la opinién, que se basa en lo sensible, y adoptar el camino
del conocimiento. El cartesianismo, como si estuviera siguiendo esa
sugerencia, duda de los sentidos por medio del argumento del suefio y
la vigilia, por lo cual, cuando los sentidos no superan la duda radical,
lo que queda es un fundamento cierto y seguro: se puede dudar de
todo, menos de que se esta dudando (Gonzalez Fernandez, 2014c). Y,
puesto que la duda es un acto del pensamiento, no se puede dudar de
que se esta pensando. Dado que ser y pensar es lo mismo (no asi ser y
bailar), por cuanto algo que no es no puede pensar, el pensamiento es un
fundamento cierto y seguro, indubitable.

Por las razones explicadas con anterioridad, desde el pensamiento
cartesiano no es viable afirmar, tal como lo sostiene la praxeologia, que
se puede dudar de todo, menos de que se esta bailando. Y puesto que
bailar es un acto, no se pude dudar de que se esta actuando. Dado que
ser y actuar son lo mismo, por cuanto algo que no es no puede actuar,
el acto es un fundamento cierto y seguro, indubitable. También se
recalca que desde el pensamiento cartesiano no se puede afirmar que
cualquier acto es indubitable, por cuanto no cualquier acto pasa la duda
radical, expresada en argumentos tales como el del suefio y la vigilia
(Gonzalez Fernandez, 2016). Para el cartesianismo, una persona puede
sofar vividamente con que esta bailando, pero cuando se despierta se
da cuenta de que no lo esta haciendo. ;Qué es lo que diferencia al suefio

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



370

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

de bailar del acto consciente de bailar? El cartesianismo no considera,
de esa manera, que sea posible diferenciar con total seguridad entre el
suefio y la vigilia, por lo cual no cree que el acto de jugar y cualquier
otro acto no intelectivo sean fundamentos ciertos y seguros para el
conocimiento. Por eso, el cartesianismo no afirma que jugar y ser son lo
mismo. Solo pensar y ser son lo mismo.

Gonzalez Fernandez no contesta estas objeciones que Descartes
intentd superar por medio del cogito ergo sum. Cuando Gonzalez
Fernandez pone a los actos sensitivos y a los actos volitivos al mismo
nivel de los actos intelectivos, no le interesa abordar las talanqueras
que Descartes enfrent6. Para Gonzalez Fernandez, cualquier acto
es indubitable. Es posible que una persona, por el consumo de una
sustancia psicotrdpica, esté alucinando con que esta bailando a pesar de
que realmente esta quieto, sentado en una silla. Lo inconcuso aqui es el
acto de alucinar: no se puede dudar de ese acto de imaginar (por efecto
de las drogas) que se esta bailando. Aunque los actos sensitivos sean
enganosos, tal como lo denunciaba Descartes (2011), el genio maligno
no podria hacer creer a la persona que no esta teniendo actos, porque,
aunque ella se los estuviera imaginando, serian actos de imaginaciéon
en los cuales se actualizarian las cosas engafiosas. En otras palabras, lo
inconcuso aqui es el acto de ser engafiado, por lo cual se puede dudar de
todo, menos de que se esta siendo enganado. Por eso, segin Gonzalez
Fernandez, no hay una prioridad de los actos intelectivos, tal como lo
propone Zubiri (1980), para quien los actos sensitivos y volitivos estan
inscritos en la intelectiva formalidad de realidad.

Con base en esta diferencia entre el cartesianismo y la praxeologia,
resulta comprensible que Descartes y Husserl consideraran que la
teoria sucede dentro de la subjetividad y la praxis fuera de ella. Para
Gonzalez Fernandez, en cambio, no hay una separacién entre lo que esta
afuera de la mente y lo que esta adentro de ella. Gonzalez Fernandez
acepta la idea zubiriana de que la realidad no es lo que esta afuera de
la mente, razén por la cual, desde la praxeologia, no se puede sostener
que la teoria sea subjetivista y la praxis objetivista. Asi como no hay
dualismo entre sujeto y objeto, tampoco hay dualismo entre teoria y
praxis (Gonzalez Fernandez, 1999); mas bien, la teoria es una praxis.
De esta manera, Gonzalez Fernandez propone un nuevo surgir de la
filosofia en una época postmoderna en la que el ser humano flota en
la ausencia de fundamentos. Asi las cosas, para Gonzalez Fernandez
(2016), las desviaciones que el concepto de “praxis” ha sufrido a lo largo

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



371

¢(Es el acto algo real?

de la historia —que consistieron en el trazo de separaciones dualistas—
no son convincentes, razén por la cual aboga por la unicidad y considera
que la teoria es inseparable de la praxis y que los movimientos corporales
son una unién personal de intenciones, decisiones y deseos, pero no una
praxis externa a la subjetividad.

Por eso, al corregir los errores anteriormente mencionados, Gonzalez
Fernandez (2015) asevera que los actos que integran la praxis pueden ser
de todo tipo. Todo acto es inmediato e inconcuso porque, aunque se
puede dudar de lo que se ve o se toca, no se puede dudar de que se esta
viendo, tocando o cualquiera que sea el acto que se esté dando. Los actos
no son visibles, ya que no son cosas que surgen, sino que son el surgir de
ellas, sean tangibles o intangibles: en cualquier impresion hay alteridad
radical, razon por la cual, aunque los actos son inseparables de las cosas,
son diferentes a ellas. Asi es como Gonzalez Fernandez propone una
filosofia nueva, enmarcada en la noologia, pero con algunas diferencias.
Proponiendo la solucién a un problema, surgié una nueva manera de
concebir la relacion entre el ser humano y su mundo. ;Pero esta nueva
filosofia esta libre de problemas?

3.;Seactualiza el acto en alteridad real? Hipotesis pararesponder
a las objeciones al concepto praxeolégico de “acto”

Tras haber expuesto en qué consiste el surgimiento filoséfico
de la praxeologia, es decir, después de haber mostrado cémo la
interpretacion que Gonzalez Fernandez hace de la noologia zubiriana
lo lleva a encontrar un problema en la concepcién de los actos humanos
como algo real, a partir del cual decide llamar “praxeologia” —y,
recientemente, “hiparqueologia” — al desarrollo de las consecuencias de
dicha perspectiva, es pertinente revisar algunos problemas generados
por dicho planteamiento. Para ello, primero recordemos que Gonzalez
Fernandez (1997) postula que el acto es el surgir de las cosas, lo cual
implica que el acto mismo no puede surgir, ya que no es una cosa. Los
actos son la base de la accién, por cuanto esta ultima es una estructura
de la praxis constituida por la unién de un acto de sensacion, un acto
de afeccion y un acto de volicidn. La siguiente estructura de la praxis,
denominada “actuacion”, es la accién mas la intencionalidad, entendida
como direccion o sentido. En esta estructura, las personas no son
auténticas, por cuanto siguen un rol que no disefiaron, un guion teatral
que actuian pero que no escribieron. Y la tltima estructura de la praxis,

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



372

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

denominada “actividad”, es la actuacion mas la creatividad, la propia
personalidad, la autoria de la vida (Gonzalez Fernandez, 1999).

Pues bien, ;cémo un acto, que no es una entidad, que “es” invisible,
puede generar semejantes estructuras?; ;como un acto, que no es una
cosa, sino el surgir transparente de las cosas, puede concatenarse con
otros actos, si, en sentido estricto, no es algoy, por ende, no es enlazable?;
;como entender que una estructura no es algo, o sea, que no forma parte
del conjunto de las cosas?; ;como puede una estructura sostenerse sin
cosas, a punta de actos?; ;cdmo tres actos transparentes y no cosicos, por
mas conexos que estén, pueden estructurar a la accion?; ;las estructuras
son conceptos que no se refieren a cosas de este mundo, sino hipdtesis
utiles para entender al ser humano, aunque este ultimo, mas alla del
analisis, sea indivisible?; ;como puede una accion, siendo una estructura
compuesta por tres actos, surgir? Gonzalez Fernandez dice lo siguiente:

El surgir es una palabra magnifica, un verdadero
privilegio. Es importante observar que esta nocion de
acto cubre todos los aspectos que la évégyelx tiene en
Aristoteles. Porque la sensacién y la inteleccién pueden
entenderse como un surgir las cosas ante nosotros,
en el sentido de un aparecer o una actualizacion. Las
operaciones productivas pueden entenderse como un
surgir de lo producido. Las operaciones que tienen
su fin en si mismas, y que Aristdteles llama moa&ig
también pueden entenderse desde aqui, pues TEAYH
puede tener originariamente el sentido de hecho o de
accion. De este modo, en tales operaciones asistiriamos
a un surgir, no de un producto, sino de la accion misma
(Gonzalez Fernandez, 2008, p. 131).

Es problematico que en la praxis surja la accién mas no un producto,
como acontece en el caso de la poiesis, accion que tiene su fin fuera de si
misma, debido a que, por una parte, tres actos, por mas misteriosamente
ligados que estén, no constituyen una cosa, una sustantividad, sino una
estructura. Son las cosas, mas no las estructuras, las que surgen en los
actos. Por eso es importante preguntar: ;como la estructura praxica de
la accion, que esta constituida por actos transparentes, que no son cosas,
puede surgir? Por otra parte, si fuera posible que un acto se actualizara
en otro, en este caso, al actualizarse una accién en un acto, se estarian
actualizando tres actos en uno solo. De ahi que se objete: ;como un acto

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



373

¢(Es el acto algo real?

puede contener a tres actos unidos en el momento de la actualizacion de
estos ultimos? La afirmacidn praxeoldgica de que las acciones surgen en
las operaciones que tienen su fin en si mismas sigue en la oscuridad, tal
como el concepto praxeoldgico de “acto consciente”:

La definicién de acto consciente genera una incoherencia
en el interior de la praxeologia, por cuanto se trata del
caracter de un acto que se actualiza ante si mismo. Pero,
en el resto de su obra, Gonzalez Fernandez es enfatico
al sostener que lo que se actualiza en los actos son las
cosas, mas no los actos, que no son visibles, ya que
las cosas no remiten a ellos, sino a si mismas. Asi, por
ejemplo, el acto de ver no remite al acto de ver, sino
a la cosa vista. Sin embargo, que un acto consciente se
actualice ante si mismo es una contradiccion analoga a
la afirmacién de que el acto de ver se actualiza ante el
acto de ver. Si fuera cierto que un acto se actualiza en
otro, en este caso el acto de ver estaria remitiendo a si
mismo, mas no a la cosa actualizada. Se trataria de ver el
ver. Pero, si los actos son transparentes, entonces no se
puede ver el ver. —Esto, si se tiene en cuenta el sentido
de la vista. Si se tiene en cuenta al sentido del oido, el
acto es mudo; si se considera al olfato, el acto es inodoro;
si se tiene presente al tacto, el acto es intangible y asi
sucesivamente—. Ahora bien, desde el cartesianismo
se podria objetar que un acto consciente no esta al
mismo nivel del acto de ver, sino que es superior, mas
importante, pero es precisamente eso lo que Gonzalez
Fernandez contraargumenta afirmando que todos los
actos estan al mismo nivel. Dado que esto es cierto en
el sistema praxeoldgico, no se entiende cémo puede
un acto actualizarse ante si mismo. También los actos
conscientes son invisibles, por lo cual la afirmacion de
que un acto se actualiza ante si mismo esta mas cerca
de las teorias que de la inmediatez de los actos. Si los
actos pudieran actualizarse ante si mismos, habria que
corregir la idea central de la praxeologia, segin la cual
lo que surge es la cosa, mas no el surgir mismo. Habria
que decir, por consiguiente, que también surge el surgir.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



374

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

Pero esto requeriria de un surgir previo que fuera causa
de ese segundo surgir o que estuviera en funcién de él y
de esta manera se caeria en un circulo vicioso, asunto que
Gonzalez Fernandez siempre quiere evitar. Ademas, si
lo que surge es tanto la cosa como el surgir mismo,
entonces Gonzalez Fernandez no ha remediado todavia
lo que a su juicio es un error de Zubiri, que considerd
los actos como realidades. Por lo anterior, es menester
revisar la definicion de acto consciente, para que diga lo
que Gonzalez Fernandez quiere decir, pero sin atentar
contra la légica de la praxeologia, a menos que €l no
quisiera basarse en el principio de no contradiccion,
sino que aceptara la logica paraconsistente. Pero,
de hacer este cambio para superar este problema,
Gonzalez Fernandez tendria que excluir de su obra, por
ejemplo, el texto intitulado “El principio de todos los
principios”, en el que argumenta a favor del principio
de no contradiccién, en lugar de buscar su anulacion
como lo propone la légica paraconsistente. En fin, hay
que pensar en cémo resolver el problema (Prada, 2021,
p. 129).

Tal vez la solucion a esta serie de problemas tenga que ver con la
geometria, en la que de una causa se sigue necesariamente un efecto.
En el mundo empirico resulta contradictorio que algo sea causa de si
mismo porque esa afirmacion supone que algo existi6 antes de existir. Si
no existiera, no podria causarse. Pero se causa, por tanto, existe. Y, dado
que existe, ;como pudo existir antes de haber comenzado a existir? ;Es
la preexistencia algo empiricamente corroborable? No obstante, en el
mundo de las matematicas, las hipotesis, los contrafacticos, la literatura
y, en fin, lo ideal, no es contradictorio que algo se cause a si mismo. Por
ejemplo: la conclusion de un silogismo esta implicada en las premisas,
es decir, preexiste en ellas de forma tacita para luego ser explicitada
por necesidad, sin haber mas opcidén que esa, excluyendo —por la
obligatoriedad del seguimiento de las normas— el término medio.
Lo anterior porque, mientras el término medio esta en las premisas,
la conclusién no aparece explicitamente en ellas, aunque puedan ser
vislumbradas o prefiguradas en el intelecto de quien las lee, por cuanto
moran en el escondite de dichas premisas. Cuando, por derivacion y

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



375

¢(Es el acto algo real?

necesidad, la conclusion llega a ser una entidad explicita en el silogismo,
el término medio ya no aparece. Este intercambio entre lo tacito de la
conclusion en las premisas y lo tacito del término medio en la conclusiéon
posibilita que el silogismo sea causa de si. Las premisas son la causa y la
conclusidn, su efecto.

El problema es que, al aplicar el modelo geométrico al concepto
praxeolégico de acto, hay una incompatibilidad semejante a la
denunciada por Spinoza cuando menciona en la Etica (2000) que el
atributo “pensamiento” no puede comunicarse con el atributo extension.
¢Cdémo los sistemas formales, como la geometria o la ldgica, en los que
hay entidades que son causa de si, pueden ser equivalentes a la carne del
ser humano en la que surgen los actos?; ;como se imbrica la geometria
con el mundo?; ;como pueden las acciones surgir en las operaciones
que tienen su fin en si mismas?, es decir, ;cémo pueden las acciones
ser causa de si, tal como un silogismo? Y, en esa linea de pensamiento,
;como un acto consciente puede ser causa de si, tal como sucede en el
caso concebible de una entidad formal?; ;cual es la causa y cual el efecto
en este caso?; ;como es que la causa, es decir, la actualizacion del acto
(que no es cosa y por tanto no deberia poder actualizarse en la alteridad
radical, aunque quizas si en la alteridad real), deriva por necesidad
en el efecto, consistente en ser actualizado en ¢l mismo? Que el acto
consciente se actualice ante si mismo es una afirmacién tan oscura como
aquella segtin la cual las acciones surgen en las operaciones que tienen
su fin en si mismas.

En esta linea, uno de los arbitros anénimos de este articulo propuso
la siguiente objecion a la praxeologia: se dice que los actos no son cosas
porque las cosas son lo que surge en los actos. Se nota una definicién
circular (para saber qué es X se remite a Y, para saber qué es Y se
remite a X diciendo que “no es X”). En otras palabras, de acuerdo con
la formalizacion sugerida por el evaluador del texto, para saber qué
es una cosa (X), Gonzalez Fernandez se remite al acto en que ella se
actualiza (Y), y para saber qué es un acto (Y), el fildsofo acude a la cosa
(X) diciendo que el acto no es una cosa (que Y no es X).

Al proponer que losactosno son cosas, sino el surgir de estas, y que las
cosas no son actos, sino lo que se actualiza en ellos, Gonzalez Fernandez
no esta planteando un argumento circular, sino afinando los conceptos
relativos a la imbricacién que hay entre el ser humano y el mundo. ;Qué
es lo propio del ser humano? Ser acto encarnado, concepto que entra
en contienda con la vision moderna (principalmente cartesiana) del ser

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



376

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

humano como animal racional, para mostrar que los actos racionales
son unos entre muchos otros y que no son ontoldgicamente superiores
a los demas, sino que estan al mismo nivel. ;Cémo se imbrica el ser
humano con el mundo, teniendo en cuenta que no hay actos sin cosas?
Actualizandolo como una cosa.

Gonzalez Fernandez habla de imbricacion entre ser humano y
mundo, mas no de correlacién, ya que: “la ‘correlacién’ supone los
relatos correlacionados, en este caso, supone al ‘sujeto’ (‘la mente’) y a
la ‘realidad independiente’, que es justamente lo que hay que criticar”
(Sierra Lechuga, 2022, p. 189). Pero esta imbricacién no implica una
codependencia como la que hay entre el ser humano y la ciudad. De esta
ultima dupla se puede preguntar: ;qué fue primero?, ;el ser humano
constituye las ciudades o las ciudades conforman al ser humano?
Algunos autores dicen que el ser humano funda ciudades; otros, que
las ciudades determinan la forma de ser, pensar y actuar de los seres
humanos; auin otros, que los seres humanos construyen ciudades al
tiempo que son edificados culturalmente por ellas. Respecto a esta
ultima opcidn, claramente se podria objetar que se trata de un argumento
circular: ;de dénde viene la ciudad? Del ser humano. ;De donde viene
el ser humano? De la ciudad. Sin embargo, en el caso praxeoldgico en
cuestién, no tiene sentido preguntarse qué fue primero, si el ser humano
o el mundo, si el acto o la cosa, ya que este binomio esta en otra esfera:
no en la de la fundamentacion, sino en la de la imbricacién ser humano-
mundo: “La unidad entre los actos y las cosas es indisoluble, porque es
constitutiva” (Gonzalez Fernandez, 2008, p. 132).

Por otra parte, es cierto que, para saber qué es un acto, Gonzalez
Fernandez se remite a las cosas, debido a que el acto es el surgir de estas.
Dada la imbricacién que hay entre ser humano y mundo, la imbricacién
entre acto y cosa, no hay como estudiar el acto sin la cosa, ya que el acto
es transparente y solo se sabe de él cuando algo surge en €l, porque es
vivido en una carne. Sin la cosa, no hay manera de saber qué es un acto.
Pero no es verdad que la nica manera praxeoldgica de lograr saber
qué es una cosa sea analizando el acto, ya que Gonzalez Fernandez
también indaga en la etimologia de dicha palabra. Es decir, en este
caso concreto, el filésofo no se atiene exclusivamente a la experiencia
inmediata para definir qué son las cosas (segun el proyecto original de
la fenomenologia), sino que también acude a explicaciones légicas, que
estan mas alla del campo de la aprehensién, para indagar qué son las
cosas independientemente de su actualizacion en los actos humanos.

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



377

¢(Es el acto algo real?

Gonzalez Fernandez intenta clarificar el lenguaje para saber qué es
en verdad una cosa mas alla de los prejuicios que la palabra con la que
se le designa acarrea por causa de la tradicion sustancialista occidental
que la ha usado. Justamente por eso, Gonzalez Fernandez involucra
etimologias allende el mundo occidental —por ejemplo, a partir del
hebreo o el ndhuatl—, procurando, de paso, el caracter universal de la
praxeologia: en cualquier cultura, el ser humano es un acto encarnado.
Claro, lo anteriormente mencionado aparentemente contradice el
hecho de que Gonzalez Fernandez medite sobre las cosas en el ambito
fenomenoldgico de lo inmediatamente dado. Sin embargo:

Es posible distinguir metodoldgicamente entre
lo inmediatamente dado en la experiencia y las
construcciones ulteriores de las teorias cientificas. Al
hacerlo, nos proponemos aclarar fenomenoldgicamente
ese ambito primigenio del que surge toda teoria sobre
las “cosas”. Dicho en términos de Zubiri: nos queremos
mover en el nivel del logos, y no de la razén. Si queremos
hablar de las “cosas allende la aprehensién”, conviene
aclararnos previamente sobre el sentido del término
“cosa”, tal como éste es usado ya en nuestro l0gos,
cuando hablamos de las cosas en la misma aprehension
(Gonzalez Fernandez, 2008, p. 108).

Gonzalez Fernandez entabla un dialogo entre los conceptos previos
que el logos carga sobre las cosas —que son propios del lenguaje
prefiloséfico— y la experiencia inmediata para precisar y depurar
el concepto de “cosa”. Es asi como Gonzdlez Fernandez comienza su
investigacion examinando el uso de la palabra “cosa” en aleman (a
partir del pensamiento heideggeriano), pero se da cuenta de que: “Sinos
queremos mantener en el ambito de la lengua germanica, parece ser que
el derecho aleman no define a un animal como una cosa, aunque le aplica
el derecho de propiedad relativo a las cosas. El mero examen del uso de
la expresion ‘cosa’ no nos resuelve los problemas, y nos invita a dar
un paso mas adelante” (2008, p. 110). Es asi como Gonzalez Fernandez
(2008) relaciona etimologicamente a las cosas con: a) las causas,
considerandolas proyectos que algunas personas tienen en comun, v. gr.
la causa de los pobres o la causa de Jests; b) los casos, es decir, lo que
recae sobre los humanos, atafiéndoles, ocupandolos (Ding y Sache en
aleman, thing en inglés, entre otras palabras indoeuropeas semejantes);

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



378

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

c) la res latina, que tiene que ver inicialmente con lo dicho, expresado,
opinado o calculado por las personas de una comunidad lingtiistica y,
posteriormente, de manera derivada, con lo ente; d) el pragma griego,
palabra inicialmente conexa a los hechos, acciones, asuntos, negocios,
ocupaciones, circunstancias, problemas y, posteriormente, de forma
derivada, a las cosas materiales, y e) el diabir hebreo, relacionado con la
palabra o el mensaje, pero también con los asuntos, los negocios y las
cosas materiales concretas. De lo anterior, Gonzalez Fernandez infiere
que, originariamente, las cosas designan las ocupaciones, los asuntos
que hay que resolver, de lo cual se deriva el significado de “cosa” como
algo material y sensible.

Gonzalez Fernandez también investiga en qué consiste que el ser
humano esté concernido por una cosa y encuentra que, para Heidegger,
“las cosas nos conciernen porque desde un principio son parte de
nuestra actividad (modoow), y solamente en un momento ulterior
llegan a convertirse en algo que esta presente ante nosotros” (Gonzalez
Fernandez, 2008, p. 114). También halla que, segtin Zubiri, las cosas son
sistemas de notas reales que resultan de la formalizacion, y que:

Al parecer, en Zubiri nos seguimos encontrando con un
concepto muy amplio de cosa, del que solamente quedan
excluidas las realidades compuestas de una sola nota.
Dios no seria cosa, porque al parecer es una realidad
simple, compuesta de una sola nota. No sabemos
cuantas notas tendran los angeles. Pero ciertamente,
seglin este concepto de “cosa”, las personas serian
también cosas, pues ellas son realidades integradas por
un sistema de notas, susceptibles de ser formalizadas
como tales (Gonzalez Fernandez, 2008, p. 127).

Para Zubiri, tanto la cosa como la inteleccion son reales y participan
de la misma actualidad, lo cual no significa que el acto de inteleccion
quede inteligido como una cosa ya finiquitada, enteramente hecha e
independiente del ser humano, sino como algo que esta siendo (Zubiri,
1980). Que el acto de inteleccion sea real, pero no como una cosa
comun y corriente, sino como algo que va siendo en el camino que va
transcurriendo, lleva a Gonzalez Fernandez (2005) a pensar que dichos
actos no son cosas en sentido estricto. Por eso, él cuestiona que, para
Zubiri, los actos estén actualizados como realidades, aunque su realidad
no sea igual a la de las cosas (Gonzalez Fernandez, 1997). Pero —y lo

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



379

¢(Es el acto algo real?

siguiente contribuye ostensiblemente a la respuesta que se esta haciendo
a la objecidon del evaluador de este articulo—, a pesar del anterior
cuestionamiento, Gonzalez Fernandez no considera que los actos no
sean reales, que su invisibilidad o transparencia sea tan absoluta que
sea totalmente imposible percibirlos o darse cuenta conscientemente de
ellos. El dice: “no estamos discutiendo que los actos sean reales en algtin
sentido de la expresion. Ciertamente, los actos acontecen, tienen lugar.
Hay percepciones, intelecciones, sensaciones, ficciones, pensamientos,
etc.” (Gonzalez Fernandez, 2008, p. 128).

Ahora bien, aunque Gonzdlez Fernandez considera que los actos
son reales —lo cual contesta la pregunta de como es que, si los actos
son transparentes o invisibles, podemos tener idea de ellos, saber que
ellos son de alguna manera—, él todavia no ha explicado en qué consiste
esa realidad a la que pertenecen los actos y que es la misma realidad
de las cosas. El sefiala: “Lo que no resulta fenomenoldgicamente tan
claro es que los actos sean reales en el sentido de Zubiri. Porque, para
serlo, los actos tendrian que presentarse en otro acto como algo ‘de
suyo’. Y, fenomenologicamente, me parece imposible reconstruir algtin
tipo de acto en el que otro acto se actualice en él como algo ‘de suyo™
(Gonzalez Fernandez, 2008, p. 128). Es decir, para Gonzalez Fernandez
no es concebible que los actos sean reales segtin el concepto zubiriano
de realidad, esto es, la formalidad de realidad, traducida al lenguaje
praxeoldégico como “alteridad radical”. Pero no queda claro el otro
significado de “realidad” al que apela Gonzalez Fernandez para afirmar
que los actos son reales (si no en el sentido zubiriano de “realidad”). Por
ende, hay que preguntar: ;hay dos realidades, es decir, dos formalidades
de realidad y dos alteridades radicales? ;Hay una realidad exclusiva
para las cosas actualizables en las sensaciones humanas, “lugar” o
“ahi” donde surgen las cosas como completas y diferentes a los actos
humanos en los que surgen, y hay otra realidad destinada solo para los
actos invisibles, transparentes? ;O hay una sola realidad, pero esta tiene
un ambito cognoscible y otro del cual solo queda pensar cémo podria
ser? JEl acto, que no es algo real en la alteridad radical, es algo en la
alteridad real? La hipotesis que se quiere trazar para intentar resolver el
problema anteriormente descrito es que la realidad del acto, que no es
posible actualizar en alteridad radical, se refiera a que del hecho de que
con nuestro sistema perceptor no podamos actualizar actos no se sigue
que ellos no son reales en la alteridad real:

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



380

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

Se pens6 que al negar que hubiera “realidad” en los
actos se perdia lo que desde hace mucho tiempo hemos
destacado en el planteamiento de Zubiri: la continuidad
entre lo inmediatamente dado y la realidad profunda,
mas alla de lo dado. Sin embargo, esa dificultad se
obviaba con la terminologia propuesta: alteridad radical
en los actos y alteridad “real” mas alla de los actos. De
este modo tenfamos justamente una continuidad en la
alteridad (Gonzalez Fernandez, 2014c, p. 110).

Que los actos sean reales en cierto sentido —no en la realidad que
se actualiza en nuestros actos, sino en esa parte de la realidad que no se
actualiza y que se llama alteridad real — es semejante a lo que plantea
Spinoza (2000) respecto a los atributos de la sustancia. Dado que esta es
causa de si (def. 1), infinita (prop. 8) y una, seguin la prop. 5, no se puede
predicar de ella que solo tiene el atributo que podemos actualizar en
nuestros actos, es decir, la extension, esencia de Dios que se expresa en
cada modo extenso, en cada cuerpo.

Spinoza no es un empirista que parte del mundo de los hechos para,
por induccion, llegar al mundo de las abstracciones, de lo infinito, sino
que, por deduccidn, parte de definiciones generales y axiomas que, por
definicién, no necesitan ser demostrados empiricamente, para llegar
a proposiciones o teoremas que versan sobre el mundo, esto es, los
modos o maneras de ser de Dios. O sea, Spinoza no comete la falacia de
generalizacion, propia de observaciones poco exhaustivas y conclusiones
obtenidas apresuradamente, con el fin de acabar pronto el proceso de
induccién, como cuando se dice: “no hay acaros en mi almohada, ya que
no he visto ninguno”. Que los seres humanos solo podamos actualizar
a los cuerpos en nuestros actos, es decir, los modos cuyo atributo es la
extension, y que podamos pensar porque somos modos de Dios en los
que se expresa el atributo de pensamiento, no significa que no existan
mas atributos. Si la sustancia dependiera de nuestro sistema perceptor
o de nuestra capacidad de pensar, seria finita. Pero Spinoza demuestra
deductivamente por qué la sustancia, que en esencia es existencia, segtin
la prop. 7, tiene que ser infinita y tener infinitos atributos, aunque estos
no sean corroborables empiricamente, sino pensables, por cuanto se
trata de la esencia de Dios, apenas concebible.

En términos praxeologicos, los seres humanos, que somos actos
encarnados, somos el ahi en el que las cosas se actualizan. Ellas no

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



381

¢(Es el acto algo real?

lo hacen en una cosa pensante, por medio de una cosa extensa, sino
que extension y pensamiento son dos sub-sistemas integradores de la
sustantividad humana, la inteligencia sentiente (Gonzalez Fernandez,
2016). Este asunto guarda cierta relacion con el paralelismo spinoziano,
segun el cual, aunque el atributo de pensamiento no se comunica con el
atributo de extension, son dos perspectivas distintas de la misma y tinica
sustancia. Esto también se puede predicar de los demas atributos de los
que el primer género de conocimiento, es decir, la imaginacion, no nos
da cuenta. Son perspectivas de la sustancia a las que no tenemos acceso
empirico.

De manera semejante, en términos praxeoldgicos, los seres humanos
podemos sentir las cosas que se actualizan en nuestros actos, sabiendo
que, aunque en nuestras estructuras de la praxis no hay un acto de
sensacion del acto de sensacion en el que se actualiza una cosa, es posible
pensar que, en la alteridad real, por incognoscible que sea para nosotros
aunque forme parte de esa realidad absolutamente absoluta que es
Dios, el acto es real, a pesar de que esa realidad no sea equivalente a
la de una cosa actualizada en alteridad radical. La alteridad real es el
campo que podemos pensar con la razén, mas alla del logos, en el que
es posible teorizar cémo es la realidad del acto (Gonzalez Fernandez,
2014b). Pero ese es un asunto correspondiente a la reologia, en didlogo
transdisciplinar con la biologia, la fisica y las demas ciencias. ;Como
es el acto en cuanto constitucion estructural de la praxis humana, en el
contexto de la alteridad real, que posibilita la actualizacién de las cosas
en €l en el ambito de la alteridad radical? La praxeologia, por ser una
noologia, no puede contestar esta pregunta, por cuanto esta mas alla del
ambito de la experiencia inmediata.

Faltaria corroborar si esta hipotesis sirve para resolver los problemas
anteriormente mencionados, a saber: a) cuando Gonzalez Fernandez
afirma que las praxis —esto es, las acciones cuyo fin esta en si mismas—
se actualizan en los actos, en lugar de que en ellos se actualicen cosas
producidas, ;dichas acciones surgen en esa otra realidad apenas
mencionada por Gonzalez Fernandez, que no es igual a la conceptuada
por Zubiri como formalidad de realidad, en la que los actos transparentes
surgen en otros actos? O sea, ;las acciones surgen en la alteridad real? En
esa linea de pensamiento, b) ;los actos conscientes surgen en la alteridad
real?

Anteriormente se propuso una hipotesis para comprender estos
problemas: revisar si es posible aplicar el modelo geométrico u otro

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



382

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

sistema formal (como el logico-silogistico) al concepto de “acto”, que
es el surgir de las cosas en la carne del ser humano, para averiguar si
es posible que un acto pueda estar implicado en otro sin que esto sea
contradictorio, tal como sucederia en el mundo empirico si algo se
causara a si mismo. Al final, no nos atrevimos a dar el salto desde la
formalidad de la geometria hasta la facticidad del mundo de la vida.
Con esto en mente, jsera que la hipdtesis para resolver la circularidad
de la argumentacion praxeologica sirve para arreglar los dos problemas
anteriormente mencionados, que quedaron irresolutos con la hipédtesis
anterior? Es decir, ;sera que una accion se actualiza en un acto de la
alteridad real, antes de (y para poder) actualizarse en la alteridad
radical? ;Y sera que un acto consciente se actualiza en un acto de la
alteridad real para poder actualizarse ante si mismo en la alteridad
radical? Por cuanto la praxeologia solo busca atenerse a lo dado en la
experiencia inmediata, no puede especular simultaneamente si los actos
son reales en un ambito diferente a la formalidad de realidad zubiriana
y la praxeoldgica alteridad radical. O nos enfocamos praxeologicamente
en el analisis a partir de lo dado en la inmediatez de los actos, o nos
dedicamos a la reologia con base en lo que se puede pensar acerca
del mundo allende su actualizacién en los actos y teniendo en cuenta
las teorias cientificas acerca de, por ejemplo, el chorro de fotones que
constituye una hoja blanca, en lugar de atenernos a como dicha hoja se
nos presenta en el acto de verla, independientemente de que su color
sea, en el mundo real, en el mundo atémico, en el mundo mas alla de
nuestra actualizacion sensorial, un chorro de fotones. Dado que no
tenemos como actualizar el hipotético chorro de fotones que explicaria
desde la alteridad real por qué vemos como blanca a la hoja, hay que
reconocer que la constitucion fisica del color va mas alla de los limites
del objeto de estudio de la praxeologia.

El acto no se actualiza en la alteridad radical —por cuanto en ella
es invisible— para que la cosa surja en él. O sea, si el acto de ver se
ve, entonces la persona no puede ver la cosa vista, que queda oculta
y sometida bajo el dominio del acto. Pero, porque el acto de sensacién
esta oculto, es decir, es transparente ante la vista, la persona puede ver
la cosa surgida en €l. Ahora bien, si tal es el caso, ;el acto actualizado
en la alteridad real requiere de un acto de la alteridad real para ser
actualizado? De ser asi, jel acto de la alteridad real necesita de un
acto de la alteridad, digamos, suprarreal para ser actualizado en él, y
asi hasta el infinito? Ademas, si el acto se actualiza —aunque no en el

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



383

¢(Es el acto algo real?

sentido nooldgico de “realidad” —, ;de quién es la carne en la que dicho
acto se actualiza? ;Se trataria dicha carne de algo asi como el atributo de
extension del Dios spinoziano, que no existe en la realidad (por cuanto
no es un modo), pero que aun asi puede ser pensado como esencia de
Dios? Es menester seguir pensando como resolver estos problemas,
porque parece que la hipdtesis propuesta en este articulo genera mas
problemas de los que logra resolver.

Conclusiones

Gonzalez Fernandez advierte que, para Zubiri, la conciencia no es
la que define a los actos, pues las cosas no se presentan ante ella porque
alguien se dé cuenta de ellas, sino que alguien se da cuenta de ellas
porque estas estan presentes. A pesar de este logro, Zubiri se desliza
desde el acto hasta la actualidad al afirmar que el acto es algo real, como
si se tratara de una cosa entre las cosas. Para Gonzalez Fernandez, que
los actos sean cosas reales es problematico por cuanto estos no son cosas,
sino el surgir de estas. En esto consiste el inicio del filosofar y, por ende,
de la praxeologia, que es filosofia primera.

Con todo, la praxeologia presenta algunas inconsistencias al interior
de su sistema, por lo cual es pertinente pensar en como solucionar sus
aparentes circularidades y contradicciones. Para ello, en este articulo se
procur6 entender como pueden las acciones surgir en las praxis —esto
es, las operaciones que tienen su fin en si mismas—. Se dijo que una
posibilidad es concebir a las praxis como causa de si, como un silogismo
;pero como saltar desde la geometria, que es un plano fijo, hacia la
dinamicidad del mundo y la carne del ser humano imbricada con éI?
También se intentd dilucidar como un acto consciente puede ser causa
de si, tal como sucede en el caso concebible de una entidad formal, pero
no fue posible determinar como es que la causa o actualizacion del acto
desemboca en el efecto, consistente en ser actualizado en él mismo. Por
ello, estas hipotesis son provisionales, incompletas y susceptibles de ser
mejoradas o reemplazadas por otras, mas aun cuando las respuestas a
las objeciones no puedan darse en el plano de la praxeologia, que es una
noologia mas entre otras, sino en el de la reologia. De ahi que las hipdtesis
propuestas en este texto no tengan el proposito de sellar el tema, sino el
de abrir el debate en torno a como comprender los puntos oscuros de la
praxeologia de Gonzalez Fernandez, tales como las posibles peticiones
de principio y las incoherencias que presentan algunos asuntos concretos
al ser examinados a la luz de la obra praxeoldgica.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



384

Manuel Leonardo Prada Rodriguez

Referencias

Beuchot, M. (2008). Conocimiento, realidad y accion en santo Tomds de
Aquino. Editorial San Esteban.

Castilla, B. (1996). Nocién de persona en Zubiri: una aproximacion al género.
Ediciones RIALP.

Descartes, R. (2011). Descartes. Reglas para la direccion del espiritu.
Investigacion de la verdad por la luz natural. Discurso del método,
Meditaciones metafisicas seguidas de las objeciones y respuestas.
Conversacion con Burman. Las pasiones del alma. Correspondencia con
Isabel de Bohemia. Tratado del hombre. C. Florez Miguel (trad.). Gredos.

Gonzalez Fernandez, A. (1986). [Resefia de Meditaciones cartesianas.
Introduccion a la fenomenologia, de E. Husserl]. Razon y Fe, 214(1057),
366-367.

__(1995). El punto de partida de la filosofia. Realidad: Revista de Ciencias
Sociales y Humanidades, 46, 695-720. DOI: https://doi.org/10.5377/
realidad.v0i46.5131.

__ (1996). Hacia una filosofia primera de la praxis. En J. Alvarado y J.
Gandarias (eds.), Mundializacion y liberacion. Ensayos filosdficos. (pp.
327-358). Universidad Centroamericana.

_(1997). Estructuras de la praxis: ensayo de una filosofia primera. Trotta-
Fundacion Xavier Zubiri.

_(1999). Teologia de la praxis evangélica: ensayo de una teologia fundamental.
Sal Terrae.

__(2002). El principio de todos los principios: acto en Husserl y en
Zubiri. En X. Quinza y G. Uribarri (eds.), Responsabilidad y didlogo.
Homenaje a José Joaquin Alemdn y Briz, S.J. (1937-2001). (pp. 315-360).
Universidad Pontificia de Comillas.

__ (2005). Praxeologia. En R. Salas (ed.), Pensamiento critico
latinoamericano: conceptos fundamentales. 3. (pp. 817-832). Universidad
Catdlica Silvia Henriquez.

__ (2008). Las cosas. En ]. Nicolas y R. Espinoza (eds.), Zubiri ante
Heidegger. (pp. 107-136). Herder.

__ (2013). La génesis de todas las cosas. Cuadernos Salmantinos de
Filosofia, 40, 545-557.

___ (2014a). El problema del sujeto. Cuadernos Salamantinos de Filosofia,
41,173-193.

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



385

¢(Es el acto algo real?

__ (2014b). La ciencia estricta. Cultura de Guatemala. Enfoques
humanisticos. Cuarta época, 35(1), 139-179.

__ (2014c). Surgimiento. Hacia una ontologia de la praxis. Universidad
Santo Tomas.

__ (2015). Mismidad de acto: Aristoteles, Heidegger y Zubiri.
Pensamiento, 71(266), 353-367.

__ (2016). El cuerpo que somos. Perferia. Cristianisme, Postmodernitat,
Globalitzacio, 3, 12-24.

Pastén, C. (2007). La influencia de Xavier Zubiri en la concepcion de acto de
Antonio Gonzilez Fernindez. Dokumen.site. URL: https://dokumen.
site/download/articulo-claudio-past-en-a5b39ef7aa3c80.

Prada, M. (2021). El ser humano es un acto encarnado: alternativa
praxeoldgica al supuesto subjetivista de la fenomenologia. Universitas
Philosophica, 38(77), 117-139. DOL: https://doi.org/10.11144/Javeriana.
uph38-77.shae.

Ramirez, J. (2011). La concepcion de la légica en el pensamiento de
Zubiri. En J. Nicolas (ed.), Guia Comares de Zubiri. (pp. 311-328).
Granada.

Sierra Lechuga, C. (2018). El realismo real como marco de una filosofia
primera para abordar el problema de la demostracion de la existencia
de Dios. Open Insight, 9(15), 231-295. https://doi.org/10.23924/
0i.vOn15a2018.pp231-295.229

__ (2022). Reologia y realidad: el problema de los realismos. Revista de
Filosofia Fundamental, 0, 169-234. URL: https://filosofiafundamental.
com/revista/numero-0/.

Spinoza, B. (2000). Etica demostrada segtin el orden geométrico. A.
Dominguez Basalo (trad.). Trotta.

Yanez, S. (2012). De la realidad a la praxis: comprension y recepcion de
Inteligencia Sentiente de Xavier Zubiri [Tesis doctoral, Pontificia
Universidad Catodlica de Chile]. Fundacién Xavier Zubiri. Tesis
doctorales en formato pdf recibidas en la Fundacion. URL: https://
www.zubiri.net/portada3/course/view.php?id=6.

Zubiri, X. (1980). Inteligencia sentiente. . Inteligencia y realidad. Alianza.

__ (1984). El hombre y Dios. Alianza.

__ (1992). Sobre el sentimiento y la volicién. Alianza.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 351-385



