
Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

http://doi.org/10.21555/top.v690.2573

Is the Act Something Real? Hypotheses to Solve 
Some Problems Arising from the Praxeological 
Interpretation of the Noological Concept of Act

¿Es el acto algo real? Hipótesis para solucionar 
algunos problemas derivados de la interpretación 

praxeológica del concepto noológico de “acto”

Manuel Leonardo Prada Rodríguez
Universidad Industrial de Santander 

Colombia 
mlpraruc@uis.edu.co

https://orcid.org/0000-0002-4388-0824

Recibido: 14 - 06 - 2022.
Aceptado: 05 - 08 - 2022.
Publicado en línea: 04 - 04 - 2024.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International Licens



352 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The first part of this paper explains the praxeological in-

terpretation of the noological concept of act. The second part 
describes Antonio González Fernández’s criticisms of that no-
tion. His objection consists in pointing out that acts cannot be 
considered real things, but only the arising of these. From this 
observation on noology, González Fernández not only gives rise 
to his praxeology (also known as hiparqueology), but also his 
philosophical system begins to be questioned for not explaining 
what acts are, in the world of facts, beyond the assumption that 
they are there, despite being invisible. In the third and last sec-
tion, some hypotheses are presented to address objections to the 
praxeological concept of act, such as the one mentioned above 
and the apparent circularities and possible contradictions within 
the praxeological system. 

Keywords: act; radical otherness; real otherness; circular ar-
gument; contradiction.

Resumen
La primera parte de este artículo expone la interpretación 

praxeológica del concepto noológico de “acto”. En la segunda, 
se muestra la crítica que Antonio González Fernández hace 
de esta. Su objeción consiste en que los actos no pueden ser 
considerados cosas reales, sino solo el surgir de estas. A partir 
de dicha observación a la noología, González Fernández no 
solo da surgimiento a su praxeología (también conocida como 
hiparqueología), sino que su sistema filosófico comienza a ser 
cuestionado por no explicar qué son, en el mundo de los hechos, 
los actos, más allá de la suposición de que ellos están ahí a pesar de 
ser invisibles. En la tercera y última sección se presentan algunas 
hipótesis para procurar solucionar ciertas objeciones al concepto 
praxeológico de “acto”, tales como el anteriormente mencionado 
y las aparentes circularidades y posibles contradicciones que 
hay al interior del sistema praxeológico. 

Palabras clave: acto; alteridad radical; alteridad real; 
argumento circular; contradicción.



353¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

Introducción1

Según Carlos Sierra Lechuga, los realismos suponen, sin 
demostrarlo, que la realidad es independiente de la mente, punto 
de partida problemático porque “trae por consecuencia que las 
conclusiones filosóficas pendan (exclusivamente) de lo que la ciencia 
diga” (Sierra Lechuga, 2022, p. 180), además de “partir de una realidad 
independiente de la mente cuando aquello de donde partimos es de la 
mente que postula una tal realidad” (Sierra Lechuga, 2022, p. 181). Para 
él, el realismo ingenuo es cientificismo, pero no filosofía rigurosa, pues 
no justifica el concepto de “realidad” que está afuera de la mente ni el 
de la mente. Este problema se puede solucionar uniendo noología con 
reología. La noología es un realismo de partida que concibe a la realidad 
como el modo en que las cosas quedan en la aprehensión. Analiza cómo 
es que las cosas se presentan en el acto de verlas, oírlas, etc., ateniéndose 
a la inmediatez de esa experiencia, es decir, excluyendo las explicaciones 
científicas sobre lo que la realidad es más allá de la aprehensión, asunto 
concerniente a la reología (Sierra, 2018). Así, la mera noología es el 
punto de partida, pues analiza las cosas tal y exclusivamente como se 
dan en los actos, mientras que la reología es el punto de llegada, esto 
es, explica científicamente “la constitución estructural y dinámica de las 
cosas” (Sierra Lechuga, 2022, p. 173).

Pues bien, la praxeología sobre la que se diserta en este artículo es, 
según la taxonomía propuesta por Sierra Lechuga, una noología, mas 
no una reología. Su creador es Antonio González Fernández, filósofo 
nacido en Oviedo, España, en 1961, que, en diálogo con la noología 
zubiriana, ha postulado a la praxeología como filosofía primera 
(González Fernández, 1996). La tesis central de esta filosofía consiste 
en que los actos no son cosas ni estas últimas son actos. Los actos no 
surgen como cosas, ya que son el surgir o el actualizarse de las cosas 
(González Fernández, 2014c). González Fernández no designa con las 
palabras “aparición” o “actualización” a los actos para no asignarles el 
carácter de un sujeto entendido en términos cartesianos. Dado que la 
praxeología es una filosofía primera, atenida a la inmediatez y evidencia 

1  Este artículo es un producto de investigación desarrollado en el marco 
de financiación interna de la Universidad Industrial de Santander y adscrito al 
grupo Tiempo Cero de la Escuela de Filosofía de dicha universidad. 



354 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de los actos, teorías como la del subjectum son irrelevantes para comenzar 
a filosofar, ya que se basan en hipótesis de lo que podría ser la realidad 
más allá de la inmediatez de los actos (González Fernández, 2014a). Por 
eso, González Fernández prefiere emplear el verbo en infinitivo “surgir” 
para mostrar la independencia de los actos respecto del fantasmagórico 
concepto moderno de “yo”, que, desde su filosofía de la praxis, se hace 
innecesario, por cuanto no es demostrable. Lo que sí es comprobable es 
que hay cosas que se actualizan en los actos como reales, esto es, como 
algo distinto de ellos. En otras palabras, hay una diferencia entre los actos 
que actualizan las cosas en alteridad radical respecto a ellos mismos y la 
alteridad real a la cual dichas cosas remiten en la actualización (González 
Fernández, 2014b). 

Es en esa línea de pensamiento que en este artículo se aborda, en 
primer lugar, la interpretación que González Fernández hace de la 
concepción zubiriana de “acto”, enfatizando el problema que descubre 
cuando menciona que, si el acto es el surgir de las cosas, no puede 
ser al mismo tiempo una cosa, es decir, algo real. Así, la praxeología 
surge como un desapego de la consideración noológica de que los actos 
son reales. Posteriormente, tras haber expuesto el origen filosófico de 
la praxeología, se observan algunos asuntos que no encajan en dicha 
propuesta filosófica.

1. Interpretación praxeológica del concepto noológico de “acto”
González Fernández es un intérprete de la obra zubiriana que 

parte de descripciones exhaustivas de los textos con el fin de encontrar 
problemas y solucionarlos de manera creativa, afinando los conceptos 
de la tradición filosófica que, considera, todavía no están listos. Por 
dicha razón, en esta parte del artículo exponemos la base de su filosofía, 
es decir, la interpretación que él hace del concepto zubiriano de “acto”, 
del cual se distancia, asunto al que se dedica la segunda parte de este 
artículo. 

 Según González Fernández (1997), la intelección no es una realidad 
entre otras realidades, ya que es congénere de dicha realidad, por lo cual 
la praxeología contrarresta el criticismo de las filosofías modernas que 
estudia la intelección antes que la realidad. Lo que hay que estudiar es 
—a manera de filosofía primera, que distingue entre los hechos que son 
constatables porque son inmediatamente dados (actos de intelección) 
y la teoría (realidades que posibilitan la inteligencia)— la base común 
que las hace congéneres, ya que ahí está el origen de la experiencia de 



355¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

la realidad y el distanciamiento del saber ingenuo. Por eso, González 
Fernández explica que, según Zubiri, los griegos estudiaron las 
facultades que producen los actos, que fueron descubiertas por ellos en 
los actos de inteligir y sentir, en los cuales está el saber originario. 

González Fernández señala que, para Zubiri, los filósofos modernos 
se deslizaron desde los actos hasta la conciencia que los genera, solo 
que el “tobogán” —que comienza con Descartes y desemboca en la 
segunda etapa del pensamiento husserliano— está dentro de los actos 
de intelección. Así, los actos de intelección eran considerados en la 
Modernidad como actos de conciencia ejecutados por el yo. Por eso, en 
la segunda etapa de pensamiento husserliano, el concepto de “acto” no 
cobija a las vivencias sensibles ni a las intencionales, que no cuentan con 
la conciencia actual que las ejecuta (González Fernández, 2014b). 

En relación con lo anterior, la causa de ese deslizamiento reside en, por 
una parte, los supuestos no tematizados que fueron usados por Husserl 
para evitar usar la palabra “facultad”, propia de la filosofía griega, tales 
como el carácter consciente de los actos, que se da en la experiencia, 
con el sujeto que los ejecuta, que trasciende dicha experiencia; o sea, 
se realizó una sustantivación de ese carácter, convirtiendo a los actos 
conscientes en una súper-facultad. La causa del deslizamiento, desde 
otro punto de vista, también consistió en el abandono del principio de 
todos los principios, crítica zubiriana hecha desde una fenomenología 
radicalizada, que prefiere conceptuar los actos por sí mismos (González 
Fernández, 2002).  Para Zubiri, la conciencia no define a los actos 
intelectivos, ya que las cosas no se presentan ante ella porque alguien se 
dé cuenta de ellas, sino que alguien se da cuenta de ellas porque están 
presentes (Zubiri, 1980). En la primera etapa de pensamiento husserliano, 
lo que está presente es la sensación —también conocida como “contenido 
presentante” o “primario”— carente de esa intencionalidad que hace de 
los actos lo que son (González Fernández, 1986). En la segunda etapa de 
pensamiento husserliano, lo que está presente es la vivencia sensible, 
también conocida como “dato hylético” o “materia”, carente del darse 
cuenta actual de un yo (González Fernández, 2002). Mientras dicho 
contenido hylético esté sin intencionalidad, que es la que proporciona 
alteridad, no se puede separar lo sentido (contenido mentado) de la 
sensación (acto de mención), sino que ambos son lo mismo: materias sin 
objetividad (ya que es la intencionalidad la que proporciona alteridad 
entre ambos). En cambio, cuando Zubiri analiza las sensaciones, observa 



356 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

que ellas no son simples contenidos materiales, ya que el estar presente 
es anterior al darse cuenta (Zubiri, 1992). 

En esa misma línea de pensamiento, González Fernández muestra 
las diferencias que hay entre el pensamiento husserliano y el zubiriano 
a partir del ejemplo usado por Husserl para explicar la intencionalidad 
de las vivencias, según el cual la superficie de la bola que se ve 
uniformemente roja aparece como algo diferente del acto que la percibe, 
o sea, es aquello a lo que dicho acto se refiere, mas no un ingrediente 
suyo. González Fernández explica que, para Husserl, la uniformidad del 
color no es la uniformidad de los datos hyléticos, ya que la luz hace que 
unas zonas de la bola sean más claras que otras (González Fernández, 
2002). Es la intencionalidad la que constituye al color objetivo uniforme 
a pesar de la diversidad de las sensaciones, a la cual aprehende o 
interpreta como un solo color (esto implicaría dos momentos: uno de 
sensación o recepción de los datos materiales y otro de imposición de 
intencionalidad). 

Antes de mencionar lo siguiente, es importante advertir que Zubiri 
prefiere usar la palabra “nota” en lugar de “dato”, ya que este último 
implica un supuesto de dación o donación que trasciende el objeto 
de estudio fenomenológico. Habiendo aclarado esto, hay que resaltar 
que Zubiri profundiza su análisis aislando un dato hylético, o sea, 
desechando: a) la unidad de dicha nota (tonalidad de color rojo) con 
las demás; b) la mención intencional de esta como ingrediente de la 
bola, que es un objeto con sentido concreto que varía de acuerdo a las 
diferentes culturas; y c) las teorías ópticas sobre el chorro de fotones, 
la frecuencia de la luz y la sombra, la formación del color, la estructura 
física de la superficie de la bola y de la retina, la configuración del cerebro, 
entre otras explicaciones que van más allá del mero análisis (González 
Fernández, 2014b). A partir de este último, Zubiri concluye que, además 
de sus contenidos, la nota de color rojo tiene una formalidad, esto es, un 
modo en que sus contenidos se quedan en los actos con independencia 
de ellos:

La realidad es formalidad, porque así son aprehendidas 
las cosas por la inteligencia humana. Y gracias a que la 
realidad está en la inteligencia podemos conocer que la 
realidad está también allende mi aprehensión. En parte 
para distinguir la realidad en la inteligencia (o realidad 
de la noología), es decir, la formalidad de realidad tal y 



357¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

como se actualiza en nuestra inteligencia […] (Castilla, 
1996, p. 289). 

Lo anterior es parecido a lo que Mauricio Beuchot explica respecto 
a la especie intencional sensible en relación con el pensamiento tomista. 
Según él, se conocen las formas, no la materia; o sea, la sensación es 
de una representación, no de algo físico. Ahora bien, el concepto 
de “representación” no implica un sujeto que constituye los datos 
desordenados que le llegan de afuera de su mente, organizándolos 
en categorías a priori, sino que la imagen de la cosa se actualiza como 
completa, como una unidad sistemática de notas o propiedades, sin que 
la persona (mas no el sujeto) tenga que hacer algo aparte de sentirla. 
La imagen retrata algo que es diferente a la persona, por lo cual ya está 
constituida antes de ser actualizada por dicha persona. Lo anterior es 
posible gracias a la intencionalidad de la facultad cognoscitiva, que 
se convierte en el objeto conocido de manera (valga la redundancia) 
intencional, mas no física, como si se tratara de una copia real de él, una 
semejanza o una especie: 

En la actualidad puede verse esta teoría de la species 
como postulando un intermediario que quitaría al 
conocimiento su carácter de directo y, por lo tanto, 
de realista. Pero no es así, ya que, al ser la species una 
presencia formal, se trata de una presencia directa, 
sólo que no de la cosa con su materialidad, sino de 
la formalidad de la cosa; está en el cognoscente, de 
manera intencional, la forma (substancial o accidental) 
de la cosa que en ella misma se encuentra con un ser 
material. La species no es sólo el medio por el cual, sino el 
medio en el cual se conoce. La inmutación que el objeto 
produce en el sentido no es una inmutación natural 
o física, como la que produce en un leño la llama al 
quemarlo, sino una inmutación psíquica, intencional. 
Es así como se recibe en la facultad sensorial una 
semejanza o copia de la cosa sensible, del objeto 
sensible. En cuanto esa semejanza está en mí, me hace 
conocer con cierta dependencia de mi subjetividad (mis 
estados emocionales, la pigmentación personal que doy 
a mi conocer, etc.). Pero, en cuanto es semejanza de la 
cosa, me hace conocerla con el máximum de objetividad 



358 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

posible. Predomina la objetividad. Se da desde el ser 
intencional. Hay una intencionalidad objetiva y realista 
en todas las dimensiones del conocer (Beuchot, 2008, 
pp. 23-24).

Ahora bien, aunque la explicación aristotélico-tomista de Beuchot 
tiene notables similitudes con la de Zubiri, está expresada en términos 
o conceptos con los que Zubiri no estaría de acuerdo, en especial 
los que pueden generar confusiones con el representacionalismo 
propio de la metafísica de la subjetividad, tales como “subjetividad”, 
“objeto”, “percepción”, entre otros. Por eso Zubiri evita los problemas 
de usar conceptos cuya carga semántica aboga por el dualismo o el 
subjetivismo, entre otros supuestos que no encajan en su sistema 
filosófico y que, además, no son objeto de estudio de la filosofía primera 
porque corresponden a una instancia ulterior que se escapa de su 
campo fenomenológico de análisis (Ramírez, 2011). Para evitar dichos 
problemas, Zubiri crea nuevos conceptos que se diferencian de los de 
la metafísica de la subjetividad y que son más propicios para describir 
fenomenológicamente lo que acontece en los actos de sensación. 

Al describir cualquier dato hylético, es decir, cualquier nota 
elemental vista de la cosa, Zubiri se da cuenta de la formalidad de 
realidad, consistente en que, por ejemplo, la nota se presenta en el acto 
visual como algo independiente de él, lo cual es denominado por Zubiri 
como “de suyo”, “en propio” o prius, esto es, como si a la nota no le 
importara si es vista por alguien o no (Zubiri, 1980). La alteridad radical, 
según González Fernández, consiste en la realidad de la cosa que es 
actualizada en el acto como algo radicalmente distinto de él mismo. 
La cosa, al surgir, rige porque no se presenta como un fantasma o una 
constitución subjetiva, sino como una cosa real, distinta de la persona 
que la siente, sea con la vista, el tacto u otro sentido. Por su parte, la 
alteridad real denota la cosa independientemente de su actualización 
en los actos, lo cual supone ir más allá del análisis fenomenológico y 
dar pie a las teorías que no se dan en la inmediatez de los actos. En 
términos praxeológicos, la alteridad radical concierne a la acción y la 
actuación. La alteridad real es asunto indagado por los actos racionales 
de la actividad.

Con estos conceptos, Zubiri reemplaza y supera al de “objetividad” 
usado por Beuchot, que tiene una carga semántica subjetivista a pesar 
de que él no está de acuerdo con la metafísica de la subjetividad. La 



359¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

alteridad es radical porque la nota es roja de suyo, aunque lo sea en el 
acto visual de una persona y a pesar de que esta última no sepa todavía 
qué es el color rojo más allá de dicho acto, asunto correspondiente a las 
teorías. A lo anterior Zubiri lo denomina “realidad”, concepto que aclara 
con las siguientes palabras escritas en El hombre y Dios: “Realidad no 
significa aquí existencia, y mucho menos algo allende mi aprehensión, 
sino que es la formalidad según la cual eso que llamamos calor está 
aprehendido como algo ‘de suyo’, es decir, según la formalidad de 
realidad. La existencia misma pertenece al contenido de lo real y no a 
la formalidad de realidad” (1984, p. 18). Zubiri no es, por consiguiente, 
un realista que considera que la realidad existe aunque el ser humano 
no la actualice en sus actos. Para él, la realidad es cualquier cosa que 
se actualiza en los actos como algo independiente de ellos. Pero esa 
independencia nada tiene que ver con la existencia de la cosa libre del 
acto en el que se actualiza ni con algo afuera de la mente humana. Más 
bien, Zubiri elabora el concepto de “reidad”, que se refiere a la realidad 
como formalidad actualizada en la aprehensión, para evitar el dualismo 
propio de la metafísica de la subjetividad, según el cual hay un adentro 
inmanente, que es la mente, y un afuera trascendente, que es la realidad, 
por lo que dicha metafísica considera a la cosa como una imagen (objeto) 
dependiente del sujeto que la constituye (González Fernández, 2014a). 
Si bien es cierto que tanto el término “realidad” como el de “reidad” 
proceden del latín res, ‘cosa’, Zubiri crea el neologismo para describir 
que la realidad no es lo que está afuera de la mente, con lo que intenta 
evitar el dualismo propio de la metafísica de la subjetividad.

Zubiri se atiene a lo dado en la inmediatez de los actos, poniendo 
entre paréntesis la posible existencia de la cosa independientemente 
de la persona en la que se actualiza, pues ese es un asunto teórico que 
escapa al análisis fenomenológico. Y al atenerse a la experiencia, no se le 
muestra una aparición de la cosa real, sino que se presenta la cosa real, 
ya constituida: 

[…] las cosas que se actualizan, que se presentan en 
nuestros actos, no solamente poseen un contenido 
determinado, “sino que, además, se actualizan en 
nuestros actos como radicalmente ‘otras’, es decir, se 
actualizan en nuestros actos como independientes de los 
mismos”. En seguida señala González Fernández que 
esto le permite a Zubiri distinguir lo que se actualiza en 



360 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

el acto, del acto en el que eso se actualiza […] (Pastén, 
2007, pp. 3-4). 

Al respecto, González Fernández muestra cómo, para Zubiri, la 
realidad no significa lo extramental. En el acto de ver no hay una bola 
real afuera de la mente y una imagen de dicha bola adentro de la mente, 
sino que solo aparece una bola irreductible tanto a los datos hyléticos 
como al sentido que les da la intencionalidad, aunque en el análisis sí se 
puede separar la cosa-realidad de la cosa-sentido (González Fernández, 
2013). En el Medioevo se sostenía que la inteligencia no capta las cosas 
reales, sino las imágenes de estas. Las cosas reales eran denominadas 
“sujetos”; las imágenes de ellas, “objetos”. En la Modernidad, tras la 
duda cartesiana, las cosas reales, con excepción de la mente humana, 
dejaron de ser consideradas como sujetos y pasaron a ser vistos como 
objetos, trazando así la relación epistemológica entre sujeto y objeto 
(González Fernández, 2014c). Zubiri, por consiguiente, quiere remediar 
esta situación, eliminando dicho dualismo porque no aparece en los 
actos, ya que es propio de teorías subjetivistas.

En el análisis también se puede tener en cuenta la unidad sistemática 
de la nota de color rojo con las demás, sean estas visuales, táctiles o relativas 
a cualquier otro sentido, para obtener la rugosidad, la temperatura, el 
peso, entre otras cualidades, ya que todas ellas son notas de una sola 
cosa real y forman una sustantividad (González Fernández, 1997). Es la 
unidad constituida en los actos sensoriales. Dicha unidad depende de la 
constitución intencional de una unidad percibida conscientemente con 
el sentido o significado atribuido a la bola roja, que determina cuáles 
notas van integradas a la unidad y cuáles no, tal como sucede con las 
experiencias de cambio gestáltico. Pero la anterior es una explicación 
teórica, ya que en el análisis se puede desechar el sentido de la bola roja 
o de lo que sea que se actualice en el acto, a pesar de que dicho sentido 
haya constituido la unidad de las notas sensoriales; es decir, se pueden 
obtener notas sin sentido (González Fernández, 2002). 

La formalidad de realidad está en las sensaciones, que es anterior 
a la intencionalidad que les da sentido y las constituye. En términos 
praxeológicos, la formalidad de realidad está en las acciones, cuyo 
primer acto es el de sensación, que es anterior a la actuación, estructura 
de la praxis en la que reside la intencionalidad que da sentido a las 
cosas, alcanzando así el concepto de “percepción” (González Fernández, 
1997). En la formalidad de realidad se muestra la alteridad radical de la 



361¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

cosa sentida en los actos, que remite a sí misma. González Fernández 
(2014a) explica que Zubiri usa las palabras “aprehensión” e “impresión” 
para denotar los actos en los que se actualiza la cosa, entendida como 
unidad sistemática de notas, a diferencia del concepto psicologista de 
“sensación”, referente a la posibilidad de actualización de notas aisladas, 
por lo cual no se requiere de la intencionalidad. 

Lo anterior es como si, para Zubiri, la aprehensión básica de la 
realidad fuera lo que para Husserl son los contenidos primarios, razón 
por la cual, a partir de ella, se pueden formar actos complejos. Pero esta 
postura zubiriana realmente se diferencia de lo que pensaba Husserl, 
para quien la aprehensión es inseparable de la intencionalidad que la 
interpreta. En otros términos, mientras que para Husserl es lo mismo 
un contenido primario que una sensación, y estos solo se separan con 
la intencionalidad (objetividad), para Zubiri, la cosa es una unidad 
sistemática de notas que se presenta como otra en el nivel sensorial, sin 
necesidad de que el ser humano tenga que imponer intencionalidad 
(para darle a la cosa ese carácter de alteridad), por lo cual cuando esta 
última es impuesta se da cuenta de que la cosa ya está presente y que, 
por ende, no hay que constituirla (González Fernández, 2014c). 

Así, la primera conclusión que obtiene Zubiri con su análisis de los 
actos es que, debido a la alteridad radical de la cosa, hay una diferencia 
entre la cosa (nota) y el acto (impresión, aprehensión) más una supresión 
de la objetividad, por cuanto el objeto no remite a un sujeto debido a que 
este último no aparece en el acto sensorial y, por tanto, no corresponde 
al análisis fenomenológico. En otras palabras, aunque la unidad de 
sentido noemática remita a la nóesis que la constituye y mienta, en los 
actos aprehensivos la cosa solo remite a sí misma, mas no a dichos actos, 
ni a la nóesis, ni al sujeto (González Fernández, 2002).

La segunda consecuencia que González Fernández encuentra en 
el ejercicio fenomenológico de Zubiri sobre el sujeto es consistente 
con la crítica al deslizamiento husserliano dentro de los actos. Para 
Zubiri, hay momentos conscientes en los actos que no se presentan 
como sustantividades, ya que son diferentes a lo que comúnmente se 
denomina “conciencia”. Si la conciencia es darse cuenta de una cosa, esta 
última debe estar presente como una realidad estructuralmente anterior 
para que los actos sensoriales sean conscientes de ella. Esa actualidad 
o realidad de la cosa actualizada en una impresión básica es lo esencial 
de la intelección y por eso funda a la conciencia, a diferencia de lo que 



362 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Husserl pensaba, que sólo es intelectivo el acto intencional ejecutado por 
un yo para dar sentido a la cosa (González Fernández, 2014c). 

Ahora bien, según la explicación de González Fernández, para Zubiri 
el acto en el que la cosa se actualiza está presente con ella. Por ello, la 
actualidad común es la raíz de la subjetividad y no supone un regreso 
del sujeto sobre sí mismo, sino que, dado que tanto el acto intelectivo 
como la cosa están presentes en la actualización, es viable retornar sobre 
dicho acto, es decir, darse cuenta de él. De ahí que la subjetividad no 
esté constituida por la intencionalidad, sino por aspectos subjetivos que 
surgen de la actualidad de las cosas en los actos (González Fernández, 
2014a). 

La tercera consecuencia que surge del análisis hecho por Zubiri 
acerca de los actos aprehensivos —y que González Fernández destaca— 
consiste en la utilidad de la formalidad de realidad para evitar el 
problema del representacionalismo, el cual no fue resuelto por Husserl 
en las Investigaciones lógicas, en las que los actos mientan objetos que 
están afuera de la mente por medio de imágenes, ya sean contenidos 
primarios u objetos intencionales diferentes a los objetos reales. La 
aprehensión está en contacto con un objeto, no con dos como propone 
Husserl, por cuanto está aprehendido como real e independiente de la 
aprehensión, así tenga caracteres diferentes a los que tiene la cosa real 
más allá de la actualización sensorial (González Fernández, 2014c). 

Para explicarlo, González Fernández propone el ejemplo según 
el cual el color rojo que se actualiza en el acto de ver consiste en un 
sistema de frecuencias luminosas, órganos perceptivos, entre otros 
asuntos (González Fernández, 2014b). El color rojo, con independencia 
de la aprehensión, no supone saltar de una zona mental de la realidad 
a una trascendental, sino que —dado que hay una intersección entre 
la realidad y la intelección sentiente— se trata de una profundización 
en la cosa real, mediante la razón (sin embargo, esta averiguación no 
haría parte de la filosofía primera, sino de la segunda, por cuanto dicho 
conocimiento es teórico). No obstante, según González Fernández, la 
formalidad de realidad no supone un realismo ingenuo, ya que no se 
fija solo en los contenidos, sino en cómo ellos quedan en la aprehensión. 
Así, no hay que desconectar la realidad (su sentido o carácter tético) 
con el fin de obtener los contenidos para el yo, sino analizar y describir 
la formalidad de cosas actualizadas, lo cual equivale a la reducción 
trascendental (González Fernández, 2002). 



363¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

Según González Fernández, Zubiri amplía el concepto de “acto” 
diferenciando a las impresiones de sus contenidos gracias a la alteridad 
radical, por lo cual el acto es visible. En este punto, la praxeología se 
distancia de la noología, ya que concibe al acto como algo que no se 
actualiza, es decir, que no se ve, no se oye, etc. En la actualización, la 
cosa remite a sí misma, mas no al acto. Es decir, si alguien ve algo, no 
ve su acto de ver, sino la cosa vista. Así, Zubiri traslada el papel de la 
intencionalidad y la subjetividad a las cosas, que no necesitan de esos 
conceptos para tener alteridad gracias a, entre otros, el concepto de 
“actualidad”, que denota al estar presente de la cosa real y que define a 
los actos intelectivos —mas no a los actos estimúlicos de la vida animal—, 
sustituyendo así a la subjetividad. Zubiri también amplía el concepto 
de lo intelectivo, en el que cabe cualquier acto que tenga formalidad 
de realidad, sea una impresión, una afección o una volición. Por su 
parte, la inteligencia es un acto, ergon, por cuanto la aprehensión es una 
actualidad que actualiza lo aprehendido, noergia, mas no pura nóesis 
unida al noema, por cuanto no son momentos intelectivos primarios 
(González Fernández, 2014c).

A pesar de las similitudes que hay entre el pensamiento praxeológico 
y el zubiriano, hay algunas diferencias que —junto con otras— dan 
un carácter de originalidad a la praxeología. González Fernández 
analiza la concepción zubiriana de “acto” y se da cuenta de que hay un 
deslizamiento desde el acto hacia la actualidad (cfr. Yáñez, 2012, p. 10). 
Para Zubiri, el acto es algo real, como una cosa entre las cosas, asunto 
que no convence a González Fernández y que le permite desprenderse 
de la noología para dar origen a la praxeología, cuya tesis principal es 
que los actos no son cosas, sino el surgir de estas. 

Pues bien, según González Fernández, Zubiri encuentra una 
relación entre el ergon, que es el estar de la cosa en la intelección, ya que 
puede significar tanto “actualidad” como “plenitud” de la realidad de 
algo, y la actualidad, que en el Medioevo era el carácter de lo real como 
acto, traducción del término aristotélico energeia, usado para designar 
la plenitud de la realidad de las cosas y para denotar las acciones. La 
actualidad es el carácter de las cosas actuales en la aprehensión, pero no 
el carácter de la aprehensión en tanto que acto (González Fernández, 
2014c). El estar pertenece a la cosa en la aprehensión, mas no al carácter 
de esta última. En la actualidad común, el acto de aprehensión es actual 
en la cosa porque es actualidad de la realidad, por lo cual el acto de 
aprehensión también está presente como real. Dicho de otro modo, el 



364 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

acto aprehensivo tiene la misma formalidad de realidad que la cosa 
aprehendida. Al respecto, González Fernández (2002) cuestiona si 
en verdad los actos son aprehendidos como reales; explica que, para 
Zubiri, la realidad actualizada en la aprehensión más la aprehensión 
como realidad es lo que constituye a la actualidad común. 

Según González Fernández, Zubiri no relaciona al acto con la 
actualidad, que es el carácter de actual, es decir, el hecho de estar 
presente una cosa desde sí misma como real, mas no como un objeto 
o imagen de la cosa real ante un sujeto que la constituye (González 
Fernández, 2002). Por eso, la actualidad no se refiere al acto, que es la 
plenitud de la realidad de algo, para el cual Zubiri acuña el término 
“actuidad”, esto es, el carácter de acto de algo real —en otras palabras, 
cuando la cosa está en potencia de convertirse en algo y lo alcanza—. 
Así, el concepto de “actuidad” es parecido a lo que el acto es para el 
aristotelismo, herencia escolástica no tematizada por Zubiri (González 
Fernández, 2014c). Por su parte, la actualidad es el concepto para denotar 
cuando la cosa está presente en la intelección. Pero, para que la cosa 
esté presente en la intelección, es necesario que primero se haya hecho 
presente. A esto se lo conoce como “actualización”, que es lo que define, 
según González Fernández (1996), al acto en cuanto acto, concepto con 
el cual se queda, desechando el de “actuidad”, por ser metafísico y, por 
ende, por no formar parte de la inmediatez del principio de todos los 
principios, de la filosofía primera. González Fernández (2002) también 
rechaza el concepto de “actualidad” por cuanto Zubiri define a los 
actos a partir de él, lo cual genera una inadecuada intercambiabilidad 
entre dicho concepto y el de “actualización”, además de producir el ya 
mencionado deslizamiento zubiriano desde los actos hacia las cosas 
actualizadas en ellos.

En la intelección, la realidad es un más2 entre las actualidades que 
algo puede tener. Para González Fernández (2015), si los actos son 
definidos, tal como lo hace Zubiri, en términos aristotélicos, se genera 
un problema terminológico en la obra zubiriana que la conduce a 

2  El más se refiere a que una cosa es más que sí misma: una cosa real 
tiene más de un sentido. Por ejemplo, una botella de agua es, desde la biología, 
un líquido que quita la sed de una persona o nutre a una planta; desde la 
química, H2O; desde la economía, un producto del capitalismo que se envasa y 
se distribuye para ser consumido; desde la ecología, un recurso natural que está 
siendo contaminado, etc.



365¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

asuntos metafísicos sobre la estructura de las cosas, que están más allá 
del análisis fenomenológico, por ser la plenitud de la realidad de algo 
(actuidad). Además, González Fernández cuestiona que, para Zubiri, los 
actos en cuanto actos no formen parte de la filosofía primera. Para Zubiri, 
solo hay actualidad, por lo cual funda ese concepto en el de “actuidad”, 
entendiendo que la aprehensión es actualidad de lo en propio de las 
cosas, que son anteriores a dicha aprehensión. Al respecto, González 
Fernández comenta lo siguiente: 

El problema no consiste solamente en que, con la 
distinción entre la actualidad y la actuidad, la misma 
terminología de Zubiri puede vacilar. Lo grave está en 
que los actos mismos, entendidos como “actuidad” a 
diferencia de la “actualidad”, tienen forzosamente que 
desaparecer del comienzo radical de la filosofía. Los 
actos, como plenitud de la realidad de algo, como raíz 
de las acciones, pertenecen a una teoría metafísica sobre 
la estructura de la realidad. Pero de ninguna manera 
pertenecen a una “filosofía primera” entendida como 
análisis de la experiencia originaria. Se podría intentar 
decir que los actos como “plenitud de la realidad de 
algo” pueden ser término de un análisis de la realidad 
actualizada en la aprehensión. Esto resulta muy dudoso 
teniendo en cuenta los textos citados. Más pareciera que 
Zubiri se refiere a la estructura metafísica de lo real con 
independencia de la aprehensión, y no a la estructura de 
lo real aprehendido. Pero incluso si así fuera, estaríamos 
en cualquier caso analizando la realidad actualizada en 
nuestra aprehensión, pero no la aprehensión como acto 
(2002, p. 354).

El problema que González Fernández encuentra en las postulaciones 
zubirianas es que, si los actos son realidades actuales entre otras 
realidades, entonces no pueden ser parte de la filosofía primera y esta 
última no puede consistir en un análisis del principio de los principios. 
No hay prioridad de la actualidad común sobre otras actualidades, 
ni siquiera una diferencia. Por eso, González Fernández lamenta 
que, aunque Zubiri inició Inteligencia sentiente  como un análisis de la 
intelección —a la que concibe como acto— y cuestionó el deslizamiento 
desde los actos hacia las facultades o la conciencia, no creó un concepto 



366 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

propio de los actos, sino que los definió en términos aristotélicos como 
cumplimiento de las potencias. Pero, según González Fernández (2015), 
la actualización no es la plenitud de la realidad de algo si se analiza 
como acto. 

González Fernández observa que, en primer lugar, Zubiri se deslizó 
dentro del acto hacia la cosa actualizada en él, es decir, desde el acto 
hacia la actualidad, que es un momento del acto pero no su totalidad. 
González Fernández también discute que, para Zubiri, el acto sea actual 
porque es una realidad presente desde sí misma ante la cosa inteligida, 
o sea, una realidad co-actualizada con la cosa, por lo cual la actualidad 
se refiere al acto como realidad y no como acto. En esa misma línea de 
pensamiento, González Fernández (2002) critica que, cuando Zubiri 
intenta definir al acto en cuanto acto, no en cuanto actual, se desliza 
hacia la actuidad que desborda al análisis, por lo cual tampoco describe 
qué es la intelección como acto. 

2. Objeción praxeológica al concepto noológico de “acto”: el 
acto no se actualiza en alteridad radical
Con base en las observaciones hechas sobre la noología de Zubiri, 

González Fernández conceptúa los actos afirmando que la actualidad 
no es una relación entre las cosas, pues a veces estas se hacen presentes. 
Expresado de otra forma, la actualidad no es presentidad, sino un estar, 
por lo cual no es lo mismo hacerse presente que estar presente. De ahí 
que el acto consciente se base en el estar presente de la cosa de la cual 
se es consciente. A su vez, que la cosa esté presente supone que ella 
primero se hizo presente, por lo cual esto último es la esencia del acto en 
cuanto acto, mas no en cuanto actualidad, así haya cosas con actualidad 
en él. O sea, los actos son el hacerse presente de la cosa en la impresión, 
la afección, la volición, el sentimiento, el deseo, el razonamiento, lo 
cual muestra que la actualización es distinta a la actualidad (González 
Fernández, 2002). 

La actualidad se refiere al estar presente de la cosa, desde sí misma, 
mientras que la actualización es el hacerse presente de algo en alteridad 
radical, en lo cual consiste el acto. La alteridad radical posibilita 
diferenciar entre las cosas actualizadas, que son actuales en los actos, y 
los actos, que son actualizaciones de cosas. Por eso, González Fernández 
encuentra problemático que Zubiri a veces defina a la intelección 
como actualidad y, en otras ocasiones, como intelección, ya que 



367¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

ambos términos tienen significados diferentes. Dicho de otro modo, la 
actualización no es actualidad, pero tampoco actuidad, sino el carácter 
del acto en cuanto acto que posibilita a este último el momento dinámico 
en el que las cosas se hacen presentes en él, lo cual suprime la necesidad 
de recurrir a la intencionalidad o al sujeto para definirlo. Como dice 
González Fernández: 

En la inmediatez primera, y sin descartar todas las 
presencias personales que podamos encontrar en 
el análisis, la actualización es una actualización de 
las cosas, y no una activación de un sujeto. Desde el 
punto de vista de la filosofía de la conciencia, sería 
una “pasividad originaria”. Pero, paradójicamente, 
esa pasividad no es ausencia de dinamismo. La 
actualización es un “hacerse presentes” las cosas. Más 
radicalmente que la actividad o pasividad de un sujeto, 
hay una constitutiva dinamicidad. Son los actos en su 
carácter propio y esencial (2002, p. 359).

De esta manera, González Fernández (1997) procura alcanzar la 
coherencia esperada del principio de todos los principios, el análisis 
de los actos como actualizaciones, sin acudir a explicaciones ulteriores, 
sean científicas (como la realidad actualizada en los actos) o metafísicas 
(como la subjetividad trascendental). La alteridad radical aparece en 
las impresiones sensibles, es decir, las cosas no son actos, ya que en 
el hacerse presentes remiten a sí mismas. González Fernández (1995) 
reemplaza la reducción trascendental con la alteridad radical que se 
hace presente en los contenidos inteligidos, que es una formalidad, mas 
no un sentido. La alteridad radical no permite la separación del mundo 
en dos zonas de cosas, por lo cual no implica un regreso al realismo. 

Los actos no aparecen como cosas, ya que son el actualizarse de estas 
(cfr. Sierra Lechuga, 2018, pp. 237-238). Para no sustantivarlos, dándoles 
así el carácter de sujeto, González Fernández no usa las palabras 
“aparición” o “actualización” para los actos. Él prefiere emplear un 
verbo en infinitivo para mostrar la independencia de los actos respecto 
del fantasmagórico concepto moderno de “yo”, que resulta innecesario 
por cuanto no es demostrable, y para expresar una continuidad de la 
actividad, que no se acaba —como sí sucede con las praxis imperfectas—
(González Fernández, 2014a). Lo único comprobable es que hay cosas 
que se actualizan en los actos, que se presentan como diferentes de 



368 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

ellos, es decir, se actualizan mostrando una alteridad radical respecto a 
ellos. En otras palabras, hay una diferencia, gracias a la alteridad real, 
entre los actos, que actualizan las cosas en alteridad radical respecto 
a ellos mismos, y la alteridad real a la cual dichas cosas remiten en 
la actualización. Sobre este asunto, González Fernández explica lo 
siguiente: 

Sin embargo, para evitar introducir los actos en su 
propia noción (“actualización” en definitiva viene de 
“acto”), tal vez sea conveniente recordar a Aristóteles. 
Para el Estagirita, la enérgeia consiste precisamente en 
el “surgir” de las cosas (ésti dè enérgeia tò hypárkhein 
tò prâgma). Aquí no hemos hecho más que evitar 
anacronismos como la “existencia”, y traducir 
literalmente el termino griego hypárkhein, pues el hypo-
árkhein griego equivale al sub-regere latino, que está en 
el origen de nuestro “surgir”. Bellamente, el “regir” 
(árkhein) alude a una alteridad de lo que surge, a la vez 
que nos recuerda la vieja pregunta por la arkhé de todas 
las cosas (2014c, pp. 187-188). 

González Fernández aplica su propia definición de acto a todos los 
actos, es decir, cualquier acto es el surgir de las cosas. Dicha definición 
contrarresta el cartesianismo, que centra la atención en los actos 
intelectivos, relegando a un lugar secundario a los actos sensitivos y 
volitivos. Para González Fernández (2014c), no hay ninguna razón 
para considerar a los actos intelectivos como superiores a los demás. 
Por medio de la duda radical de Descartes, es viable convencerse de 
que nada existe, con excepción del propio acto de pensar. Si se está 
convencido de algo, eso significa que se está pensando, y si se está 
pensando algo, entonces se está siendo, porque lo que no es no puede 
pensar ni ser pensado. No obstante, cuando se aplica este razonamiento 
de la óptica cartesiana a cualquier otro acto, suponiendo que cualquier 
acto es una verdad primera, dicho acto no alcanza a igualar al acto de 
pensar (González Fernández, 2015). Por ejemplo, es viable convencerse 
de que nada existe, con excepción del propio acto de bailar; si se está 
bailando algo, entonces se está siendo, porque lo que no es no puede 
bailar. Pues bien, para el cartesianismo, el acto de bailar, ver o cualquier 
otro acto no tiene el mismo carácter indubitable que el acto de pensar, 
ya que dichos actos pueden ser puestos en duda y no necesariamente 



369¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

superarla para llegar a una evidencia apodíctica (asunto que a González 
Fernández no le interesa, por cuanto se enfoca en la verdad primera del 
aparecer, en lugar de en la teoría). 

En ilación con lo anterior, es importante recordar que la hipótesis 
cartesiana del genio maligno puede hacer que una persona imagine algo 
diferente de la realidad; también, que no es tan clara la distinción entre el 
sueño y la vigilia. Pero la praxeología consiste en atenerse a la inmediatez 
de los actos, por lo cual no tiene en cuenta el principio instaurado por 
Parménides y conservado por Descartes y Husserl. Desde Parménides se 
dijo que lo mismo es ser que pensar, por cuanto algo que no es no puede 
pensar. A esto, González Fernández le añade que lo que no es no solo 
no puede pensar, sino que tampoco puede hacer cualquier otra acción. 
Esto motiva al filósofo español a poner entre paréntesis, en el análisis 
praxeológico, el supuesto griego relativo a la dicotomía que hay entre 
doxa y episteme, entre mundo sensible y mundo inteligible (González 
Fernández, 2005). 

Parménides recomienda, en su poema de la naturaleza, evitar el 
camino de la opinión, que se basa en lo sensible, y adoptar el camino 
del conocimiento. El cartesianismo, como si estuviera siguiendo esa 
sugerencia, duda de los sentidos por medio del argumento del sueño y 
la vigilia, por lo cual, cuando los sentidos no superan la duda radical, 
lo que queda es un fundamento cierto y seguro: se puede dudar de 
todo, menos de que se está dudando (González Fernández, 2014c). Y, 
puesto que la duda es un acto del pensamiento, no se puede dudar de 
que se está pensando. Dado que ser y pensar es lo mismo (no así ser y 
bailar), por cuanto algo que no es no puede pensar, el pensamiento es un 
fundamento cierto y seguro, indubitable. 

Por las razones explicadas con anterioridad, desde el pensamiento 
cartesiano no es viable afirmar, tal como lo sostiene la praxeología, que 
se puede dudar de todo, menos de que se está bailando. Y puesto que 
bailar es un acto, no se pude dudar de que se está actuando. Dado que 
ser y actuar son lo mismo, por cuanto algo que no es no puede actuar, 
el acto es un fundamento cierto y seguro, indubitable. También se 
recalca que desde el pensamiento cartesiano no se puede afirmar que 
cualquier acto es indubitable, por cuanto no cualquier acto pasa la duda 
radical, expresada en argumentos tales como el del sueño y la vigilia 
(González Fernández, 2016). Para el cartesianismo, una persona puede 
soñar vívidamente con que está bailando, pero cuando se despierta se 
da cuenta de que no lo está haciendo. ¿Qué es lo que diferencia al sueño 



370 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de bailar del acto consciente de bailar? El cartesianismo no considera, 
de esa manera, que sea posible diferenciar con total seguridad entre el 
sueño y la vigilia, por lo cual no cree que el acto de jugar y cualquier 
otro acto no intelectivo sean fundamentos ciertos y seguros para el 
conocimiento. Por eso, el cartesianismo no afirma que jugar y ser son lo 
mismo. Solo pensar y ser son lo mismo. 

González Fernández no contesta estas objeciones que Descartes 
intentó superar por medio del cogito ergo sum. Cuando González 
Fernández pone a los actos sensitivos y a los actos volitivos al mismo 
nivel de los actos intelectivos, no le interesa abordar las talanqueras 
que Descartes enfrentó. Para González Fernández, cualquier acto 
es indubitable. Es posible que una persona, por el consumo de una 
sustancia psicotrópica, esté alucinando con que está bailando a pesar de 
que realmente está quieto, sentado en una silla. Lo inconcuso aquí es el 
acto de alucinar: no se puede dudar de ese acto de imaginar (por efecto 
de las drogas) que se está bailando. Aunque los actos sensitivos sean 
engañosos, tal como lo denunciaba Descartes (2011), el genio maligno 
no podría hacer creer a la persona que no está teniendo actos, porque, 
aunque ella se los estuviera imaginando, serían actos de imaginación 
en los cuales se actualizarían las cosas engañosas. En otras palabras, lo 
inconcuso aquí es el acto de ser engañado, por lo cual se puede dudar de 
todo, menos de que se está siendo engañado. Por eso, según González 
Fernández, no hay una prioridad de los actos intelectivos, tal como lo 
propone Zubiri (1980), para quien los actos sensitivos y volitivos están 
inscritos en la intelectiva formalidad de realidad.

Con base en esta diferencia entre el cartesianismo y la praxeología, 
resulta comprensible que Descartes y Husserl consideraran que la 
teoría sucede dentro de la subjetividad y la praxis fuera de ella. Para 
González Fernández, en cambio, no hay una separación entre lo que está 
afuera de la mente y lo que está adentro de ella. González Fernández 
acepta la idea zubiriana de que la realidad no es lo que está afuera de 
la mente, razón por la cual, desde la praxeología, no se puede sostener 
que la teoría sea subjetivista y la praxis objetivista. Así como no hay 
dualismo entre sujeto y objeto, tampoco hay dualismo entre teoría y 
praxis (González Fernández, 1999); más bien, la teoría es una praxis. 
De esta manera, González Fernández propone un nuevo surgir de la 
filosofía en una época postmoderna en la que el ser humano flota en 
la ausencia de fundamentos. Así las cosas, para González Fernández 
(2016), las desviaciones que el concepto de “praxis” ha sufrido a lo largo 



371¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

de la historia —que consistieron en el trazo de separaciones dualistas— 
no son convincentes, razón por la cual aboga por la unicidad y considera 
que la teoría es inseparable de la praxis y que los movimientos corporales 
son una unión personal de intenciones, decisiones y deseos, pero no una 
praxis externa a la subjetividad. 

Por eso, al corregir los errores anteriormente mencionados, González 
Fernández (2015) asevera que los actos que integran la praxis pueden ser 
de todo tipo. Todo acto es inmediato e inconcuso porque, aunque se 
puede dudar de lo que se ve o se toca, no se puede dudar de que se está 
viendo, tocando o cualquiera que sea el acto que se esté dando. Los actos 
no son visibles, ya que no son cosas que surgen, sino que son el surgir de 
ellas, sean tangibles o intangibles: en cualquier impresión hay alteridad 
radical, razón por la cual, aunque los actos son inseparables de las cosas, 
son diferentes a ellas. Así es como González Fernández propone una 
filosofía nueva, enmarcada en la noología, pero con algunas diferencias. 
Proponiendo la solución a un problema, surgió una nueva manera de 
concebir la relación entre el ser humano y su mundo. ¿Pero esta nueva 
filosofía está libre de problemas?

3. ¿Se actualiza el acto en alteridad real? Hipótesis para responder 
a las objeciones al concepto praxeológico de “acto”
Tras haber expuesto en qué consiste el surgimiento filosófico 

de la praxeología, es decir, después de haber mostrado cómo la 
interpretación que González Fernández hace de la noología zubiriana 
lo lleva a encontrar un problema en la concepción de los actos humanos 
como algo real, a partir del cual decide llamar “praxeología” —y, 
recientemente, “hiparqueología”— al desarrollo de las consecuencias de 
dicha perspectiva, es pertinente revisar algunos problemas generados 
por dicho planteamiento. Para ello, primero recordemos que González 
Fernández (1997) postula que el acto es el surgir de las cosas, lo cual 
implica que el acto mismo no puede surgir, ya que no es una cosa. Los 
actos son la base de la acción, por cuanto esta última es una estructura 
de la praxis constituida por la unión de un acto de sensación, un acto 
de afección y un acto de volición. La siguiente estructura de la praxis, 
denominada “actuación”, es la acción más la intencionalidad, entendida 
como dirección o sentido. En esta estructura, las personas no son 
auténticas, por cuanto siguen un rol que no diseñaron, un guion teatral 
que actúan pero que no escribieron. Y la última estructura de la praxis, 



372 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

denominada “actividad”, es la actuación más la creatividad, la propia 
personalidad, la autoría de la vida (González Fernández, 1999). 

Pues bien, ¿cómo un acto, que no es una entidad, que “es” invisible, 
puede generar semejantes estructuras?; ¿cómo un acto, que no es una 
cosa, sino el surgir transparente de las cosas, puede concatenarse con 
otros actos, si, en sentido estricto, no es algo y, por ende, no es enlazable?; 
¿cómo entender que una estructura no es algo, o sea, que no forma parte 
del conjunto de las cosas?; ¿cómo puede una estructura sostenerse sin 
cosas, a punta de actos?; ¿cómo tres actos transparentes y no cósicos, por 
más conexos que estén, pueden estructurar a la acción?; ¿las estructuras 
son conceptos que no se refieren a cosas de este mundo, sino hipótesis 
útiles para entender al ser humano, aunque este último, más allá del 
análisis, sea indivisible?; ¿cómo puede una acción, siendo una estructura 
compuesta por tres actos, surgir? González Fernández dice lo siguiente: 

El surgir es una palabra magnífica, un verdadero 
privilegio. Es importante observar que esta noción de 
acto cubre todos los aspectos que la ἐνέργεια tiene en 
Aristóteles. Porque la sensación y la intelección pueden 
entenderse como un surgir las cosas ante nosotros, 
en el sentido de un aparecer o una actualización. Las 
operaciones productivas pueden entenderse como un 
surgir de lo producido. Las operaciones que tienen 
su fin en sí mismas, y que Aristóteles llama πρᾶξις 
también pueden entenderse desde aquí, pues πρᾶγμα 
puede tener originariamente el sentido de hecho o de 
acción. De este modo, en tales operaciones asistiríamos 
a un surgir, no de un producto, sino de la acción misma 
(González Fernández, 2008, p. 131).

Es problemático que en la praxis surja la acción mas no un producto, 
como acontece en el caso de la poiesis, acción que tiene su fin fuera de sí 
misma, debido a que, por una parte, tres actos, por más misteriosamente 
ligados que estén, no constituyen una cosa, una sustantividad, sino una 
estructura. Son las cosas, mas no las estructuras, las que surgen en los 
actos. Por eso es importante preguntar: ¿cómo la estructura práxica de 
la acción, que está constituida por actos transparentes, que no son cosas, 
puede surgir? Por otra parte, si fuera posible que un acto se actualizara 
en otro, en este caso, al actualizarse una acción en un acto, se estarían 
actualizando tres actos en uno solo. De ahí que se objete: ¿cómo un acto 



373¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

puede contener a tres actos unidos en el momento de la actualización de 
estos últimos? La afirmación praxeológica de que las acciones surgen en 
las operaciones que tienen su fin en sí mismas sigue en la oscuridad, tal 
como el concepto praxeológico de “acto consciente”:

La definición de acto consciente genera una incoherencia 
en el interior de la praxeología, por cuanto se trata del 
carácter de un acto que se actualiza ante sí mismo. Pero, 
en el resto de su obra, González Fernández es enfático 
al sostener que lo que se actualiza en los actos son las 
cosas, mas no los actos, que no son visibles, ya que 
las cosas no remiten a ellos, sino a sí mismas. Así, por 
ejemplo, el acto de ver no remite al acto de ver, sino 
a la cosa vista. Sin embargo, que un acto consciente se 
actualice ante sí mismo es una contradicción análoga a 
la afirmación de que el acto de ver se actualiza ante el 
acto de ver. Si fuera cierto que un acto se actualiza en 
otro, en este caso el acto de ver estaría remitiendo a sí 
mismo, mas no a la cosa actualizada. Se trataría de ver el 
ver. Pero, si los actos son transparentes, entonces no se 
puede ver el ver. —Esto, si se tiene en cuenta el sentido 
de la vista. Si se tiene en cuenta al sentido del oído, el 
acto es mudo; si se considera al olfato, el acto es inodoro; 
si se tiene presente al tacto, el acto es intangible y así 
sucesivamente—. Ahora bien, desde el cartesianismo 
se podría objetar que un acto consciente no está al 
mismo nivel del acto de ver, sino que es superior, más 
importante, pero es precisamente eso lo que González 
Fernández contraargumenta afirmando que todos los 
actos están al mismo nivel. Dado que esto es cierto en 
el sistema praxeológico, no se entiende cómo puede 
un acto actualizarse ante sí mismo. También los actos 
conscientes son invisibles, por lo cual la afirmación de 
que un acto se actualiza ante sí mismo está más cerca 
de las teorías que de la inmediatez de los actos. Si los 
actos pudieran actualizarse ante sí mismos, habría que 
corregir la idea central de la praxeología, según la cual 
lo que surge es la cosa, mas no el surgir mismo. Habría 
que decir, por consiguiente, que también surge el surgir. 



374 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Pero esto requeriría de un surgir previo que fuera causa 
de ese segundo surgir o que estuviera en función de él y 
de esta manera se caería en un círculo vicioso, asunto que 
González Fernández siempre quiere evitar. Además, si 
lo que surge es tanto la cosa como el surgir mismo, 
entonces González Fernández no ha remediado todavía 
lo que a su juicio es un error de Zubiri, que consideró 
los actos como realidades. Por lo anterior, es menester 
revisar la definición de acto consciente, para que diga lo 
que González Fernández quiere decir, pero sin atentar 
contra la lógica de la praxeología, a menos que él no 
quisiera basarse en el principio de no contradicción, 
sino que aceptara la lógica paraconsistente. Pero, 
de hacer este cambio para superar este problema, 
González Fernández tendría que excluir de su obra, por 
ejemplo, el texto intitulado “El principio de todos los 
principios”, en el que argumenta a favor del principio 
de no contradicción, en lugar de buscar su anulación 
como lo propone la lógica paraconsistente. En fin, hay 
que pensar en cómo resolver el problema (Prada, 2021, 
p. 129).

Tal vez la solución a esta serie de problemas tenga que ver con la 
geometría, en la que de una causa se sigue necesariamente un efecto. 
En el mundo empírico resulta contradictorio que algo sea causa de sí 
mismo porque esa afirmación supone que algo existió antes de existir. Si 
no existiera, no podría causarse. Pero se causa, por tanto, existe. Y, dado 
que existe, ¿cómo pudo existir antes de haber comenzado a existir? ¿Es 
la preexistencia algo empíricamente corroborable? No obstante, en el 
mundo de las matemáticas, las hipótesis, los contrafácticos, la literatura 
y, en fin, lo ideal, no es contradictorio que algo se cause a sí mismo. Por 
ejemplo: la conclusión de un silogismo está implicada en las premisas, 
es decir, preexiste en ellas de forma tácita para luego ser explicitada 
por necesidad, sin haber más opción que esa, excluyendo —por la 
obligatoriedad del seguimiento de las normas— el término medio. 
Lo anterior porque, mientras el término medio está en las premisas, 
la conclusión no aparece explícitamente en ellas, aunque puedan ser 
vislumbradas o prefiguradas en el intelecto de quien las lee, por cuanto 
moran en el escondite de dichas premisas. Cuando, por derivación y 



375¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

necesidad, la conclusión llega a ser una entidad explícita en el silogismo, 
el término medio ya no aparece. Este intercambio entre lo tácito de la 
conclusión en las premisas y lo tácito del término medio en la conclusión 
posibilita que el silogismo sea causa de sí. Las premisas son la causa y la 
conclusión, su efecto. 

El problema es que, al aplicar el modelo geométrico al concepto 
praxeológico de acto, hay una incompatibilidad semejante a la 
denunciada por Spinoza cuando menciona en la Ética (2000) que el 
atributo “pensamiento” no puede comunicarse con el atributo extensión. 
¿Cómo los sistemas formales, como la geometría o la lógica, en los que 
hay entidades que son causa de sí, pueden ser equivalentes a la carne del 
ser humano en la que surgen los actos?; ¿cómo se imbrica la geometría 
con el mundo?; ¿cómo pueden las acciones surgir en las operaciones 
que tienen su fin en sí mismas?, es decir, ¿cómo pueden las acciones 
ser causa de sí, tal como un silogismo? Y, en esa línea de pensamiento, 
¿cómo un acto consciente puede ser causa de sí, tal como sucede en el 
caso concebible de una entidad formal?; ¿cuál es la causa y cuál el efecto 
en este caso?; ¿cómo es que la causa, es decir, la actualización del acto 
(que no es cosa y por tanto no debería poder actualizarse en la alteridad 
radical, aunque quizás sí en la alteridad real), deriva por necesidad 
en el efecto, consistente en ser actualizado en él mismo? Que el acto 
consciente se actualice ante sí mismo es una afirmación tan oscura como 
aquella según la cual las acciones surgen en las operaciones que tienen 
su fin en sí mismas.

En esta línea, uno de los árbitros anónimos de este artículo propuso 
la siguiente objeción a la praxeología: se dice que los actos no son cosas 
porque las cosas son lo que surge en los actos. Se nota una definición 
circular (para saber qué es X se remite a Y, para saber qué es Y se 
remite a X diciendo que “no es X”). En otras palabras, de acuerdo con 
la formalización sugerida por el evaluador del texto, para saber qué 
es una cosa (X), González Fernández se remite al acto en que ella se 
actualiza (Y), y para saber qué es un acto (Y), el filósofo acude a la cosa 
(X) diciendo que el acto no es una cosa (que Y no es X). 

Al proponer que los actos no son cosas, sino el surgir de estas, y que las 
cosas no son actos, sino lo que se actualiza en ellos, González Fernández 
no está planteando un argumento circular, sino afinando los conceptos 
relativos a la imbricación que hay entre el ser humano y el mundo. ¿Qué 
es lo propio del ser humano? Ser acto encarnado, concepto que entra 
en contienda con la visión moderna (principalmente cartesiana) del ser 



376 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

humano como animal racional, para mostrar que los actos racionales 
son unos entre muchos otros y que no son ontológicamente superiores 
a los demás, sino que están al mismo nivel. ¿Cómo se imbrica el ser 
humano con el mundo, teniendo en cuenta que no hay actos sin cosas? 
Actualizándolo como una cosa. 

González Fernández habla de imbricación entre ser humano y 
mundo, mas no de correlación, ya que: “la ‘correlación’ supone los 
relatos correlacionados, en este caso, supone al ‘sujeto’ (‘la mente’) y a 
la ‘realidad independiente’, que es justamente lo que hay que criticar” 
(Sierra Lechuga, 2022, p. 189). Pero esta imbricación no implica una 
codependencia como la que hay entre el ser humano y la ciudad. De esta 
última dupla se puede preguntar: ¿qué fue primero?, ¿el ser humano 
constituye las ciudades o las ciudades conforman al ser humano? 
Algunos autores dicen que el ser humano funda ciudades; otros, que 
las ciudades determinan la forma de ser, pensar y actuar de los seres 
humanos; aún otros, que los seres humanos construyen ciudades al 
tiempo que son edificados culturalmente por ellas. Respecto a esta 
última opción, claramente se podría objetar que se trata de un argumento 
circular: ¿de dónde viene la ciudad? Del ser humano. ¿De dónde viene 
el ser humano? De la ciudad. Sin embargo, en el caso praxeológico en 
cuestión, no tiene sentido preguntarse qué fue primero, si el ser humano 
o el mundo, si el acto o la cosa, ya que este binomio está en otra esfera: 
no en la de la fundamentación, sino en la de la imbricación ser humano-
mundo: “La unidad entre los actos y las cosas es indisoluble, porque es 
constitutiva” (González Fernández, 2008, p. 132).

Por otra parte, es cierto que, para saber qué es un acto, González 
Fernández se remite a las cosas, debido a que el acto es el surgir de estas. 
Dada la imbricación que hay entre ser humano y mundo, la imbricación 
entre acto y cosa, no hay cómo estudiar el acto sin la cosa, ya que el acto 
es transparente y solo se sabe de él cuando algo surge en él, porque es 
vivido en una carne. Sin la cosa, no hay manera de saber qué es un acto. 
Pero no es verdad que la única manera praxeológica de lograr saber 
qué es una cosa sea analizando el acto, ya que González Fernández 
también indaga en la etimología de dicha palabra. Es decir, en este 
caso concreto, el filósofo no se atiene exclusivamente a la experiencia 
inmediata para definir qué son las cosas (según el proyecto original de 
la fenomenología), sino que también acude a explicaciones lógicas, que 
están más allá del campo de la aprehensión, para indagar qué son las 
cosas independientemente de su actualización en los actos humanos. 



377¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

González Fernández intenta clarificar el lenguaje para saber qué es 
en verdad una cosa más allá de los prejuicios que la palabra con la que 
se le designa acarrea por causa de la tradición sustancialista occidental 
que la ha usado. Justamente por eso, González Fernández involucra 
etimologías allende el mundo occidental —por ejemplo, a partir del 
hebreo o el náhuatl—, procurando, de paso, el carácter universal de la 
praxeología: en cualquier cultura, el ser humano es un acto encarnado. 
Claro, lo anteriormente mencionado aparentemente contradice el 
hecho de que González Fernández medite sobre las cosas en el ámbito 
fenomenológico de lo inmediatamente dado. Sin embargo: 

Es posible distinguir metodológicamente entre 
lo inmediatamente dado en la experiencia y las 
construcciones ulteriores de las teorías científicas. Al 
hacerlo, nos proponemos aclarar fenomenológicamente 
ese ámbito primigenio del que surge toda teoría sobre 
las “cosas”. Dicho en términos de Zubiri: nos queremos 
mover en el nivel del logos, y no de la razón. Si queremos 
hablar de las “cosas allende la aprehensión”, conviene 
aclararnos previamente sobre el sentido del término 
“cosa”, tal como éste es usado ya en nuestro logos, 
cuando hablamos de las cosas en la misma aprehensión 
(González Fernández, 2008, p. 108).

González Fernández entabla un diálogo entre los conceptos previos 
que el logos carga sobre las cosas —que son propios del lenguaje 
prefilosófico— y la experiencia inmediata para precisar y depurar 
el concepto de “cosa”. Es así como González Fernández comienza su 
investigación examinando el uso de la palabra “cosa” en alemán (a 
partir del pensamiento heideggeriano), pero se da cuenta de que: “Si nos 
queremos mantener en el ámbito de la lengua germánica, parece ser que 
el derecho alemán no define a un animal como una cosa, aunque le aplica 
el derecho de propiedad relativo a las cosas. El mero examen del uso de 
la expresión ‘cosa’ no nos resuelve los problemas, y nos invita a dar 
un paso más adelante” (2008, p. 110). Es así como González Fernández 
(2008) relaciona etimológicamente a las cosas con: a) las causas, 
considerándolas proyectos que algunas personas tienen en común, v. gr. 
la causa de los pobres o la causa de Jesús; b) los casos, es decir, lo que 
recae sobre los humanos, atañéndoles, ocupándolos (Ding y Sache en 
alemán, thing en inglés, entre otras palabras indoeuropeas semejantes); 



378 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

c) la res latina, que tiene que ver inicialmente con lo dicho, expresado, 
opinado o calculado por las personas de una comunidad lingüística y, 
posteriormente, de manera derivada, con lo ente; d) el pragma griego, 
palabra inicialmente conexa a los hechos, acciones, asuntos, negocios, 
ocupaciones, circunstancias, problemas y, posteriormente, de forma 
derivada, a las cosas materiales, y e) el dābār hebreo, relacionado con la 
palabra o el mensaje, pero también con los asuntos, los negocios y las 
cosas materiales concretas. De lo anterior, González Fernández infiere 
que, originariamente, las cosas designan las ocupaciones, los asuntos 
que hay que resolver, de lo cual se deriva el significado de “cosa” como 
algo material y sensible. 

González Fernández también investiga en qué consiste que el ser 
humano esté concernido por una cosa y encuentra que, para Heidegger, 
“las cosas nos conciernen porque desde un principio son parte de 
nuestra actividad (πράσσω), y solamente en un momento ulterior 
llegan a convertirse en algo que está presente ante nosotros” (González 
Fernández, 2008, p. 114). También halla que, según Zubiri, las cosas son 
sistemas de notas reales que resultan de la formalización, y que:

Al parecer, en Zubiri nos seguimos encontrando con un 
concepto muy amplio de cosa, del que solamente quedan 
excluidas las realidades compuestas de una sola nota. 
Dios no sería cosa, porque al parecer es una realidad 
simple, compuesta de una sola nota. No sabemos 
cuántas notas tendrán los ángeles. Pero ciertamente, 
según este concepto de “cosa”, las personas serían 
también cosas, pues ellas son realidades integradas por 
un sistema de notas, susceptibles de ser formalizadas 
como tales (González Fernández, 2008, p. 127).

Para Zubiri, tanto la cosa como la intelección son reales y participan 
de la misma actualidad, lo cual no significa que el acto de intelección 
quede inteligido como una cosa ya finiquitada, enteramente hecha e 
independiente del ser humano, sino como algo que está siendo (Zubiri, 
1980). Que el acto de intelección sea real, pero no como una cosa 
común y corriente, sino como algo que va siendo en el camino que va 
transcurriendo, lleva a González Fernández (2005) a pensar que dichos 
actos no son cosas en sentido estricto. Por eso, él cuestiona que, para 
Zubiri, los actos estén actualizados como realidades, aunque su realidad 
no sea igual a la de las cosas (González Fernández, 1997). Pero —y lo 



379¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

siguiente contribuye ostensiblemente a la respuesta que se está haciendo 
a la objeción del evaluador de este artículo—, a pesar del anterior 
cuestionamiento, González Fernández no considera que los actos no 
sean reales, que su invisibilidad o transparencia sea tan absoluta que 
sea totalmente imposible percibirlos o darse cuenta conscientemente de 
ellos. Él dice: “no estamos discutiendo que los actos sean reales en algún 
sentido de la expresión. Ciertamente, los actos acontecen, tienen lugar. 
Hay percepciones, intelecciones, sensaciones, ficciones, pensamientos, 
etc.” (González Fernández, 2008, p. 128). 

Ahora bien, aunque González Fernández considera que los actos 
son reales —lo cual contesta la pregunta de cómo es que, si los actos 
son transparentes o invisibles, podemos tener idea de ellos, saber que 
ellos son de alguna manera—, él todavía no ha explicado en qué consiste 
esa realidad a la que pertenecen los actos y que es la misma realidad 
de las cosas. Él señala: “Lo que no resulta fenomenológicamente tan 
claro es que los actos sean reales en el sentido de Zubiri. Porque, para 
serlo, los actos tendrían que presentarse en otro acto como algo ‘de 
suyo’. Y, fenomenológicamente, me parece imposible reconstruir algún 
tipo de acto en el que otro acto se actualice en él como algo ‘de suyo’” 
(González Fernández, 2008, p. 128). Es decir, para González Fernández 
no es concebible que los actos sean reales según el concepto zubiriano 
de realidad, esto es, la formalidad de realidad, traducida al lenguaje 
praxeológico como “alteridad radical”. Pero no queda claro el otro 
significado de “realidad” al que apela González Fernández para afirmar 
que los actos son reales (si no en el sentido zubiriano de “realidad”). Por 
ende, hay que preguntar: ¿hay dos realidades, es decir, dos formalidades 
de realidad y dos alteridades radicales? ¿Hay una realidad exclusiva 
para las cosas actualizables en las sensaciones humanas, “lugar” o 
“ahí” donde surgen las cosas como completas y diferentes a los actos 
humanos en los que surgen, y hay otra realidad destinada solo para los 
actos invisibles, transparentes? ¿O hay una sola realidad, pero esta tiene 
un ámbito cognoscible y otro del cual solo queda pensar cómo podría 
ser? ¿El acto, que no es algo real en la alteridad radical, es algo en la 
alteridad real? La hipótesis que se quiere trazar para intentar resolver el 
problema anteriormente descrito es que la realidad del acto, que no es 
posible actualizar en alteridad radical, se refiera a que del hecho de que 
con nuestro sistema perceptor no podamos actualizar actos no se sigue 
que ellos no son reales en la alteridad real:



380 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Se pensó que al negar que hubiera “realidad” en los 
actos se perdía lo que desde hace mucho tiempo hemos 
destacado en el planteamiento de Zubiri: la continuidad 
entre lo inmediatamente dado y la realidad profunda, 
más allá de lo dado. Sin embargo, esa dificultad se 
obviaba con la terminología propuesta: alteridad radical 
en los actos y alteridad “real” más allá de los actos. De 
este modo teníamos justamente una continuidad en la 
alteridad (González Fernández, 2014c, p. 110).

Que los actos sean reales en cierto sentido —no en la realidad que 
se actualiza en nuestros actos, sino en esa parte de la realidad que no se 
actualiza y que se llama alteridad real— es semejante a lo que plantea 
Spinoza (2000) respecto a los atributos de la sustancia. Dado que esta es 
causa de sí (def. 1), infinita (prop. 8) y una, según la prop. 5, no se puede 
predicar de ella que solo tiene el atributo que podemos actualizar en 
nuestros actos, es decir, la extensión, esencia de Dios que se expresa en 
cada modo extenso, en cada cuerpo. 

Spinoza no es un empirista que parte del mundo de los hechos para, 
por inducción, llegar al mundo de las abstracciones, de lo infinito, sino 
que, por deducción, parte de definiciones generales y axiomas que, por 
definición, no necesitan ser demostrados empíricamente, para llegar 
a proposiciones o teoremas que versan sobre el mundo, esto es, los 
modos o maneras de ser de Dios. O sea, Spinoza no comete la falacia de 
generalización, propia de observaciones poco exhaustivas y conclusiones 
obtenidas apresuradamente, con el fin de acabar pronto el proceso de 
inducción, como cuando se dice: “no hay ácaros en mi almohada, ya que 
no he visto ninguno”. Que los seres humanos solo podamos actualizar 
a los cuerpos en nuestros actos, es decir, los modos cuyo atributo es la 
extensión, y que podamos pensar porque somos modos de Dios en los 
que se expresa el atributo de pensamiento, no significa que no existan 
más atributos. Si la sustancia dependiera de nuestro sistema perceptor 
o de nuestra capacidad de pensar, sería finita. Pero Spinoza demuestra 
deductivamente por qué la sustancia, que en esencia es existencia, según 
la prop. 7, tiene que ser infinita y tener infinitos atributos, aunque estos 
no sean corroborables empíricamente, sino pensables, por cuanto se 
trata de la esencia de Dios, apenas concebible. 

En términos praxeológicos, los seres humanos, que somos actos 
encarnados, somos el ahí en el que las cosas se actualizan. Ellas no 



381¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

lo hacen en una cosa pensante, por medio de una cosa extensa, sino 
que extensión y pensamiento son dos sub-sistemas integradores de la 
sustantividad humana, la inteligencia sentiente (González Fernández, 
2016). Este asunto guarda cierta relación con el paralelismo spinoziano, 
según el cual, aunque el atributo de pensamiento no se comunica con el 
atributo de extensión, son dos perspectivas distintas de la misma y única 
sustancia. Esto también se puede predicar de los demás atributos de los 
que el primer género de conocimiento, es decir, la imaginación, no nos 
da cuenta. Son perspectivas de la sustancia a las que no tenemos acceso 
empírico. 

De manera semejante, en términos praxeológicos, los seres humanos 
podemos sentir las cosas que se actualizan en nuestros actos, sabiendo 
que, aunque en nuestras estructuras de la praxis no hay un acto de 
sensación del acto de sensación en el que se actualiza una cosa, es posible 
pensar que, en la alteridad real, por incognoscible que sea para nosotros 
aunque forme parte de esa realidad absolutamente absoluta que es 
Dios, el acto es real, a pesar de que esa realidad no sea equivalente a 
la de una cosa actualizada en alteridad radical. La alteridad real es el 
campo que podemos pensar con la razón, más allá del logos, en el que 
es posible teorizar cómo es la realidad del acto (González Fernández, 
2014b). Pero ese es un asunto correspondiente a la reología, en diálogo 
transdisciplinar con la biología, la física y las demás ciencias. ¿Cómo 
es el acto en cuanto constitución estructural de la praxis humana, en el 
contexto de la alteridad real, que posibilita la actualización de las cosas 
en él en el ámbito de la alteridad radical? La praxeología, por ser una 
noología, no puede contestar esta pregunta, por cuanto está más allá del 
ámbito de la experiencia inmediata.

Faltaría corroborar si esta hipótesis sirve para resolver los problemas 
anteriormente mencionados, a saber: a) cuando González Fernández 
afirma que las praxis —esto es, las acciones cuyo fin está en sí mismas— 
se actualizan en los actos, en lugar de que en ellos se actualicen cosas 
producidas, ¿dichas acciones surgen en esa otra realidad apenas 
mencionada por González Fernández, que no es igual a la conceptuada 
por Zubiri como formalidad de realidad, en la que los actos transparentes 
surgen en otros actos? O sea, ¿las acciones surgen en la alteridad real? En 
esa línea de pensamiento, b) ¿los actos conscientes surgen en la alteridad 
real? 

Anteriormente se propuso una hipótesis para comprender estos 
problemas: revisar si es posible aplicar el modelo geométrico u otro 



382 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

sistema formal (como el lógico-silogístico) al concepto de “acto”, que 
es el surgir de las cosas en la carne del ser humano, para averiguar si 
es posible que un acto pueda estar implicado en otro sin que esto sea 
contradictorio, tal como sucedería en el mundo empírico si algo se 
causara a sí mismo. Al final, no nos atrevimos a dar el salto desde la 
formalidad de la geometría hasta la facticidad del mundo de la vida. 
Con esto en mente, ¿será que la hipótesis para resolver la circularidad 
de la argumentación praxeológica sirve para arreglar los dos problemas 
anteriormente mencionados, que quedaron irresolutos con la hipótesis 
anterior? Es decir, ¿será que una acción se actualiza en un acto de la 
alteridad real, antes de (y para poder) actualizarse en la alteridad 
radical? ¿Y será que un acto consciente se actualiza en un acto de la 
alteridad real para poder actualizarse ante sí mismo en la alteridad 
radical? Por cuanto la praxeología solo busca atenerse a lo dado en la 
experiencia inmediata, no puede especular simultáneamente si los actos 
son reales en un ámbito diferente a la formalidad de realidad zubiriana 
y la praxeológica alteridad radical. O nos enfocamos praxeológicamente 
en el análisis a partir de lo dado en la inmediatez de los actos, o nos 
dedicamos a la reología con base en lo que se puede pensar acerca 
del mundo allende su actualización en los actos y teniendo en cuenta 
las teorías científicas acerca de, por ejemplo, el chorro de fotones que 
constituye una hoja blanca, en lugar de atenernos a cómo dicha hoja se 
nos presenta en el acto de verla, independientemente de que su color 
sea, en el mundo real, en el mundo atómico, en el mundo más allá de 
nuestra actualización sensorial, un chorro de fotones. Dado que no 
tenemos cómo actualizar el hipotético chorro de fotones que explicaría 
desde la alteridad real por qué vemos como blanca a la hoja, hay que 
reconocer que la constitución física del color va más allá de los límites 
del objeto de estudio de la praxeología. 

El acto no se actualiza en la alteridad radical —por cuanto en ella 
es invisible— para que la cosa surja en él. O sea, si el acto de ver se 
ve, entonces la persona no puede ver la cosa vista, que queda oculta 
y sometida bajo el dominio del acto. Pero, porque el acto de sensación 
está oculto, es decir, es transparente ante la vista, la persona puede ver 
la cosa surgida en él. Ahora bien, si tal es el caso, ¿el acto actualizado 
en la alteridad real requiere de un acto de la alteridad real para ser 
actualizado? De ser así, ¿el acto de la alteridad real necesita de un 
acto de la alteridad, digamos, suprarreal para ser actualizado en él, y 
así hasta el infinito? Además, si el acto se actualiza —aunque no en el 



383¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

sentido noológico de “realidad”—, ¿de quién es la carne en la que dicho 
acto se actualiza? ¿Se trataría dicha carne de algo así como el atributo de 
extensión del Dios spinoziano, que no existe en la realidad (por cuanto 
no es un modo), pero que aun así puede ser pensado como esencia de 
Dios? Es menester seguir pensando cómo resolver estos problemas, 
porque parece que la hipótesis propuesta en este artículo genera más 
problemas de los que logra resolver. 

Conclusiones
González Fernández advierte que, para Zubiri, la conciencia no es 

la que define a los actos, pues las cosas no se presentan ante ella porque 
alguien se dé cuenta de ellas, sino que alguien se da cuenta de ellas 
porque estas están presentes. A pesar de este logro, Zubiri se desliza 
desde el acto hasta la actualidad al afirmar que el acto es algo real, como 
si se tratara de una cosa entre las cosas. Para González Fernández, que 
los actos sean cosas reales es problemático por cuanto estos no son cosas, 
sino el surgir de estas. En esto consiste el inicio del filosofar y, por ende, 
de la praxeología, que es filosofía primera.

Con todo, la praxeología presenta algunas inconsistencias al interior 
de su sistema, por lo cual es pertinente pensar en cómo solucionar sus 
aparentes circularidades y contradicciones. Para ello, en este artículo se 
procuró entender cómo pueden las acciones surgir en las praxis —esto 
es, las operaciones que tienen su fin en sí mismas—. Se dijo que una 
posibilidad es concebir a las praxis como causa de sí, como un silogismo 
¿pero cómo saltar desde la geometría, que es un plano fijo, hacia la 
dinamicidad del mundo y la carne del ser humano imbricada con él? 
También se intentó dilucidar cómo un acto consciente puede ser causa 
de sí, tal como sucede en el caso concebible de una entidad formal, pero 
no fue posible determinar cómo es que la causa o actualización del acto 
desemboca en el efecto, consistente en ser actualizado en él mismo. Por 
ello, estas hipótesis son provisionales, incompletas y susceptibles de ser 
mejoradas o reemplazadas por otras, más aún cuando las respuestas a 
las objeciones no puedan darse en el plano de la praxeología, que es una 
noología más entre otras, sino en el de la reología. De ahí que las hipótesis 
propuestas en este texto no tengan el propósito de sellar el tema, sino el 
de abrir el debate en torno a cómo comprender los puntos oscuros de la 
praxeología de González Fernández, tales como las posibles peticiones 
de principio y las incoherencias que presentan algunos asuntos concretos 
al ser examinados a la luz de la obra praxeológica. 



384 Manuel Leonardo Prada Rodríguez

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Referencias
Beuchot, M. (2008). Conocimiento, realidad y acción en santo Tomás de 

Aquino. Editorial San Esteban.
Castilla, B. (1996). Noción de persona en Zubiri: una aproximación al género. 

Ediciones RIALP.
Descartes, R. (2011). Descartes. Reglas para la dirección del espíritu. 

Investigación de la verdad por la luz natural. Discurso del método, 
Meditaciones metafísicas seguidas de las objeciones y respuestas. 
Conversación con Burman. Las pasiones del alma. Correspondencia con 
Isabel de Bohemia. Tratado del hombre. C. Flórez Miguel (trad.). Gredos.

González Fernández, A. (1986). [Reseña de Meditaciones cartesianas. 
Introducción a la fenomenología, de E. Husserl]. Razón y Fe, 214(1057), 
366-367.

	  (1995). El punto de partida de la filosofía. Realidad: Revista de Ciencias 
Sociales y Humanidades, 46, 695-720. DOI: https://doi.org/10.5377/
realidad.v0i46.5131.

	  (1996). Hacia una filosofía primera de la praxis. En J. Alvarado y J. 
Gandarias (eds.), Mundialización y liberación. Ensayos filosóficos. (pp. 
327-358). Universidad Centroamericana.

	  (1997). Estructuras de la praxis: ensayo de una filosofía primera. Trotta-
Fundación Xavier Zubiri.

	  (1999). Teología de la praxis evangélica: ensayo de una teología fundamental. 
Sal Terrae.

	  (2002). El principio de todos los principios: acto en Husserl y en 
Zubiri. En X. Quinzá y G. Uríbarri (eds.), Responsabilidad y diálogo. 
Homenaje a José Joaquín Alemán y Briz, S.J. (1937-2001). (pp. 315-360). 
Universidad Pontificia de Comillas.

	  (2005). Praxeología. En R. Salas (ed.), Pensamiento crítico 
latinoamericano: conceptos fundamentales. 3. (pp. 817-832). Universidad 
Católica Silvia Henríquez.

	  (2008). Las cosas. En J. Nicolás y R. Espinoza (eds.), Zubiri ante 
Heidegger. (pp. 107-136). Herder.

	  (2013). La génesis de todas las cosas.  Cuadernos Salmantinos de 
Filosofía, 40, 545-557. 

	  (2014a). El problema del sujeto. Cuadernos Salamantinos de Filosofía, 
41, 173-193.



385¿Es el acto algo real?

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 351-385

	  (2014b). La ciencia estricta. Cultura de Guatemala. Enfoques 
humanísticos. Cuarta época, 35(1), 139-179.

	  (2014c). Surgimiento. Hacia una ontología de la praxis. Universidad 
Santo Tomás.

	  (2015). Mismidad de acto: Aristóteles, Heidegger y Zubiri. 
Pensamiento, 71(266), 353-367.

	  (2016). El cuerpo que somos. Perfèria. Cristianisme, Postmodernitat, 
Globalització, 3, 12-24.

Pastén, C. (2007). La influencia de Xavier Zubiri en la concepción de acto de 
Antonio González Fernández. Dokumen.site. URL: https://dokumen.
site/download/articulo-claudio-past-en-a5b39ef7aa3c80.

Prada, M. (2021). El ser humano es un acto encarnado: alternativa 
praxeológica al supuesto subjetivista de la fenomenología. Universitas 
Philosophica, 38(77), 117-139. DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.
uph38-77.shae.

Ramírez, J. (2011). La concepción de la lógica en el pensamiento de 
Zubiri. En J. Nicolás (ed.), Guía Comares de Zubiri. (pp. 311-328). 
Granada.

Sierra Lechuga, C. (2018). El realismo real como marco de una filosofía 
primera para abordar el problema de la demostración de la existencia 
de Dios. Open Insight, 9(15), 231-295. https://doi.org/10.23924/
oi.v9n15a2018.pp231-295.229

	  (2022). Reología y realidad: el problema de los realismos. Revista de 
Filosofía Fundamental, 0, 169-234. URL: https://filosofiafundamental.
com/revista/numero-0/.

Spinoza, B. (2000). Ética demostrada según el orden geométrico. A. 
Domínguez Basalo (trad.). Trotta.

Yáñez, S. (2012). De la realidad a la praxis: comprensión y recepción de 
Inteligencia Sentiente de Xavier Zubiri [Tesis doctoral, Pontificia 
Universidad Católica de Chile]. Fundación Xavier Zubiri. Tesis 
doctorales en formato pdf recibidas en la Fundación. URL: https://
www.zubiri.net/portada3/course/view.php?id=6.

Zubiri, X. (1980). Inteligencia sentiente. I. Inteligencia y realidad. Alianza.
	  (1984). El hombre y Dios. Alianza. 
	  (1992). Sobre el sentimiento y la volición. Alianza.


