http://doi.org/10.21555/top.v690.2606

For a Genealogy of Italian Biopolitics: Roberto
Esposito and the Early Reception of Michel
Foucault’s Lectures

Para una genealogia de la biopolitica italiana:
Roberto Esposito y la recepcion temprana de los
cursos de Michel Foucault

Edgardo Castro

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Argentina

Universidad de Buenos Aires

Argentina

edgardomanuelcastro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8673-0295

Recibido: 11 - 07 - 2022.
Aceptado: 10 - 09 - 2022.
Publicado en linea: 04 - 04 - 2024.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ v _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



258 Edgardo Castro

Abstract

This paper deals with the reception of the Foucauldian no-
tion of governmentality in Roberto Esposito’s thought by taking
into account the Italian translation of Foucault’s lectures of 1977
and 1978 at the College de France. First, the different contexts
of reception of these lectures are presented, in particular the
Anglo-Saxon studies of governmentality and the crisis of Italian
Marxism in the late 1970s. Secondly, Foucault’s position in his
courses of these years is analyzed from the perspective of the
opposition between Machiavellianism and anti-Machiavellian-
ism, precisely in view of the Italian reception. Finally, this pa-
per analyses the reception of the notion of governmentality by
Roberto Esposito in his 1980 work La politica e la storia. The paper
shows the importance of this early reception of Foucault’s les-
sons regarding the formation of the Italian biopolitical current
and its specificities.

Keywords: Roberto Esposito; Foucault; governmentality; bio-
politics; Machiavellianism; Antimaquiavellianism.

Resumen

Estearticulose ocupadelarecepcion delanocionfoucaultiana
de “gubernamentalidad” en el pensamiento de Roberto Esposito
a partir de la traduccion al italiano de las lecciones de Foucault de
los afios 1977 y 1978 en el College de France. En primer lugar, se
exponen los diferentes contextos de recepcion de estas lecciones,
en particular en el ambito anglosajon de los estudios sobre la
gubernamentalidad y en el de la crisis del marxismo italiano de
finales de los setenta. En segundo lugar, se analiza la posicién
de Foucault en sus cursos de estos afios desde la perspectiva de
la oposiciéon entre maquiavelismo y antimaquiavelismo en vista,
precisamente, de la recepcion italiana. Por ultimo, se aborda
la recepcion de la nocion de “gubernamentalidad” por parte
de Roberto Esposito en su obra de 1980, La politica e la storia. El
articulo muestra la importancia de esta recepcion temprana de
las lecciones de Foucault respecto de la formacion de la corriente
biopolitica italiana y, sobre todo, sus especificidades.

Palabrasclave: RobertoEsposito; Foucault;gubernamentalidad;
biopolitica; maquiavelismo; antimaquiavelismo.

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



259

Para una genealogia de la biopolitica italiana

Los governmentality studies, surgidos a partir de los trabajos
de Burchell, Gordon y Miller, y las biopoliticas italianas pueden
considerarse dos de los capitulos mas fructiferos e innovativos del
foucaultianismo de las tltimas décadas. En The Foucault Effect (1991),
de los mencionados autores, la nocién de “biopolitica” aparece
pocas veces, ni siquiera una decena. El analisis de la racionalidad
gubernamental moderna, especialmente liberal y neoliberal, ocupa
el centro del escenario. En Homo sacer (1995), de Giorgio Agamben,
en cambio, mientras que la nocién de “biopolitica”, subordinada y
hasta asimilada a la de “soberania”, aparece mas de cien veces, la de
“gubernamentalidad” esta completamente ausente. De hecho, en los
trabajos de Agamben, esta nocion recién es objeto de problematizacién
en Il Regno e la Gloria (2007), cuando Agamben pasa de la cuestion de la
soberania a la de la economia desde la perspectiva de lo que denomina
una genealogia teologica. En este marco, también Agamben se ocupa de
la racionalidad gubernamental liberal y neoliberal, aunque sin remitir ni
a los mencionados autores anglosajones ni a su perspectiva de analisis.

Si consideramos estas dos obras emblematicas — The Foucault Effect
(1991) y Homo sacer (1995)— en el campo de las relecturas de Michel
Foucault de la década de 1990, que han tenido una influencia decisiva
en las respectivas corrientes de los governmentality studies y de las
biopoliticas italianas, podria decirse que la nocién de “biopolitica”
es abordada desde dos angulos tedricos que, en la propia obra de
Foucault, ya aparecian como opuestos: el de la gubernamentalidad
y el de la soberania (cfr. Foucault, 2004a, p. 101); a partir de esta
oposicion, se forjaron dos fisonomias conceptuales del filésofo francés
en cuanto concierne a la nocién de “biopolitica”. Como consecuencia
de esto, mientras que, para Colin Gordon, la biopolitica es una forma
de contraconducta, para Agamben es la prestacion originaria del poder
soberano.!

! “La biopolitica es, por tanto, un ejemplo de lo que Foucault denomina

aqui ‘reversibilidad estratégica’ de las relaciones de poder, o de las formas en
que los términos de la practica gubernamental pueden convertirse en focos de
resistencia. O, como dijo en sus conferencias de 1978, la forma en que la historia
del gobierno como ‘conducta de la conducta’ se entrelaza con la historia de las

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



260 Edgardo Castro

En la corriente italiana, que aqui nos interesa, la nocién de
“biopolitica” quedd en gran medida capturada, para expresarlo de
algin modo, por la cuestién de la soberania. Basta pensar en la fortuna
que tuvieron en los estudios foucaultianos la distincion agambeniana
entre bios y zoe, la nocion de “vida desnuda” y una conceptualizacién
decididamente negativa de la biopolitica que la convierte en una
tanatopolitica.? Carl Schmitt y Walter Benjamin, con sus respectivas
nociones del estado de excepcidén, dominan esta conceptualizacion
agambeniana de la biopolitica (cfr. Agamben, 1995, pp. 15, 19-20, 23-24,
33, 47 y 58). Vale la pena sefialar que ninguno de los dos pensadores
politicos por excelencia de la Modernidad politica italiana, Maquiavelo y
Vico, ocupan una posicion ni relevante ni secundaria en la interpretacién
agambeniana: Maquiavelo esta ausente en el primer volumen de Homo
sacer'y, si bien se hace una tinica a referencia a Vico en este trabajo, es con
la finalidad de reforzar la categoria de excepcion (cfr. Agamben, 1995,
p- 20). Los que podemos denominar cursos biopoliticos de Foucault
—"Il faut défendre la société”, Sécurité, territoire, population y Naissance de la
biopolitiqgue—, cuya edicién integral es posterior a la publicacion de Homo
sacer, fueron frecuentemente leidos desde la perspectiva abierta por esta
obra de Giorgio Agamben.

En el presente trabajo nos proponemos dos objetivos, uno histdrico
y otro tedrico, estrechamente relacionados. El primero busca esclarecer
algunos aspectos de la recepcion de las lecciones de Michel Foucault
en el College de France, cuya cronologia, a nuestro modo de ver,
constituye una referencia insoslayable para comprender la dinamica

‘contraconductas’ disidentes” (Burchell, Gordon y Miller, 1991, p. 5). “Se puede
decir, en efecto, que la produccién de un cuerpo biopolitico es la prestacién originaria del
poder soberano. La biopolitica es, en este sentido, al menos tan antigua como la
excepcion soberana” (Agamben, 1995, p. 9; énfasis de Agamben). Remitimos a las
obras en lengua original. A menos que indiquemos lo contrario, las traducciones
son nuestras.

2 En los trabajos de Michel Foucault publicados hasta la fecha, la
distincion entre bios y zoe aparece en la leccion del 14 de enero de 1981 del curso
Subjectivité et vérité, pero aqui no estd siendo discutida la producciéon de una
vida desnuda, sino la del bios, en cuanto puede ser objeto de las técnicas de si
(cfr. Foucault, 2014, p. 36). A diferencia de Agamben (1995, p. 129), que hace
de los campos de concentracion el lugar por excelencia y el paradigma de la
biopolitica, para Foucault se trata, segtin sostiene en La volonté de savoir, de un
poder primariamente de “faire vivre”, de hacer vivir (cfr. Foucault, 1976, p. 181).

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



261

Para una genealogia de la biopolitica italiana

de la recepcion de la analitica foucaultiana de la racionalidad politica
moderna y contemporanea. Nuestro segundo objetivo consiste en
analizar la recepcion temprana de la nocién de “gubernamentalidad”
en la obra de Roberto Esposito y sus implicancias respecto de la nocién
de “biopolitica”. Por un lado, nos interesa mostrar la existencia de una
raiz propiamente italiana de la nocién de “biopolitica”, que no surge, a
diferencia de cuanto sucede en Agamben, a partir de la problematizacion
de la soberania, en linea con los mencionados Schmitt y Benjamin, sino
de la tensién entre soberania y gubernamentalidad o, en términos
histdricos, como veremos, entre maquiavelismo y antimaquiavelismo.
Por otro lado, queremos mostrar también algunas de las consecuencias
en el pensamiento de Esposito de esta lectura temprana del Foucault
de la gubernamentalidad, en concreto, a partir de la leccion del 1 de
febrero de 1978 del curso Sécurité, territoire, population, que anticipa
conceptualmente su concepcion inmunitaria de la biopolitica.
Finalmente, a la luz de estos resultados, nos proponemos mostrar la
necesidad de retrotraer la genealogia de la biopolitica italiana a los
inicios de la década de los ochenta, mucho antes de la publicacion de
Homo sacer.

En vista de estos objetivos, nuestra exposicion se estructurara en tres
grandes apartados. En primer lugar, nos ocuparemos de la recepcion
temprana —es decir, antes de la edicion integral de sus cursos— de
las lecciones de Michel Foucault en el College de France, atendiendo,
ademas, a los diferentes contextos de circulacion. En segundo lugar,
retomaremos algunas de las problematicas de las lecciones de Foucault
que aca nos interesan; en particular, la interpretacion de la figura de
Magquiavelo y del maquiavelismo. Por tltimo, en tercer lugar, a la luz de
los desarrollos anteriores, abordaremos el analisis de la “Introduzione”
a La politica e la storia, de Roberto Esposito.

1. “Lecciones italianas”: una cronologia y sus contextos

Con la expresion “lecciones italianas” nos referimos a la traduccion,
precisamente al italiano, de tres de las lecciones de Foucault en el College
de France: las del 7 y 14 de enero de 1976, del curso “Il faut défendre la
société”, y la del 1 de febrero de 1978, de Sécurité, territoire, population. La
edicién integral de estos cursos en lengua original es, respectivamente,
de 1997 y 2004; pero las mencionadas lecciones circularon mucho antes
en italiano y, a partir de aqui, en espanol, inglés y también en francés.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



262 Edgardo Castro

Las lecciones del 7 y del 14 de enero de 1976 fueron desgravadas y
traducidas al italiano en la compilacion de intervenciones politicas de
Michel Foucault realizada por Alessandro Fontana y Pasquale Pasquino
en 1977 bajo el titulo de Microfisica del potere (cfr. Foucault, 1977, pp.
163-194).3 Esta compilacién fue rapidamente traducida al espanol el
ano siguiente y con el mismo titulo (Foucault, 1978b).* En inglés, las
mencionadas lecciones fueron traducidas y reunidas en un tinico capitulo
en la compilacidn titulada Power / Knowledge, realizada por Colin Gordon
en 1980 (cfr. Foucault, 1980, pp. 78-108). Laleccion del 1 de febrero de 1978
fue transcripta y traducida al italiano, también por Pasquale Pasquino,
para la revista Aut-Aut (cfr. Foucault, 1978a) el mismo afio en que fue
pronunciada; se publicéd bajo el titulo de “La governamentalita”. Casi
inmediatamente fue traducida al inglés por Rosi Braidotti en el nimero
6 de Ideology & Consciousness, en 1979, y luego retomada en The Foucault
Effect (cfr. Burchell, Gordon y Miller, 1991, pp. 87-104) con el impacto
al que aludimos al inicio, es decir, convirtiéndose en uno de los textos
fundacionales de los governmentality studies. También fue traducida al
francés en 1986 (cfr. Foucault, 1986), pero sin despertar mayormente la
atencion de los especialistas y lectores. En francés, ademas, antes de la
ediciéon completa de los respectivos cursos, estas tres lecciones fueron
incorporadas, en 1994, a los Dits et écrits (cfr. Foucault, 1994, t. 3, pp. 160-
189 y 635-657), editados por Frangois Ewald. Se trata, como sabemos,
de una reedicion, sin ningun inédito, de trescientos sesenta y cuatro
textos de Michel Foucault ordenados cronologicamente. A partir de
aqui podemos hablar, entonces, de dos paradigmas de edicion de las
compilaciones de textos foucaultianos: las tematicas, como Microfisica
del potere, y las cronoldgicas, como Dits et écrits, cada uno de ellos con
sus efectos especificos de lectura y recepcion.

*  Interventi politici se subtitula, precisamente, esta compilacion. Los

editores, en efecto, afirman que se trata de intervenciones mas que de escritos
(cfr. Foucault, 1977, p. vii).

4 Existe, ademas, una nueva edicion (Foucault, 2022) con una introduccion
en la que se exponen los avatares de esta compilacion publicada originalmente
en italiano, un ordenamiento de los textos diferente al de la edicién en lengua
castellana de 1978 y notas de contextualizacion de cada uno de ellos.

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



263

Para una genealogia de la biopolitica italiana

Para comprender algunos de estos efectos, debemos detenernos
brevemente en la actualidad® en relacion con la cual surgen y circulan
las lecciones de Michel Foucault que aqui nos ocupan. Pero, antes
de abordar esta cuestion, es necesario senalar que entre el curso de
1976 y los dos siguientes, de 1978 y 1979 (en 1977, Foucault no dict6
ninguno en el College de France), hay, al mismo tiempo, una relacion
de continuidad y de ruptura o, cuanto menos, un giro: una relaciéon de
continuidad marcada por el tema del biopoder, introducido en la tiltima
leccién del curso de 1976 y retomado en las primeras del de 1978, y de
una ruptura o giro por el desplazamiento de las nociones de “guerra” y
“lucha” hacia la de “gubernamentalidad”. Volveremos luego sobre las
diferencias entre estos cursos.

Respecto de la actualidad a la que remiten las lecciones del curso
de 1976, que explora la hipdtesis del poder concebido en términos
de guerra y lucha, los editores, Mauro Bertani y Alessandro Fontana,
hacen referencia, aunque sin mayores precisiones, a la guerra de
Vietnam, las luchas en Portugal contra el régimen de Salazar, el IRA
irlandés, los movimientos armados en América Latina (Argentina,
Brasil, Chile), etc. (cfr. Foucault, 1997, p. 257). El editor de los cursos de
1978 y 1979, aparecidos simultaneamente en 2004, Michel Senellart, en
la correspondiente “Situation du cours” (cfr. Foucault, 2004a, pp. 381-
411), es mucho mas preciso respecto de la contextualizacion historica
—sobre todo politica— que motiva la interrogacion foucaultiana acerca
de la racionalidad politica moderna y contemporanea.® Al respecto,
senalemos, en primer lugar, que se trata de lo que Christofferson
(2004), de acuerdo con el subtitulo de su obra, ha conceptualizado
como el momento antitotalitario de la izquierda francesa, marcado por
la publicaciéon del libro de Solzhenitsyn, Archipiélago Gulag (1974), la
presencia de los disidentes que provenian de los paises del bloque de
paises socialistas, la deriva de los movimientos surgidos de mayo del 68
y las fracturas internas del Partido Socialista Francés.

> Para Foucault (1994, t. 4, pp. 680-681), en efecto, la filosofia puede ser
considerada como una problematizacién de la actualidad.

6 Ademas de la “Situation du cours” elaborada por Senellart, también
pueden tomarse como trabajos de referencia, para la situacién general de la
izquierda francesa, la obra de Christofferson (2004) y, para la contextualizacion
especifica de la interrogacién foucaultiana acerca del liberalismo, la de Audier
(2015).

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



264 Edgardo Castro

Ahora bien, en este momento antitotalitario de la izquierda francesa
en la década de los setenta resulta de particular interés para nosotros la
experiencia de lo que se denomind la union de la gauche, la propuesta de
elaborar un programa comun de gobierno de las fuerzas electorales de
izquierda, sobre todo por parte de los partidos comunista y socialista,
con posibilidades de acceder al gobierno. En este contexto, la oposicion
de los intelectuales de izquierda al Partido Comunista Francés y las
fracturas internas en el seno del Partido Socialista —las dos culturas
de la izquierda, segtin la formulacion de Michel Rocard — definen las
posiciones en pugna (cfr. Christofferson, 2004, pp. 113-129). A esta
actualidad remite la interrogacion foucaultiana de los cursos de 1978 y
1979 acerca de la gubernamentalidad moderna, liberal y neoliberal, y de
la posibilidad —o, mas bien, la inexistencia— de una gubernamentalidad
autonoma socialista (cfr. Foucault, 2004a, pp. 383-384). Foucault sostiene,
en efecto, que “lo que le falta al socialismo no es tanto una teoria del
Estado sino una razon gubernamental, la definicion de lo que seria en
el socialismo una racionalidad gubernamental, es decir una medida
razonable y calculable del alcance de las modalidades y objetivos de la
accion gubernamental” (2004b, p. 93).

La situacion en los paises anglosajones es diferente, incluso para
las nuevas formas de la izquierda. En este sentido, en relacién con la
compilacion titulada, precisamente, The Foucault Effect, Colin Gordon,
en una discusién con Jacques Donzelot, explica la receptividad del
mundo anglosajon para con los cursos de 1978 y 1979 (Sécurité, territoire,
population y Naissance de la biopolitique) sefialando que mientras que
Francia, a finales de la década de los setenta, se preparaba para el largo
ciclo socialista (1981-1995) de Frangois Mitterrand, Inglaterra, en cambio,
se encaminaba hacia un extenso periodo de gobiernos neoliberales
(1979-1997), signado por la figura de Margaret Thatcher. Por ello, a
diferencia de los franceses, muchos representantes de la nueva izquierda
anglosajona veian en el neoliberalismo “una racionalidad politica que
merecia consideracién y respeto intelectual” (Donzelot y Gordon, 2005,
p- 83), y encontraron tempranamente, a partir de The Foucault Effect, los
instrumentos conceptuales para hacerlo en los mencionados cursos de
Michel Foucault.

Respecto del contexto histdrico italiano, no son pocas las similitudes
con Francia, como la existencia de un partido comunista oficialmente
reconocido, la posibilidad de un frente electoral de izquierda, etc.; pero
tampoco lo son las diferencias. La ola de violencia inaugurada en Italia

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



265

Para una genealogia de la biopolitica italiana

con el atentado de Piazza Fontana (1969) y la politica del denominado
compromesso storico entre comunistas y democristianos, por ejemplo, no
encuentran equivalente en el pais galo.” Si el momento antitotalitario y la
posibilidad de un gobierno socialista en Francia y el largo ciclo neoliberal
en Inglaterra (y también en EE. UU. con el ascenso de Ronald Reagan a
la presidencia) definen, en términos generales, el contexto de recepcién
de las lecciones foucaultianas de 1976 y 1978 en aquellos paises, las
nociones de “crisis” y “escision”, segtin el lenguaje de los protagonistas,
y de “dispositivo” y “sistema de la crisis” son, muy posiblemente, las
que mejor describen y sintetizan la actualidad en la cual tiene lugar la
recepcion de las lecciones foucaultianas en Italia, en particular entre los
intelectuales de izquierda.

Tomamos el concepto de “dispositivo de la crisis” de Dario
Gentili (2007, 2012 y 2018), quien ha abordado en diferentes trabajos
el pensamiento politico italiano durante este periodo, en relacion,
especificamente, con la nocion foucaultiana de “biopolitica”. Para
Gentili (2012, pp. 24-25), en efecto, “crisis”, mas que un concepto que
puede ser semanticamente delimitado, funciona en el campo de la
izquierda italiana de esta época como un dispositivo, como un término
que permite establecer nexos entre lineas y elementos heterogéneos, y
con una determinada funcién estratégica. Desde esta perspectiva, en La
crisi del politico (2007, p. 14), Gentili atribuye un valor a la vez de sintoma
y de propuesta a la obra de Massimo Cacciari de 1976, Krisis. Saggio sulla
crisi del pensiero negativo da Nietzsche a Wittgenstein, y a la experiencia de la
revista Il Centauro, cuyos miembros —Esposito entre ellos— provienen
de la cultura marxista y encarnan una de las principales corrientes de la
nueva izquierda.

La crisi del politico es, de hecho, una compilaciéon de la revista II
Centauro (1981-1986), precedida por una extensa introduccién de Dario
Gentili, a la que le sigue el articulo inaugural, escrito por Roberto
Esposito ([1981] 2007). La compilacion se cierra con una entrevista
con quien era el director de Il Centauro, Biagio De Giovanni. En esta,
De Giovanni resume, refiriéndose al libro de Cacciari, un punto que a
nosotros nos interesa destacar:

7 Para un panorama general de la situacion de los intelectuales italianos

de la época y desde la perspectiva que aqui nos interesan, cfr. Attal (2013, pp.
383-437).

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



266 Edgardo Castro

El libro [Krisis] despega cuando lanza la idea del
“pensamiento negativo”, que es importante desde dos
puntos de vista. Por un lado, toda la parte central, entre
Nietzsche y Wittgenstein, es el agotamiento, la crisis y
la critica del sujeto y, por tanto, del Fundamento, del
Presupuesto, del Quién, que implica todo el problema
de la soberania. Por otro lado —un aspecto muy
importante para nosotros—, una interpretacién del
pensamiento negativo en clave no dialéctica, en clave
no recompositiva, sino como apertura, apertura de
categorias criticas para una realidad no destinada a
ser recompuesta, en la que el elemento de escision
—de “crisis”, precisamente— habia penetrado con
profundidad en la mente. Esta es la coyuntura en la que
nacié6 Il Centauro (Gentili, 2007, p. 420).

El nombre de la revista fue propuesto por Roberto Esposito (cfr.
Gentili, 2007, p. 422), segiin quien la imagen del centauro buscaba
expresar esa potencia no dialéctica de lo negativo, como “prevalencia de
la escision sobre la forma” (Gentili, 2007, p. 66).

Como veremos, el libro de Esposito que aqui nos ocupa, La politica e
la storia, publicado un afio antes, especialemente la “Introduzione”, esta
estrechamente vinculado con el tema del articulo inaugural de Roberto
Esposito para Il Centauro —la escisién de lo moderno— y con el tono
general de la revista —la crisis de lo politico—. Adelanta sus analisis, sin
dudas, pero también los sobrepasa. La lectura de la nocién foucaultiana
de “gubernamentalidad”, en efecto, es, para expresarlo de algiin modo,
una forma de compensar esa escision y su crisis, es decir, las formas no
dialécticas de la negatividad en la historia.

2. Maquiavelismo y antimaquiavelismo

En los trabajos de Roberto Esposito, las primeras referencias
explicitas a las que hemos denominado las “lecciones italianas” de
Michel Foucault las encontramos, precisamente, en la “Introduzione”
a La politica e la storia. Machiavelli e Vico (1980, pp. 20, 31 y 38), donde se
remite a la clase de Foucault que Pasquino titul6 “La governamentalita”.
En este texto espositiano, las problematicas de la soberania y de la
gubernamentalidad aparecen en primer plano, precisamente, en relacion
con la nocién de “crisis”. Ademas, aunque el término esté ausente, la

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



267

Para una genealogia de la biopolitica italiana

argumentacion esgrimida aqui por Esposito puede ser calificada a pleno
titulo de biopolitica.® La Modernidad politica —inaugurada, segun
Esposito y a diferencia de Foucault, por Maquiavelo— es concebida a
partir de la relacion entre poder y vida, pues, para Esposito, la politica
no se relaciona con la vida indirectamente, a través de la muerte, sino
directamente: en la Modernidad no se trata de la espada, el simbolo
hobbesiano del poder soberano de castigar con la muerte, sino de la
vida, el “simbolo y destino del poder” (Esposito, 1980, p. 19).

En La politica e la storia, Esposito no remite a las lecciones del 7 y del
14 de enero de 1976, las tnicas de “Il faut défendre la société” publicadas
por esa época. A pesar de ello, resulta inevitable ocuparse de estas a fin
de comprender los sentidos y alcances de la recepcion espositiana de la
leccién del 1 de febrero de 1978, y esto por el tema en cuestion, la relacién
entre politica e historia, y sobre todo porque esta relacién pone en juego
la interpretacion de la figura de Maquiavelo, decisiva para Esposito, en
la formacién de la racionalidad politica moderna.

En estas lecciones del 7 y 14 de enero de 1976, Foucault lleva a cabo
fundamentalmente tres tareas: un balance de los cursos anteriores,
una introduccién a la problematica del curso que esta iniciando y
el sefialamiento de lo que denomina inquietudes o precauciones de
método. Respecto del balance de la tarea emprendida el 2 de diciembre
de 1970 con su leccion inaugural, L'ordre du discours, Foucault se expresa
en términos que, a primera vista al menos, pueden parecer negativos:
investigaciones que revisten solo un caracter fragmentario, discontinuo
y repetitivo, sobre las practicas juridicas o, mas propiamente, judiciales
en la Antigliedad y el Medioevo, sobre la moneda en Grecia, sobre la
psiquiatria, la penalidad o la sexualidad. A sus ojos, sin embargo, se
trata mas bien de una estrategia de lucha, que se ha mostrado eficaz
contra los efectos de poder de los discursos centralizadores, globales y
unitarios. La fragmentariedad, la discontinuidad y la repeticién definen,
en efecto, para Foucault, a los saberes eruditos del genealogista, que
comparten estas caracteristicas con los saberes locales y descalificados,

8 El término, en este caso como adjetivo y en plural, “bio-politicos”,

aparecerd poco mas tarde en los escritos de Roberto Esposito. Hablando de
Hobbes, Esposito sostiene: “El Estado-cuerpo es a la concordia-composicién (en
términos bio-politicos) como el Estado-maquina es a la neutralizacion. El conflicto
ya no es esencialmente componible: solo es artificialmente neutralizable” (1984,
p- 187; mi énfasis).

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



268 Edgardo Castro

con la memoria de las luchas cuya voz ha sido subyugada por los saberes
unificantes. Por ello, Foucault define la genealogia, precisamente, como
“la combinacion de conocimientos eruditos y memorias locales” (1997,
p- 9). Pero mas alla de la eficacia demostrada por el acoplamiento de
los discursos eruditos con los saberes locales, Foucault no deja de
interrogarse acerca de la conveniencia de seguir por este camino, de
continuar con estos “fragmentos de genealogia” (1997, p. 13). A partir de
aqui, la nocién de “lucha”, sin dejar de articular la naturaleza propia de
estos “fragmentos de genealogia”, se convertira también en una apuesta
teorica.

En efecto, con la finalidad de introducir el tema del curso y sus
observaciones de método, Foucault se pregunta si el analisis del poder
puede deducirse de la economia. Este seria, segin Foucault y mas
alla de sus diferencias, un presupuesto tanto de la concepcién liberal
como de la marxista del poder —en el primer caso, porque conciben el
poder como un bien: objeto, por lo tanto, de posesidn, cesion y contrato.
En el segundo, la tradiciéon marxista, por la funcionalidad econémica
que se le atribuye a toda forma de poder: mantener la dominaciéon
de la burguesia—. En este sentido, liberales y marxistas compartirian
una vision economicista del poder (cfr. Foucault, 1997, pp. 13-14).
A este economicismo, con sus respectivas nociones de “contrato” y
“opresion”, Foucault quiere oponer las nociones de “guerra” y “lucha”.
Se trata, segun afirma, “de ver en qué medida el esquema binario de la
guerra, de la lucha, del enfrentamiento de fuerzas, puede considerarse
efectivamente como el fondo de la sociedad civil, a la vez el principio y
el motor del ejercicio del poder politico” (1997, p. 18). Ahora bien, para
explorar la capacidad analitica de esta hipotesis, Foucault (1997, pp. 19
y 51) considera necesario dejar de lado las “falsas paternidades” de los
tedricos de la guerra en la sociedad civil: Hobbes y Maquiavelo.

Tocamos aqui el punto en el que nos interesa focalizarnos: la
interpretacion foucaultiana de la figura de Maquiavelo, es decir,
su ubicacidon y significado en la historia de la racionalidad politica
moderna. En sus libros publicados en vida nos encontramos apenas con
una unica referencia al secretario florentino; en el resto de sus trabajos
publicados hasta la fecha —es decir, editados pdstumamente—, sobre
todo en sus cursos, varios de los cuales tienen como eje la cuestion del
poder y la formacion de la racionalidad politica moderna, las referencias
a Magquiavelo son, sin duda, mas frecuentes pero, por asi decirlo, en
general indirectas e incluso negativas. Maquiavelo, en efecto, aparece en

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



269

Para una genealogia de la biopolitica italiana

relacion con o a partir de otros autores a los que es o bien asociado, o bien
contrapuesto, pero sin ser el objeto propio del analisis. Ademas, en estos
casos representa las posiciones que en cierta medida se busca cuestionar
y descartar. Como acabamos de sefialar, aparece junto a Hobbes entre
las falsas paternidades respecto de la idea de “guerra” como matriz de la
politica, y por ello es contrapuesto a Henri Boulainvilliers (cfr. Foucault,
1976, p. 145). Pero también es contrapuesto a los tedricos de la razén de
Estado y a Francis Bacon en cuanto a la formacion de la racionalidad
gubernamental moderna (cfr. Foucault, 2004a, pp. 277-278).

Esatinica referencia a Maquiavelo en los textos publicados en vida del
autor se encuentra en La volonté de savoir, un libro que es contemporaneo
de “II faut défendre la société”. Mientras este curso se desarrolla entre
enero y marzo de 1976, el primer volumen de la Histoire de la sexualité
aparece publicado en noviembre del mismo afio. En ambos trabajos,
Foucault pone en entredicho lo que denomina la concepcion juridica
del poder, segun la cual este funciona como el sistema de la ley: desde
arriba hacia abajo, desde la expresion de una voluntad soberana hacia
los stibditos, estableciendo un clivaje entre lo permitido y lo prohibido.
Magquiavelo, en cambio, sostiene Foucault en La volonté de savoir, “fue
uno de los pocos —y este era sin dudas el escandalo de su ‘cinismo’ — en
pensar el poder del Principe en términos de relaciones de fuerza” (1976,
p. 128).

Esta apreciacion acerca de lo que podriamos llamar la novedad de
Magquiavelo, su posicion en la historia del pensamiento politico, es, al
menos en apariencia, opuesta a la sostenida en “II faut défendre la société”.
Aqui, como vimos, Foucault afirma que atribuir a Maquiavelo o a Hobbes
el haber pensado la politica en la forma de la guerra es reconocerles una
falsa paternidad. La contraposicion con Henri de Boulainvilliers, en este
mismo curso, “Il faut défendre la société”, sin embargo, arroja luz sobre esta
aparente contradiccion. Para Foucault, las relaciones de fuerza que antes
eran un objeto esencialmente politico, de decision del soberano, como en
Magquiavelo, se convierten en un objeto histdrico o, mas bien, histdrico-
politico en Boulainvilliers. De este modo, Boulainvilliers toma como
objeto del saber histdrico lo que en Maquiavelo era objeto de calculos, de
estrategia por parte del Principe. Sobre Maquiavelo, Foucault sostiene:
“la historia no es el ambito en el que analiza las relaciones de poder [...]
[;] es simplemente un lugar de ejemplos, una especie de recopilaciéon de
jurisprudencia o de modelos tacticos para el ejercicio del poder” (1997,
p- 151). En definitiva, y sobre este punto es necesario insistir, en las

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



270 Edgardo Castro

diferentes formulaciones respecto de Maquiavelo de La volonté de savoir
y de “Il faut défendre la société” estan precisamente en juego los ejes del
escrito espositiano de 1980: la relacion entre politica e historia y, como
veremos enseguida, también entre maquiavelismo y antimaquiavelismo.

En la leccién del 1 de febrero de 1978, del curso Sécurité, territoire,
population, en relacién con el desarrollo de la literatura de las artes de
gobernar en los siglos XVI-XVIII y, mas concretamente, con la razén de
Estado, Foucault sostiene que la literatura de la razén de Estado no se
desarrolla a partir de Maquiavelo, sino contra él. Maquiavelo, sostiene
Foucault, es el “punto de repulsion” (2004a, p. 93) de toda esta literatura
sobre el gobierno que encuentra en Giovanni Botero una de sus figuras
iniciales prominentes. Desde esta perspectiva, la leccién de 1 de febrero
de 1978 puede ser leida como un capitulo del antimaquiavelismo.
Para Maquiavelo, segun Foucault (2004a, p. 95), se trata de proteger
la relacion del principe con su principado, con sus habitantes y con
su territorio, pero manteniéndose en una posicion de exterioridad o
de trascendencia. Para la razén de Estado, para la gubernamentalidad
moderna, en cambio, se trata de gobernar el territorio mismo y sus
habitantes internamente, “como lo puede hacer un buen padre de
familia” o, segun otras de las formulaciones que utiliza Foucault en
este curso, ejerciendo “el poder en la forma y segtin el modelo de la
economia” (2004a, p 98). Este surgimiento de la gubernamentalidad
moderna coincide, ademas, con la emergencia de la poblacion como
realidad politica (cfr. 2004a, pp. 13 y 78); precisamente por esta razon,
toda esa literatura de las artes de gobernar, de la razon de Estado, en la
que toma forma la gubernamentalidad moderna tiene como “punto de
repulsion” a Maquiavelo.’

®  En la “Situation du cours” de “Il faut défendre la société”, Alessandro

Fontana, editor de este curso de 1976, hace una observacion que no ha llamado
mayormente la atencién de los especialistas. Sostiene que, con la afirmacion de
esa “forma radical de historia”, cuya substancia es la guerra y la lucha, Foucault
retoma “directa o indirectamente” la tesis formulada por Friedrich Meinecke
en su obra de 1936, Die Entstehung des Historismus (cfr. Foucault, 1976, pp. 255-
256). Foucault, en efecto, habla de “historicismo politico” definiéndolo en estos
términos: “cuando se trata de las relaciones de poder, no se trata del derecho
ni de la soberania, sino de la dominaciéon” (1976, p. 96). Michel Senellart, en
relacion con las tesis de Foucault en Sécurité, territoire, population, afirma, sin
embargo, que la obra de Etienne Thuau, Raison d'Etat et pensée politique a I'époque

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



271

Para una genealogia de la biopolitica italiana

Resulta oportuno sefialar que la lectura foucaultiana de Maquiavelo
ha sido objeto de dos trabajos casi homéonimos del editor de los cursos
Sécurité, territoire et population y Naissance de la biopolitiqgue, Michel
Senellart (2001 y 2015). Mas alla de que los temas y textos de referencia se
superponen, al igual que sus titulos, estos trabajos acerca del Maquiavelo
de Foucault no coinciden por completo. En el texto del 2001 se afirma
que el interés de Foucault es distanciarse de las tesis de Meinecke sobre
la relacidn entre la razon de Estado y Maquiavelo (cfr. Senellart, 2001, p.
222); en el del 2015, en cambio, que no habria que ver aqui una “critica
directa” de la escuela historicista alemana sino, mas bien, de la lectura
desarrollada por Louis Althusser (2009), quien también le atribuye a
Magquiavelo una funcién de iniciador en la historia del arte de gobernar
(cfr. Senellart, 2015, § 8).

Ahora bien, respecto del lugar y la significacién de Maquiavelo
en la historia del pensamiento politico, segtin Senellart (2015, § 6), el
posicionamiento de Foucault en Sécurité, territoire, population responde
al desplazamiento desde la prioridad concedida a la nocién de
“guerra” en el curso precedente hacia la idea de “gubernamentalidad”
introducida en este curso y, ademas, desde el plano metodoldégico —
el de las categorias analiticas del poder— hacia el historico, el de la
formacion de la racionalidad politica moderna. De todos modos, como
ya habia sostenido precedentemente, Foucault en ambos cursos busca
“reconstruir sin él [Maquiavelo] la génesis del pensamiento politico
moderno” (Senellart, 2001, p. 220) y, de este modo, abandonar la
paradigmaticidad de Roma, substituyéndola por Jerusalén o, en otros
términos, el modelo juridico por el pastoral (pp. 216-218). El trabajo de
Esposito, como veremo, se mueve en otra direccion.

Sin descuidar todas estas observaciones, la interpretacion de Foucault
acerca de la significacion histérica de Maquiavelo puede resumirse en
dos tesis fundamentales. En primer lugar, que el problema politico de
Magquiavelo es la seguridad del principe y de su territorio. Y por ello, en

de Richelieu (1966), constituye la “fuente principal” de informacién de la que se
sirve Foucault respecto de la razon de Estado, y no el célebre trabajo de Friedrich
Meinecke, Die Idee der Staatsrison in der neueren Geschichte (1924), que, por
entonces, Foucault no parecia haber leido (cfr. Del Vento y Fournel, 2007, § 35).
Se abre aqui una interrogacion, que trasciende los limites del presente trabajo,
acerca de la relacién entre los cursos foucaultianos y los trabajos de Friedrich
Meinecke.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



272 Edgardo Castro

segundo lugar, que “lejos de pensar que Maquiavelo abre el campo a la
modernidad del pensamiento politico [...], marca, al contrario, el fin de
una época” (Foucault, 2004b, 67).

Dos elementos mas del curso foucaultiano de 1978 resultan
relevantes para afrontar la argumentacion de Esposito en La politica e la
storia. El primero concierne a la ausencia de una referencia a Vico en la
genealogia foucaultiana de la razén de Estado. No es una novedad en los
escritos de Michel Foucault: en las pocas menciones que encontramos en
sus textos publicados hasta la fecha, Foucault (1994, t. 1, p. 673; 1969,
p- 207) no hace mas que senalar esta ausencia, en particular respecto
de la cuestiéon del lenguaje y de la historia en la Modernidad. La tinica
excepcion al respecto se encuentra en los textos dedicados a la cuestién
de la Aufklirung, donde los Principios de la filosofia de la historia de Vico
aparecen como un ejemplo de hermenéutica historica en la que el
presente es pensado como un momento de transicién o la aurora de un
nuevo mundo (cfr. Foucault, 1994, IV, p. 564).

El otro aspecto por sefialar concierne al modo en que Foucault concibe
el contenido o la verdad de la racionalidad gubernamental de la razén
de Estado. Si, por un lado, como tesis general de interpretacion, Foucault
encuentra en el pastorado cristiano el antecedente genealdgico de las
artes de gobernar, por otro, esto no significa que se trata simplemente
de una transferencia del orden religioso al estatal, del soberano celeste
al soberano terrestre. En otros términos, mas alla de su configuracion
pastoral, de que se trate de conducir la vida de los hombres segtin la
férmula latina retomada por Foucault (2004a, p. 132), omnes et singulatim,
el saber gubernamental posee su propia especificidad. En este sentido,
Foucault observa que el conocimiento que requiere el ejercicio del
gobierno ya no consiste ni solo ni fundamentalmente en el conocimiento
de las leyes y en la prudencia para aplicarlas, sino también en aquel de
las “cosas que son la realidad misma del Estado [...], lo que en la época
se llama la ‘estadistica™ (2004a, p. 280). La formacion de este saber, de
esta forma de racionalidad politica, en la historia de la racionalidad
occidental constituye, por ello, un acontecimiento tan relevante como el
que representan Kepler, Galileo o Descartes (cfr. 2004a, p. 293).

3. La politica y la historia: la gubernamentalidad

Las primeras paginas de la introduccion a La politica e la storia giran
en torno a la problematica de la crisis. En primer lugar, desde el punto
de vista histérico: la crisis del siglo XVI de la que habria surgido el

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



273

Para una genealogia de la biopolitica italiana

pensamiento politico clasico de la Modernidad; la crisis que tiene lugar
hacia finales de la década de 1920 e inicios de la siguiente (en la que
intervienen, entre otros, M. Horkheimer, F. Meinecke, H. Grossmann,
F. Borkenau, C. Schmitt, H. Kelsen y M. Adler), y la crisis del marxismo
italiano de la época, en la que, como ya sehalamos, se inscribe este
trabajo. A modo de ejemplo de esta tltima se cita el debate suscitado
por la obra de Piazzi, Segatori y Tronti, Stato e rivoluzione in Inghilterra
(1977; cfr. Esposito, 1980, p. 14). Pero, sobre todo, en segundo lugar, esta
introduccién apunta hacia el concepto mismo de “crisis”, mas no en
cuanto episodio, sino —retomando los analisis de R. Koselleck— como
estado permanente. Esposito (1980, pp. 36 y 97) habla incluso de lo que
denomina un sistema de la crisis, es decir, de elementos recurrentes
que, mas que repetirse, constituyen la parabola misma de la historia,
entendida como una crisis continua. En este sistema de la crisis esta en
juego, segun sostiene, “la relacion que vincula el ntcleo saber-poder
(el desarrollo, a la vez, potente y contradictorio de las especificidades
[specialismi]) con la subjetividad. ; Qué sujetos forma la historia del poder
y qué tipo de saber es capaz de convertirlos en sujetos de esa historia?
(1980, p. 14; énfasis de Esposito). Entran en juego, en otros términos, la
ciencia o el saber, lo politico o el poder, y la historia de la subjetividad.
La nocion de “gubernamentalidad”, como veremos, es retomada por
Esposito para pensar estas relaciones y le sirve como titulo para este
trabajo de 1980 sobre la relacion entre politica e historia.

Aunque entre paréntesis, el término specialismi, que traducimos
por “especificidades”, es finalmente el eje que articula la concepcién
espositiana de la crisis. Con este término —segun cuanto se desarrolla
luego de haber introducido la idea de un sistema de la crisis y, en
particular, en el primer capitulo de este trabajo—, Esposito se refiere a
las diferentes formas de autonomia que adquieren, a partir de la época
de Magquiavelo, lo politico respecto de los otros 6rdenes de la vida y el
saber de lo politico respecto de otras formas del conocimiento. Esposito
retoma las consideraciones de Horkheimer (1930) acerca de Maquiavelo
y la relacion entre politica e historia, que coinciden con la interpretacién
foucaultiana referida mas arriba. Para Maquiavelo, por un lado, la
historia es solo un lugar de ejemplos; por otro, la politica es concebida
como el calculo de las relaciones de fuerza (cfr. Esposito, 1980, p. 22).
Precisamente en este sentido, Esposito habla de autonomia o escision de
lo politico respecto de la historia en Maquiavelo.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



274 Edgardo Castro

Pero es necesario insistir en el plural utilizado por el autor, pues
se trata de formas mdultiples de autonomia y de separacién que
constituyen el caracter dominante y disruptivo de lo moderno respecto
del humanismo precedente: separacion entre conocimiento y accion,
entre saber general y saberes especiales, entre razon y vida, entre ciencia
e historia; autonomia del sujeto del saber respecto del sujeto del poder,
y de este respecto de aquel (cfr. Esposito, 1980, pp. 24, 35 y 90). Lo
moderno, en definitiva, aparece definido por la logica de la separacion:
“no mas unidad, sino escisidon; no mas sintesis, sino especificidad; no
mas identidad, sino diferencia; o, mejor, unidad en la y solo en la escision,
sintesis en la especificidad, identidad en la diferencia. Es la logica de la
autonomia que hace pedazos aquella imagen humanista del mundo y la
dispersa en practicas y lenguajes separados” (1980, pp. 158-159; énfasis
de Esposito). Varias expresiones son utilizadas para caracterizar estas
especificidades: “escisién”, “separacion”, “autonomia”. Lo moderno y
sobre todo la politica moderna se definen por la ruptura de esa “vision
acriticamente sintética del mundo” (Esposito, 1980, p. 24), la de una
“unidad indiferenciada e indemostrada entre poder y saber” (p. 24), que
dominaba el Medioevo y el humanismo. Vale la pena sefialar que esta
unidad es descrita por Esposito con las mismas categorias utilizadas por
Foucault para la episteme renacentista en Les mots et les choses (1966, pp.
32y ss.), aunque sin referencia a él. En efecto, la unidad del humanismo
se funda en la “relacidon microcosmos-macrocosmos, en el “sistema de la
analogia y de la contigiiidad” (Esposito, 1980, pp. 31 y 35).

Si bien Hobbes, Galileo y Descartes aparecen como las figuras en las
que se consuma la fragmentacién del universo medieval y humanista
de la episteme renacentista, ya a ojos de Maquiavelo, segtin Esposito, esa
unidad “resulta insatisfactoria e improductiva” (1980, p. 24). En esta
linea de argumentacion, nuestro autor retoma no solo los analisis de
Horkheimer, sino también los de Cassirer y Habermas sobre la ruptura
entre, por un lado, el orden de lo politico y, por otro, la metafisica y
la religion; sobre la distincion entre episteme y techne, es decir, entre la
ciencia politica de raigambre platonica y el moderno arte de gobernar; y
sobre el abandono de la antigua fronesis, en cuyo lugar nos encontramos,
ahora, precisamente, con una técnica de calculo de las decisiones. La
politica moderna, como la ciencia moderna, nace, segtin la expresion de
Esposito, “con las caracteristicas de la especificidad y de la autonomia”
(1980, p. 25); lo politico, se sefiala mas adelante, también se vuelve
autonomo respecto de lo juridico. Precisamente por ello, para Esposito,

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



275

Para una genealogia de la biopolitica italiana

se debe situar a Maquiavelo “contra laideologia universalistico-medieval
de la lex”, pues “lo politico maquiaveliano no coincide absolutamente
con el horizonte estatal” (1980, p. 31; énfasis de Esposito). En definitiva,
segun la interpretacion de Esposito, sobre la vuelve reiteradamente en
estas paginas con el fin de profundizarla, lo politico y el saber de lo
politico, en el pensamiento de Maquiavelo y en su época, adquieren una
posicion de reciproca autonomia, y también respecto de la vida, de los
otros saberes y de la forma institucional del Estado.

Por un lado, como vemos, la distancia es maxima entre el esquema
de inteligibilidad histdrica al que recurre Foucault en su curso de 1978 y
el que utiliza Esposito en La politica e la storia. Aqui, en efecto, la figura y
el pensamiento de Maquiavelo se inscriben de lleno en la Modernidad,
en la dinamica de la escision y de la separacién. Pero, por otro lado,
precisamente en este mismo punto, la interpretaciéon espositiana no
deja de encontrarse con la elaborada por Foucault. También este, como
vimos, hablaba de la posicion de trascendencia del principe respecto del
territorio, sus habitantes y el Estado mismo. Y el propio Esposito, aunque
en un contexto diferente al foucaultiano, en una obra posterior a la que
aqui nos ocupa, se sirve de este mismo concepto de “trascendencia”
para caracterizar “il politico” maquiaveliano respecto del Estado
(cfr. Esposito, 1984, p. 72). En definitiva, mientras Foucault afirma la
autonomia o trascendencia de lo politico maquiaveliano para sostener
su discontinuidad respecto de lo que le sigue, Esposito, en cambio, las
utiliza para afirmar su discontinuidad respecto de lo que lo precede.

Por ello, en la lectura de Esposito (vale la pena subrayarlo), la
especificidad, la escision o la autonomia —segtin las diferentes férmulas
utilizadas por el autor— del sujeto politico, el Principe, y del saber de lo
politico sitian a Maquiavelo del mismo lado que Descartes y Hobbes ante
la tarea histérica de construir una ciencia que prescinda de la historia.
Magquiavelo, afirma Esposito, “anticipa y define” los presupuestos del
mecanicismo de Descartes y de Hobbes (1980, p. 26). En este sentido,
no deja de subrayar: “No es facil aprehender el sentido historico del
aparente contraste 16gico que mundaniza la ciencia en el momento en
que la substrae a la categoria de la historia” (1980, p. 26).

Ahora bien, esta interrogacién acerca de la relacion entre las formas
autonomas y especificas del poder y del saber con su correspondiente
sujeto, la subjetividad del poder y la del saber, segtin sostiene nuestro
autor, ha sido histéricamente escandida —“regulada” y “ritmada”
son otras de las formulaciones utilizadas (cfr. Esposito, 1980, p. 15)—

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



276 Edgardo Castro

por la relacién entre lo politico y lo estatal, que viene a compensar la
logica moderna de la separacién. Para Esposito, en efecto, el auge
de la “forma Estado” ha ido de la mano, no con el aislamiento, sino
con el involucramiento de “secciones cada vez mas amplias de
subjetividad social” (1980, p. 19). Al respecto, Esposito hace su primera
referencia explicita a Foucault (mas precisamente, a la leccion titulada
“La governamentalita”): “A la teoria de la soberania corresponde y
progresivamente se opone —segun Foucault— una teoria del gobierno.
[...] ;Qué es, en efecto, para Foucault, el antimaquiavelismo, si no una
historizaciéon y una difusidon de la especificidad, de la autonomia de
lo politico respecto de todo el cuadro en movimiento de la formacién
social? (1980, p. 20). Por ello, si Maquiavelo representa, para Esposito,
el momento de afirmacion de la especificidad de lo politico y del saber
de lo politico, momento de ruptura que es, por esta razon, afirmacion de
lo moderno, Vico, el antimaquiavelismo, representa el momento en que,
sin abandonar su especificidad, sin dejar de ser modernos, las diferentes
especificidades se entrelazan en “inéditas figuras de entrecruzamiento”
(Esposito, 1980, p. 37). No se trata, entonces, de una vuelta a las sintesis
acriticas del pasado, sino de una “articulaciéon de las diferencias [...]
increiblemente mas compleja y concentrada” (p. 37). Aqui situa Esposito
la teoria viquiana de la historia, en la que se conjugan el anticartesianismo
con el antimaquiavelismo o, segtin la expresion del autor, donde aparece
el “anticartesianismo como antimaquiavelismo” (1980, p. 28; énfasis
de Esposito); oposicidn, entonces, en la medida en que surgen formas
inéditas de entrelazamiento y articulacion, pero también continuidad en
la medida en que las especificidades modernas permanecen.

Por este camino, como se explicita a lo largo de este ensayo, el
momento maquiaveliano de la crisis de lo politico (explorado en los
capitulos primero y segundo) se encuentra con el momento viquiano
de una teoria de la historia como desarrollo (abordada en los capitulos
tercero y cuarto). En este sentido, sostiene Esposito (1980, pp. 29 y 296-
297), una teoria de la historia se define por la relacion que establece,
precisamente, entre desarrollo y crisis).

En relacién con Vico, el autor retoma la leccion foucaultiana sobre la
gubernamentalidad para sefalar que:

A pesar de ciertas dudas sobre la tesis foucaultiana
del nexo sincrénico entre “nacimiento del gobierno” y
progresivo agotamiento de la forma juridica (al menos

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



277

Para una genealogia de la biopolitica italiana

para el espacio italiano, y para Vico en particular), me
parece que se puede, sin dudas, estar de acuerdo con
esa emergencia de la poblaciéon como “fin” y no como
simple objeto del poder (1980, p. 38).

Esta subjetividad, la de la poblacion, es la que, para Esposito, hace
sentir su voz en el discurso viquiano y requiere de una reorganizacion
de las especificidades del poder y del saber, de las formas institucionales
y de una racionalidad que pueda traducir su desarrollo historico y su
reclamo de participacion en el poder (cfr. 1980, p. 38). Como dira en
las paginas conclusivas de su ensayo a proposito del pensamiento de
Vico, “los dos polos —ley y libertad, poder y subjetividad — estan aqui
anudados en un tinico conjunto légico-historico” (1980, p. 287).

Al igual que con la lectura espositiana de Maquiavelo, también de
la de Vico emergen puntos de conjuncion y de difraccion respecto de los
analisis foucaultianos. Entre los primeros se encuentran, sin dudas, la
formacion de un saber antimaquiaveliano del gobierno, en el que, segun
la terminologia de Esposito, las especificidades no dejan de entrelazarse
y cuyo fin es la poblaciéon. Entre los segundos, el mas significativo es
la presencia misma de la figura de Vico, que, como ya senalamos, esta
completamente ausente en la genealogia foucaultiana de la racionalidad
politica moderna. Esta inclusién responde a la interpretacion historica
de la razon de Estado elaborada por Meinecke en su obra de 1924, citada
explicitamente por Esposito (1980, p. 19) cuando sostiene la necesidad en
que se encuentra quien domina de servir a los intereses de los stibditos,
de satisfacer sus exigencias. En este sentido, vale la pena sefialar la
ausencia de Vico en la obra Thuau (1966), de la que se sirve Foucault,
como ya sefialamos, para construir su propio esquema de inteligibilidad
histérica del surgimiento de la razén de Estado.

Ahora bien, a propdsito del antimaquiavelismo y de la figura de
Vico en particular, Esposito afirma: “la historia del poder es también,
y cada vez mas, la historia de los sujetos que la viven. El poder sobre
la vida es también el poder de la vida. Por ello, desde el corazon del
origen moderno, la vida desplaza a la muerte como simbolo y destino
del poder” (1980, p. 19; énfasis de Esposito). Nos encontramos, de
este modo, con una afirmacién que reviste un caracter plenamente
biopolitico: se sostiene, con expresiones equivalentes a las utilizadas por
Foucault en La volonté de savoir (1976, p. 188), la inscripcién de la vida
en los mecanismos del poder desde “el corazon del origen moderno”,

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



278 Edgardo Castro

el desplazamiento de la muerte por parte de la vida como “simbolo y
destino” del poder y la dimensidon poblacional del poder sobre y de
la vida. El antimaquiavelismo de Vico se presenta, de este modo, en
términos foucaultianos, como una gubernamentalidad biopolitica.
Como ya senalamos, Esposito, de todos modos, no se sirve aqui
del término “biopolitica”; lo hace en una obra apenas posterior, Ordine
e conflitto, aunque sin referirse a ninguno de los textos de Foucault
(publicados por esa época) en los que el filosofo francés introduce
este concepto. En efecto, recién a partir de su obra de 2002, Immunitas,
Esposito retoma explicitamente la problematica biopolitica elaborada
por Foucault. Lo hard, precisamente, sirviéndose de la categoria
de “inmunidad”, eje de esta obra, para sacar a la luz el dispositivo
que vincula el poder sobre la vida con el poder de la vida, ese doble
movimiento de hacer, segtin la formulacién anteriormente citada, que
la vida se vuelva el simbolo y el destino del poder en la Modernidad.
Sin entrar en detalles que exceden los objetivos del presente trabajo,
senalemos que no es dificil percibir, ya desde el titulo del apartado en
el que se abordan las tesis foucaultianas en Immunitas, “El gobierno de
la vida” (Esposito, 2002, pp. 161-172), de qué modo la relacion entre
poder y vida no se superpone ni mucho menos se asimila al ejercicio del
poder soberano. Interrogandose sobre las relaciones entre soberania y
biopolitica, y refiriéndose, sin dudas, al Agamben de Homo sacer (1995),
Esposito afirma: “No creo que la respuesta a esta pregunta [la relacion
entre poder y vida] haya que buscarla en los pliegues de un poder
soberano que incluye la vida excluyéndola” (2002, p. 166). Para pensar
la relacion entre poder y vida, poder sobre la vida y poder de la vida,
Esposito utiliza, en cambio, no solo la nociéon de “gobierno”, sino, mas
propiamente, esa gubernamentalidad biopolitica que habia aparecido en
La politica e la storia y ahora se reformula en términos inmunitarios. No
puede soslayarse, por ello, que el dispositivo inmunitario articula una
relacion de gobierno en la que los polos involucrados, el poder y la vida,
y los sentidos de la relacién entre ellos, de proteccion y de negacion,
funcionan con base en la “copresencia de desarrollo y freno, de apertura
y clausura, de positivo y negativo” (Esposito, 2002, p. 14), y por ello —
también podria decirse, retomando las categorias de la introduccién a
La politica e la storin— con base en la copresencia de desarrollo y crisis.
Sin poder entrar, como ya dijimos, en mayores detalles, sefialemos
que, en la interpretacion inmunitaria elaborada en esta obra de 2002,
Esposito retoma las figuras de Maquiavelo y Vico en la perspectiva

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



279

Para una genealogia de la biopolitica italiana

abierta, precisamente, por su obra de 1980. Retoma a Vico en el capitulo
primero cuando se interroga acerca de la posibilidad inmunitaria de un
“punto de fuga” de la vida respecto del mecanismo sacrificial de la ley
(cfr. 2002, pp. 43-44): el Hércules de Vico “es el héroe de esta resistencia.
[...] Con sus fatigas alza una barrera de proteccion entre el mundo ferino
y el humano. Marca un confin entre el adentro y el afuera [...]. Hércules
es el héroe de la immunitas politica” (2002, p. 52); y retoma a Maquiavelo
a proposito de la relacion ente ley y fuerza, abordada, precisamente, en
clave inmunitaria (cfr. 1980, pp. 41-42).

Aunque en una direccién que ya estaba presente en La politica e la
storia, la relacion entre politica y vida, en lo que concierne a Maquiavelo,
datodaviaun paso masen Pensiero viviente, trabajo de Esposito constituye,
al mismo tiempo, un balance y una propuesta. Por un lado, retomando
una tradicion ensayistica que se remonta a Bertrando Spaventa (1860),
Esposito aborda una interpretaciéon de conjunto del pensamiento
italiano —de Maquiavelo a la actualidad, especialmente sus desarrollos
biopoliticos— en relacion con las otras tradiciones del pensamiento
europeo. Por otro, este balance no deja de ser una propuesta para
encontrar en la filosofia italiana la fuerza de un origen del que proviene
su actualidad. En este contexto, Esposito aborda la relacion entre la obra
de Maquiavelo y la categoria de “biopolitica”. Manteniendo la figura de
Magquiavelo en el campo de la Modernidad politica, Esposito observa
que “Michel Foucault y su escuela han justamente excluido” (2010, pp.
52-53) la posibilidad de situar a Maquiavelo en el campo de la literatura
de las artes de gobernar, pero al mismo tiempo observa que ello se debe
a que nos encontramos en Maquiavelo con una relacién tan intrinseca
entre lenguaje biomédico y lenguaje politico que podria decirse que “en
él [Maquiavelo] la vida no puede ser todavia objeto de politica porque la
politica misma ya esta pensada en términos vitales [nei termini della vita]”
(2010, p. 53). En este sentido, sostiene seguidamente que el pensamiento
de Maquiavelo abre la posibilidad, “todavia inexplorada” (Esposito,
2010, p. 53), de una biopolitica afirmativa; en otros términos, no solo
una politica sobre la vida, sino de la vida, segun la formulaciéon que ya
encontramos en el escrito de 1980.

Conclusiones

De cuanto hemos expuesto, podemos extraer algunas conclusiones
respecto de la recepcion temprana, en el pensamiento de Roberto

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



280 Edgardo Castro

Esposito, de las lecciones de Foucault en el College de France y la
formacion de la corriente biopolitica italiana.

En primer lugar, mas alla de la ausencia del término “biopolitica”,
hemosmostradocdmoen Lapoliticaelastoriase encuentran presentes tanto
la nocién de un poder sobre la vida y de la vida como el desplazamiento
de la muerte, por parte de la vida, como simbolo y destino de la politica
moderna. Por ello, aunque Esposito no remita explicitamente a los
trabajos de Foucault sobre la nocién de “biopolitica” disponibles en
la época, su argumentacién no deja de apuntar conceptualmente en
la direccién del apartado final de La volonté de savoir, donde Foucault
introduce la nocién de “biopolitica” en sus libros publicados en vida.
Desde este punto de vista, la cronologia de las biopoliticas italianas, a
nuestro modo de ver, debe retrotraerse a los inicios de la década de los
ochenta en relacion con el contexto de la crisis del marxismo italiano de
la época.

En segundo lugar, La politica e la storia, a diferencia de Homo
sacer, publicado quince anos mas tarde, afronta la formacién de un
poder sobre y de la vida desde la tensiéon misma entre soberania y
gubernamentalidad o, en términos histdricos, entre maquiavelismo
y antimaquiavelismo. De este modo, puede afirmarse que Esposito se
substrae, ya desde sus primeros escritos, a la alternativa entre los dos
polos que (como sefialamos al inicio de nuestro trabajo) en gran medida
han dividido el campo de las biopoliticas posfoucaultianas: el de la
soberania y el del gobierno.

En tercer lugar, si bien, en la historia de las biopoliticas italianas,
la relacién entre soberania y biopolitica desempefio6 un papel
determinante a mediados de la década de los noventa, en especial
a partir del primer volumen de la serie Homo sacer, en los desarrollos
posteriores nos encontramos con un deslizamiento hacia el polo de la
gubernamentalidad, como lo muestra, por ejemplo, el desarrollo de esta
misma serie. En este sentido, La politica e la storia anticipa histérica y
conceptualmente este movimiento. Como vimos, en efecto, la recepcion
temprana de Michel Foucault en los trabajos de Roberto Esposito gira
en torno al curso del 1 de febrero de 1978, donde Foucault introduce la
nocion de “gubernamentalidad”.

En cuarto lugar, con La politica e la storia, Esposito abre el camino
para un abordaje de la biopolitica a partir de una matriz conceptual
propiamente italiana, ausente tanto en Foucault como en Agamben, la
cual remite histéricamente a Maquiavelo y Vico. En este sentido, bien

Topicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



281

Para una genealogia de la biopolitica italiana

podria hablarse, del mismo modo en que el autor se sirve de la categoria
de “altra Modernita” (Esposito, 2010, p. 23), de otra biopolitica.

Bibliografia

Agamben, G. (1995). Homo sacer. 1l potere sovrano e la nuda vita. Einaudi.

__(2007). 1l Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e
del governo. Bollati Boringhieri.

Althusser, L. (2009). Machiavel et nous. Tallandier.

Audier, S. (2015). Penser le «néolibéralisme». Le moment néolibéral, Foucault
et la crise du socialisme. Le Bord de I'Eau.

Attal, F. (2013). Histoire des intellectuels italiens au XXe siecle. Prophétes,
philosophes et experts. Les Belles lettres.

Burchell, G., Gordon, C. y Miller, P. (1991). The Foucault Effect: Studies in
Governmentality. University of Chicago Press-Harvester Wheatsheaf.

Cacciari, M. (1976). Krisis. Saggio sulla crisi del pensiero negativo da Nietzsche
a Wittgenstein. Feltrinelli.

Christofferson, M.-S. (2004). French Intellectuals against the Left: The
Antitotalitarian Movement of the 1970s. Berghahn Books.

Del Vento, C.y Fournel, J.-L. (2007). L’édition des cours et les «pistes» de
Michel Foucault. Entretiens avec Mauro Bertani, Alessandro Fontana
et Michel Senellart. Laboratoire italien, 7, 173-198. DOL: https://doi.
org/10.4000/laboratoireitalien.144.

Donzelot, J. y Gordon, C. (2005). Comment gouverner les sociétés
libérales ? L’effet Foucault dans le monde anglo-saxon. Esprit,
319(11), 82-95.

Esposito, R. (1980). La politica e la storia. Machiavelli e Vico. Liguori.

__ (1984). Ordine e conflitto. Machiavelli e a letteratura politica del
Rinascimento italiano. Liguori.

__ (2002). Immunitas. Protezione e negazione della vita. Einaudi.

___([1981] 2007). Forma e scissione in Machiavelli. En D. Gentili (ed.),
La crisi del politico. Antologia de “Il Centauro” (1981-1986). (pp. 41-72).
Guida.

__ (2010). Pensiero vivente. Origine e attualita della filosofia italiana.
Einaudi.

Foucault, M. (1966). Les mots et les choses. Gallimard.

__(1969). L'archéologie du savoir. Gallimard.

___(1971). L’ordre du discours. Gallimard.

__(1975). Surveiller et punir. Naissance de la prison. Gallimard.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



282 Edgardo Castro

___(1976). La volonté de savoir. Histoire de la sexualité. 1. Gallimard.

__ (1977). Microfisica del potere. Interventi politici. A. Fontana y P.
Pasquino (eds.). G. Procacci y P. Pasquino (trads.). Einaudi.

__ (1978a). La governamenlalita. P. Pasquino (trad.). Aut-Aut,167-168,
12-29.

___ (1978b). Microfisica del poder. ]. Varela y F. Alvarez-Uria (trads.).
Ediciones de la Piqueta.

__ (1979). Governmentality. Ideology & Consciousness, 6, 5-21.

__ (1986). La gouvernementalité. Actes, 54, 7-15.

___ (1994). Dits et écrits. Cuatro volumenes. Gallimard.

_(1997). “ll faut défendre la société”. Cours au College de France. 1976.
Gallimard-Seuil.

__ (2004a). Sécurité, territoire, population. Cours au Collége de France.
1977-1978. Gallimard-Seuil.

___ (2004b). Naissance de la biopolitiqgue. Cours au College de France. 1978-
1979. Gallimard-Seuil.

__ (2014). Subjectivité et vérité. Cours au Collége de France 1980-1981.
Gallimard-Seuil.

__(2022). Microfisica del poder H. Pons (trad.). Siglo XXL

Gentili, D. (2007). La crisi del politico. Antologia de “Il Centauro” (1981-
1986). Guida.

__(2012). Italian Theory. Dall’operaismo alla biopolitica. Il Mulino.

___(2018). Crisi come arte di governo. Quodlibet.

Horkheimer, M. (1930). Anfinge der biirgerlichen Geschichtsphilosophie.
Kohlhammer.

Meinecke, F. (1924). Die Idee der Staatsrison in der neueren Geschichte. R.
Oldenbourg.

__(1936). Die Entstehung des Historismus. R. Oldenbourg.

Piazzi, A., Segatori, M. y Tronti, M. (1977). Stato e rivoluzione in Inghilterra.
Teoria e pratica della prima rivoluzione inglese. Il Saggiatore.

Senellart, M. (2001). Machiavel a I'épreuve de la gouvernementalité. En
G. Sfez y M. Senellart (eds.), L'enjeu Machiavel. (pp. 211-227). PUF.

___(2015). Machiavel dans la perspective de la gouvernementalité. En
R. Descendrey J. Fournel (eds.), Langages, politique, histoire. Avec Jean-
Claude Zancarini. ENS Editions. DOI: https://doi.org/10.4000/books.
enseditions.5262.

Solzhenitsyn, A. (1974). Archipiélago Gulag. 1918 1956. Ensayo de
investigacion literaria. L. R. Martinez (trad.). Plaza & Janes.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



283

Para una genealogia de la biopolitica italiana

Spaventa, B. (1860). La filosofia di Kant e la sua relazione colla filosofia italiana.
Unione Tipografico-Editrice Torinese.

Thuau, E. (1966). Raison d'Etat et pensée politique a 'époque de Richelieu.
Armand Colin.

Tépicos, Revista de Filosofia 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 257-283



