
Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

http://doi.org/10.21555/top.v690.2606

For a Genealogy of Italian Biopolitics: Roberto 
Esposito and the Early Reception of Michel 

Foucault’s Lectures

Para una genealogía de la biopolítica italiana: 
Roberto Esposito y la recepción temprana de los 

cursos de Michel Foucault

Edgardo Castro
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas

Argentina
Universidad de Buenos Aires

Argentina
edgardomanuelcastro@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-8673-0295

Recibido: 11 - 07 - 2022.
Aceptado: 10 - 09 - 2022.
Publicado en línea: 04 - 04 - 2024.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



258 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This paper deals with the reception of the Foucauldian no-

tion of governmentality in Roberto Esposito’s thought by taking 
into account the Italian translation of Foucault’s lectures of 1977 
and 1978 at the Collège de France. First, the different contexts 
of reception of these lectures are presented, in particular the 
Anglo-Saxon studies of governmentality and the crisis of Italian 
Marxism in the late 1970s. Secondly, Foucault’s position in his 
courses of these years is analyzed from the perspective of the 
opposition between Machiavellianism and anti-Machiavellian-
ism, precisely in view of the Italian reception. Finally, this pa-
per analyses the reception of the notion of governmentality by 
Roberto Esposito in his 1980 work La politica e la storia. The paper 
shows the importance of this early reception of Foucault’s les-
sons regarding the formation of the Italian biopolitical current 
and its specificities.

Keywords: Roberto Esposito; Foucault; governmentality; bio-
politics; Machiavellianism; Antimaquiavellianism.

Resumen
Este artículo se ocupa de la recepción de la noción foucaultiana 

de “gubernamentalidad” en el pensamiento de Roberto Esposito 
a partir de la traducción al italiano de las lecciones de Foucault de 
los años 1977 y 1978 en el Collège de France. En primer lugar, se 
exponen los diferentes contextos de recepción de estas lecciones, 
en particular en el ámbito anglosajón de los estudios sobre la 
gubernamentalidad y en el de la crisis del marxismo italiano de 
finales de los setenta. En segundo lugar, se analiza la posición 
de Foucault en sus cursos de estos años desde la perspectiva de 
la oposición entre maquiavelismo y antimaquiavelismo en vista, 
precisamente, de la recepción italiana. Por último, se aborda 
la recepción de la noción de “gubernamentalidad” por parte 
de Roberto Esposito en su obra de 1980, La politica e la storia. El 
artículo muestra la importancia de esta recepción temprana de 
las lecciones de Foucault respecto de la formación de la corriente 
biopolítica italiana y, sobre todo, sus especificidades.

Palabras clave:   Roberto Esposito; Foucault; gubernamentalidad; 
biopolítica; maquiavelismo; antimaquiavelismo.



259Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

Los governmentality studies, surgidos a partir de los trabajos 
de Burchell, Gordon y Miller, y las biopolíticas italianas pueden 
considerarse dos de los capítulos más fructíferos e innovativos del 
foucaultianismo de las últimas décadas. En The Foucault Effect (1991), 
de los mencionados autores, la noción de “biopolítica” aparece 
pocas veces, ni siquiera una decena. El análisis de la racionalidad 
gubernamental moderna, especialmente liberal y neoliberal, ocupa 
el centro del escenario. En Homo sacer (1995), de Giorgio Agamben, 
en cambio, mientras que la noción de “biopolítica”, subordinada y 
hasta asimilada a la de “soberanía”, aparece más de cien veces, la de 
“gubernamentalidad” está completamente ausente. De hecho, en los 
trabajos de Agamben, esta noción recién es objeto de problematización 
en Il Regno e la Gloria (2007), cuando Agamben pasa de la cuestión de la 
soberanía a la de la economía desde la perspectiva de lo que denomina 
una genealogía teológica. En este marco, también Agamben se ocupa de 
la racionalidad gubernamental liberal y neoliberal, aunque sin remitir ni 
a los mencionados autores anglosajones ni a su perspectiva de análisis.

Si consideramos estas dos obras emblemáticas —The Foucault Effect 
(1991) y Homo sacer (1995)— en el campo de las relecturas de Michel 
Foucault de la década de 1990, que han tenido una influencia decisiva 
en las respectivas corrientes de los governmentality studies y de las 
biopolíticas italianas, podría decirse que la noción de “biopolítica” 
es abordada desde dos ángulos teóricos que, en la propia obra de 
Foucault, ya aparecían como opuestos: el de la gubernamentalidad 
y el de la soberanía (cfr. Foucault, 2004a, p. 101); a partir de esta 
oposición, se forjaron dos fisonomías conceptuales del filósofo francés 
en cuanto concierne a la noción de “biopolítica”. Como consecuencia 
de esto, mientras que, para Colin Gordon, la biopolítica es una forma 
de contraconducta, para Agamben es la prestación originaria del poder 
soberano.1

1 “La biopolítica es, por tanto, un ejemplo de lo que Foucault denomina 
aquí ‘reversibilidad estratégica’ de las relaciones de poder, o de las formas en 
que los términos de la práctica gubernamental pueden convertirse en focos de 
resistencia. O, como dijo en sus conferencias de 1978, la forma en que la historia 
del gobierno como ‘conducta de la conducta’ se entrelaza con la historia de las 



260 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

En la corriente italiana, que aquí nos interesa, la noción de 
“biopolítica” quedó en gran medida capturada, para expresarlo de 
algún modo, por la cuestión de la soberanía. Basta pensar en la fortuna 
que tuvieron en los estudios foucaultianos la distinción agambeniana 
entre bios y zoe, la noción de “vida desnuda” y una conceptualización 
decididamente negativa de la biopolítica que la convierte en una 
tanatopolítica.2 Carl Schmitt y Walter Benjamin, con sus respectivas 
nociones del estado de excepción, dominan esta conceptualización 
agambeniana de la biopolítica (cfr. Agamben, 1995, pp. 15, 19-20, 23-24, 
33, 47 y 58). Vale la pena señalar que ninguno de los dos pensadores 
políticos por excelencia de la Modernidad política italiana, Maquiavelo y 
Vico, ocupan una posición ni relevante ni secundaria en la interpretación 
agambeniana: Maquiavelo está ausente en el primer volumen de Homo 
sacer y, si bien se hace una única a referencia a Vico en este trabajo, es con 
la finalidad de reforzar la categoría de excepción (cfr. Agamben, 1995, 
p. 20). Los que podemos denominar cursos biopolíticos de Foucault 
–“Il faut défendre la société”, Sécurité, territoire, population y Naissance de la 
biopolitique–, cuya edición integral es posterior a la publicación de Homo 
sacer, fueron frecuentemente leídos desde la perspectiva abierta por esta 
obra de Giorgio Agamben. 

En el presente trabajo nos proponemos dos objetivos, uno histórico 
y otro teórico, estrechamente relacionados. El primero busca esclarecer 
algunos aspectos de la recepción de las lecciones de Michel Foucault 
en el Collège de France, cuya cronología, a nuestro modo de ver, 
constituye una referencia insoslayable para comprender la dinámica 

‘contraconductas’ disidentes” (Burchell, Gordon y Miller, 1991, p. 5). “Se puede 
decir, en efecto, que la producción de un cuerpo biopolítico es la prestación originaria del 
poder soberano. La biopolítica es, en este sentido, al menos tan antigua como la 
excepción soberana” (Agamben, 1995, p. 9; énfasis de Agamben). Remitimos a las 
obras en lengua original. A menos que indiquemos lo contrario, las traducciones 
son nuestras.

2  En los trabajos de Michel Foucault publicados hasta la fecha, la 
distinción entre bios y zoe aparece en la lección del 14 de enero de 1981 del curso 
Subjectivité et vérité, pero aquí no está siendo discutida la producción de una 
vida desnuda, sino la del bios, en cuanto puede ser objeto de las técnicas de sí 
(cfr. Foucault, 2014, p. 36). A diferencia de Agamben (1995, p. 129), que hace 
de los campos de concentración el lugar por excelencia y el paradigma de la 
biopolítica, para Foucault se trata, según sostiene en La volonté de savoir, de un 
poder primariamente de “faire vivre”, de hacer vivir (cfr. Foucault, 1976, p. 181).



261Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

de la recepción de la analítica foucaultiana de la racionalidad política 
moderna y contemporánea. Nuestro segundo objetivo consiste en 
analizar la recepción temprana de la noción de “gubernamentalidad” 
en la obra de Roberto Esposito y sus implicancias respecto de la noción 
de “biopolítica”. Por un lado, nos interesa mostrar la existencia de una 
raíz propiamente italiana de la noción de “biopolítica”, que no surge, a 
diferencia de cuanto sucede en Agamben, a partir de la problematización 
de la soberanía, en línea con los mencionados Schmitt y Benjamin, sino 
de la tensión entre soberanía y gubernamentalidad o, en términos 
históricos, como veremos, entre maquiavelismo y antimaquiavelismo. 
Por otro lado, queremos mostrar también algunas de las consecuencias 
en el pensamiento de Esposito de esta lectura temprana del Foucault 
de la gubernamentalidad, en concreto, a partir de la lección del 1 de 
febrero de 1978 del curso Sécurité, territoire, population, que anticipa 
conceptualmente su concepción inmunitaria de la biopolítica. 
Finalmente, a la luz de estos resultados, nos proponemos mostrar la 
necesidad de retrotraer la genealogía de la biopolítica italiana a los 
inicios de la década de los ochenta, mucho antes de la publicación de 
Homo sacer.

En vista de estos objetivos, nuestra exposición se estructurará en tres 
grandes apartados. En primer lugar, nos ocuparemos de la recepción 
temprana —es decir, antes de la edición integral de sus cursos— de 
las lecciones de Michel Foucault en el Collège de France, atendiendo, 
además, a los diferentes contextos de circulación. En segundo lugar, 
retomaremos algunas de las problemáticas de las lecciones de Foucault 
que acá nos interesan; en particular, la interpretación de la figura de 
Maquiavelo y del maquiavelismo. Por último, en tercer lugar, a la luz de 
los desarrollos anteriores, abordaremos el análisis de la “Introduzione” 
a La politica e la storia, de Roberto Esposito.

1. “Lecciones italianas”: una cronología y sus contextos
Con la expresión “lecciones italianas” nos referimos a la traducción, 

precisamente al italiano, de tres de las lecciones de Foucault en el Collège 
de France: las del 7 y 14 de enero de 1976, del curso “Il faut défendre la 
société”, y la del 1 de febrero de 1978, de Sécurité, territoire, population. La 
edición integral de estos cursos en lengua original es, respectivamente, 
de 1997 y 2004; pero las mencionadas lecciones circularon mucho antes 
en italiano y, a partir de aquí, en español, inglés y también en francés. 



262 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Las lecciones del 7 y del 14 de enero de 1976 fueron desgravadas y 
traducidas al italiano en la compilación de intervenciones políticas de 
Michel Foucault realizada por Alessandro Fontana y Pasquale Pasquino 
en 1977 bajo el título de Microfisica del potere (cfr. Foucault, 1977, pp. 
163-194).3 Esta compilación fue rápidamente traducida al español el 
año siguiente y con el mismo título (Foucault, 1978b).4 En inglés, las 
mencionadas lecciones fueron traducidas y reunidas en un único capítulo 
en la compilación titulada Power / Knowledge, realizada por Colin Gordon 
en 1980 (cfr. Foucault, 1980, pp. 78-108). La lección del 1 de febrero de 1978 
fue transcripta y traducida al italiano, también por Pasquale Pasquino, 
para la revista Aut-Aut (cfr. Foucault, 1978a) el mismo año en que fue 
pronunciada; se publicó bajo el título de “La governamentalità”. Casi 
inmediatamente fue traducida al inglés por Rosi Braidotti en el número 
6 de Ideology & Consciousness, en 1979, y luego retomada en The Foucault 
Effect (cfr. Burchell, Gordon y Miller, 1991, pp. 87-104) con el impacto 
al que aludimos al inicio, es decir, convirtiéndose en uno de los textos 
fundacionales de los governmentality studies. También fue traducida al 
francés en 1986 (cfr. Foucault, 1986), pero sin despertar mayormente la 
atención de los especialistas y lectores. En francés, además, antes de la 
edición completa de los respectivos cursos, estas tres lecciones fueron 
incorporadas, en 1994, a los Dits et écrits (cfr. Foucault, 1994, t. 3, pp. 160-
189 y 635-657), editados por François Ewald. Se trata, como sabemos, 
de una reedición, sin ningún inédito, de trescientos sesenta y cuatro 
textos de Michel Foucault ordenados cronológicamente. A partir de 
aquí podemos hablar, entonces, de dos paradigmas de edición de las 
compilaciones de textos foucaultianos: las temáticas, como Microfisica 
del potere, y las cronológicas, como Dits et écrits, cada uno de ellos con 
sus efectos específicos de lectura y recepción.

3  Interventi politici se subtitula, precisamente, esta compilación. Los 
editores, en efecto, afirman que se trata de intervenciones más que de escritos 
(cfr. Foucault, 1977, p. vii).

4  Existe, además, una nueva edición (Foucault, 2022) con una introducción 
en la que se exponen los avatares de esta compilación publicada originalmente 
en italiano, un ordenamiento de los textos diferente al de la edición en lengua 
castellana de 1978 y notas de contextualización de cada uno de ellos. 



263Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

Para comprender algunos de estos efectos, debemos detenernos 
brevemente en la actualidad5 en relación con la cual surgen y circulan 
las lecciones de Michel Foucault que aquí nos ocupan. Pero, antes 
de abordar esta cuestión, es necesario señalar que entre el curso de 
1976 y los dos siguientes, de 1978 y 1979 (en 1977, Foucault no dictó 
ninguno en el Collège de France), hay, al mismo tiempo, una relación 
de continuidad y de ruptura o, cuanto menos, un giro: una relación de 
continuidad marcada por el tema del biopoder, introducido en la última 
lección del curso de 1976 y retomado en las primeras del de 1978, y de 
una ruptura o giro por el desplazamiento de las nociones de “guerra” y 
“lucha” hacia la de “gubernamentalidad”. Volveremos luego sobre las 
diferencias entre estos cursos.

Respecto de la actualidad a la que remiten las lecciones del curso 
de 1976, que explora la hipótesis del poder concebido en términos 
de guerra y lucha, los editores, Mauro Bertani y Alessandro Fontana, 
hacen referencia, aunque sin mayores precisiones, a la guerra de 
Vietnam, las luchas en Portugal contra el régimen de Salazar, el IRA 
irlandés, los movimientos armados en América Latina (Argentina, 
Brasil, Chile), etc. (cfr. Foucault, 1997, p. 257). El editor de los cursos de 
1978 y 1979, aparecidos simultáneamente en 2004, Michel Senellart, en 
la correspondiente “Situation du cours” (cfr. Foucault, 2004a, pp. 381-
411), es mucho más preciso respecto de la contextualización histórica 
—sobre todo política— que motiva la interrogación foucaultiana acerca 
de la racionalidad política moderna y contemporánea.6 Al respecto, 
señalemos, en primer lugar, que se trata de lo que Christofferson 
(2004), de acuerdo con el subtítulo de su obra, ha conceptualizado 
como el momento antitotalitario de la izquierda francesa, marcado por 
la publicación del libro de Solzhenitsyn, Archipiélago Gulag (1974), la 
presencia de los disidentes que provenían de los países del bloque de 
países socialistas, la deriva de los movimientos surgidos de mayo del 68 
y las fracturas internas del Partido Socialista Francés.

5  Para Foucault (1994, t. 4, pp. 680-681), en efecto, la filosofía puede ser 
considerada como una problematización de la actualidad.

6  Además de la “Situation du cours” elaborada por Senellart, también 
pueden tomarse como trabajos de referencia, para la situación general de la 
izquierda francesa, la obra de Christofferson (2004) y, para la contextualización 
específica de la interrogación foucaultiana acerca del liberalismo, la de Audier 
(2015).



264 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Ahora bien, en este momento antitotalitario de la izquierda francesa 
en la década de los setenta resulta de particular interés para nosotros la 
experiencia de lo que se denominó la union de la gauche, la propuesta de 
elaborar un programa común de gobierno de las fuerzas electorales de 
izquierda, sobre todo por parte de los partidos comunista y socialista, 
con posibilidades de acceder al gobierno. En este contexto, la oposición 
de los intelectuales de izquierda al Partido Comunista Francés y las 
fracturas internas en el seno del Partido Socialista —las dos culturas 
de la izquierda, según la formulación de Michel Rocard— definen las 
posiciones en pugna (cfr. Christofferson, 2004, pp. 113-129). A esta 
actualidad remite la interrogación foucaultiana de los cursos de 1978 y 
1979 acerca de la gubernamentalidad moderna, liberal y neoliberal, y de 
la posibilidad —o, más bien, la inexistencia— de una gubernamentalidad 
autónoma socialista (cfr. Foucault, 2004a, pp. 383-384). Foucault sostiene, 
en efecto, que “lo que le falta al socialismo no es tanto una teoría del 
Estado sino una razón gubernamental, la definición de lo que sería en 
el socialismo una racionalidad gubernamental, es decir una medida 
razonable y calculable del alcance de las modalidades y objetivos de la 
acción gubernamental” (2004b, p. 93).

La situación en los países anglosajones es diferente, incluso para 
las nuevas formas de la izquierda. En este sentido, en relación con la 
compilación titulada, precisamente, The Foucault Effect, Colin Gordon, 
en una discusión con Jacques Donzelot, explica la receptividad del 
mundo anglosajón para con los cursos de 1978 y 1979 (Sécurité, territoire, 
population y Naissance de la biopolitique) señalando que mientras que 
Francia, a finales de la década de los setenta, se preparaba para el largo 
ciclo socialista (1981-1995) de François Mitterrand, Inglaterra, en cambio, 
se encaminaba hacia un extenso período de gobiernos neoliberales 
(1979-1997), signado por la figura de Margaret Thatcher. Por ello, a 
diferencia de los franceses, muchos representantes de la nueva izquierda 
anglosajona veían en el neoliberalismo “una racionalidad política que 
merecía consideración y respeto intelectual” (Donzelot y Gordon, 2005, 
p. 83), y encontraron tempranamente, a partir de The Foucault Effect, los 
instrumentos conceptuales para hacerlo en los mencionados cursos de 
Michel Foucault.

Respecto del contexto histórico italiano, no son pocas las similitudes 
con Francia, como la existencia de un partido comunista oficialmente 
reconocido, la posibilidad de un frente electoral de izquierda, etc.; pero 
tampoco lo son las diferencias. La ola de violencia inaugurada en Italia 



265Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

con el atentado de Piazza Fontana (1969) y la política del denominado 
compromesso storico entre comunistas y democristianos, por ejemplo, no 
encuentran equivalente en el país galo.7 Si el momento antitotalitario y la 
posibilidad de un gobierno socialista en Francia y el largo ciclo neoliberal 
en Inglaterra (y también en EE. UU. con el ascenso de Ronald Reagan a 
la presidencia) definen, en términos generales, el contexto de recepción 
de las lecciones foucaultianas de 1976 y 1978 en aquellos países, las 
nociones de “crisis” y “escisión”, según el lenguaje de los protagonistas, 
y de “dispositivo” y “sistema de la crisis” son, muy posiblemente, las 
que mejor describen y sintetizan la actualidad en la cual tiene lugar la 
recepción de las lecciones foucaultianas en Italia, en particular entre los 
intelectuales de izquierda.

Tomamos el concepto de “dispositivo de la crisis” de Dario 
Gentili (2007, 2012 y 2018), quien ha abordado en diferentes trabajos 
el pensamiento político italiano durante este período, en relación, 
específicamente, con la noción foucaultiana de “biopolítica”. Para 
Gentili (2012, pp. 24-25), en efecto, “crisis”, más que un concepto que 
puede ser semánticamente delimitado, funciona en el campo de la 
izquierda italiana de esta época como un dispositivo, como un término 
que permite establecer nexos entre líneas y elementos heterogéneos, y 
con una determinada función estratégica. Desde esta perspectiva, en La 
crisi del politico (2007, p. 14), Gentili atribuye un valor a la vez de síntoma 
y de propuesta a la obra de Massimo Cacciari de 1976, Krisis. Saggio sulla 
crisi del pensiero negativo da Nietzsche a Wittgenstein, y a la experiencia de la 
revista Il Centauro, cuyos miembros —Esposito entre ellos— provienen 
de la cultura marxista y encarnan una de las principales corrientes de la 
nueva izquierda.

La crisi del politico es, de hecho, una compilación de la revista Il 
Centauro (1981-1986), precedida por una extensa introducción de Dario 
Gentili, a la que le sigue el artículo inaugural, escrito por Roberto 
Esposito ([1981] 2007). La compilación se cierra con una entrevista 
con quien era el director de Il Centauro, Biagio De Giovanni. En esta, 
De Giovanni resume, refiriéndose al libro de Cacciari, un punto que a 
nosotros nos interesa destacar:

7  Para un panorama general de la situación de los intelectuales italianos 
de la época y desde la perspectiva que aquí nos interesan, cfr. Attal (2013, pp. 
383-437).



266 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

El libro [Krisis] despega cuando lanza la idea del 
“pensamiento negativo”, que es importante desde dos 
puntos de vista. Por un lado, toda la parte central, entre 
Nietzsche y Wittgenstein, es el agotamiento, la crisis y 
la crítica del sujeto y, por tanto, del Fundamento, del 
Presupuesto, del Quién, que implica todo el problema 
de la soberanía. Por otro lado —un aspecto muy 
importante para nosotros—, una interpretación del 
pensamiento negativo en clave no dialéctica, en clave 
no recompositiva, sino como apertura, apertura de 
categorías críticas para una realidad no destinada a 
ser recompuesta, en la que el elemento de escisión 
—de “crisis”, precisamente— había penetrado con 
profundidad en la mente. Esta es la coyuntura en la que 
nació Il Centauro (Gentili, 2007, p. 420).

El nombre de la revista fue propuesto por Roberto Esposito (cfr. 
Gentili, 2007, p. 422), según quien la imagen del centauro buscaba 
expresar esa potencia no dialéctica de lo negativo, como “prevalencia de 
la escisión sobre la forma” (Gentili, 2007, p. 66).

Como veremos, el libro de Esposito que aquí nos ocupa, La politica e 
la storia, publicado un año antes, especialemente la “Introduzione”, está 
estrechamente vinculado con el tema del artículo inaugural de Roberto 
Esposito para Il Centauro —la escisión de lo moderno— y con el tono 
general de la revista —la crisis de lo político—. Adelanta sus analísis, sin 
dudas, pero también los sobrepasa. La lectura de la noción foucaultiana 
de “gubernamentalidad”, en efecto, es, para expresarlo de algún modo, 
una forma de compensar esa escisión y su crisis, es decir, las formas no 
dialécticas de la negatividad en la historia.

2. Maquiavelismo y antimaquiavelismo
En los trabajos de Roberto Esposito, las primeras referencias 

explícitas a las que hemos denominado las “lecciones italianas” de 
Michel Foucault las encontramos, precisamente, en la “Introduzione” 
a La politica e la storia. Machiavelli e Vico (1980, pp. 20, 31 y 38), donde se 
remite a la clase de Foucault que Pasquino tituló “La governamentalità”. 
En este texto espositiano, las problemáticas de la soberanía y de la 
gubernamentalidad aparecen en primer plano, precisamente, en relación 
con la noción de “crisis”. Además, aunque el término esté ausente, la 



267Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

argumentación esgrimida aquí por Esposito puede ser calificada a pleno 
título de biopolítica.8 La Modernidad política —inaugurada, según 
Esposito y a diferencia de Foucault, por Maquiavelo— es concebida a 
partir de la relación entre poder y vida, pues, para Esposito, la política 
no se relaciona con la vida indirectamente, a través de la muerte, sino 
directamente: en la Modernidad no se trata de la espada, el símbolo 
hobbesiano del poder soberano de castigar con la muerte, sino de la 
vida, el “símbolo y destino del poder” (Esposito, 1980, p. 19).

En La politica e la storia, Esposito no remite a las lecciones del 7 y del 
14 de enero de 1976, las únicas de “Il faut défendre la société” publicadas 
por esa época. A pesar de ello, resulta inevitable ocuparse de estas a fin 
de comprender los sentidos y alcances de la recepción espositiana de la 
lección del 1 de febrero de 1978, y esto por el tema en cuestión, la relación 
entre política e historia, y sobre todo porque esta relación pone en juego 
la interpretación de la figura de Maquiavelo, decisiva para Esposito, en 
la formación de la racionalidad política moderna.

En estas lecciones del 7 y 14 de enero de 1976, Foucault lleva a cabo 
fundamentalmente tres tareas: un balance de los cursos anteriores, 
una introducción a la problemática del curso que está iniciando y 
el señalamiento de lo que denomina inquietudes o precauciones de 
método. Respecto del balance de la tarea emprendida el 2 de diciembre 
de 1970 con su lección inaugural, L’ordre du discours, Foucault se expresa 
en términos que, a primera vista al menos, pueden parecer negativos: 
investigaciones que revisten solo un carácter fragmentario, discontinuo 
y repetitivo, sobre las prácticas jurídicas o, más propiamente, judiciales 
en la Antigüedad y el Medioevo, sobre la moneda en Grecia, sobre la 
psiquiatría, la penalidad o la sexualidad. A sus ojos, sin embargo, se 
trata más bien de una estrategia de lucha, que se ha mostrado eficaz 
contra los efectos de poder de los discursos centralizadores, globales y 
unitarios. La fragmentariedad, la discontinuidad y la repetición definen, 
en efecto, para Foucault, a los saberes eruditos del genealogista, que 
comparten estas características con los saberes locales y descalificados, 

8  El término, en este caso como adjetivo y en plural, “bio-políticos”, 
aparecerá poco más tarde en los escritos de Roberto Esposito. Hablando de 
Hobbes, Esposito sostiene: “El Estado-cuerpo es a la concordia-composición (en 
términos bio-políticos) como el Estado-máquina es a la neutralización. El conflicto 
ya no es esencialmente componible: solo es artificialmente neutralizable” (1984, 
p. 187; mi énfasis).



268 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

con la memoria de las luchas cuya voz ha sido subyugada por los saberes 
unificantes. Por ello, Foucault define la genealogía, precisamente, como 
“la combinación de conocimientos eruditos y memorias locales” (1997, 
p. 9). Pero más allá de la eficacia demostrada por el acoplamiento de 
los discursos eruditos con los saberes locales, Foucault no deja de 
interrogarse acerca de la conveniencia de seguir por este camino, de 
continuar con estos “fragmentos de genealogía” (1997, p. 13). A partir de 
aquí, la noción de “lucha”, sin dejar de articular la naturaleza propia de 
estos “fragmentos de genealogía”, se convertirá también en una apuesta 
teórica.

En efecto, con la finalidad de introducir el tema del curso y sus 
observaciones de método, Foucault se pregunta si el análisis del poder 
puede deducirse de la economía. Este sería, según Foucault y más 
allá de sus diferencias, un presupuesto tanto de la concepción liberal 
como de la marxista del poder —en el primer caso, porque conciben el 
poder como un bien: objeto, por lo tanto, de posesión, cesión y contrato. 
En el segundo, la tradición marxista, por la funcionalidad económica 
que se le atribuye a toda forma de poder: mantener la dominación 
de la burguesía—. En este sentido, liberales y marxistas compartirían 
una visión economicista del poder (cfr. Foucault, 1997, pp. 13-14). 
A este economicismo, con sus respectivas nociones de “contrato” y 
“opresión”, Foucault quiere oponer las nociones de “guerra” y “lucha”. 
Se trata, según afirma, “de ver en qué medida el esquema binario de la 
guerra, de la lucha, del enfrentamiento de fuerzas, puede considerarse 
efectivamente como el fondo de la sociedad civil, a la vez el principio y 
el motor del ejercicio del poder político” (1997, p. 18). Ahora bien, para 
explorar la capacidad analítica de esta hipótesis, Foucault (1997, pp. 19 
y 51) considera necesario dejar de lado las “falsas paternidades” de los 
teóricos de la guerra en la sociedad civil: Hobbes y Maquiavelo. 

Tocamos aquí el punto en el que nos interesa focalizarnos: la 
interpretación foucaultiana de la figura de Maquiavelo, es decir, 
su ubicación y significado en la historia de la racionalidad política 
moderna. En sus libros publicados en vida nos encontramos apenas con 
una única referencia al secretario florentino; en el resto de sus trabajos 
publicados hasta la fecha —es decir, editados póstumamente—, sobre 
todo en sus cursos, varios de los cuales tienen como eje la cuestión del 
poder y la formación de la racionalidad política moderna, las referencias 
a Maquiavelo son, sin duda, más frecuentes pero, por así decirlo, en 
general indirectas e incluso negativas. Maquiavelo, en efecto, aparece en 



269Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

relación con o a partir de otros autores a los que es o bien asociado, o bien 
contrapuesto, pero sin ser el objeto propio del análisis. Además, en estos 
casos representa las posiciones que en cierta medida se busca cuestionar 
y descartar. Como acabamos de señalar, aparece junto a Hobbes entre 
las falsas paternidades respecto de la idea de “guerra” como matriz de la 
política, y por ello es contrapuesto a Henri Boulainvilliers (cfr. Foucault, 
1976, p. 145). Pero también es contrapuesto a los teóricos de la razón de 
Estado y a Francis Bacon en cuanto a la formación de la racionalidad 
gubernamental moderna (cfr. Foucault, 2004a, pp. 277-278).

Esa única referencia a Maquiavelo en los textos publicados en vida del 
autor se encuentra en La volonté de savoir, un libro que es contemporáneo 
de “Il faut défendre la société”. Mientras este curso se desarrolla entre 
enero y marzo de 1976, el primer volumen de la Histoire de la sexualité 
aparece publicado en noviembre del mismo año. En ambos trabajos, 
Foucault pone en entredicho lo que denomina la concepción jurídica 
del poder, según la cual este funciona como el sistema de la ley: desde 
arriba hacia abajo, desde la expresión de una voluntad soberana hacia 
los súbditos, estableciendo un clivaje entre lo permitido y lo prohibido. 
Maquiavelo, en cambio, sostiene Foucault en La volonté de savoir, “fue 
uno de los pocos —y este era sin dudas el escándalo de su ‘cinismo’— en 
pensar el poder del Príncipe en términos de relaciones de fuerza” (1976, 
p. 128).

Esta apreciación acerca de lo que podríamos llamar la novedad de 
Maquiavelo, su posición en la historia del pensamiento político, es, al 
menos en apariencia, opuesta a la sostenida en “Il faut défendre la société”. 
Aquí, como vimos, Foucault afirma que atribuir a Maquiavelo o a Hobbes 
el haber pensado la política en la forma de la guerra es reconocerles una 
falsa paternidad. La contraposición con Henri de Boulainvilliers, en este 
mismo curso, “Il faut défendre la société”, sin embargo, arroja luz sobre esta 
aparente contradicción. Para Foucault, las relaciones de fuerza que antes 
eran un objeto esencialmente político, de decisión del soberano, como en 
Maquiavelo, se convierten en un objeto histórico o, más bien, histórico-
político en Boulainvilliers. De este modo, Boulainvilliers toma como 
objeto del saber histórico lo que en Maquiavelo era objeto de cálculos, de 
estrategia por parte del Príncipe. Sobre Maquiavelo, Foucault sostiene: 
“la historia no es el ámbito en el que analiza las relaciones de poder […] 
[;] es simplemente un lugar de ejemplos, una especie de recopilación de 
jurisprudencia o de modelos tácticos para el ejercicio del poder” (1997, 
p. 151). En definitiva, y sobre este punto es necesario insistir, en las 



270 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

diferentes formulaciones respecto de Maquiavelo de La volonté de savoir 
y de “Il faut défendre la société” están precisamente en juego los ejes del 
escrito espositiano de 1980: la relación entre política e historia y, como 
veremos enseguida, también entre maquiavelismo y antimaquiavelismo.

En la lección del 1 de febrero de 1978, del curso Sécurité, territoire, 
population, en relación con el desarrollo de la literatura de las artes de 
gobernar en los siglos XVI-XVIII y, más concretamente, con la razón de 
Estado, Foucault sostiene que la literatura de la razón de Estado no se 
desarrolla a partir de Maquiavelo, sino contra él. Maquiavelo, sostiene 
Foucault, es el “punto de repulsión” (2004a, p. 93) de toda esta literatura 
sobre el gobierno que encuentra en Giovanni Botero una de sus figuras 
iniciales prominentes. Desde esta perspectiva, la lección de 1 de febrero 
de 1978 puede ser leída como un capítulo del antimaquiavelismo. 
Para Maquiavelo, según Foucault (2004a, p. 95), se trata de proteger 
la relación del príncipe con su principado, con sus habitantes y con 
su territorio, pero manteniéndose en una posición de exterioridad o 
de trascendencia. Para la razón de Estado, para la gubernamentalidad 
moderna, en cambio, se trata de gobernar el territorio mismo y sus 
habitantes internamente, “como lo puede hacer un buen padre de 
familia” o, según otras de las formulaciones que utiliza Foucault en 
este curso, ejerciendo “el poder en la forma y según el modelo de la 
economía” (2004a, p 98). Este surgimiento de la gubernamentalidad 
moderna coincide, además, con la emergencia de la población como 
realidad política (cfr. 2004a, pp. 13 y 78); precisamente por esta razón, 
toda esa literatura de las artes de gobernar, de la razón de Estado, en la 
que toma forma la gubernamentalidad moderna tiene como “punto de 
repulsión” a Maquiavelo.9

9  En la “Situation du cours” de “Il faut défendre la société”, Alessandro 
Fontana, editor de este curso de 1976, hace una observación que no ha llamado 
mayormente la atención de los especialistas. Sostiene que, con la afirmación de 
esa “forma radical de historia”, cuya substancia es la guerra y la lucha, Foucault 
retoma “directa o indirectamente” la tesis formulada por Friedrich Meinecke 
en su obra de 1936, Die Entstehung des Historismus (cfr. Foucault, 1976, pp. 255-
256). Foucault, en efecto, habla de “historicismo político” definiéndolo en estos 
términos: “cuando se trata de las relaciones de poder, no se trata del derecho 
ni de la soberanía, sino de la dominación” (1976, p. 96). Michel Senellart, en 
relación con las tesis de Foucault en Sécurité, territoire, population, afirma, sin 
embargo, que la obra de Étienne Thuau, Raison d’État et pensée politique à l’époque 



271Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

Resulta oportuno señalar que la lectura foucaultiana de Maquiavelo 
ha sido objeto de dos trabajos casi homónimos del editor de los cursos 
Sécurité, territoire et population y Naissance de la biopolitique, Michel 
Senellart (2001 y 2015). Más allá de que los temas y textos de referencia se 
superponen, al igual que sus títulos, estos trabajos acerca del Maquiavelo 
de Foucault no coinciden por completo. En el texto del 2001 se afirma 
que el interés de Foucault es distanciarse de las tesis de Meinecke sobre 
la relación entre la razón de Estado y Maquiavelo (cfr. Senellart, 2001, p. 
222); en el del 2015, en cambio, que no habría que ver aquí una “crítica 
directa” de la escuela historicista alemana sino, más bien, de la lectura 
desarrollada por Louis Althusser (2009), quien también le atribuye a 
Maquiavelo una función de iniciador en la historia del arte de gobernar 
(cfr. Senellart, 2015, § 8). 

Ahora bien, respecto del lugar y la significación de Maquiavelo 
en la historia del pensamiento político, según Senellart (2015, § 6), el 
posicionamiento de Foucault en Sécurité, territoire, population responde 
al desplazamiento desde la prioridad concedida a la noción de 
“guerra” en el curso precedente hacia la idea de “gubernamentalidad” 
introducida en este curso y, además, desde el plano metodológico —
el de las categorías analíticas del poder— hacia el histórico, el de la 
formación de la racionalidad política moderna. De todos modos, como 
ya había sostenido precedentemente, Foucault en ambos cursos busca 
“reconstruir sin él [Maquiavelo] la génesis del pensamiento político 
moderno” (Senellart, 2001, p. 220) y, de este modo, abandonar la 
paradigmaticidad de Roma, substituyéndola por Jerusalén o, en otros 
términos, el modelo jurídico por el pastoral (pp. 216-218). El trabajo de 
Esposito, como veremo, se mueve en otra dirección.

Sin descuidar todas estas observaciones, la interpretación de Foucault 
acerca de la significación histórica de Maquiavelo puede resumirse en 
dos tesis fundamentales. En primer lugar, que el problema político de 
Maquiavelo es la seguridad del príncipe y de su territorio. Y por ello, en 

de Richelieu (1966), constituye la “fuente principal” de información de la que se 
sirve Foucault respecto de la razón de Estado, y no el célebre trabajo de Friedrich 
Meinecke, Die Idee der Staatsräson in der neueren Geschichte (1924), que, por 
entonces, Foucault no parecía haber leído (cfr. Del Vento y Fournel, 2007, § 35). 
Se abre aquí una interrogación, que trasciende los límites del presente trabajo, 
acerca de la relación entre los cursos foucaultianos y los trabajos de Friedrich 
Meinecke.



272 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

segundo lugar, que “lejos de pensar que Maquiavelo abre el campo a la 
modernidad del pensamiento político […], marca, al contrario, el fin de 
una época” (Foucault, 2004b, 67).

Dos elementos más del curso foucaultiano de 1978 resultan 
relevantes para afrontar la argumentación de Esposito en La politica e la 
storia. El primero concierne a la ausencia de una referencia a Vico en la 
genealogía foucaultiana de la razón de Estado. No es una novedad en los 
escritos de Michel Foucault: en las pocas menciones que encontramos en 
sus textos publicados hasta la fecha, Foucault (1994, t. 1, p. 673; 1969, 
p. 207) no hace más que señalar esta ausencia, en particular respecto 
de la cuestión del lenguaje y de la historia en la Modernidad. La única 
excepción al respecto se encuentra en los textos dedicados a la cuestión 
de la Aufklärung, donde los Principios de la filosofía de la historia de Vico 
aparecen como un ejemplo de hermenéutica histórica en la que el 
presente es pensado como un momento de transición o la aurora de un 
nuevo mundo (cfr. Foucault, 1994, IV, p. 564).

El otro aspecto por señalar concierne al modo en que Foucault concibe 
el contenido o la verdad de la racionalidad gubernamental de la razón 
de Estado. Si, por un lado, como tesis general de interpretación, Foucault 
encuentra en el pastorado cristiano el antecedente genealógico de las 
artes de gobernar, por otro, esto no significa que se trata simplemente 
de una transferencia del orden religioso al estatal, del soberano celeste 
al soberano terrestre. En otros términos, más allá de su configuración 
pastoral, de que se trate de conducir la vida de los hombres según la 
fórmula latina retomada por Foucault (2004a, p. 132), omnes et singulatim, 
el saber gubernamental posee su propia especificidad. En este sentido, 
Foucault observa que el conocimiento que requiere el ejercicio del 
gobierno ya no consiste ni solo ni fundamentalmente en el conocimiento 
de las leyes y en la prudencia para aplicarlas, sino también en aquel de 
las “cosas que son la realidad misma del Estado […], lo que en la época 
se llama la ‘estadística’” (2004a, p. 280). La formación de este saber, de 
esta forma de racionalidad política, en la historia de la racionalidad 
occidental constituye, por ello, un acontecimiento tan relevante como el 
que representan Kepler, Galileo o Descartes (cfr. 2004a, p. 293).

3. La política y la historia: la gubernamentalidad
Las primeras páginas de la introducción a La politica e la storia giran 

en torno a la problemática de la crisis. En primer lugar, desde el punto 
de vista histórico: la crisis del siglo XVI de la que habría surgido el 



273Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

pensamiento político clásico de la Modernidad; la crisis que tiene lugar 
hacia finales de la década de 1920 e inicios de la siguiente (en la que 
intervienen, entre otros, M. Horkheimer, F. Meinecke, H. Grossmann, 
F. Borkenau, C. Schmitt, H. Kelsen y M. Adler), y la crisis del marxismo 
italiano de la época, en la que, como ya señalamos, se inscribe este 
trabajo. A modo de ejemplo de esta última se cita el debate suscitado 
por la obra de Piazzi, Segatori y Tronti, Stato e rivoluzione in Inghilterra 
(1977; cfr. Esposito, 1980, p. 14). Pero, sobre todo, en segundo lugar, esta 
introducción apunta hacia el concepto mismo de “crisis”, mas no en 
cuanto episodio, sino —retomando los análisis de R. Koselleck— como 
estado permanente. Esposito (1980, pp. 36 y 97) habla incluso de lo que 
denomina un sistema de la crisis, es decir, de elementos recurrentes 
que, más que repetirse, constituyen la parábola misma de la historia, 
entendida como una crisis continua. En este sistema de la crisis está en 
juego, según sostiene, “la relación que vincula el núcleo saber-poder 
(el desarrollo, a la vez, potente y contradictorio de las especificidades 
[specialismi]) con la subjetividad. ¿Qué sujetos forma la historia del poder 
y qué tipo de saber es capaz de convertirlos en sujetos de esa historia? 
(1980, p. 14; énfasis de Esposito). Entran en juego, en otros términos, la 
ciencia o el saber, lo político o el poder, y la historia de la subjetividad. 
La noción de “gubernamentalidad”, como veremos, es retomada por 
Esposito para pensar estas relaciones y le sirve como título para este 
trabajo de 1980 sobre la relación entre política e historia.

Aunque entre paréntesis, el término specialismi, que traducimos 
por “especificidades”, es finalmente el eje que articula la concepción 
espositiana de la crisis. Con este término —según cuanto se desarrolla 
luego de haber introducido la idea de un sistema de la crisis y, en 
particular, en el primer capítulo de este trabajo—, Esposito se refiere a 
las diferentes formas de autonomía que adquieren, a partir de la época 
de Maquiavelo, lo político respecto de los otros órdenes de la vida y el 
saber de lo político respecto de otras formas del conocimiento. Esposito 
retoma las consideraciones de Horkheimer (1930) acerca de Maquiavelo 
y la relación entre política e historia, que coinciden con la interpretación 
foucaultiana referida más arriba. Para Maquiavelo, por un lado, la 
historia es solo un lugar de ejemplos; por otro, la política es concebida 
como el cálculo de las relaciones de fuerza (cfr. Esposito, 1980, p. 22). 
Precisamente en este sentido, Esposito habla de autonomía o escisión de 
lo político respecto de la historia en Maquiavelo.



274 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Pero es necesario insistir en el plural utilizado por el autor, pues 
se trata de formas múltiples de autonomía y de separación que 
constituyen el carácter dominante y disruptivo de lo moderno respecto 
del humanismo precedente: separación entre conocimiento y acción, 
entre saber general y saberes especiales, entre razón y vida, entre ciencia 
e historia; autonomía del sujeto del saber respecto del sujeto del poder, 
y de este respecto de aquel (cfr. Esposito, 1980, pp. 24, 35 y 90). Lo 
moderno, en definitiva, aparece definido por la lógica de la separación: 
“no más unidad, sino escisión; no más síntesis, sino especificidad; no 
más identidad, sino diferencia; o, mejor, unidad en la y solo en la escisión, 
síntesis en la especificidad, identidad en la diferencia. Es la lógica de la 
autonomía que hace pedazos aquella imagen humanista del mundo y la 
dispersa en prácticas y lenguajes separados” (1980, pp. 158-159; énfasis 
de Esposito). Varias expresiones son utilizadas para caracterizar estas 
especificidades: “escisión”, “separación”, “autonomía”. Lo moderno y 
sobre todo la política moderna se definen por la ruptura de esa “visión 
acríticamente sintética del mundo” (Esposito, 1980, p. 24), la de una 
“unidad indiferenciada e indemostrada entre poder y saber” (p. 24), que 
dominaba el Medioevo y el humanismo. Vale la pena señalar que esta 
unidad es descrita por Esposito con las mismas categorías utilizadas por 
Foucault para la episteme renacentista en Les mots et les choses (1966, pp. 
32 y ss.), aunque sin referencia a él. En efecto, la unidad del humanismo 
se funda en la “relación microcosmos-macrocosmos, en el “sistema de la 
analogía y de la contigüidad” (Esposito, 1980, pp. 31 y 35).

Si bien Hobbes, Galileo y Descartes aparecen como las figuras en las 
que se consuma la fragmentación del universo medieval y humanista 
de la episteme renacentista, ya a ojos de Maquiavelo, según Esposito, esa 
unidad “resulta insatisfactoria e improductiva” (1980, p. 24). En esta 
línea de argumentación, nuestro autor retoma no solo los análisis de 
Horkheimer, sino también los de Cassirer y Habermas sobre la ruptura 
entre, por un lado, el orden de lo político y, por otro, la metafísica y 
la religión; sobre la distinción entre episteme y techne, es decir, entre la 
ciencia política de raigambre platónica y el moderno arte de gobernar; y 
sobre el abandono de la antigua frónesis, en cuyo lugar nos encontramos, 
ahora, precisamente, con una técnica de cálculo de las decisiones. La 
política moderna, como la ciencia moderna, nace, según la expresión de 
Esposito, “con las características de la especificidad y de la autonomía” 
(1980, p. 25); lo político, se señala más adelante, también se vuelve 
autónomo respecto de lo jurídico. Precisamente por ello, para Esposito, 



275Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

se debe situar a Maquiavelo “contra la ideología universalístico-medieval 
de la lex”, pues “lo político maquiaveliano no coincide absolutamente 
con el horizonte estatal” (1980, p. 31; énfasis de Esposito). En definitiva, 
según la interpretación de Esposito, sobre la vuelve reiteradamente en 
estas páginas con el fin de profundizarla, lo político y el saber de lo 
político, en el pensamiento de Maquiavelo y en su época, adquieren una 
posición de reciproca autonomía, y también respecto de la vida, de los 
otros saberes y de la forma institucional del Estado.

Por un lado, como vemos, la distancia es máxima entre el esquema 
de inteligibilidad histórica al que recurre Foucault en su curso de 1978 y 
el que utiliza Esposito en La politica e la storia. Aquí, en efecto, la figura y 
el pensamiento de Maquiavelo se inscriben de lleno en la Modernidad, 
en la dinámica de la escisión y de la separación. Pero, por otro lado, 
precisamente en este mismo punto, la interpretación espositiana no 
deja de encontrarse con la elaborada por Foucault. También este, como 
vimos, hablaba de la posición de trascendencia del príncipe respecto del 
territorio, sus habitantes y el Estado mismo. Y el propio Esposito, aunque 
en un contexto diferente al foucaultiano, en una obra posterior a la que 
aquí nos ocupa, se sirve de este mismo concepto de “trascendencia” 
para caracterizar “il politico” maquiaveliano respecto del Estado 
(cfr. Esposito, 1984, p. 72). En definitiva, mientras Foucault afirma la 
autonomía o trascendencia de lo político maquiaveliano para sostener 
su discontinuidad respecto de lo que le sigue, Esposito, en cambio, las 
utiliza para afirmar su discontinuidad respecto de lo que lo precede.

Por ello, en la lectura de Esposito (vale la pena subrayarlo), la 
especificidad, la escisión o la autonomía —según las diferentes fórmulas 
utilizadas por el autor— del sujeto político, el Príncipe, y del saber de lo 
político sitúan a Maquiavelo del mismo lado que Descartes y Hobbes ante 
la tarea histórica de construir una ciencia que prescinda de la historia. 
Maquiavelo, afirma Esposito, “anticipa y define” los presupuestos del 
mecanicismo de Descartes y de Hobbes (1980, p. 26). En este sentido, 
no deja de subrayar: “No es fácil aprehender el sentido histórico del 
aparente contraste lógico que mundaniza la ciencia en el momento en 
que la substrae a la categoría de la historia” (1980, p. 26). 

Ahora bien, esta interrogación acerca de la relación entre las formas 
autónomas y específicas del poder y del saber con su correspondiente 
sujeto, la subjetividad del poder y la del saber, según sostiene nuestro 
autor, ha sido históricamente escandida —“regulada” y “ritmada” 
son otras de las formulaciones utilizadas (cfr. Esposito, 1980, p. 15)— 



276 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

por la relación entre lo político y lo estatal, que viene a compensar la 
lógica moderna de la separación. Para Esposito, en efecto, el auge 
de la “forma Estado” ha ido de la mano, no con el aislamiento, sino 
con el involucramiento de “secciones cada vez más amplias de 
subjetividad social” (1980, p. 19). Al respecto, Esposito hace su primera 
referencia explícita a Foucault (más precisamente, a la lección titulada 
“La governamentalità”): “A la teoría de la soberanía corresponde y 
progresivamente se opone —según Foucault— una teoría del gobierno. 
[…] ¿Qué es, en efecto, para Foucault, el antimaquiavelismo, si no una 
historización y una difusión de la especificidad, de la autonomía de 
lo político respecto de todo el cuadro en movimiento de la formación 
social? (1980, p. 20). Por ello, si Maquiavelo representa, para Esposito, 
el momento de afirmación de la especificidad de lo político y del saber 
de lo político, momento de ruptura que es, por esta razón, afirmación de 
lo moderno, Vico, el antimaquiavelismo, representa el momento en que, 
sin abandonar su especificidad, sin dejar de ser modernos, las diferentes 
especificidades se entrelazan en “inéditas figuras de entrecruzamiento” 
(Esposito, 1980, p. 37). No se trata, entonces, de una vuelta a las síntesis 
acríticas del pasado, sino de una “articulación de las diferencias […] 
increíblemente más compleja y concentrada” (p. 37). Aquí sitúa Esposito 
la teoría viquiana de la historia, en la que se conjugan el anticartesianismo 
con el antimaquiavelismo o, según la expresión del autor, donde aparece 
el “anticartesianismo como antimaquiavelismo” (1980, p. 28; énfasis 
de Esposito); oposición, entonces, en la medida en que surgen formas 
inéditas de entrelazamiento y articulación, pero también continuidad en 
la medida en que las especificidades modernas permanecen.

Por este camino, como se explicita a lo largo de este ensayo, el 
momento maquiaveliano de la crisis de lo político (explorado en los 
capítulos primero y segundo) se encuentra con el momento viquiano 
de una teoría de la historia como desarrollo (abordada en los capítulos 
tercero y cuarto). En este sentido, sostiene Esposito (1980, pp. 29 y 296-
297), una teoría de la historia se define por la relación que establece, 
precisamente, entre desarrollo y crisis). 

En relación con Vico, el autor retoma la lección foucaultiana sobre la 
gubernamentalidad para señalar que: 

A pesar de ciertas dudas sobre la tesis foucaultiana 
del nexo sincrónico entre “nacimiento del gobierno” y 
progresivo agotamiento de la forma jurídica (al menos 



277Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

para el espacio italiano, y para Vico en particular), me 
parece que se puede, sin dudas, estar de acuerdo con 
esa emergencia de la población como “fin” y no como 
simple objeto del poder (1980, p. 38). 

Esta subjetividad, la de la población, es la que, para Esposito, hace 
sentir su voz en el discurso viquiano y requiere de una reorganización 
de las especificidades del poder y del saber, de las formas institucionales 
y de una racionalidad que pueda traducir su desarrollo histórico y su 
reclamo de participación en el poder (cfr. 1980, p. 38). Como dirá en 
las páginas conclusivas de su ensayo a propósito del pensamiento de 
Vico, “los dos polos —ley y libertad, poder y subjetividad— están aquí 
anudados en un único conjunto lógico-histórico” (1980, p. 287).

Al igual que con la lectura espositiana de Maquiavelo, también de 
la de Vico emergen puntos de conjunción y de difracción respecto de los 
análisis foucaultianos. Entre los primeros se encuentran, sin dudas, la 
formación de un saber antimaquiaveliano del gobierno, en el que, según 
la terminología de Esposito, las especificidades no dejan de entrelazarse 
y cuyo fin es la población. Entre los segundos, el más significativo es 
la presencia misma de la figura de Vico, que, como ya señalamos, está 
completamente ausente en la genealogía foucaultiana de la racionalidad 
política moderna. Esta inclusión responde a la interpretación histórica 
de la razón de Estado elaborada por Meinecke en su obra de 1924, citada 
explícitamente por Esposito (1980, p. 19) cuando sostiene la necesidad en 
que se encuentra quien domina de servir a los intereses de los súbditos, 
de satisfacer sus exigencias. En este sentido, vale la pena señalar la 
ausencia de Vico en la obra Thuau (1966), de la que se sirve Foucault, 
como ya señalamos, para construir su propio esquema de inteligibilidad 
histórica del surgimiento de la razón de Estado.

Ahora bien, a propósito del antimaquiavelismo y de la figura de 
Vico en particular, Esposito afirma: “la historia del poder es también, 
y cada vez más, la historia de los sujetos que la viven. El poder sobre 
la vida es también el poder de la vida. Por ello, desde el corazón del 
origen moderno, la vida desplaza a la muerte como símbolo y destino 
del poder” (1980, p. 19; énfasis de Esposito). Nos encontramos, de 
este modo, con una afirmación que reviste un carácter plenamente 
biopolítico: se sostiene, con expresiones equivalentes a las utilizadas por 
Foucault en La volonté de savoir (1976, p. 188), la inscripción de la vida 
en los mecanismos del poder desde “el corazón del origen moderno”, 



278 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

el desplazamiento de la muerte por parte de la vida como “símbolo y 
destino” del poder y la dimensión poblacional del poder sobre y de 
la vida. El antimaquiavelismo de Vico se presenta, de este modo, en 
términos foucaultianos, como una gubernamentalidad biopolítica. 

Como ya señalamos, Esposito, de todos modos, no se sirve aquí 
del término “biopolítica”; lo hace en una obra apenas posterior, Ordine 
e conflitto, aunque sin referirse a ninguno de los textos de Foucault 
(publicados por esa época) en los que el filósofo francés introduce 
este concepto. En efecto, recién a partir de su obra de 2002, Immunitas, 
Esposito retoma explícitamente la problemática biopolítica elaborada 
por Foucault. Lo hará, precisamente, sirviéndose de la categoría 
de “inmunidad”, eje de esta obra, para sacar a la luz el dispositivo 
que vincula el poder sobre la vida con el poder de la vida, ese doble 
movimiento de hacer, según la formulación anteriormente citada, que 
la vida se vuelva el símbolo y el destino del poder en la Modernidad. 

Sin entrar en detalles que exceden los objetivos del presente trabajo, 
señalemos que no es difícil percibir, ya desde el título del apartado en 
el que se abordan las tesis foucaultianas en Immunitas, “El gobierno de 
la vida” (Esposito, 2002, pp. 161-172), de qué modo la relación entre 
poder y vida no se superpone ni mucho menos se asimila al ejercicio del 
poder soberano. Interrogándose sobre las relaciones entre soberanía y 
biopolítica, y refiriéndose, sin dudas, al Agamben de Homo sacer (1995), 
Esposito afirma: “No creo que la respuesta a esta pregunta [la relación 
entre poder y vida] haya que buscarla en los pliegues de un poder 
soberano que incluye la vida excluyéndola” (2002, p. 166). Para pensar 
la relación entre poder y vida, poder sobre la vida y poder de la vida, 
Esposito utiliza, en cambio, no solo la noción de “gobierno”, sino, más 
propiamente, esa gubernamentalidad biopolítica que había aparecido en 
La politica e la storia y ahora se reformula en términos inmunitarios. No 
puede soslayarse, por ello, que el dispositivo inmunitario articula una 
relación de gobierno en la que los polos involucrados, el poder y la vida, 
y los sentidos de la relación entre ellos, de protección y de negación, 
funcionan con base en la “copresencia de desarrollo y freno, de apertura 
y clausura, de positivo y negativo” (Esposito, 2002, p. 14), y por ello —
también podría decirse, retomando las categorías de la introducción a 
La politica e la storia— con base en la copresencia de desarrollo y crisis.

Sin poder entrar, como ya dijimos, en mayores detalles, señalemos 
que, en la interpretación inmunitaria elaborada en esta obra de 2002, 
Esposito retoma las figuras de Maquiavelo y Vico en la perspectiva 



279Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

abierta, precisamente, por su obra de 1980. Retoma a Vico en el capítulo 
primero cuando se interroga acerca de la posibilidad inmunitaria de un 
“punto de fuga” de la vida respecto del mecanismo sacrificial de la ley 
(cfr. 2002, pp. 43-44): el Hércules de Vico “es el héroe de esta resistencia. 
[…] Con sus fatigas alza una barrera de protección entre el mundo ferino 
y el humano. Marca un confín entre el adentro y el afuera […]. Hércules 
es el héroe de la immunitas política” (2002, p. 52); y retoma a Maquiavelo 
a propósito de la relación ente ley y fuerza, abordada, precisamente, en 
clave inmunitaria (cfr. 1980, pp. 41-42).

Aunque en una dirección que ya estaba presente en La politica e la 
storia, la relación entre política y vida, en lo que concierne a Maquiavelo, 
da todavía un paso más en Pensiero viviente, trabajo de Esposito constituye, 
al mismo tiempo, un balance y una propuesta. Por un lado, retomando 
una tradición ensayística que se remonta a Bertrando Spaventa (1860), 
Esposito aborda una interpretación de conjunto del pensamiento 
italiano —de Maquiavelo a la actualidad, especialmente sus desarrollos 
biopolíticos— en relación con las otras tradiciones del pensamiento 
europeo. Por otro, este balance no deja de ser una propuesta para 
encontrar en la filosofía italiana la fuerza de un origen del que proviene 
su actualidad. En este contexto, Esposito aborda la relación entre la obra 
de Maquiavelo y la categoría de “biopolítica”. Manteniendo la figura de 
Maquiavelo en el campo de la Modernidad política, Esposito observa 
que “Michel Foucault y su escuela han justamente excluido” (2010, pp. 
52-53) la posibilidad de situar a Maquiavelo en el campo de la literatura 
de las artes de gobernar, pero al mismo tiempo observa que ello se debe 
a que nos encontramos en Maquiavelo con una relación tan intrínseca 
entre lenguaje biomédico y lenguaje político que podría decirse que “en 
él [Maquiavelo] la vida no puede ser todavía objeto de política porque la 
política misma ya está pensada en términos vitales [nei termini della vita]” 
(2010, p. 53). En este sentido, sostiene seguidamente que el pensamiento 
de Maquiavelo abre la posibilidad, “todavía inexplorada” (Esposito, 
2010, p. 53), de una biopolítica afirmativa; en otros términos, no solo 
una política sobre la vida, sino de la vida, según la formulación que ya 
encontramos en el escrito de 1980.

Conclusiones
De cuanto hemos expuesto, podemos extraer algunas conclusiones 

respecto de la recepción temprana, en el pensamiento de Roberto 



280 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Esposito, de las lecciones de Foucault en el Collège de France y la 
formación de la corriente biopolítica italiana. 

En primer lugar, más allá de la ausencia del término “biopolítica”, 
hemos mostrado cómo en La politica e la storia se encuentran presentes tanto 
la noción de un poder sobre la vida y de la vida como el desplazamiento 
de la muerte, por parte de la vida, como símbolo y destino de la política 
moderna. Por ello, aunque Esposito no remita explícitamente a los 
trabajos de Foucault sobre la noción de “biopolítica” disponibles en 
la época, su argumentación no deja de apuntar conceptualmente en 
la dirección del apartado final de La volonté de savoir, donde Foucault 
introduce la noción de “biopolítica” en sus libros publicados en vida. 
Desde este punto de vista, la cronología de las biopolíticas italianas, a 
nuestro modo de ver, debe retrotraerse a los inicios de la década de los 
ochenta en relación con el contexto de la crisis del marxismo italiano de 
la época.

En segundo lugar, La politica e la storia, a diferencia de Homo 
sacer, publicado quince años más tarde, afronta la formación de un 
poder sobre y de la vida desde la tensión misma entre soberanía y 
gubernamentalidad o, en términos históricos, entre maquiavelismo 
y antimaquiavelismo. De este modo, puede afirmarse que Esposito se 
substrae, ya desde sus primeros escritos, a la alternativa entre los dos 
polos que (como señalamos al inicio de nuestro trabajo) en gran medida 
han dividido el campo de las biopolíticas posfoucaultianas: el de la 
soberanía y el del gobierno.

En tercer lugar, si bien, en la historia de las biopolíticas italianas, 
la relación entre soberanía y biopolítica desempeñó un papel 
determinante a mediados de la década de los noventa, en especial 
a partir del primer volumen de la serie Homo sacer, en los desarrollos 
posteriores nos encontramos con un deslizamiento hacia el polo de la 
gubernamentalidad, como lo muestra, por ejemplo, el desarrollo de esta 
misma serie. En este sentido, La politica e la storia anticipa histórica y 
conceptualmente este movimiento. Como vimos, en efecto, la recepción 
temprana de Michel Foucault en los trabajos de Roberto Esposito gira 
en torno al curso del 1 de febrero de 1978, donde Foucault introduce la 
noción de “gubernamentalidad”.

En cuarto lugar, con La politica e la storia, Esposito abre el camino 
para un abordaje de la biopolítica a partir de una matriz conceptual 
propiamente italiana, ausente tanto en Foucault como en Agamben, la 
cual remite históricamente a Maquiavelo y Vico. En este sentido, bien 



281Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

podría hablarse, del mismo modo en que el autor se sirve de la categoría 
de “altra Modernità” (Esposito, 2010, p. 23), de otra biopolítica.

Bibliografía
Agamben, G. (1995). Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Einaudi. 
	  (2007). Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’economia e 

del governo. Bollati Boringhieri. 
Althusser, L. (2009). Machiavel et nous. Tallandier. 
Audier, S. (2015). Penser le «néolibéralisme». Le moment néolibéral, Foucault 

et la crise du socialisme. Le Bord de l’Eau.
Attal, F. (2013). Histoire des intellectuels italiens au XXe siècle. Prophètes, 

philosophes et experts. Les Belles lettres.
Burchell, G., Gordon, C. y Miller, P. (1991). The Foucault Effect: Studies in 

Governmentality. University of Chicago Press-Harvester Wheatsheaf.
Cacciari, M. (1976). Krisis. Saggio sulla crisi del pensiero negativo da Nietzsche 

a Wittgenstein. Feltrinelli. 
Christofferson, M.-S. (2004).  French Intellectuals against the Left: The 

Antitotalitarian Movement of the 1970s. Berghahn Books.
Del Vento, C. y Fournel, J.-L. (2007). L’édition des cours et les «pistes» de 

Michel Foucault. Entretiens avec Mauro Bertani, Alessandro Fontana 
et Michel Senellart. Laboratoire italien, 7, 173-198. DOI: https://doi.
org/10.4000/laboratoireitalien.144.

Donzelot, J. y Gordon, C. (2005).	Comment gouverner les sociétés 
libérales ? L’effet Foucault dans le monde anglo-saxon. Esprit, 
319(11), 82-95.

Esposito, R. (1980). La politica e la storia. Machiavelli e Vico. Liguori.
	  (1984). Ordine e conflitto. Machiavelli e a letteratura politica del 

Rinascimento italiano. Liguori.
	  (2002). Immunitas. Protezione e negazione della vita. Einaudi. 
	  ([1981] 2007). Forma e scissione in Machiavelli. En D. Gentili (ed.), 

La crisi del politico. Antologia de “Il Centauro” (1981-1986). (pp. 41-72). 
Guida.

	  (2010). Pensiero vivente. Origine e attualità della filosofia italiana. 
Einaudi. 

Foucault, M. (1966). Les mots et les choses. Gallimard. 
	  (1969). L’archéologie du savoir. Gallimard. 
	  (1971). L’ordre du discours. Gallimard.
	  (1975). Surveiller et punir. Naissance de la prison. Gallimard. 



282 Edgardo Castro

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

	  (1976). La volonté de savoir. Histoire de la sexualité. 1. Gallimard. 
	  (1977). Microfisica del potere. Interventi politici. A. Fontana y P. 

Pasquino (eds.). G. Procacci y P. Pasquino (trads.). Einaudi.
	  (1978a). La governamenlalità. P. Pasquino (trad.). Aut-Aut,167-168, 

12-29.
	  (1978b). Microfísica del poder. J. Varela y F. Álvarez-Uría (trads.). 

Ediciones de la Piqueta.
	  (1979). Governmentality. Ideology & Consciousness, 6, 5-21.
	  (1986). La gouvernementalité. Actes, 54, 7-15.
	  (1994). Dits et écrits. Cuatro volúmenes. Gallimard.
	  (1997). “Il faut défendre la société”. Cours au Collège de France. 1976. 

Gallimard-Seuil. 
	  (2004a). Sécurité, territoire, population. Cours au Collège de France. 

1977-1978. Gallimard-Seuil. 
	  (2004b). Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France. 1978-

1979. Gallimard-Seuil. 
	  (2014). Subjectivité et vérité. Cours au Collège de France 1980-1981. 

Gallimard-Seuil. 
	  (2022). Microfísica del poder H. Pons (trad.). Siglo XXI.
Gentili, D. (2007). La crisi del politico. Antologia de “Il Centauro” (1981-

1986). Guida.
	  (2012). Italian Theory. Dall’operaismo alla biopolitica. Il Mulino.
	  (2018). Crisi come arte di governo. Quodlibet.
Horkheimer, M. (1930). Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie. 

Kohlhammer. 
Meinecke, F. (1924). Die Idee der Staatsräson in der neueren Geschichte. R. 

Oldenbourg. 
	  (1936). Die Entstehung des Historismus. R. Oldenbourg.
Piazzi, A., Segatori, M. y Tronti, M. (1977). Stato e rivoluzione in Inghilterra. 

Teoria e pratica della prima rivoluzione inglese. Il Saggiatore.
Senellart, M. (2001). Machiavel à l’épreuve de la gouvernementalité. En 

G. Sfez y M. Senellart (eds.), L’enjeu Machiavel. (pp. 211-227). PUF.
	  (2015). Machiavel dans la perspective de la gouvernementalité. En 

R. Descendre y J. Fournel (eds.), Langages, politique, histoire. Avec Jean-
Claude Zancarini. ENS Éditions. DOI: https://doi.org/10.4000/books.
enseditions.5262. 

Solzhenitsyn, A. (1974). Archipiélago Gulag. 1918 1956. Ensayo de 
investigación literaria. L. R. Martínez (trad.). Plaza & Janes.



283Para una genealogía de la biopolítica italiana

Tópicos, Revista de Filosofía 69, may-ago (2024) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 257-283

Spaventa, B. (1860). La filosofia di Kant e la sua relazione colla filosofia italiana. 
Unione Tipografico-Editrice Torinese.

Thuau, É. (1966). Raison d’État et pensée politique à l’époque de Richelieu. 
Armand Colin.


