
Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

http://doi.org/10.21555/top.v660.2159

Identity and Performance: A Critical Review of 
Butler’s Theory of Gender through Leibniz

Identidad y performance: revisión crítica de la teoría 
de género de Butler desde Leibniz

Roberto Casales García
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla

México
roberto.casales@upaep.mx

https://orcid.org/0000-0003-4189-7961

Recibido: 10 - 03 - 2021.
Aceptado: 23 - 08 - 2021.
Publicado en línea: 11 - 04 - 2023.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



98 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This paper analyzes Butler’s theory of performative acts and 

her criticism of a substantialist or essentialist theory of gender 
through the Leibnizian theory of intentional action, with the aim 
of showing that we cannot dissociate performativity of inten-
tionality, nor, consequently, of a practical understanding of per-
sonal identity. To achieve this goal, I proceed as follows: first, I 
analyze Butler’s theory of gender and her notion of performativ-
ity through her critique of naturalistic or essentialist theories of 
gender; second, I confront her theory of performativity with the 
Leibnizian theory of intentional actions and his notion of moral 
agency; third, I sketch two conclusions: 1) we can only talk about 
performativity in terms of intentionality, and 2) talking about 
performative acts does not imply dissociating gender from our 
personal identity.

Keywords: Leibniz; personal identity; Butler; performativity; 
gender.

Resumen
Este artículo analiza la teoría butleriana de los actos 

performativos y su crítica a las teorías substancialistas o 
esencialistas del género a la luz de la teoría leibniziana de la acción 
intencional con el objetivo de mostrar que no podemos disociar 
la performatividad de la intencionalidad ni, en consecuencia, de 
una comprensión práctica de la identidad personal. Para lograr 
este objetivo, realizo tres cosas: en primer lugar, un análisis de 
la teoría del género y la noción de “performatividad” de Butler 
desde su crítica a las teorías naturalistas o esencialistas del 
género; en segundo, confronto su teoría de la performatividad 
con la teoría leibniziana de “acción intencional” y su noción 
de “agencia moral”; en tercer lugar, esbozo dos conclusiones: 
1) solo podemos hablar de performatividad en términos de 
intencionalidad, y 2) hablar de actos performativos no implica 
disociar el género de nuestra identidad personal.

Palabras clave: Leibniz; identidad personal; Butler; 
performatividad; género.



99Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

I. Introducción
Lo primero que debemos entender sobre la teoría de género, en especial 

la que propone Butler, es su origen en los movimientos feministas de los 
siglos XIX y XX, los cuales cuestionaron no solo la serie de privilegios 
asociados a la masculinidad, sino también la violencia generada por la 
asociación entre el sexo biológico y ciertos roles sociales establecidos.1 
Al tomar este tipo de asociaciones desde una perspectiva naturalista o 
esencialista no solo se relegaba o excluía a la mujer de ciertas actividades, 
lo que generaba condiciones de desigualdad y marginación social, 
sino que también se le confinaba a ciertos estereotipos conductuales, a 
partir de los cuales se normaliza la violencia. Todavía en la actualidad 
observamos ciertas formas de violencia asociadas al tema del género, 
particularmente en países como México, donde siguen existiendo ciertas 
prácticas machistas que terminan denigrando a la mujer. La teoría 
performativa del género que propone Butler, sin embargo, apunta más 
allá de algunas vertientes feministas que, en su opinión, han generado 
otras formas de violencia, como ocurre con la homofobia (Butler, 2007, 
p. 12). Butler, en efecto, critica a todos aquellos movimientos feministas 
que consagran la feminidad restituyendo la serie de prácticas coercitivas 
propias de una visión naturalista del género:2

1  Para un análisis más detallado sobre la historia del feminismo, cfr. Solé 
(2011).

2  En una conferencia dictada el 4 de abril de 2019 en el Centro de Estudios 
Disciplinarios de Chile, intitulada “Crítica, discrepancia y el futuro de las 
humanidades”, Butler señala que la labor crítica de los estudios de género reside 
no solo en “repensar los significados de ‘hombre’ y ‘mujer’”, sino también “de 
todos aquellos que quedan fuera de las categorías binarias”, i. e., de “quienes 
viven fuera de las categorías tradicionales de género y familia” y “quieren vivir 
en libertad, vivir sus deseos y sus relaciones sin que se los condene al ostracismo 
o se los criminalice” (2021b, p. 118). De ahí que, de acuerdo con Butler, “cuando 
la teoría feminista señaló una brecha —una distinción— entre sexo y género, 
pretendía crear un margen para la libertad, pero no una libertad o un poder 
que quisieran emular lo divino. No, esta es una libertad corpórea, una libertad 
estrechamente ligada al deseo para encontrar las condiciones en las que vivir y 
respirar y moverse sea posible” (2021b, pp. 118-119).



100 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

La crítica feminista debe explicar las afirmaciones 
totalizadoras de una economía significante masculinista, 
pero también debe ser autocrítica respecto de las 
acciones totalizadoras del feminismo. El empeño por 
describir al enemigo como una forma singular es un 
discurso invertido que imita la estrategia del dominador 
sin ponerla en duda, en vez de proporcionar una serie 
de términos diferentes (Butler, 2007, p. 66).

Con esto en mente, Butler sostiene que solo podemos salir de estas 
prácticas hegemónicas y sus consecuentes formas de violencia mediante 
una teoría de género que vaya más allá de las lógicas binarias heterosexuales, 
donde el género no sea una categoría fija, sino un constructo social. Esto 
implica, en opinión de nuestra autora, que el género no es la expresión 
de una esencia interna, sino la actuación o performance que cada uno va 
ejecutando en cada momento. El género no es una identidad estable que 
se mantiene inmutable a lo largo de nuestra existencia, sino algo que se 
va realizando a través de nuestras acciones y la forma en la que estas 
son ejecutadas. Según Butler, no existe algo así como una identidad 
género y mucho menos una esencia o ser personal que condicione el 
género en función del sexo biológico, lo cual se constata al demostrar que la 
visión substancialista del género se funda en una mera ficción cultural.3 
De ahí que las normas de carácter punitivo que se asocian a esta teoría 
substancialista sean igualmente ficticias, sin que por eso se afirme que el 
género se encuentra disociado de toda normatividad: 

Si soy alguien que no puede ser sin hacer, entonces las 
condiciones de mi hacer son, en parte, las condiciones 
de mi existencia. Si mi hacer depende de qué se me 
hace o, más bien, de los modos en que yo soy hecho por 
esas normas, entonces la posibilidad de mi persistencia 
como “yo” depende de la capacidad de mi ser de hacer

3  Tal y como sostiene Butler en Deshacer el género, el problema de esta 
ficción cultural se hace patente cuando “los mismos términos que confieren la 
cualidad de ‘humano’ a ciertos individuos son aquellos que privan a otros de la 
posibilidad de conseguir dicho estatus, produciendo así un diferencial entre lo 
humano y lo menos que humano”, donde “algunos humanos son reconocidos 
como menos que humanos y dicha forma de reconocimiento con enmiendas no 
conduce a una vida viable” (2021a, pp. 14-15).



101Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

 algo con lo que se hace conmigo (Butler, 2021a, p. 16).

El presente trabajo de investigación tiene por objetivo analizar la 
teoría butleriana de los actos performativos y su crítica a las teorías 
substancialistas del género a la luz de la teoría de la acción intencional que 
propone Leibniz con el fin de mostrar que no podemos disociar nuestras 
acciones intencionales de una cierta noción de “identidad personal”.4 
Decir que el género se conforma en virtud de ciertos actos performativos, 
en los que el sujeto de la acción se hace cargo ejecutivamente de sí, no 
significa que estos actos performativos sean ajenos a una noción de 
“identidad personal”. Esta noción de “identidad personal”, a diferencia 
de lo que Butler cree, no implica una identidad fija e inmutable que se va 
reafirmando con cada acto, sino una identidad que se va construyendo 
en la medida en que el sujeto orienta su estructura teleológica interna. 
Cabe señalar, sin embargo, que esta revisión crítica de la propuesta 
butleriana a la luz de teoría de la acción intencional de Leibniz no es del 
todo concluyente en cuanto que deja de lado el tema de la sexualidad 
para centrarse exclusivamente en el tema de la identidad personal y 
la performatividad. En otras palabras, la crítica apunta tan solo a la 
disociación que hace Butler entre el género performativo y la identidad 
personal.

A fin de alcanzar este objetivo, he dividido el presente trabajo de 
investigación en dos partes: en la primera parte me detengo a analizar la 
propuesta de Butler, en particular el paso que da de su crítica a la visión 
substancialista del género a su teoría performativa; en la segunda parte 
presento algunos elementos fundamentales de la teoría leibniziana de la 
acción intencional cara a la propuesta butleriana. Finalmente, esbozaré 
algunas conclusiones breves sobre esta investigación, añadiendo algunas

4  Se alude a Leibniz y no a algún otro autor en la medida en que la 
teoría leibniziana de la acción intencional y su caracterización de la identidad 
personal en términos de cualidad moral nos permiten reivindicar la noción de 
“identidad” sin, por eso, perder de vista el potencial explicativo que posee la 
teoría performativa de Butler, particularmente en lo que respecta a la defensa 
de los derechos humanos y su apuesta por la no violencia. A este respecto, 
por ejemplo, no es raro que Leibniz aluda al carácter personal de los espíritus 
usando metáforas escénicas, e incluso que entienda la vida en general como una 
cierta escenificación, como se aprecia en su correspondencia con A. Arnauld 
(cfr. “Carta de Leibniz a Arnauld fechada el 30 de abril de 1687”, OFC XIV, 97; 
Finster, 237-238).



102 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

inquietudes que quedan pendientes para futuras investigaciones.

II. Género, hegemonía y performance
Uno de los puntos de partida para analizar la teoría performativa 

del género que propone Butler, si mi lectura es correcta, consiste en 
analizar tanto la teoría substancialista del género a la que se opone 
como su respectiva crítica. Esta teoría ontológica del género sostiene, 
según esta filósofa, “que el género es un atributo de un ser humano 
caracterizado esencialmente como una sustancia o ‘núcleo’ anterior al 
género, denominada ‘persona’” (Butler, 2007, p. 60), de modo que el 
sexo es un dato fáctico que “surge dentro del lenguaje hegemónico como 
una sustancia, como un ser idéntico a sí mismo” (Butler, 2007, p. 74). De 
acuerdo con la lectura de Butler, esta teoría substancialista “deja suponer 
que el género en sí existe anteriormente a los diversos actos, posturas y 
gestos por los cuales se lo dramatiza y conoce”, de modo que “el género 
aparece en la imaginación popular como un núcleo sustancial que se 
puede entender muy bien como correlato espiritual de lo psicológico del 
sexo biológico” (Butler, 1998, pp. 309-310). 

La teoría substancialista del género que critica Butler, en este 
sentido, afirma que el género es el resultado causal del sexo biológico, 
instaurando una lógica binaria heterosexual que genera oposiciones 
discretas y asimétricas entre lo “femenino” y lo “masculino”. Estas, a 
su vez, presuponen una serie de prácticas reguladoras, i. e., de carácter 
normativo, según las cuales algunos tipos de “identidades de género” 
son excluidas, a saber, aquellas que rompen la relación causal entre 
género y sexo, como también aquellas cuyas prácticas del deseo no 
están orientadas ni por el sexo ni por el género (cfr. Butler, 2007, p. 72).5 

5  Si “la esfera de lo humanamente inteligible se circunscribe mediante 
normas, y esta circunscripción tiene consecuencias para cualquier ética y 
para cualquier concepción de la transformación social”, como sostiene Butler, 
entonces debemos cuestionarnos qué pasa “si las mismas categorías de lo 
humano excluyen a quienes deben ser descritos y protegidos dentro de sus 
términos” (2021a, p. 61). La problemática propia de la teoría de género, así, se 
da cuando se afirma que “el género es una norma” y se asume “que el género 
implica única y exclusivamente la matriz de lo ‘masculino’ y lo ‘femenino’” 
(2021a, pp. 69-70), trayendo consigo una serie de castigos sociales que siguen a 
las transgresiones de género que hacen en contra de este tipo de normatividad, 
donde se incluyen, según Butler, “la corrección quirúrgica de las personas 



103Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

Se trata de una visión metafísica del género que tiende a “supeditar la 
noción de género a la de identidad y a concluir que una persona es de 
un género y lo es en virtud de su sexo, su sentido psíquico del yo y 
diferentes expresiones de ese yo psíquico, entre las cuales está el deseo 
sexual”, razón por la cual sostienen que el género, en su relación causal 
con el sexo, “funciona como un principio unificador del yo encarnado y 
conserva esa unidad por encima y en contra de un ‘sexo opuesto’, cuya 
estructura presuntamente mantiene cierta coherencia interna paralela 
pero opuesta entre sexo, género y deseo” (Butler, 2007, p. 79). 

El género puede designar una unidad de experiencia, de 
sexo, género y deseo, sólo cuando sea posible interpretar 
que el sexo de alguna forma necesita el género —cuando 
el género es una designación psíquica o cultural del yo— 
y el deseo —cuando el deseo es heterosexual y, por lo 
tanto, se distingue mediante una relación de oposición 
respecto del otro género al que desea—. Por tanto, la 
coherencia o unidad interna de cualquier género, ya sea 
hombre o mujer, necesita una heterosexualidad estable 
y de oposición. Esa heterosexualidad institucional exige 
y crea la univocidad de cada uno de los términos de 
género que determinan el límite de las posibilidades de 
los géneros dentro de un sistema de géneros binario y 
opuesto. Esta concepción del género no sólo presupone 
una relación causal entre sexo, género y deseo: también 
señala que el deseo refleja o expresa al género y que el 
género refleja o expresa al deseo. Se presupone que la 
unidad metafísica de los tres se conoce realmente y que 
se manifiesta en un deseo diferenciador por un género 
opuesto, es decir, en una forma de heterosexualidad en 
la que hay oposición. Ya sea como paradigma naturalista 
que determina una continuidad causal entre sexo, 
género y deseo, ya sea como un paradigma auténtico 
expresivo en el que se afirma que algo del verdadero yo 

intersexuales, la patologización psiquiátrica y la criminalización en diversos 
países —Estados Unidos entre ellos— de las personas con ‘disforia de género’, 
el acoso a personas que problematizan el género en la calle o en el trabajo, la 
discriminación en el empleo y la violencia” (2021a, p. 87).



104 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

se muestra de manera simultánea o sucesiva en el sexo, 
el género y el deseo, aquí “el viejo sueño de simetría”, 
como lo ha denominado Irigaray, se presupone, se 
reifica y se racionaliza (Butler, 2007, pp. 80-81).

Esta concepción del género, sin embargo, genera una serie de 
prácticas hegemónicas de carácter punitivo que, en opinión de Butler, 
terminan por esconder el carácter performativo del género. Las teorías 
substancialistas del género, en este sentido, establecen una serie de leyes 
o reglas de continuidad y coherencia “que procuran crear conexiones 
causales o expresivas entre el sexo biológico, géneros culturalmente 
formados y la ‘expresión’ o ‘efecto’ de ambos en la aparición del deseo 
sexual a través de la práctica sexual” (Butler, 2007, p. 72), haciendo que 
los fenómenos de discontinuidad e incoherencia sean meros fantasmas.6 
Estos conceptos estabilizadores del sexo, el género y la sexualidad en 
general, según Butler, se ponen en duda ante “la aparición cultural de 
esos seres con género ‘incoherente’ o ‘discontinuo’ que aparentemente 
son personas pero que no se corresponden con las normas de género 
culturalmente inteligibles mediante las cuales se definen las personas” 
(Butler, 2007, pp. 71-72). 

De ahí que las prácticas binarias que se encuentran como telón de 
fondo de esta teoría substancialista del género conlleven “convenciones 
que no sólo regulan y garantizan la reproducción, el intercambio y 

6  Una consecuencia directa de estas teorías substancialitas del género se 
hace patente en la pretensión de diagnosticar la disforia del género como si esta 
fuese algo patológico, ya que esta supone, según Butler, que “la vida tome una 
forma más o menos definitiva a lo largo del tiempo”, es decir, “establecer que 
el género es un fenómeno relativamente permanente” (2021a, p. 121). En una 
teoría de la identidad personal como la de Leibniz, aun cuando supone que la 
persona es la misma en un tiempo específico (t1) y en un tiempo posterior (t2), 
esto no necesariamente supone que la persona es exactamente la misma todo el 
tiempo, sino tan sólo que existe una cierta continuidad que nos permite afirmar 
que es la misma a pesar del cambio: no en vano, en su Monadologie, sostiene que 
“todo ser creado está sujeto a cambio y, en consecuencia, también la mónada 
creada, e incluso que dicho cambio es continuo en cada una” (OFC II, 329; GP 
VI, 608). Aunque esto explica el carácter subsistente de toda mónada, en el caso 
de los espíritus vemos que, además, se conserva su cualidad moral, que es lo que 
propiamente constituye su carácter personal y que es donde se alude de manera 
directa a la performatividad, tal y como mostraré más adelante.



105Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

el consumo de bienes materiales, sino que también reproducen los 
vínculos de parentesco que a su vez requieren tabúes y una regulación 
punitiva de la reproducción para alcanzar sus fines” (Butler, 1998, p. 
304). Esta regulación punitiva genera un cierto miedo o ansiedad en las 
personas que se “vuelven gays”, a saber, el miedo de que, al poner en 
tela de juicio la estructura heterosexual dominante, se pierda algo de 
nuestro sentido del lugar que ocupamos en el género, situación que se ha 
agravado, según Butler, en la medida en que “hemos ido reflexionando 
sobre varias formas nuevas de pensar un género que han surgido a la 
luz del transgénero y la transexualidad, la paternidad y la maternidad 
lésbicas y gays, y las nuevas identidades lésbicas masculina y femenina” 
(Butler, 2007, p. 13).

La idea de que el género se encuentra causalmente relacionado al 
sexo, sin embargo, tiene su origen en nuestras percepciones culturales 
del sexo, las cuales se relacionan con la forma en que percibimos el 
cuerpo. Nuestras percepciones culturales del sexo, según Butler, se 
fundan en la repetición estilizada de actos corpóreos, entendidos como 
“la manera mundana en que los gestos corporales, los movimientos y 
las normas de todo tipo constituyen un yo generizado permanente” 
(Butler, 1998, p. 297). Al fundar el nexo causal entre el sexo y el género 
en nuestras percepciones, según Butler, nos damos cuenta de que esas 
percepciones no son expresiones de una esencia interna, sino ficciones 
culturales que se originan en función de un cierto performance: “si la 
‘realidad’ del género está constituida por la performance misma, entonces 
no se puede apelar a un ‘sexo’ o un ‘género’ esencial y no realizado, que 
sería ostensiblemente expresado por las performances de género” (Butler, 
1998, p. 309). En qué medida fallan nuestras percepciones culturales del 
sexo es algo que Butler explica de la siguiente forma:

Si pensamos que vemos a un hombre vestido de mujer 
o a una mujer vestida de hombre, entonces estamos 
tomando el primer término de cada una de esas 
percepciones como la “realidad” del género: el género 
que se introduce mediante el símil no tiene “realidad”, 
y es una figura ilusoria. En las percepciones en las 
que una realidad aparente se vincula a una irrealidad, 
creemos saber cuál es la realidad, y tomamos la segunda 
apariencia del género como un mero artificio, juego, 
falsedad e ilusión. Sin embargo, ¿cuál es el sentido de 



106 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

“realidad de género” que origina de este modo dicha 
percepción? Tal vez creemos saber cuál es la anatomía 
de la persona (a veces no, y con seguridad no hemos 
reparado en la variación que hay en el nivel de la 
descripción anatómica). O inferimos ese conocimiento 
de la vestimenta de dicha persona, o de cómo se usan 
esas prendas. Éste es un conocimiento naturalizado, 
aunque se basa en una serie de inferencias culturales, 
algunas de las cuales son bastante incorrectas. De 
hecho, si sustituimos el ejemplo del travestismo por el 
de la transexualidad, entonces ya no podremos emitir 
un juicio acerca de la anatomía estable basándonos 
en la ropa que viste y articula el cuerpo. Ese cuerpo 
puede ser preoperatorio, transicional o postoperatorio; 
ni siquiera “ver” el cuerpo puede dar respuesta a la 
pregunta, ya que ¿cuáles son las categorías mediante las 
cuales vemos? El instante en que nuestras percepciones 
culturales habituales y serias fallan, cuando no 
conseguimos interpretar con seguridad el cuerpo que 
estamos viendo, es justamente el momento en el que ya 
no estamos seguros de que el cuerpo observado sea de 
un hombre o de una mujer. La vacilación misma entre 
las categorías constituye la experiencia del cuerpo en 
cuestión (Butler, 2007, pp. 27-28).

Los atributos del género, en este sentido, no son meras expresiones 
de una esencia interna que está íntimamente relacionada con el sexo 
biológico, sino ficciones socialmente construidas que son reales en la 
medida en que son actuadas (cfr. Butler, 1998, p. 309). El género, según 
Butler, no es un papel que expresa un “yo” interior, sino un acto “que 
construye la ficción social de su propia interioridad psicológica”, donde 
“la adscripción de la interioridad es ella misma una forma de fabricación 
de la esencia, públicamente regulada y sancionada” (Butler, 1998, p. 310). 
Dado que no existe un “esencia” que el género exprese o exteriorice, ni 
un objetivo ideal al que aspire, se sigue que el género no es un hecho ni 
una identidad como tal, sino una construcción social que se conforma en 
virtud de los diversos actos performativo que crean la idea del género 
(cfr. Butler, 1998, p. 301). El género, en este sentido, no es una identidad 
estable ni un estado permanente fijado por una esencia interior, sino 



107Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

“una conceptualización de temporalidad social constituida”, que consiste 
en una personificación teatral donde lo corpóreo se entiende como “una 
continua e incesante materialización de posibilidades” (Butler, 1998, 
p. 299). De ahí que, en opinión de Butler, cuando Simone de Beauvoir 
declara que “la mujer no nace, se hace”, se afirme también que el cuerpo, 
como encarnación de posibilidades, se encuentra condicionado y 
circunscrito por su situación histórica (Butler, 1998, pp. 299-300).

Acorde con la teoría de los actos performativos de Butler, el género 
es una ficción cultural regulada, constituida por la serie de actos 
performativos “que son renovados, revisados y consolidados en el 
tiempo” (Butler, 1998, p. 302). Se trata, en consecuencia, de una realidad 
que uno ejecuta y dramatiza a través de sus actos; en palabras de Butler:

Como acción pública y acto performativo, el género 
no es una elección radical, ni un proyecto que refleja 
una elección meramente individual, pero tampoco está 
impuesto o inscrito sobre el individuo, como arguyen 
algunos deslizamientos postestrucuralistas respecto 
del sujeto. El cuerpo no está pasivamente escrito con 
códigos culturales, como si fuera el recipiente sin 
vida de un conjunto de relaciones culturales previas. 
Pero tampoco los yoes corporeizados pre-existen a las 
convenciones culturales que esencialmente significan 
los cuerpos. Los actores siempre están ya en el escenario, 
dentro de los términos mismos de la performance. Al 
igual que un libreto puede ser actuado de diferentes 
maneras, y al igual que una obra requiere a la vez texto 
e interpretación, así el cuerpo sexuado actúa su parte en 
un espacio corporal culturalmente restringido, y lleva 
a cabo las interpretaciones dentro de los confines de 
directivas ya existentes (Butler, 1998, pp. 307-308).7

7  Algo semejante se aprecia en Deshacer el género, en especial cuando señala 
que “si el género es performativo, entonces se deduce que la realidad misma del 
género está producida como un efecto de la actuación de género, aunque haya 
normas que rigen lo que será y lo que no será real y lo que será o no inteligible, 
se cuestionan y se reiteran en el momento en que la performatividad empieza su 
práctica citacional. Sin duda, se citan normas que ya existen, pero estas normas 
pueden ser desterritorializadas a través de la citación. También pueden ser 
expuestas como no naturales y no necesarias cuando se dan en un contexto a 



108 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Aquello que se consideraba como una esencia interna del género, 
por tanto, no es un rasgo anterior que se expresa mediante ciertos actos 
corpóreos, sino “un conjunto sostenido de actos, postulados por medio 
de la estilización del cuerpo basada en el género” (Butler, 2007, p. 17). El 
género es una actuación dramatizada que nunca aparece completa o fija, 
una complejidad de posibilidades que permite “múltiples coincidencias 
y discrepancias sin obediencia a un telos normativo de definición 
cerrada” (Butler, 2007, p. 70). De esta forma, según Butler, “si la noción 
de una sustancia constante es una construcción ficticia creada a través 
del ordenamiento obligatorio de atributos en secuencias coherentes de 
género, entonces parece que el género como sustancia, la viabilidad de 
hombre y mujer como sustantivos, se cuestiona por el juego disonante de 
atributos que no se corresponden con modelos consecutivos o causales de 
inteligibilidad” (Butler, 2007, p. 83). La violencia de género, así, cuando se 
imponen normas de género que hacen que ciertos cuerpos, ciertas vidas, 
no sean consideradas valiosas, i. e., “cuando una actuación [performance] 
se considera real y otra falsa, o cuando una presentación del género se 
considera auténtica y otra una falsificación”, generando consecuencias 
“tales como perder el propio trabajo, el hogar, las perspectivas del deseo 
o de la vida”, e incluso “la prisión y la encarcelación”, muestra que 
“seguimos viviendo en un mundo en el que se corren graves riesgos 
de marginación o violencia física a causa del placer que se persigue, la 
fantasía que se encarna, el género que uno performa” (Butler, 2021a, pp. 
302-303).

III. Personificación e identidad: crítica leibniziana a la teoría de 
los actos performativos 
Uno de los elementos clave, según Butler, para transitar de una 

lectura substancialista o naturalista del género a su teoría de los actos 
performativos consiste en trascender la distinción ontológica entre 
corporeidad y conciencia, i. e., entre cuerpo y alma, por contener relaciones 

través de una norma de incorporación que desafía la expectativa normativa. Lo 
que esto significa es que, a través de la práctica de la performatividad de género, 
no sólo podemos observar cómo se cian las normas que rigen la realidad, sino 
que también podemos comprender uno de los mecanismos mediante los cuales 
la realidad se reproduce y se altera en el decurso de dicha reproducción”, lo que 
es fundamental para entender “cómo y por qué ciertas presentaciones de género 
son criminalizadas y convertidas en patológicas” (2021a, p. 308).



109Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

políticas y psicológicas de subordinación y jerarquización, según las 
cuales “la mente no sólo somete al cuerpo, sino que eventualmente 
juega con la fantasía de escapar totalmente de su corporeidad” (Butler, 
2007, p. 64). Esto implica que, en lugar decir que el “yo” hace su cuerpo, 
“como si una práctica descorporeizada precediera y gobernara un 
exterior corporeizado”, resulta más afortunado afirmar que el “yo” 
“es su propio cuerpo” y que “el cuerpo es siempre una encarnación 
de posibilidades”, las cuales “no son fundamentalmente exteriores o 
antecedentes al propio proceso de corporeización” (Butler, 1998, pp. 
299-300). De ahí que Butler, aunque niega “que todo el mundo interno 
de la psique no es sino un efecto de un conjunto estilizado de actos”, 
afirme que “es un error teórico importante presuponer la ‘internalidad’ 
del mundo psíquico” (Butler, 2007, p. 18).8

Decir que el cuerpo es siempre una “encarnación” de posibilidades 
culturales e históricas, en este sentido, no significa que algo interno 
—el “yo”— tome forma corpórea, sino que el cuerpo representa, 
personifica o interpreta un determinado personaje. Razón por la cual 
podemos decir que, al menos en lo que respecta a la teoría butleriana 
de los actos performativos, ese “yo” es siempre un “yo” encarnado, de 
modo que hay una continuidad entre el mundo interno de la psique 
y la corporeidad. Esta continuidad, sin embargo, no implica negar la 
distinción entre lo psíquico y corpóreo, distinción que es fundamental 
para articular una teoría de la acción intencional y, en consecuencia, 
para hablar de un “yo” encarnado, cuya corporeidad sitúa al “yo”.9 
Acorde con la ontología monadológica de Leibniz, lo que distingue 
a una genuina acción intencional de un mero movimiento corpóreo, 
como el que se da en cualquier fenómeno natural, radica en decir que, 
si bien toda acción intencional supone un movimiento corpóreo, este 

8  Es aquí donde se puede insertar una crítica de Butler a Leibniz, ya 
que en Leibniz esas posibilidades que se encarnan no son fundamentalmente 
exteriores, sino que nos remiten a una cierta completud propia de la naturaleza 
propia del individuo.

9  En un texto elaborado posteriormente a este, pero publicado con 
antelación, he señalado que toda genuina acción intencional, siguiendo las 
propuestas de Aristóteles, Leibniz y Kant, tiene una estructura hilemórfica, la 
cual supone una cierta relación entre el movimiento corpóreo (la “materia” de 
la acción) y las disposiciones internas del agente (su “forma”), que explican por 
qué el sujeto de la acción realiza tal o cual acto (cfr. Casales, 2021, pp. 213-221).



110 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

se entiende en función de ciertas disposiciones internas del sujeto —i. 
e., tanto sus convicciones, opiniones y conocimientos como sus deseos, 
intenciones y propósitos—, las cuales dotan de significación al acto (cfr. 
Casales, 2018a, pp. 208-209)10. 

La teoría leibniziana de la acción intencional, en este sentido, parte 
del supuesto de que todo acto corpóreo, sin importar si es intencional 
o no, implica una dualidad constitutiva, ya que, como sostiene en el 
primer boceto de su Système nouveau, “incluso siguiendo las leyes de los 
movimientos, nunca un cuerpo padece en el choque con otro cuerpo más 
que en virtud de su propio dinamismo, que procede de un movimiento 
ya existente en él”(Système Nouveau  [primer boceto], OFC II, 236; GP 
IV, 476). De este modo, el movimiento corpóreo y, por ende, los actos 
performativos, sólo son posibles en virtud de un principio dinámico 
o fuerza primitiva, la cual, en opinión del hannoveriano, “hace a la 
materia capaz de actuar y resistir” (Système Nouveau  [primer boceto], 
OFC II, 233; GP IV, 472). En el caso de los vivientes esto implica que, si 
bien el movimiento corpóreo se entiende en función de la interacción 
mecánica de cada una de sus partes, la estructura orgánica del viviente 
supone un principio vital o alma capaz de articular la totalidad de sus 
órganos en una unidad (Système nouveau, OFC II, 245; GP IV, 482). De ahí 
que en los cuerpos animados, según Leibniz, “lo orgánico responde a lo 
vital y el movimiento responde a los apetitos”, de la misma forma que 
“las causas eficientes responden a las finales” (“Principium ratiotinandi 
fundamentale…”, OFC VIII, 550; Couturat, 13).

El filósofo de Hannover, en este sentido, sostiene que la corporeidad 
del viviente se compone de una “infinidad de órganos implicados unos 
en otros” (“Nullum quidem librum contra philosophian Cartesianam...”, 
OFC VIII, 503; GP IV, 396); cada órgano constituye una máquina 
natural que implica otra serie de estructuras orgánicas más pequeñas 
compuestas, a su vez, de otras más pequeñas, y así hasta el infinito 
(cfr. Phemister, 2011, p. 41). Se trata, pues, de “un sistema de máquinas 
naturales infinitamente organizadas” (Nicolás, 2011, p. 4) en el que cada 

10  En opinión de Alejandro Vigo, algo semejante ocurre al interior 
de la teoría kantiana de la acción intencional, la cual supone tanto una cara 
externa o fenoménica, donde se introducen los movimientos corpóreos y su 
correspondiente causalidad eficiente, como una cara interna, la cual involucra 
todas aquellas disposiciones internas del sujeto que dan sentido al movimiento 
corpóreo (cfr. Vigo, 2011; Casales, 2013, pp. 237-258).



111Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

órgano, a pesar de tener su función específica dentro del organismo, se 
entrelaza con los demás en virtud de su alma o mónada dominante: “el 
cuerpo que pertenece a una mónada, la cual es su entelequia o alma, 
constituye con su entelequia lo que se puede llamar un viviente, y con el 
alma lo que se denomina un animal” (Monadologie, OFC II, 337; GP VI, 
617-618). A partir de lo cual se sigue que la corporeidad del viviente, a 
pesar de tener su propia economía explicativa, se encuentra íntimamente 
relacionada y, de alguna forma, subordinada a aquel principio vital 
y dinámico que dota de significación al movimiento corpóreo: “cada 
mónada, con un cuerpo particular, forma una sustancia viva. Así, no 
sólo hay vida por doquier, unida a los miembros u órganos, sino que 
también hay una infinidad de grados en las mónadas, al dominar más o 
menos unas sobre las otras” (Principes de la nature et de la grâce fondés en 
raison, OFC II, 345; Robinet I, 33).

Como un buen conocedor de los avances científicos de su época, en 
concreto de la biología, Leibniz incluso sostiene que “todos los cuerpos 
están en un flujo perpetuo”, pasando por cambios que se van dando de 
forma gradual en el viviente, “de modo que nunca está despojada [el 
alma] en un solo instante de todos sus órganos”, así como “tampoco 
hay almas completamente separadas ni genios sin cuerpos” (Monadologie, 
OFC II, 338; GP VI, 619). A partir de lo cual el hannoveriano concluye 
que, así como el alma es indestructible, también lo es el animal, “aunque 
su máquina a menudo perezca en parte y pierda o adquiera despojos 
orgánicos” (Monadologie, OFC II, 339; GP VI, 620). Que la estructura 
orgánica del viviente se encuentra armónicamente relacionada con el 
dinamismo propio de su mónada dominante significa que el viviente 
siempre es un alma encarnada cuyas fuerzas motrices o corpóreas 
derivan de una fuerza primitiva (cfr. “Nullum quidem librum contra 
philosophian Cartesianam…”, OFC VIII, 504; GP IV, 397)11 y, por tanto, 
que el movimiento corpóreo es la expresión externa de las disposiciones 
internas del alma. Al analizar la relación entre el cuerpo y el alma, Leibniz 
no sólo sostiene lo anterior, sino que también afirma que el cuerpo es el 
medio por el cual el viviente se encuentra situado en el mundo, “pues”, 
como sostiene en su correspondencia con De Volder, “aunque las 
mónadas no son extensas, tienen sin embargo en la extensión una suerte 
de posición [situs], esto es, una cierta ordenada relación de coexistencia 

11  Para un análisis más detallado sobre la relación entre ambos tipos de 
fuerzas, cfr. Ruiz Gómez (2015).



112 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

respecto de todo lo demás a través de la máquina que presiden” (“Carta 
de Leibniz a De Volder fechada el 20 de junio de 1703”, OFC XVI B, 1201; 
GP II, 253).

De acuerdo con la ontología monadológica de Leibniz y su teoría 
de las máquinas naturales, por tanto, solo podemos decir que el “yo” 
es un “yo” encarnado en la medida en que el movimiento corpóreo 
del viviente está “causalmente fundando” en aquella fuerza primitiva 
o principio vital “y las leyes que rigen sus secuencias de cambios 
internos” (Duchesneau, 2012, p. 192). Esto, sin embargo, solo constituye 
la mitad de la propuesta leibniziana, ya que, en rigor metafísico, la mera 
presencia de esta dualidad constitutiva es insuficiente para caracterizar 
a los movimientos corpóreos del viviente como acciones intencionales y, 
por tanto, para sostener que este es un auténtico sujeto de prâxis, i. e., un 
agente moral (cfr. Casales, 2018b, p. 40). Esto se debe fundamentalmente 
a dos razones: por un lado, a que esta dualidad constitutiva se encuentra 
no solo en los actos intencionales, sino también en cualquier fenómeno 
natural; por otro lado, a que solo los espíritus, en cuanto que “son capaces 
de llevar a cabo actos reflexivos y de considerar lo que llamamos yo” 
(Principes de la nature et de la grâce fondés en raison, OFC II, 346; Robinet 
I, 41), pueden autoadscribirse la causalidad de sus actos, tal y como se 
aprecia en su Discours de métaphysique:

Pero suponiendo que los cuerpos son sustancias y 
poseen formas sustanciales, y que los demás animales 
tienen alma, se está obligado a reconocer que estas 
almas y estas formas sustanciales no podrían perecer 
totalmente, como los átomos o las partículas de la 
materia, según la opinión de los demás filósofos; 
en efecto, ninguna sustancia perece, si bien puede 
convertirse en otra enteramente distinta. Expresan 
también todo el universo, aunque más imperfectamente 
que los espíritus. Pero la diferencia principal consiste 
en que no conocen lo que son, ni lo que hacen, y por 
tanto, al no poder reflexionar, no podrían descubrir 
las verdades. También por ausencia de reflexión sobre 
sí mismas no poseen en absoluto cualidad moral, de 
donde resulta que, pasando por mil transformaciones, 
de manera parecida a como vemos que una larva se 
convierte en mariposa, para la moral o práctica es tanto 



113Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

como si se dijera que perecen, e incluso puede afirmarse 
en sentido físico, como hemos dicho, que los cuerpos 
perecen por su corrupción. Pero el alma inteligente, 
conociendo lo que es ella, y pudiendo decir ese YO, 
que dice mucho, no solamente permanece y subsiste en 
sentido metafísico mucho más que las otras cosas, sino 
que además permanece la misma en sentido moral y 
constituye el mismo personaje (OFC II, 200; AA VI, 4B, 
1583-1584).

Una de las consecuencias más relevantes de la teoría leibniziana 
de la acción intencional, por tanto, consiste en decir que solo podemos 
adscribir auténticos actos performativos, entendidos como actos 
intencionales, a los sujetos de praxis, quienes construyen su propia 
identidad personal en función de la cualidad moral de sus actos (cfr. 
Nova methodus discendae docendaeque jurisprudentiae, Massimo, 50; 
Nouveaux essais sur l’entendement humain, NE, 270; GP V, 218). Acorde con 
su Nova methodus discendae docendaeque jurisprudentiae de 1667, uno de 
sus primeros escritos de jurisprudencia, “la causa de la cualidad moral 
es la naturaleza y la acción”, en cuanto que “la naturaleza es la causa de 
la libertad y la facultad, y de la correspondiente obligación en otro de no 
impedirla”, y la “acción es la causa de la autoridad sobre una persona 
que actúa, para hacer o padecer algo actuando sobre sí mismo, o sobre 
sus bienes” (Nova methodus, Massimo, 55). Más allá de las implicaciones 
jurídicas que esto conlleva, resulta interesante reparar en la relación que 
el hannoveriano establece entre naturaleza y acción, la cual supone que 
el agente moral no sólo es libre por naturaleza, condición necesaria para 
hablar de intencionalidad, sino que también es capaz de configurar su 
propia personalidad en función de sus actos intencionales. Esto mismo 
se puede apreciar con mayor claridad en una carta dirigida a la electriz 
Sofía de Hannover, fechada el 29 de noviembre de 1707, en concreto 
cuando establece la distinción entre el alma humana y la de los animales, 
texto que me permito citar en extenso:

Pero a mi modo de ver la diferencia entre el alma del 
hombre y la del animal es infinitamente mayor. Son 
de un género diferente. La primera es un espíritu que 
posee inteligencia y simboliza con Dios, mientras que 
la otra de ninguna manera. En efecto, el hombre es 
como un pequeño Dios en su esfera; es el único, entre 



114 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

las sustancias conocidas, que conoce al gran Dios, 
que puede imitarle y que puede conocer las verdades 
necesarias y eternas, que constituyen el objeto de 
las ciencias. En esto consiste propiamente la razón, 
mientras que los concatenamientos de los animales sólo 
están fundados en inducciones. Los animales son como 
los empíricos que no conocen las razones; los animales 
tienen que comportarse como lo hacen debido a lo que 
han experimentado anteriormente. Sólo el hombre es 
capaz de prever por medio de la razón acontecimientos 
respecto de los cuales no ha experimentado nada 
semejante. Esta constitución del alma humana le hace 
entrar en una especie de sociedad con Dios, y le hace 
apto para las leyes de castigo y de recompensa, incluso 
en relación con las acciones internas, porque posee 
reflexión y piensa en lo que se llama yo, que constituye 
la duración o la identidad moral de una persona. Es 
también lo que hace que, siendo nuestra alma ciudadana 
en la ciudad de Dios, siempre conserve esa cualidad, 
puesto que hay que pensar que la ciudad de Dios, que 
comprende a todos los Espíritus, está gobernada por su 
Monarca de la manera más perfecta y más digna, y que 
por consiguiente jamás mengua en nada. Así pues, hay 
que creer que nuestras almas continuarán construyendo 
su personaje de la manera más razonable y de tal suerte 
que al morir no pierdan nada, ni siquiera sus buenas 
cualidades ni sus conocimientos adquiridos (“Carta de 
Leibniz a la electriz Sofía, fechada el 29 de noviembre 
de 1707”, Echavarría II, 97-98; Klopp IX, 287)

IV. Conclusiones
Allende a las problemáticas que encierra esta teoría leibniziana de 

la acción intencional, como ocurre al definir el estatuto ontológico del 
cuerpo o al explicar la relación entre cuerpo y alma, al confrontarla con 
la noción butleriana de “performatividad” o performance, podemos sacar 
en limpio algunas conclusiones, entre las que me gustaría destacar dos: 
en primer lugar, que no podemos hablar de actos performativos, sean 
de género o no, sin hacer referencia a su carácter intencional, de modo 



115Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

que no es posible comprenderlos sin aludir a su dualidad constitutiva; 
en segundo lugar, que estos actos performativos no implican ni la 
disociación de una identidad personal, con todo lo que eso conlleva, 
ni una performatividad tal que en ella no se pueda dar una cierta 
continuidad en los actos que realiza tal o cual sujeto de praxis. Lo 
primero se debe a que, si anulamos el carácter intencional de los actos 
performativos, entonces tenemos que afirmar que la performatividad 
es algo que se da con total independencia del sujeto de la acción. En 
cuyo caso tendríamos que concederle a Butler que la performatividad 
es ajena a todo tipo de identidad personal, pero al costo de decir que el 
género está supeditado a aquellas condiciones externas al sujeto que lo 
determinan, como ocurriría en el caso de afirmar que es un constructo 
cultural, ya que eso implicaría que la cultura termina por marcar de 
forma absoluta la normatividad que el género debe seguir. La cultura 
dominante, en consecuencia, justificaría las prácticas punitivas asociadas 
a esa normatividad.

Si aceptamos que los actos performativos son actos intencionales, 
de manera que el movimiento corpóreo depende de las disposiciones 
internas del sujeto para ser auténticamente intencional, se sigue que no 
podemos hablar de performatividad sin, a su vez, articular una noción 
de “agencia moral”. Solo podemos sostener que el “yo” es un “yo 
encarnado”, acorde con la teoría leibniziana de la acción intencional, 
en la medida en que ese “yo” es un agente moral que construye su 
identidad personal en relación con su praxis. De ahí que, al adscribirse 
la causalidad de sus actos, el sujeto se adscriba también el personaje que 
interpreta a través de estos actos, lo cual también aplica para el caso 
específico del género: el sujeto de la acción se identifica a sí mismo con el 
género que interpreta, el cual termina por no ser ajeno a su ser personal. Esto no 
significa, sin embargo, volver del todo a la visión naturalista o esencialista 
que critica Butler, en cuanto que esta noción de “identidad personal”, 
por más que se sustenta en una teoría específica de la substancia, no 
depende estrictamente —o, mejor dicho, exclusivamente— de la forma 
sustancial del sujeto de la acción, sino prioritariamente de su cualidad 
moral. Leibniz, en efecto, distingue la identidad personal de la identidad 
ontológica o real, sin por eso escindir una de otra (Nouveaux essais sur 
l’entendement humain, NE, 270; GP V, 218. Cfr. Jorgensen, 2019, p. 247). 

Estas dos conclusiones, tal y como se puede observar, más que anular 
o falsear la teoría butleriana de la performatividad, tienen la intención 
de robustecerla con el fin de construir una teoría de género que, por un 



116 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

lado, evite las prácticas de violencia que describe Butler a lo largo de su 
obra, y que, por otro lado, sea compatible con una teoría de la acción 
intencional donde la identidad personal no esté disociada del género. 
Con esta investigación, sin embargo, se abren otra serie de interrogantes 
de alto calado, las cuales reservo para futuras investigaciones. Quizá 
la problemática más significativa que queda sin resolverse en esta 
investigación, y que he dejado de lado a propósito para no distanciarme 
de mi objetivo principal, es justo el tema de la sexualidad, que es central 
en la propuesta de Butler pero que en la filosofía leibniziana, al menos 
en lo que he estudiado, queda desatendido. 

Cabe señalarse, sin embargo, que esta lectura leibniziana de la 
identidad personal en clave performativa, donde se reivindican algunas 
de las virtudes que Butler le adscribe a la performatividad, supone 
también matizar ciertos aspectos de su ontología que están presupuestos 
en su teoría de la acción intencional. Este es el caso, por ejemplo, de su 
caracterización de la naturaleza individual de las mónadas en términos 
de completud, la cual, por más que nos permite tener una aproximación 
holística al individuo —en cuanto que este es considerado como una 
totalidad—, pareciera implicar que esa totalidad o completud está dada 
por anticipado. Si bien es cierto que nuestra naturaleza individual y 
nuestra identidad personal difieren entre sí, la ontología monadológica 
de Leibniz supone que hay cierta continuidad entre una y otra, en virtud 
de la cual se da una cierta consistencia ontológica de ese sujeto de praxis 
(Casales, 2022). Esto supone una serie de problemas que difícilmente 
podremos atender aquí, tal y como ocurre con el tema de la libertad. 

Bibliografía
Butler, J. (1998). Actos performativos y constitución del género: un ensayo 

sobre fenomenología y teoría feminista. M. Lourties (trad.). Debate 
feminista, 18, 296-314.

	  (2007). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 
M. A. Muñoz (trad.). Paidós.

	  (2021a). Deshacer el género. P. Soley-Beltrán (trad.). Paidós.
	  (2021b). Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy. I. Pellisa 

(trad.). Taurus.
Casales, R. (2013). La “máxima” como base de la acción en la filosofía 

práctica de Kant. Universitas Philosophica, 61, 237-258.



117Identidad y performance

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 97-118

	  (2018a). Esbozo de una fundamentación ontológica de la moral en 
Leibniz. En R. Casales y P. Reyes (eds.), Leibniz en México. Homenaje 
a Alejandro Herrera. (pp. 207-218). Torres y Asociados.

	  (2018b). Justicia, amor e identidad en la ontología monadológica de 
Leibniz. Colección Nova Leibniz. Comares.

	  (2021). La estructura ontológica de la acción intencional. En G. Martí 
y R. Casales (eds.), Metafísica y familia. Homenaje a Tomás Melendo. 
Tomo I. Fundamentación. (pp. 213-246). Torres y Asociados.

	  (2022). Identidad personal, cualidad moral y conscientia en Leibniz. 
Dianoia, 67(88), 3-24.

Duchesneau, F. (2012). La relación organismo-mecanicismo: un 
problema de la controversia Leibniz-Stahl. Revista de Filosofía de la 
Universidad de Costa Rica, 51(129-131), 187-197.

Jorgensen, L. (2019). Leibniz’s Naturalized Philosophy of Mind. Oxford 
University Press.

Leibniz, G. W. (1864-1884). [Klopp]. Die Werke von Leibniz. O. Klopp 
(ed.). Once volúmenes. Klindworth Verlag.

	  (1923 y ss.). [AA]. Sämtliche Schriften und Briefe. Deutschen Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin. 

	  (1954). [Robinet I]. Principes de la nature et de la grâce fondés en raison. 
Principes de la philosophie ou Monadologie. A. Robinet (ed.). Presses 
Universitaires de France. 

	  (1961). [Couturat]. Opuscules et fragmentes inédits de Leibniz. Extraits 
des manuscrits de la Bibliothèque royale de Hanovre. L. Couturat (ed.). 
Olms.

	  (1965). [GP]. Die philosophischen Schriften. C. I. Gerhardt (ed.). Olms. 
	  (1989). [Echeverría II]. Filosofía para princesas. J. Echeverría (trad.). 

Alianza.
	  (1997). [Finster]. Der Briefwechsel mit Antoine Arnauld. R. Finster 

(ed.). Felix Meiner Verlag.
	  (2007). [OFC XIV]. Obras filosóficas y científicas. 14. Correspondencia I. 

J. A. Nicolás y M. Ramón Cubells (eds. y trads.). Comares.
	  (2009). [OFC VIII]. Obras filosóficas y científicas. 8. Escritos científicos. J. 

Arana (ed.). Comares.
	  (2010). [OFC II]. Obras filosóficas y científicas. 2. Metafísica. Á. L. 

González (ed.). Comares.
	  (2011). [OFC XVI B]. Obras filosóficas y científicas. 16 B. Correspondencia 

III. B. Orio de Miguel (ed. y trad.). Comares.



118 Roberto Casales García

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

	  (2019). [Massimo]. The New Method of Learning and Teaching 
Jurisprudence. According to the Principles of the Didactic Art Premised in 
the General Part and in the Light of Experience. C. Massimo de Iuliis (ed. 
y trad.). Talbot. 

	  (1992). [NE]. Nuevos ensayos sobre el entendimiento humano. J. 
Echeverría (trad.). Alianza.

Nicolás, J. A. (2011). Leibniz en el difícil nacimiento de las ciencias. En 
J. A. Nicolás y S. Toledo (eds.), Leibniz y las ciencias empíricas. (pp. 
71-92). Comares.

Phemister, P. (2011). Monads and Machines. En J. E. H. Smith y O. 
Nachtomy (eds.), Machines of Nature and Corporeal Substances in 
Leibniz. (pp. 39-60). Springer.

Ruiz Gómez, L. (2015). Fuerza primitiva y fuerza derivativa en G. W. 
Leibniz. Modificación y limitación. Tópicos, Revista de Filosofía, 48, 
141-168. DOI: https://doi.org/10.21555/top.v0i48.719. 

Solé, G. (2011). Historia del feminismo (siglos XIX y XX). EUNSA.
Vigo, A. (2011, 30 de junio). Handlung als Kausal- und Sinnzusammenhang. 

Programmatische Überlegungen zu Kant. [Conferencia]. Humboldt 
Lecture. Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. 


