http://doi.org/10.21555/top.v660.2159

Identity and Performance: A Critical Review of
Butler’s Theory of Gender through Leibniz

Identidad y performance: revision critica de la teoria
de género de Butler desde Leibniz

Roberto Casales Garcia

Universidad Popular Auténoma del Estado de Puebla
Meéxico

roberto.casales@upaep.mx
https://orcid.org/0000-0003-4189-7961

Recibido: 10 - 03 - 2021.
Aceptado: 23 - 08 - 2021.
Publicado en linea: 11 - 04 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ 5v_nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



98

Roberto Casales Garcia

Abstract

This paper analyzes Butler’s theory of performative acts and
her criticism of a substantialist or essentialist theory of gender
through the Leibnizian theory of intentional action, with the aim
of showing that we cannot dissociate performativity of inten-
tionality, nor, consequently, of a practical understanding of per-
sonal identity. To achieve this goal, I proceed as follows: first, I
analyze Butler’s theory of gender and her notion of performativ-
ity through her critique of naturalistic or essentialist theories of
gender; second, I confront her theory of performativity with the
Leibnizian theory of intentional actions and his notion of moral
agency; third, I sketch two conclusions: 1) we can only talk about
performativity in terms of intentionality, and 2) talking about
performative acts does not imply dissociating gender from our
personal identity.

Keywords: Leibniz; personal identity; Butler; performativity;
gender.

Resumen

Este articulo analiza la teoria butleriana de los actos
performativos y su critica a las teorias substancialistas o
esencialistas del género alaluz delateorialeibniziana dela accién
intencional con el objetivo de mostrar que no podemos disociar
la performatividad de la intencionalidad ni, en consecuencia, de
una comprension practica de la identidad personal. Para lograr
este objetivo, realizo tres cosas: en primer lugar, un analisis de
la teoria del género y la nocion de “performatividad” de Butler
desde su critica a las teorias naturalistas o esencialistas del
género; en segundo, confronto su teoria de la performatividad
con la teoria leibniziana de “accién intencional” y su nocién
de “agencia moral”; en tercer lugar, esbozo dos conclusiones:
1) solo podemos hablar de performatividad en términos de
intencionalidad, y 2) hablar de actos performativos no implica
disociar el género de nuestra identidad personal.

Palabras  clave: Leibniz; identidad personal; Butler;
performatividad; género.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 99

I. Introduccion

Loprimeroquedebemosentendersobrelateoriadegénero, enespecial
la que propone Butler, es su origen en los movimientos feministas de los
siglos XIX y XX, los cuales cuestionaron no solo la serie de privilegios
asociados a la masculinidad, sino también la violencia generada por la
asociacion entre el sexo biologico y ciertos roles sociales establecidos.!
Al tomar este tipo de asociaciones desde una perspectiva naturalista o
esencialista no solo se relegaba o excluia a la mujer de ciertas actividades,
lo que generaba condiciones de desigualdad y marginacién social,
sino que también se le confinaba a ciertos estereotipos conductuales, a
partir de los cuales se normaliza la violencia. Todavia en la actualidad
observamos ciertas formas de violencia asociadas al tema del género,
particularmente en paises como México, donde siguen existiendo ciertas
practicas machistas que terminan denigrando a la mujer. La teoria
performativa del género que propone Butler, sin embargo, apunta mas
alla de algunas vertientes feministas que, en su opinidn, han generado
otras formas de violencia, como ocurre con la homofobia (Butler, 2007,
p- 12). Butler, en efecto, critica a todos aquellos movimientos feministas
que consagran la feminidad restituyendo la serie de practicas coercitivas
propias de una vision naturalista del género:?

1

(2011).
2

Para un analisis mas detallado sobre la historia del feminismo, cfr. Solé

En una conferencia dictada el 4 de abril de 2019 en el Centro de Estudios
Disciplinarios de Chile, intitulada “Critica, discrepancia y el futuro de las
humanidades”, Butler sefiala que la labor critica de los estudios de género reside
no solo en “repensar los significados de ‘hombre’ y ‘mujer”, sino también “de
todos aquellos que quedan fuera de las categorias binarias”, i. e., de “quienes
viven fuera de las categorias tradicionales de género y familia” y “quieren vivir
en libertad, vivir sus deseos y sus relaciones sin que se los condene al ostracismo
o se los criminalice” (2021b, p. 118). De ahi que, de acuerdo con Butler, “cuando
la teoria feminista sefialé una brecha —una distincidon— entre sexo y género,
pretendia crear un margen para la libertad, pero no una libertad o un poder
que quisieran emular lo divino. No, esta es una libertad corporea, una libertad
estrechamente ligada al deseo para encontrar las condiciones en las que vivir y
respirar y moverse sea posible” (2021b, pp. 118-119).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



100

Roberto Casales Garcia

La critica feminista debe explicar las afirmaciones
totalizadoras de una economia significante masculinista,
pero también debe ser autocritica respecto de las
acciones totalizadoras del feminismo. El empefo por
describir al enemigo como una forma singular es un
discurso invertido que imita la estrategia del dominador
sin ponerla en duda, en vez de proporcionar una serie
de términos diferentes (Butler, 2007, p. 66).

Con esto en mente, Butler sostiene que solo podemos salir de estas
practicas hegemonicas y sus consecuentes formas de violencia mediante
una teoria de género que vaya mas alla de las16gicas binarias heterosexuales,
donde el género no sea una categoria fija, sino un constructo social. Esto
implica, en opinion de nuestra autora, que el género no es la expresion
de una esencia interna, sino la actuacion o performance que cada uno va
ejecutando en cada momento. El género no es una identidad estable que
se mantiene inmutable a lo largo de nuestra existencia, sino algo que se
va realizando a través de nuestras acciones y la forma en la que estas
son ejecutadas. Segun Butler, no existe algo asi como una identidad
género y mucho menos una esencia o ser personal que condicione el
género en funcion del sexo bioldgico, lo cual se constata al demostrar que la
vision substancialista del género se funda en una mera ficcion cultural.?
De ahi que las normas de caracter punitivo que se asocian a esta teoria
substancialista sean igualmente ficticias, sin que por eso se afirme que el
género se encuentra disociado de toda normatividad:

Si soy alguien que no puede ser sin hacer, entonces las
condiciones de mi hacer son, en parte, las condiciones
de mi existencia. Si mi hacer depende de qué se me
hace o, mas bien, de los modos en que yo soy hecho por
esas normas, entonces la posibilidad de mi persistencia
como “yo” depende de la capacidad de mi ser de hacer

3 Tal y como sostiene Butler en Deshacer el género, el problema de esta

ficcion cultural se hace patente cuando “los mismos términos que confieren la
cualidad de "humano’ a ciertos individuos son aquellos que privan a otros de la
posibilidad de conseguir dicho estatus, produciendo asi un diferencial entre lo
humano y lo menos que humano”, donde “algunos humanos son reconocidos
como menos que humanos y dicha forma de reconocimiento con enmiendas no
conduce a una vida viable” (2021a, pp. 14-15).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 101

algo con lo que se hace conmigo (Butler, 2021a, p. 16).

El presente trabajo de investigacion tiene por objetivo analizar la
teoria butleriana de los actos performativos y su critica a las teorias
substancialistas del género alaluz dela teoria dela accién intencional que
propone Leibniz con el fin de mostrar que no podemos disociar nuestras
acciones intencionales de una cierta nociéon de “identidad personal”.?
Decir que el género se conforma en virtud de ciertos actos performativos,
en los que el sujeto de la accion se hace cargo ejecutivamente de si, no
significa que estos actos performativos sean ajenos a una nocioén de
“identidad personal”. Esta nocion de “identidad personal”, a diferencia
de lo que Butler cree, no implica una identidad fija e inmutable que se va
reafirmando con cada acto, sino una identidad que se va construyendo
en la medida en que el sujeto orienta su estructura teleoldgica interna.
Cabe senalar, sin embargo, que esta revision critica de la propuesta
butleriana a la luz de teoria de la accion intencional de Leibniz no es del
todo concluyente en cuanto que deja de lado el tema de la sexualidad
para centrarse exclusivamente en el tema de la identidad personal y
la performatividad. En otras palabras, la critica apunta tan solo a la
disociacion que hace Butler entre el género performativo y la identidad
personal.

A fin de alcanzar este objetivo, he dividido el presente trabajo de
investigacion en dos partes: en la primera parte me detengo a analizar la
propuesta de Butler, en particular el paso que da de su critica a la visién
substancialista del género a su teoria performativa; en la segunda parte
presento algunos elementos fundamentales de la teoria leibniziana de la
accién intencional cara a la propuesta butleriana. Finalmente, esbozaré
algunas conclusiones breves sobre esta investigacion, afladiendo algunas

*  Se alude a Leibniz y no a algin otro autor en la medida en que la

teoria leibniziana de la accién intencional y su caracterizacion de la identidad
personal en términos de cualidad moral nos permiten reivindicar la nocién de
“identidad” sin, por eso, perder de vista el potencial explicativo que posee la
teoria performativa de Butler, particularmente en lo que respecta a la defensa
de los derechos humanos y su apuesta por la no violencia. A este respecto,
por ejemplo, no es raro que Leibniz aluda al cardcter personal de los espiritus
usando metaforas escénicas, e incluso que entienda la vida en general como una
cierta escenificaciéon, como se aprecia en su correspondencia con A. Arnauld
(cfr. “Carta de Leibniz a Arnauld fechada el 30 de abril de 16877, OFC X1V, 97;
Finster, 237-238).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



102

Roberto Casales Garcia

inquietudes que quedan pendientes para futuras investigaciones.

II. Género, hegemonia y performance

Uno de los puntos de partida para analizar la teoria performativa
del género que propone Butler, si mi lectura es correcta, consiste en
analizar tanto la teoria substancialista del género a la que se opone
como su respectiva critica. Esta teoria ontoldgica del género sostiene,
segun esta filosofa, “que el género es un atributo de un ser humano
caracterizado esencialmente como una sustancia o ‘ntcleo’ anterior al
género, denominada ‘persona” (Butler, 2007, p. 60), de modo que el
sexo es un dato factico que “surge dentro del lenguaje hegemoénico como
una sustancia, como un ser idéntico a si mismo” (Butler, 2007, p. 74). De
acuerdo con la lectura de Butler, esta teoria substancialista “deja suponer
que el género en si existe anteriormente a los diversos actos, posturas y
gestos por los cuales se lo dramatiza y conoce”, de modo que “el género
aparece en la imaginacion popular como un ntcleo sustancial que se
puede entender muy bien como correlato espiritual de lo psicoldgico del
sexo biologico” (Butler, 1998, pp. 309-310).

La teoria substancialista del género que critica Butler, en este
sentido, afirma que el género es el resultado causal del sexo bioldgico,
instaurando una logica binaria heterosexual que genera oposiciones
discretas y asimétricas entre lo “femenino” y lo “masculino”. Estas, a
su vez, presuponen una serie de practicas reguladoras, i. e., de caracter
normativo, segun las cuales algunos tipos de “identidades de género”
son excluidas, a saber, aquellas que rompen la relacion causal entre
género y sexo, como también aquellas cuyas practicas del deseo no
estan orientadas ni por el sexo ni por el género (cfr. Butler, 2007, p. 72).°

> Si “la esfera de lo humanamente inteligible se circunscribe mediante

normas, y esta circunscripcion tiene consecuencias para cualquier ética y
para cualquier concepcién de la transformacion social”, como sostiene Butler,
entonces debemos cuestionarnos qué pasa “si las mismas categorias de lo
humano excluyen a quienes deben ser descritos y protegidos dentro de sus
términos” (2021a, p. 61). La problematica propia de la teoria de género, asi, se
da cuando se afirma que “el género es una norma” y se asume “que el género
implica tnica y exclusivamente la matriz de lo ‘masculino” y lo ‘femenino”
(2021a, pp. 69-70), trayendo consigo una serie de castigos sociales que siguen a
las transgresiones de género que hacen en contra de este tipo de normatividad,
donde se incluyen, segin Butler, “la correcciéon quirtirgica de las personas

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 103

Se trata de una vision metafisica del género que tiende a “supeditar la
nocion de género a la de identidad y a concluir que una persona es de
un género y lo es en virtud de su sexo, su sentido psiquico del yo y
diferentes expresiones de ese yo psiquico, entre las cuales esta el deseo
sexual”, razon por la cual sostienen que el género, en su relacion causal
con el sexo, “funciona como un principio unificador del yo encarnado y
conserva esa unidad por encima y en contra de un “sexo opuesto’, cuya
estructura presuntamente mantiene cierta coherencia interna paralela
pero opuesta entre sexo, género y deseo” (Butler, 2007, p. 79).

El género puede designar una unidad de experiencia, de
sexo, género y deseo, solo cuando sea posible interpretar
que el sexo de alguna forma necesita el género —cuando
el género es una designacion psiquica o cultural del yo—
y el deseo —cuando el deseo es heterosexual y, por lo
tanto, se distingue mediante una relacion de oposicién
respecto del otro género al que desea—. Por tanto, la
coherencia o unidad interna de cualquier género, ya sea
hombre o mujer, necesita una heterosexualidad estable
y de oposicion. Esa heterosexualidad institucional exige
y crea la univocidad de cada uno de los términos de
género que determinan el limite de las posibilidades de
los géneros dentro de un sistema de géneros binario y
opuesto. Esta concepcion del género no solo presupone
una relacion causal entre sexo, género y deseo: también
senala que el deseo refleja o expresa al género y que el
género refleja o expresa al deseo. Se presupone que la
unidad metafisica de los tres se conoce realmente y que
se manifiesta en un deseo diferenciador por un género
opuesto, es decir, en una forma de heterosexualidad en
la que hay oposicion. Ya sea como paradigma naturalista
que determina una continuidad causal entre sexo,
género y deseo, ya sea como un paradigma auténtico
expresivo en el que se afirma que algo del verdadero yo

intersexuales, la patologizacién psiquidtrica y la criminalizaciéon en diversos
paises —Estados Unidos entre ellos— de las personas con ‘disforia de género’,
el acoso a personas que problematizan el género en la calle o en el trabajo, la
discriminacion en el empleo y la violencia” (2021a, p. 87).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



104

Roberto Casales Garcia

se muestra de manera simultanea o sucesiva en el sexo,
el género y el deseo, aqui “el viejo suefio de simetria”,
como lo ha denominado Irigaray, se presupone, se
reifica y se racionaliza (Butler, 2007, pp. 80-81).

Esta concepcién del género, sin embargo, genera una serie de
practicas hegemonicas de caracter punitivo que, en opiniéon de Butler,
terminan por esconder el caracter performativo del género. Las teorias
substancialistas del género, en este sentido, establecen una serie de leyes
o reglas de continuidad y coherencia “que procuran crear conexiones
causales o expresivas entre el sexo bioldgico, géneros culturalmente
formados y la ‘expresion’ o ‘efecto’ de ambos en la aparicion del deseo
sexual a través de la practica sexual” (Butler, 2007, p. 72), haciendo que
los fendmenos de discontinuidad e incoherencia sean meros fantasmas.®
Estos conceptos estabilizadores del sexo, el género y la sexualidad en
general, segun Butler, se ponen en duda ante “la aparicion cultural de
esos seres con género ‘incoherente’ o ‘discontinuo’ que aparentemente
son personas pero que no se corresponden con las normas de género
culturalmente inteligibles mediante las cuales se definen las personas”
(Butler, 2007, pp. 71-72).

De ahi que las practicas binarias que se encuentran como telén de
fondo de esta teoria substancialista del género conlleven “convenciones
que no solo regulan y garantizan la reproduccién, el intercambio y

® Una consecuencia directa de estas teorias substancialitas del género se

hace patente en la pretension de diagnosticar la disforia del género como si esta
fuese algo patoldgico, ya que esta supone, segtin Butler, que “la vida tome una
forma mas o menos definitiva a lo largo del tiempo”, es decir, “establecer que
el género es un fenémeno relativamente permanente” (2021a, p. 121). En una
teoria de la identidad personal como la de Leibniz, aun cuando supone que la
persona es la misma en un tiempo especifico (t1) y en un tiempo posterior (t2),
esto no necesariamente supone que la persona es exactamente la misma todo el
tiempo, sino tan sdlo que existe una cierta continuidad que nos permite afirmar
que es la misma a pesar del cambio: no en vano, en su Monadologie, sostiene que
“todo ser creado esta sujeto a cambio y, en consecuencia, también la ménada
creada, e incluso que dicho cambio es continuo en cada una” (OFC II, 329; GP
VI, 608). Aunque esto explica el caracter subsistente de toda ménada, en el caso
de los espiritus vemos que, ademas, se conserva su cualidad moral, que es lo que
propiamente constituye su cardcter personal y que es donde se alude de manera
directa a la performatividad, tal y como mostraré mas adelante.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 105

el consumo de bienes materiales, sino que también reproducen los
vinculos de parentesco que a su vez requieren tabties y una regulacién
punitiva de la reproduccion para alcanzar sus fines” (Butler, 1998, p.
304). Esta regulacion punitiva genera un cierto miedo o ansiedad en las
personas que se “vuelven gays”, a saber, el miedo de que, al poner en
tela de juicio la estructura heterosexual dominante, se pierda algo de
nuestro sentido del lugar que ocupamos en el género, situacion que se ha
agravado, segun Butler, en la medida en que “hemos ido reflexionando
sobre varias formas nuevas de pensar un género que han surgido a la
luz del transgénero y la transexualidad, la paternidad y la maternidad
lésbicas y gays, y las nuevas identidades lésbicas masculina y femenina”
(Butler, 2007, p. 13).

La idea de que el género se encuentra causalmente relacionado al
sexo, sin embargo, tiene su origen en nuestras percepciones culturales
del sexo, las cuales se relacionan con la forma en que percibimos el
cuerpo. Nuestras percepciones culturales del sexo, segun Butler, se
fundan en la repeticion estilizada de actos corpdreos, entendidos como
“]la manera mundana en que los gestos corporales, los movimientos y
las normas de todo tipo constituyen un yo generizado permanente”
(Butler, 1998, p. 297). Al fundar el nexo causal entre el sexo y el género
en nuestras percepciones, segin Butler, nos damos cuenta de que esas
percepciones no son expresiones de una esencia interna, sino ficciones
culturales que se originan en funcién de un cierto performance: “si la
‘realidad’ del género esta constituida por la performance misma, entonces
no se puede apelar a un ‘sexo’ o un ‘género’ esencial y no realizado, que
seria ostensiblemente expresado por las performances de género” (Butler,
1998, p. 309). En qué medida fallan nuestras percepciones culturales del
sexo es algo que Butler explica de la siguiente forma:

Si pensamos que vemos a un hombre vestido de mujer
0 a una mujer vestida de hombre, entonces estamos
tomando el primer término de cada una de esas
percepciones como la “realidad” del género: el género
que se introduce mediante el simil no tiene “realidad”,
y es una figura ilusoria. En las percepciones en las
que una realidad aparente se vincula a una irrealidad,
creemos saber cual es la realidad, y tomamos la segunda
apariencia del género como un mero artificio, juego,
falsedad e ilusion. Sin embargo, ;cudl es el sentido de

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



106

Roberto Casales Garcia

“realidad de género” que origina de este modo dicha
percepcién? Tal vez creemos saber cuadl es la anatomia
de la persona (a veces no, y con seguridad no hemos
reparado en la variacion que hay en el nivel de la
descripcion anatémica). O inferimos ese conocimiento
de la vestimenta de dicha persona, o de como se usan
esas prendas. Este es un conocimiento naturalizado,
aunque se basa en una serie de inferencias culturales,
algunas de las cuales son bastante incorrectas. De
hecho, si sustituimos el ejemplo del travestismo por el
de la transexualidad, entonces ya no podremos emitir
un juicio acerca de la anatomia estable basandonos
en la ropa que viste y articula el cuerpo. Ese cuerpo
puede ser preoperatorio, transicional o postoperatorio;
ni siquiera “ver” el cuerpo puede dar respuesta a la
pregunta, ya que ;cudles son las categorias mediante las
cuales vemos? El instante en que nuestras percepciones
culturales habituales y serias fallan, cuando no
conseguimos interpretar con seguridad el cuerpo que
estamos viendo, es justamente el momento en el que ya
no estamos seguros de que el cuerpo observado sea de
un hombre o de una mujer. La vacilaciéon misma entre
las categorias constituye la experiencia del cuerpo en
cuestion (Butler, 2007, pp. 27-28).

Los atributos del género, en este sentido, no son meras expresiones
de una esencia interna que esta intimamente relacionada con el sexo
bioldgico, sino ficciones socialmente construidas que son reales en la
medida en que son actuadas (cfr. Butler, 1998, p. 309). El género, segun
Butler, no es un papel que expresa un “yo” interior, sino un acto “que
construye la ficcion social de su propia interioridad psicologica”, donde
“la adscripcién de la interioridad es ella misma una forma de fabricacion
de la esencia, ptiblicamente regulada y sancionada” (Butler, 1998, p. 310).
Dado que no existe un “esencia” que el género exprese o exteriorice, ni
un objetivo ideal al que aspire, se sigue que el género no es un hecho ni
una identidad como tal, sino una construccion social que se conforma en
virtud de los diversos actos performativo que crean la idea del género
(cfr. Butler, 1998, p. 301). El género, en este sentido, no es una identidad
estable ni un estado permanente fijado por una esencia interior, sino

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 107

“una conceptualizacidon de temporalidad social constituida”, que consiste
en una personificacion teatral donde lo corpdreo se entiende como “una
continua e incesante materializacién de posibilidades” (Butler, 1998,
p- 299). De ahi que, en opinion de Butler, cuando Simone de Beauvoir
declara que “la mujer no nace, se hace”, se afirme también que el cuerpo,
como encarnacion de posibilidades, se encuentra condicionado y
circunscrito por su situacion histérica (Butler, 1998, pp. 299-300).
Acorde con la teoria de los actos performativos de Butler, el género
es una ficcidon cultural regulada, constituida por la serie de actos
performativos “que son renovados, revisados y consolidados en el
tiempo” (Butler, 1998, p. 302). Se trata, en consecuencia, de una realidad
que uno ejecuta y dramatiza a través de sus actos; en palabras de Butler:

Como accion publica y acto performativo, el género
no es una elecciéon radical, ni un proyecto que refleja
una eleccion meramente individual, pero tampoco esta
impuesto o inscrito sobre el individuo, como arguyen
algunos deslizamientos postestrucuralistas respecto
del sujeto. El cuerpo no esta pasivamente escrito con
cddigos culturales, como si fuera el recipiente sin
vida de un conjunto de relaciones culturales previas.
Pero tampoco los yoes corporeizados pre-existen a las
convenciones culturales que esencialmente significan
los cuerpos. Los actores siempre estan ya en el escenario,
dentro de los términos mismos de la performance. Al
igual que un libreto puede ser actuado de diferentes
maneras, y al igual que una obra requiere a la vez texto
e interpretacion, asi el cuerpo sexuado acttia su parte en
un espacio corporal culturalmente restringido, y lleva
a cabo las interpretaciones dentro de los confines de
directivas ya existentes (Butler, 1998, pp. 307-308).”

7 Algo semejante se aprecia en Deshacer el género, en especial cuando sefiala

que “si el género es performativo, entonces se deduce que la realidad misma del
género estd producida como un efecto de la actuacion de género, aunque haya
normas que rigen lo que sera y lo que no sera real y lo que sera o no inteligible,
se cuestionan y se reiteran en el momento en que la performatividad empieza su
practica citacional. Sin duda, se citan normas que ya existen, pero estas normas
pueden ser desterritorializadas a través de la citaciéon. También pueden ser
expuestas como no naturales y no necesarias cuando se dan en un contexto a

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



108

Roberto Casales Garcia

Aquello que se consideraba como una esencia interna del género,
por tanto, no es un rasgo anterior que se expresa mediante ciertos actos
corpoéreos, sino “un conjunto sostenido de actos, postulados por medio
de la estilizaciéon del cuerpo basada en el género” (Butler, 2007, p. 17). El
género es una actuacion dramatizada que nunca aparece completa o fija,
una complejidad de posibilidades que permite “multiples coincidencias
y discrepancias sin obediencia a un telos normativo de definicién
cerrada” (Butler, 2007, p. 70). De esta forma, segin Butler, “si la nociéon
de una sustancia constante es una construccion ficticia creada a través
del ordenamiento obligatorio de atributos en secuencias coherentes de
género, entonces parece que el género como sustancia, la viabilidad de
hombre y mujer como sustantivos, se cuestiona por el juego disonante de
atributos que no se corresponden con modelos consecutivos o causales de
inteligibilidad” (Butler, 2007, p. 83). La violencia de género, asi, cuando se
imponen normas de género que hacen que ciertos cuerpos, ciertas vidas,
no sean consideradas valiosas, i. e., “cuando una actuacion [performance]
se considera real y otra falsa, o cuando una presentacion del género se
considera auténtica y otra una falsificacién”, generando consecuencias
“tales como perder el propio trabajo, el hogar, las perspectivas del deseo
o de la vida”, e incluso “la prision y la encarcelaciéon”, muestra que
“seguimos viviendo en un mundo en el que se corren graves riesgos
de marginacion o violencia fisica a causa del placer que se persigue, la
fantasia que se encarna, el género que uno performa” (Butler, 2021a, pp.
302-303).

I1I1. Personificacion e identidad: critica leibniziana a la teoria de
los actos performativos

Uno de los elementos clave, segun Butler, para transitar de una
lectura substancialista o naturalista del género a su teoria de los actos
performativos consiste en trascender la distincion ontologica entre
corporeidady conciencia, i. e.,entre cuerpoyalma, por contenerrelaciones

través de una norma de incorporacion que desafia la expectativa normativa. Lo
que esto significa es que, a través de la practica de la performatividad de género,
no solo podemos observar como se cian las normas que rigen la realidad, sino
que también podemos comprender uno de los mecanismos mediante los cuales
la realidad se reproduce y se altera en el decurso de dicha reproducciéon”, lo que
es fundamental para entender “cdmo y por qué ciertas presentaciones de género
son criminalizadas y convertidas en patoldgicas” (2021a, p. 308).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 109

politicas y psicoldgicas de subordinacion y jerarquizacion, segtn las
cuales “la mente no sélo somete al cuerpo, sino que eventualmente
juega con la fantasia de escapar totalmente de su corporeidad” (Butler,
2007, p. 64). Esto implica que, en lugar decir que el “yo” hace su cuerpo,
“como si una practica descorporeizada precediera y gobernara un
exterior corporeizado”, resulta mas afortunado afirmar que el “yo”
“es su propio cuerpo” y que “el cuerpo es siempre una encarnacion
de posibilidades”, las cuales “no son fundamentalmente exteriores o
antecedentes al propio proceso de corporeizacion” (Butler, 1998, pp.
299-300). De ahi que Butler, aunque niega “que todo el mundo interno
de la psique no es sino un efecto de un conjunto estilizado de actos”,
afirme que “es un error tedrico importante presuponer la ‘internalidad’
del mundo psiquico” (Butler, 2007, p. 18).

Decir que el cuerpo es siempre una “encarnacion” de posibilidades
culturales e histdricas, en este sentido, no significa que algo interno
—el “yo”— tome forma corpdrea, sino que el cuerpo representa,
personifica o interpreta un determinado personaje. Razén por la cual
podemos decir que, al menos en lo que respecta a la teoria butleriana
de los actos performativos, ese “yo” es siempre un “yo” encarnado, de
modo que hay una continuidad entre el mundo interno de la psique
y la corporeidad. Esta continuidad, sin embargo, no implica negar la
distincién entre lo psiquico y corporeo, distincion que es fundamental
para articular una teoria de la accion intencional y, en consecuencia,
para hablar de un “yo” encarnado, cuya corporeidad sittia al “yo”.’
Acorde con la ontologia monadoldgica de Leibniz, lo que distingue
a una genuina accién intencional de un mero movimiento corpdreo,
como el que se da en cualquier fendmeno natural, radica en decir que,
si bien toda accién intencional supone un movimiento corpdreo, este

8 Es aqui donde se puede insertar una critica de Butler a Leibniz, ya

que en Leibniz esas posibilidades que se encarnan no son fundamentalmente
exteriores, sino que nos remiten a una cierta completud propia de la naturaleza
propia del individuo.

° En un texto elaborado posteriormente a este, pero publicado con
antelacion, he sefialado que toda genuina accién intencional, siguiendo las
propuestas de Aristoteles, Leibniz y Kant, tiene una estructura hilemdorfica, la
cual supone una cierta relaciéon entre el movimiento corpdreo (la “materia” de
la accién) y las disposiciones internas del agente (su “forma”), que explican por
qué el sujeto de la accion realiza tal o cual acto (cfr. Casales, 2021, pp. 213-221).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



110

Roberto Casales Garcia

se entiende en funcién de ciertas disposiciones internas del sujeto —i.
e., tanto sus convicciones, opiniones y conocimientos como sus deseos,
intenciones y propdsitos—, las cuales dotan de significacién al acto (cfr.
Casales, 2018a, pp. 208-209)".

La teoria leibniziana de la accién intencional, en este sentido, parte
del supuesto de que todo acto corpdreo, sin importar si es intencional
o no, implica una dualidad constitutiva, ya que, como sostiene en el
primer boceto de su Systeme nouveau, “incluso siguiendo las leyes de los
movimientos, nunca un cuerpo padece en el choque con otro cuerpo mas
que en virtud de su propio dinamismo, que procede de un movimiento
ya existente en él”(Systéme Nouveau [primer boceto], OFC II, 236; GP
1V, 476). De este modo, el movimiento corpéreo y, por ende, los actos
performativos, s6lo son posibles en virtud de un principio dinamico
o fuerza primitiva, la cual, en opinién del hannoveriano, “hace a la
materia capaz de actuar y resistir” (Systeme Nouveau [primer boceto],
OFC 11, 233; GP 1V, 472). En el caso de los vivientes esto implica que, si
bien el movimiento corpéreo se entiende en funcién de la interaccion
mecanica de cada una de sus partes, la estructura organica del viviente
supone un principio vital o alma capaz de articular la totalidad de sus
organos en una unidad (Systeme nouveau, OFC 11, 245; GP 1V, 482). De ahi
que en los cuerpos animados, segun Leibniz, “lo organico responde a lo
vital y el movimiento responde a los apetitos”, de la misma forma que
“las causas eficientes responden a las finales” (“Principium ratiotinandi
fundamentale...”, OFC VIII, 550; Couturat, 13).

El filosofo de Hannover, en este sentido, sostiene que la corporeidad
del viviente se compone de una “infinidad de érganos implicados unos
enotros” (“Nullum quidem librum contra philosophian Cartesianam...”,
OFC VIII, 503; GP 1V, 396); cada organo constituye una maquina
natural que implica otra serie de estructuras organicas mas pequefias
compuestas, a su vez, de otras mas pequenas, y asi hasta el infinito
(cfr. Phemister, 2011, p. 41). Se trata, pues, de “un sistema de maquinas
naturales infinitamente organizadas” (Nicolas, 2011, p. 4) en el que cada

10" En opinién de Alejandro Vigo, algo semejante ocurre al interior

de la teoria kantiana de la accién intencional, la cual supone tanto una cara
externa o fenoménica, donde se introducen los movimientos corpéreos y su
correspondiente causalidad eficiente, como una cara interna, la cual involucra
todas aquellas disposiciones internas del sujeto que dan sentido al movimiento
corpdreo (cfr. Vigo, 2011; Casales, 2013, pp. 237-258).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 111

organo, a pesar de tener su funcién especifica dentro del organismo, se
entrelaza con los demas en virtud de su alma o ménada dominante: “el
cuerpo que pertenece a una monada, la cual es su entelequia o alma,
constituye con su entelequia lo que se puede llamar un viviente, y con el
alma lo que se denomina un animal” (Monadologie, OFC 11, 337; GP VI,
617-618). A partir de lo cual se sigue que la corporeidad del viviente, a
pesar de tener su propia economia explicativa, se encuentra intimamente
relacionada y, de alguna forma, subordinada a aquel principio vital
y dindmico que dota de significaciéon al movimiento corporeo: “cada
monada, con un cuerpo particular, forma una sustancia viva. Asi, no
solo hay vida por doquier, unida a los miembros u érganos, sino que
también hay una infinidad de grados en las ménadas, al dominar mas o
menos unas sobre las otras” (Principes de la nature et de la grice fondés en
raison, OFC 1II, 345; Robinet I, 33).

Como un buen conocedor de los avances cientificos de su época, en
concreto de la biologia, Leibniz incluso sostiene que “todos los cuerpos
estan en un flujo perpetuo”, pasando por cambios que se van dando de
forma gradual en el viviente, “de modo que nunca esta despojada [el
alma] en un solo instante de todos sus 6rganos”, asi como “tampoco
hay almas completamente separadas ni genios sin cuerpos” (Monadologie,
OFC 11, 338; GP VI, 619). A partir de lo cual el hannoveriano concluye
que, asi como el alma es indestructible, también lo es el animal, “aunque
su maquina a menudo perezca en parte y pierda o adquiera despojos
organicos” (Monadologie, OFC 1I, 339; GP VI, 620). Que la estructura
organica del viviente se encuentra armoénicamente relacionada con el
dinamismo propio de su ménada dominante significa que el viviente
siempre es un alma encarnada cuyas fuerzas motrices o corpodreas
derivan de una fuerza primitiva (cfr. “Nullum quidem librum contra
philosophian Cartesianam...”, OFC VIII, 504; GP 1V, 397)" y, por tanto,
que el movimiento corpdreo es la expresion externa de las disposiciones
internas del alma. Al analizar la relacién entre el cuerpo y el alma, Leibniz
no sélo sostiene lo anterior, sino que también afirma que el cuerpo es el
medio por el cual el viviente se encuentra situado en el mundo, “pues”,
como sostiene en su correspondencia con De Volder, “aunque las
monadas no son extensas, tienen sin embargo en la extension una suerte
de posicion [situs], esto es, una cierta ordenada relacion de coexistencia

I Para un andlisis mas detallado sobre la relacién entre ambos tipos de

fuerzas, cfr. Ruiz Gomez (2015).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



112

Roberto Casales Garcia

respecto de todo lo demas a través de la maquina que presiden” (“Carta
de Leibniz a De Volder fechada el 20 de junio de 1703”, OFC XVI B, 1201;
GP 11, 253).

De acuerdo con la ontologia monadolégica de Leibniz y su teoria
de las maquinas naturales, por tanto, solo podemos decir que el “yo”
es un “yo” encarnado en la medida en que el movimiento corpdreo
del viviente esta “causalmente fundando” en aquella fuerza primitiva
o principio vital “y las leyes que rigen sus secuencias de cambios
internos” (Duchesneau, 2012, p. 192). Esto, sin embargo, solo constituye
la mitad de la propuesta leibniziana, ya que, en rigor metafisico, la mera
presencia de esta dualidad constitutiva es insuficiente para caracterizar
a los movimientos corporeos del viviente como acciones intencionales y,
por tanto, para sostener que este es un auténtico sujeto de praxis, i. e., un
agente moral (cfr. Casales, 2018b, p. 40). Esto se debe fundamentalmente
a dos razones: por un lado, a que esta dualidad constitutiva se encuentra
no solo en los actos intencionales, sino también en cualquier fenémeno
natural; por otro lado, a que solo los espiritus, en cuanto que “son capaces
de llevar a cabo actos reflexivos y de considerar lo que llamamos yo”
(Principes de la nature et de la grice fondés en raison, OFC II, 346; Robinet
I, 41), pueden autoadscribirse la causalidad de sus actos, tal y como se
aprecia en su Discours de métaphysique:

Pero suponiendo que los cuerpos son sustancias y
poseen formas sustanciales, y que los demas animales
tienen alma, se estd obligado a reconocer que estas
almas y estas formas sustanciales no podrian perecer
totalmente, como los atomos o las particulas de la
materia, segin la opinién de los demas fildsofos;
en efecto, ninguna sustancia perece, si bien puede
convertirse en otra enteramente distinta. Expresan
también todo el universo, aunque mas imperfectamente
que los espiritus. Pero la diferencia principal consiste
en que no conocen lo que son, ni lo que hacen, y por
tanto, al no poder reflexionar, no podrian descubrir
las verdades. También por ausencia de reflexion sobre
si mismas no poseen en absoluto cualidad moral, de
donde resulta que, pasando por mil transformaciones,
de manera parecida a como vemos que una larva se
convierte en mariposa, para la moral o practica es tanto

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 113

como si se dijera que perecen, e incluso puede afirmarse
en sentido fisico, como hemos dicho, que los cuerpos
perecen por su corrupcion. Pero el alma inteligente,
conociendo lo que es ella, y pudiendo decir ese YO,
que dice mucho, no solamente permanece y subsiste en
sentido metafisico mucho mas que las otras cosas, sino
que ademas permanece la misma en sentido moral y
constituye el mismo personaje (OFC II, 200; AA VI, 4B,
1583-1584).

Una de las consecuencias mas relevantes de la teoria leibniziana
de la accién intencional, por tanto, consiste en decir que solo podemos
adscribir auténticos actos performativos, entendidos como actos
intencionales, a los sujetos de praxis, quienes construyen su propia
identidad personal en funcién de la cualidad moral de sus actos (cfr.
Nova methodus discendae docendaeque jurisprudentiae, Massimo, 50;
Nouveaux essais sur l'entendement humain, NE, 270; GP 'V, 218). Acorde con
su Nova methodus discendae docendaeque jurisprudentine de 1667, uno de
sus primeros escritos de jurisprudencia, “la causa de la cualidad moral
es la naturaleza y la acciéon”, en cuanto que “la naturaleza es la causa de
la libertad y la facultad, y de la correspondiente obligacion en otro de no
impedirla”, y la “accion es la causa de la autoridad sobre una persona
que actuia, para hacer o padecer algo actuando sobre si mismo, o sobre
sus bienes” (Nova methodus, Massimo, 55). Mas alla de las implicaciones
juridicas que esto conlleva, resulta interesante reparar en la relacién que
el hannoveriano establece entre naturaleza y accién, la cual supone que
el agente moral no solo es libre por naturaleza, condicion necesaria para
hablar de intencionalidad, sino que también es capaz de configurar su
propia personalidad en funcién de sus actos intencionales. Esto mismo
se puede apreciar con mayor claridad en una carta dirigida a la electriz
Sofia de Hannover, fechada el 29 de noviembre de 1707, en concreto
cuando establece la distincion entre el alma humana y la de los animales,
texto que me permito citar en extenso:

Pero a mi modo de ver la diferencia entre el alma del
hombre y la del animal es infinitamente mayor. Son
de un género diferente. La primera es un espiritu que
posee inteligencia y simboliza con Dios, mientras que
la otra de ninguna manera. En efecto, el hombre es
como un pequeno Dios en su esfera; es el tinico, entre

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



114

Roberto Casales Garcia

las sustancias conocidas, que conoce al gran Dios,
que puede imitarle y que puede conocer las verdades
necesarias y eternas, que constituyen el objeto de
las ciencias. En esto consiste propiamente la razon,
mientras que los concatenamientos de los animales s6lo
estan fundados en inducciones. Los animales son como
los empiricos que no conocen las razones; los animales
tienen que comportarse como lo hacen debido a lo que
han experimentado anteriormente. Sélo el hombre es
capaz de prever por medio de la razén acontecimientos
respecto de los cuales no ha experimentado nada
semejante. Esta constitucion del alma humana le hace
entrar en una especie de sociedad con Dios, y le hace
apto para las leyes de castigo y de recompensa, incluso
en relacion con las acciones internas, porque posee
reflexion y piensa en lo que se llama yo, que constituye
la duracién o la identidad moral de una persona. Es
también lo que hace que, siendo nuestra alma ciudadana
en la ciudad de Dios, siempre conserve esa cualidad,
puesto que hay que pensar que la ciudad de Dios, que
comprende a todos los Espiritus, esta gobernada por su
Monarca de la manera mas perfecta y mas digna, y que
por consiguiente jamas mengua en nada. Asi pues, hay
que creer que nuestras almas continuaran construyendo
su personaje de la manera mas razonable y de tal suerte
que al morir no pierdan nada, ni siquiera sus buenas
cualidades ni sus conocimientos adquiridos (“Carta de
Leibniz a la electriz Sofia, fechada el 29 de noviembre
de 1707”, Echavarria II, 97-98; Klopp IX, 287)

IV. Conclusiones

Allende a las problematicas que encierra esta teoria leibniziana de
la accién intencional, como ocurre al definir el estatuto ontologico del
cuerpo o al explicar la relacion entre cuerpo y alma, al confrontarla con
la nocién butleriana de “performatividad” o performance, podemos sacar
en limpio algunas conclusiones, entre las que me gustaria destacar dos:
en primer lugar, que no podemos hablar de actos performativos, sean
de género o no, sin hacer referencia a su caracter intencional, de modo

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 115

que no es posible comprenderlos sin aludir a su dualidad constitutiva;
en segundo lugar, que estos actos performativos no implican ni la
disociacion de una identidad personal, con todo lo que eso conlleva,
ni una performatividad tal que en ella no se pueda dar una cierta
continuidad en los actos que realiza tal o cual sujeto de praxis. Lo
primero se debe a que, si anulamos el caracter intencional de los actos
performativos, entonces tenemos que afirmar que la performatividad
es algo que se da con total independencia del sujeto de la accién. En
cuyo caso tendriamos que concederle a Butler que la performatividad
es ajena a todo tipo de identidad personal, pero al costo de decir que el
género esta supeditado a aquellas condiciones externas al sujeto que lo
determinan, como ocurriria en el caso de afirmar que es un constructo
cultural, ya que eso implicaria que la cultura termina por marcar de
forma absoluta la normatividad que el género debe seguir. La cultura
dominante, en consecuencia, justificaria las practicas punitivas asociadas
a esa normatividad.

Si aceptamos que los actos performativos son actos intencionales,
de manera que el movimiento corpdreo depende de las disposiciones
internas del sujeto para ser auténticamente intencional, se sigue que no
podemos hablar de performatividad sin, a su vez, articular una nocién
de “agencia moral”. Solo podemos sostener que el “yo” es un “yo
encarnado”, acorde con la teoria leibniziana de la accion intencional,
en la medida en que ese “yo” es un agente moral que construye su
identidad personal en relacién con su praxis. De ahi que, al adscribirse
la causalidad de sus actos, el sujeto se adscriba también el personaje que
interpreta a través de estos actos, lo cual también aplica para el caso
especifico del género: el sujeto de la accidn se identifica a si mismo con el
género que interpreta, el cual termina por no ser ajeno a su ser personal. Esto no
significa, sin embargo, volver del todo ala visién naturalista o esencialista
que critica Butler, en cuanto que esta nocién de “identidad personal”,
por mas que se sustenta en una teoria especifica de la substancia, no
depende estrictamente —o, mejor dicho, exclusivamente— de la forma
sustancial del sujeto de la accion, sino prioritariamente de su cualidad
moral. Leibniz, en efecto, distingue la identidad personal de la identidad
ontolodgica o real, sin por eso escindir una de otra (Nouveaux essais sur
l'entendement humain, NE, 270; GP V, 218. Cfr. Jorgensen, 2019, p. 247).

Estas dos conclusiones, tal y como se puede observar, mas que anular
o falsear la teoria butleriana de la performatividad, tienen la intenciéon
de robustecerla con el fin de construir una teoria de género que, por un

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



116

Roberto Casales Garcia

lado, evite las practicas de violencia que describe Butler a lo largo de su
obra, y que, por otro lado, sea compatible con una teoria de la acciéon
intencional donde la identidad personal no esté disociada del género.
Con esta investigacion, sin embargo, se abren otra serie de interrogantes
de alto calado, las cuales reservo para futuras investigaciones. Quiza
la problematica mas significativa que queda sin resolverse en esta
investigacion, y que he dejado de lado a proposito para no distanciarme
de mi objetivo principal, es justo el tema de la sexualidad, que es central
en la propuesta de Butler pero que en la filosofia leibniziana, al menos
en lo que he estudiado, queda desatendido.

Cabe sefialarse, sin embargo, que esta lectura leibniziana de la
identidad personal en clave performativa, donde se reivindican algunas
de las virtudes que Butler le adscribe a la performatividad, supone
también matizar ciertos aspectos de su ontologia que estan presupuestos
en su teoria de la accién intencional. Este es el caso, por ejemplo, de su
caracterizacion de la naturaleza individual de las ménadas en términos
de completud, la cual, por mas que nos permite tener una aproximacion
holistica al individuo —en cuanto que este es considerado como una
totalidad —, pareciera implicar que esa totalidad o completud esta dada
por anticipado. Si bien es cierto que nuestra naturaleza individual y
nuestra identidad personal difieren entre si, la ontologia monadolégica
de Leibniz supone que hay cierta continuidad entre una y otra, en virtud
de la cual se da una cierta consistencia ontoldgica de ese sujeto de praxis
(Casales, 2022). Esto supone una serie de problemas que dificilmente
podremos atender aqui, tal y como ocurre con el tema de la libertad.

Bibliografia

Butler, J. (1998). Actos performativos y constitucion del género: un ensayo
sobre fenomenologia y teoria feminista. M. Lourties (trad.). Debate
feminista, 18, 296-314.

__(2007). El género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad.
M. A. Mufioz (trad.). Paidés.

__ (2021a). Deshacer el género. P. Soley-Beltran (trad.). Paidds.

__ (2021b). Sin miedo. Formas de resistencia a la violencia de hoy. 1. Pellisa
(trad.). Taurus.

Casales, R. (2013). La “maxima” como base de la accién en la filosofia
practica de Kant. Universitas Philosophica, 61, 237-258.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



Identidad y performance 117

___ (2018a). Esbozo de una fundamentacién ontoldgica de la moral en
Leibniz. En R. Casales y P. Reyes (eds.), Leibniz en México. Homenaje
a Alejandro Herrera. (pp. 207-218). Torres y Asociados.

__ (2018Db). Justicia, amor e identidad en la ontologin monadologica de
Leibniz. Coleccion Nova Leibniz. Comares.

__(2021). La estructura ontoldgica de la accién intencional. En G. Marti
y R. Casales (eds.), Metafisica y familia. Homenaje a Tomds Melendo.
Tomo 1. Fundamentacion. (pp. 213-246). Torres y Asociados.

__ (2022). Identidad personal, cualidad moral y conscientia en Leibniz.
Dianoia, 67(88), 3-24.

Duchesneau, F. (2012). La relacién organismo-mecanicismo: un
problema de la controversia Leibniz-Stahl. Revista de Filosofia de la
Universidad de Costa Rica, 51(129-131), 187-197.

Jorgensen, L. (2019). Leibniz’s Naturalized Philosophy of Mind. Oxford
University Press.

Leibniz, G. W. (1864-1884). [Klopp]. Die Werke von Leibniz. O. Klopp
(ed.). Once volumenes. Klindworth Verlag.

_ (1923yss.). [AA]. Siamtliche Schriften und Briefe. Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin.

__ (1954). [Robinet I]. Principes de la nature et de la grice fondés en raison.
Principes de la philosophie ou Monadologie. A. Robinet (ed.). Presses
Universitaires de France.

__ (1961). [Couturat]. Opuscules et fragmentes inédits de Leibniz. Extraits
des manuscrits de la Bibliotheque royale de Hanovre. L. Couturat (ed.).
Olms.

__(1965). [GP]. Die philosophischen Schriften. C. 1. Gerhardt (ed.). Olms.

__(1989). [Echeverria II]. Filosofia para princesas. ]. Echeverria (trad.).
Alianza.

__ (1997). [Finster]. Der Briefwechsel mit Antoine Arnauld. R. Finster
(ed.). Felix Meiner Verlag.

__(2007). [OEC XIV]. Obras filosdficas y cientificas. 14. Correspondencia 1.
J. A. Nicolas y M. Ramoén Cubells (eds. y trads.). Comares.

__(2009). [OFC VIII]. Obras filosdficas y cientificas. 8. Escritos cientificos. J.
Arana (ed.). Comares.

___(2010). [OFC 1I]. Obras filosdficas y cientificas. 2. Metafisica. A. L.
Gonzalez (ed.). Comares.

__ (2011). [OFC XVIB]. Obras filosdficas y cientificas. 16 B. Correspondencia
1. B. Orio de Miguel (ed. y trad.). Comares.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 97-118



118

Roberto Casales Garcia

__ (2019). [Massimo]. The New Method of Learning and Teaching
Jurisprudence. According to the Principles of the Didactic Art Premised in
the General Part and in the Light of Experience. C. Massimo de Iuliis (ed.
y trad.). Talbot.

_ (1992). [NE]. Nuevos ensayos sobre el entendimiento humano. J.
Echeverria (trad.). Alianza.

Nicolas, J. A. (2011). Leibniz en el dificil nacimiento de las ciencias. En
J. A. Nicolas y S. Toledo (eds.), Leibniz y las ciencias empiricas. (pp.
71-92). Comares.

Phemister, P. (2011). Monads and Machines. En J. E. H. Smith y O.
Nachtomy (eds.), Machines of Nature and Corporeal Substances in
Leibniz. (pp. 39-60). Springer.

Ruiz Gémez, L. (2015). Fuerza primitiva y fuerza derivativa en G. W.
Leibniz. Modificacion y limitacion. Topicos, Revista de Filosofia, 48,
141-168. DOIL: https://doi.org/10.21555/top.v0i48.719.

Solé, G. (2011). Historia del feminismo (siglos XIX y XX). EUNSA.

Vigo, A. (2011, 30 de junio). Handlung als Kausal- und Sinnzusammenhang.
Programmatische Uberlequngen zu Kant. [Conferencia]. Humboldt
Lecture. Martin-Luther-Universitidt Halle-Wittenberg.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



