http://doi.org/10.21555/top.v660.2167

Memory and Anachronism as Political
Productivity. Some Reflections on Baruch Spinoza

Memoria y anacronismo como productividad
politica. Algunas reflexiones en torno a Baruch
Spinoza

Gonzalo Ricci Cernadas

Universidad de Buenos Aires
Argentina

goncernadas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1727-0547

Recibido: 16 - 03 - 2021.
Aceptado: 12 - 06 - 2021.
Publicado en linea: 11 - 04 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ v _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



68

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Gonzalo Ricci Cernadas

Abstract

This article will attempt to trace the concepts of anachronism
and memory in a number of authors. For our account of them,
we first present these concepts in two authors whose works
have thematized them: Walter Benjamin and Reinhart Koselleck.
This allows us to locate the conceptual coordinates in which the
notion of anachronism must be understood. Second, we ana-
lyze what role do anachronism and memory play in Baruch
Spinoza. Mainly following elucidations made by Spinoza in the
Theologico-Political Treatise and in the Ethics, we proceed, then,
to the restitution of the dynamics of memory in this author to
elucidate how does anachronism appear in his work. Finally, we
explain the political productivity that anachronism and memory
would possess, that is, the positive and virtuous capacity that
these two concepts would have in relation to doing politics.

Keywords: memory; anachronism; Spinoza.

Resumen

El presente articulo rastrea los conceptos de “anacronismo”
y “memoria” en una serie de autores. Para dar cuenta de estos,
primero hacemos una presentacién de dichos conceptos en dos
autores cuyas obras en gran medida los han tematizado: Walter
Benjamin y Reinhart Koselleck. Esto nos permite situar las
coordenadas conceptuales en las que la nocion de “anacronismo”
debe ser entendida. En segundo lugar, analizamos qué papel
juegan el anacronismo y la memoria en Baruch Spinoza. Se
procede, pues, a la restitucion de la dinamica de la memoria
en el autor para poder elucidar como aparece el anacronismo,
fundamentalmente ateniéndonos a las elucidaciones que Spinoza
realiza en el Tratado teolégico-politico y en la Etica. Finalmente,
en tercer lugar, se explica la productividad politica que el
anacronismo y la memoria comportarian, esto es, la capacidad
positiva y virtuosa que estos dos conceptos detentarian en
relacion con el hacer politico.

Palabras clave: memoria; anacronismo; Spinoza.



69

Memoria y anacronismo como productividad politica

Introduccion

Ante una imagen —tan antigua como sea—, el presente
no cesa jamas de reconfigurarse por poco que el
desasimiento de la mirada no haya cedido del todo
el lugar a la costumbre infatuada del “especialista”.
Ante una imagen —tan reciente, tan contemporanea
como sea—, el pasado no cesa nunca de reconfigurarse,
dado que esta imagen so6lo deviene pensable en una
construccion de la memoria, cuando no de la obsesién.
En fin, ante una imagen, tenemos humildemente que
reconocer lo siguiente: que probablemente ella nos
sobrevivira, que ante ella somos el elemento fragil, el
elemento de paso, y que ante nosotros ella es el elemento
del futuro, el elemento de la duracion. La imagen a
menudo tiene mas de memoria y mas de porvenir que
el ser que la mira (Didi-Huberman, 2008, p. 32).

En esta excelsa cita, Georges Didi-Huberman nos cuenta que una
imagen es, efectivamente, un objeto perdurable mas alla de lo efimero
de las vidas que la observan. Pero también nos dice —y esto es lo que
nos interesa sumamente— que la imagen reconfigura tanto el presente
como el pasado. Y esto es asi porque la presencia de la imagen es tal
que provoca una interrupcion en el decurso del tiempo que acontece.
Hay ya una nocién, entonces, que irrumpe: la de la memoria. La
memoria, precisamente, no deja jamas de mutar y de recomponerse ante
la presencia de la imagen indeleble e imperdurable. La tentativa del
proyecto de Didi-Huberman se erige, asi, como la busqueda de realizar
una historia critica del arte que implique “detenerse ante el tiempo”,
esto es, interrogar al objeto de la historia, a la historicidad misma.

Unas paginas mas adelante, Didi-Huberman anade que, ante el
imperativo del historiador de no extrapolar nunca ningin concepto
extemporaneo al propio objeto de estudio, existe una productividad
del anacronismo que puede definirse a guisa de lo expresado a
continuacion: “El anacronismo seria asi, en una primera aproximacion,
el modo temporal de expresar la exuberancia, la complejidad, la
sobredeterminacién de las imagenes” (Didi-Huberman, 2008, pp. 38-
39). ¢Pero sobredeterminacién de las imagenes realizadas por qué

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



70

Gonzalo Ricci Cernadas

cosa? Es decir, ;qué es aquello que sobredeterminaria a las imagenes?
Dos parrafos mas adelante, el autor francés acota que “la cuestion del
anacronismo es, pues, interrogar esta plasticidad fundamental y, con
ella, la mezcla, tan dificil de analizar, de los diferenciales de tiempo
que operan en cada imagen” (Didi-Huberman, 2008, p. 40). Aquello
que sobredetermina a las imagenes son los diferenciales del tiempo,
entonces. El tiempo siempre se encuentra operando de manera tal que
determina de modos multiples a la imagen: “La imagen esta, pues,
abiertamente sobredeterminada respecto del tiempo. Eso implica
reconocer el principio funcional de esta sobredeterminaciéon dentro
de una cierta dindmica de la memoria” (Didi-Huberman, 2008, p. 42).
Vuelta entonces del concepto de la memoria al acervo de conceptos del
autor. La memoria, ahora entroncada con la nocién de “anacronismo”:
el anacronismo sefala las coordenadas de una complejidad de la imagen
a la vez que ofrece la clave para elucidar la sobredeterminacion respecto
del tiempo en la que la imagen se inscribe, la cual esta ubicada en una
“dinamica de la memoria”. Porque las imagenes también tienen una
memoria: ain mas, no solo la poseen, sino que la producen. Es una
memoria que se encuentra presente en todos los cuadros del tiempo;
ella logra aunar la enmarafiada complexion de montajes de tiempos
heterogéneos.

Enlo quesigue intentaremosrastrear los conceptos de “anacronismo”
y “memoria” en una serie de autores. Es la tesis vertebradora de este
trabajo el que puede hallarse en Spinoza una nocién de “anacronismo
productivo” similar a la que aparece en Benjamin y Koselleck. Para ello,
primero haremos una presentacion de los conceptos mencionados en
este incipit en Benjamin y Koselleck, cuyas obras, en gran medida, los
han tematizado. Ello nos permitira situar las coordenadas conceptuales
sobre cémo el anacronismo debe ser entendido y asido. En segundo
lugar, nos trasladaremos al autor de nuestro interés principal, Baruch
Spinoza, para ver qué papel juegan alli el anacronismo y la memoria,
cifiéndonos principalmente a las explicaciones que Spinoza realiza en el
Tratado teoldgico-politico y en la Etica. Se procederd, pues, a la restitucion
de la dinamica de la memoria en el autor para poder elucidar coémo
aparece el anacronismo. Finalmente, en tercer lugar, se continuara con
una explicacién de la productividad politica que el anacronismo y la
memoria comportarian, esto es, la capacidad positiva y virtuosa que
estos dos conceptos detentarian en relacién con el hacer politico.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



71

Memoria y anacronismo como productividad politica

1. Benjamin y Koselleck

En la segunda tesis de Sobre el concepto de la historia, Walter Benjamin
expresa que la idea de la felicidad esta atada a otro elemento, a la
redencion. Redimir, en efecto, el pasado, pero tnicamente el pasado
que quedd trunco, el pasado que no pudo ser. Esta es la ambigtiedad
del presente de Benjamin, una ambigiiedad que también se encuentra
en la nocién de “pasado”: el presente designa tanto lo que nos es
dado, lo que ha llegado a ser y tenemos por delante, como también
aquello que se malogro, que nunca pudo ser y que quedd apenas como
posibilidad. Mientras el primer presente refiere al pasado que fue, el que
efectivamente sucedid, el que ha sido, ese segundo presente refiere a un
pasado que nunca terminé de ser y que queda en el presente, trunco,
como una posibilidad.

Es precisamente el historiador de tipo materialista histdrico
quien puede desentrafiar ese pasado no sido. Para ello, se sirve de un
principio destructivo/constructivo, el cual es especificado en la tesis
decimoséptima de la mentada obra:

La historiografia materialista esta basada, por el
contrario, en un principio constructivo. Propio del
pensar es no sélo el movimiento de los pensamientos,
sino mas bien su estado de suspension. Cuando el
pensar se detiene repentinamente en una constelacién
saturada de tensiones, entonces provoca un shock por el
que se aglutina como moénada (Benjamin, 2009, p. 150).

Y es que el investigador materialista historico debe abandonar la
posicion serena so pena de caer en una empatia rayana en la historia de
los vencedores. Debe adoptar una actitud critica que le permita elaborar
una constelacion de elementos pasados que fueron dejados de lado
en una constelacion particular cargada de esos elementos pretéritos.
En una coyuntura dada, particular y situada, esa constelacion debe
entrar de lleno y acentuar las contradicciones existentes en una tesitura
caracterizada por el predominio de una historia imperante.

Por ello, Benjamin se enfrenta tanto a los cientificistas, que creian
que la historia era una ciencia y que podian conocer los hechos pasados
tal como ellos sucedieron, como también a los historicistas, quienes
proclaman que hay que entregarse al pasado para vivirlo tal como fue.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



72

Gonzalo Ricci Cernadas

Un historicista como Foustel de Coulanges, como relata Benjamin en la
tesis séptima de Sobre el concepto de la historia, lo que pretende es conocer
el pasado de manera desinteresada y desapasionada, con una pretensién
de objetividad. Ahora bien, esa tan mentada objetividad desaparece
cuando el historiador historicista es de pronto seducido por ese pasado
que intenta estudiar de una manera neutral. Esa seduccion es la empatia
a la que Benjamin se refiere en esta tesis, “el bastién mas fuerte y mas
dificil de atacar” (Benjamin, 2008, p. 92), segiin comenta en un borrador.
Sin aplicar ese principio destructivo, sin poner en duda el pasado de los
victoriosos que nos ha llegado hasta el presente, lo que pasara es que
la historia se seguira leyendo desde el punto de vista del vencedor. Si
no realizamos ese esfuerzo por conocer el pasado que resultd trunco,
seguiremos cegandonos por las grandes y grandilocuentes victorias de
la historia de los vencedores, vamos a enceguecernos por el brillo de los
grandes monumentos de aquellos que resultaron ganadores. Al colocar
el triunfo de ayer como referente del pasado, el historiador tomaria
partido por la historia de los vencedores. Es en este sentido que todo
documento de cultura es a la vez un documento de barbarie: la barbarie
anida al interior de cada documento que se digna como de cultura,
le saca el aguijon critico que podria tener en cuanto testimonio de las
masacres y las violencias aplicadas contra los dominados y los convierte
en una bella pieza de museo que no es un reportaje critico ni lleva a una
experiencia compasiva, sino que convalida la dominacién actual.

Al materialista histérico no le queda otra cosa que hacer que
cepillar la historia a contrapelo. Es decir, no se trata, como dice en
otro lugar Benjamin, de “sacar brillo incesantemente al presente como
si de un cilindro rofioso se tratara” (Walter Benjamin, citado en Mate,
2006, p. 140): esto es lo que haria un historiador que no hace otra cosa
que comulgar con la visién dominante de las cosas. Un historiador
materialista, un historiador que no quiere que nada se pierda, lo que
va a hacer es cepillar la historia a contrapelo, es decir, investigando y
prestandole atencion a eso que aparece como insignificante en la historia
canonica, en ese pasado que no fue.

Pero atin hay algo mas, algo que Benjamin menciona en el convoluto
K de su Libro de los pasajes al mencionar que:

El giro copernicano en la visiéon histérica es éste:
se tomo por punto fijo “lo que ha sido”, se vio el
presente esforzandose tentativamente por dirigir el

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



73

Memoria y anacronismo como productividad politica

conocimiento hasta ese punto estable. Pero ahora debe
invertirse esa relacién, lo que ha sido debe llegar a ser
vuelco dialéctico, irrupcion de la conciencia despierta.
La politica obtiene el primado sobre la historia. Los
hechos pasan a ser lo que ahora mismo nos sobrevino,
constatados es la tarea del recuerdo. Y en efecto, el
despertar es la instancia ejemplar del recordar: el caso
en que conseguimos recordar lo mas cercano, lo mas
banal, lo que esta mas préximo. [...] Hay un saber-atn-
no-consciente de lo que ha sido, y su afloramiento tiene
la estructura del despertar (Benjamin, 2011, p. 394).

De lo que trata ese giro copernicano al que Benjamin refiere es
entonces de poner al objeto, ese pasado que no fue, ese pasado trunco,
en el centro de la escena, un pasado vivo, un pasado que sale al paso,
con el objetivo especifico de hacerle justicia, de recordarlo, de redimirlo:
un pasado solicitante que le reclama, siempre en esa chance efimera
que corre el peligro de perderse, al sujeto necesitante que lo redima,
que le haga justicia. Se trata, dicho con otras palabras, de recordar ese
pasado trunco, de hacerle memoria, para que este no caiga en un olvido
permanente. Aqui podriamos situar, precisamente, la conexién entre
dos tematicas que Benjamin se aboca a estudiar sistematicamente: la
historia y la memoria. Porque la memoria es un trabajo y un proceso
que debe ejercerse sobre aquella historia no sida, es decir, sobre aquella
historia que no ha efectivamente prosperado y que se encuentra velada.

El anacronismo se advierte, de esta manera, en el pensamiento
benjaminiano en la figura de ese pasado no sido que ha sido despojado
de todo protagonismo por la historia dominante. Precisamente en esos
restos, figuras y calaveras que son dejados de lado por los dominantes
—y que deben ser rescatados por el historiador materialista en
su analisis a contrapelo de la historia— encontramos la presencia
anacronica de un acontecimiento pasado que comporta respecto
del presente una productividad que es totalmente disruptiva: ella
desmiente completamente la historia construida por los dominantes
y la hace desmoronar hasta sus cimientos. Es ahi donde se encierra la
productividad incesante que el pasado trunco no ceja en tener respecto
de la contemporaneidad imperante: la de, precisamente, actualizar algo
que habia sido tildado de obsoleto o como carente de importancia, para

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



74

Gonzalo Ricci Cernadas

darle su merecida prioridad sobre el presente factico, de manera que sea
rescatado de su olvido y sea recordado.

Por parte de Koselleck, la cuestién del anacronismo aparece en
primer lugar en el capitulo inicial de Futuro pasado, en el analisis de una
pintura realizada por Altdorfer en el siglo XVI. La imagen representaba
la batalla de Isso, acontecida en el afio 333 a. C., que implicé una victoria
decisiva para Alejandro Magno sobre el emperador persa Dario 11, lo
cual significé el comienzo indisputable de la era helénica. Dicho cuadro
es en s mismo un anacronismo, nos cuenta Koselleck, ya que alli mismo
es posible visualizar también el infructuoso asedio de las tropas turcas
a Viena en el afio 1529. Se aproximan entonces dos sucesos disimiles:
en el entramado del enfrentamiento entre los macedonios y de los
persas también se deja entrever la colision de fuerzas austrohtingaras
y otomanas. El anacronismo se configura, de esta manera, como una
estrategia central del cuadro encomendado por el duque Guillermo
IV de Baviera: una contemporaneidad entre el suceso del cuadro y la
coyuntura candente actual en la que Altdorfer realizé la pintura. He
alli la clave del anacronismo, esto es, el regreso del pasado al presente,
un asalto inesperado pero eficazmente sucedido. Alli, entonces, en una
misma extension del tiempo, es posible identificar contemporaneidades
disimiles.

Esto se evidencia claramente en la impresiéon que el cuadro causo,
tres centurias posteriores, a Friedrich Schlegel cuando vio el cuadro
por primera vez: “Schlegel elogia la pintura con cascadas de ideas
chispeantes, reconociendo en ella la mas elevada aventura de la antigua
nobleza. De esta manera confirié a la obra maestra de Altdorfer una
distancia historico-critica” (Koselleck, 1993, p. 23). Si la pregunta de
Koselleck es qué ha sucedido en los trescientos afios que separan a la
realizacion de la pintura de Altdorfer y la contemplacién por parte de
Schlegel, la respuesta viene por parte de una cualidad novedosa que el
tiempo histdrico ha adquirido en ese interregno. La respuesta que da
Koselleck a la interrogante recién formulada es esbozada por el autor en
una tesis critica: “en estos siglos se produce una temporalizacién de la
historia en cuyo final se encuentra aquel tipo peculiar de aceleracién que
caracteriza a nuestros modernos” (Koselleck, 1993, p. 23).

Koselleck quiere significar que el sujeto de la moderna filosofia
de la historia fue el ciudadano ilustrado y emancipado de la sumisiéon
absolutista y de la tutela eclesiastica. Debido a esto, el tiempo se acelera
de tal manera que hace que, entrado el siglo XVIII, el futuro deje de

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



75

Memoria y anacronismo como productividad politica

ser una categoria escatoldgica y pase a ser un dictum, esto es, una
obligacién de planificacién temporal. Pero dejemos aqui los analisis
del anacronismo vinculado a la exégesis de las imagenes y pasemos, en
cambio, alos estudios del anacronismo abordados desde una perspectiva
historiografica.

¢Cdémo vincular, en efecto, la perspectiva de estudio de indole estética
con una eminentemente historiografica? A cuentas de esta interrogante
resulta sumamente proficuo un analisis que realiza Koselleck sobre los
memoriales de guerra. Alli se hace patente la perseverancia de cierto
pasado, el de los caidos en accidn, el cual perdura hasta el presente, a las
generaciones sobrevivientes. En este analisis iconologico se “produce
una apertura para la contemporaneidad de lo no contemporaneo,
esto es, para la presencia de anacronismos en los pasajes memoriales”
(Svampa, 2016, p. 255). Es precisamente en esa instancia donde
se juega un doble proceso de identificacion, el cual se encuentra
contenido en “la diferencia entre el pasado muerto que es evocado y
la interpretacién visual que el memorial de guerra ofrece” (Koselleck,
2002, p. 288). Formulado con otras palabras, podria decirse que existe
la perduracién de una declaracion, de un pasado, que es aprehensible
a través de lo que ofrece visualmente una estética determinada. En este
sentido, “las posibilidades ‘estéticas” de una declaracion, conectada a la
receptividad sensorial de los observadores, sobrevive a las demandas
politicas de identificacion que ella debia establecer” (Koselleck, 2002,
p- 325). El mensaje que buscaba ser transmitido por una estética
determinada —en el caso del citado articulo, la de los memoriales de
guerra— permanece, al mismo tiempo que, en cierto sentido, cambia a
lo largo del tiempo: permanece en cuanto el proposito de una estética
determinada —aqui es el llamado de identificacion de los memoriales
de guerra— sobrevive a lo largo de las épocas; cambia, dado que cada
época les otorga una significacion distinta a las estéticas particulares. La
estética, podria decirse, investiga una brecha, un espacio, un intersticio:
la articulacion entre pasado y presente, entre lo que se quiso significar
y la significacién dada coetdaneamente, entre un pretérito que sigue
interponiendo su fuerza en el presente y una contemporaneidad que
no ceja en resignificar los restos del pasado. Siguiendo esta linea, por
la cual el arte y la estética articula lo sido y lo que es, es que justamente
Koselleck nos advierte, en un articulo intitulado “Begriffsgeschichte and
Social History”, que, “[t]edricamente, se podria definir toda la historia
como un presente permanente conteniendo el pasado y el futuro —o,

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



76

Gonzalo Ricci Cernadas

alternativamente, como la interaccién continua entre pasado y futuro,
lo que constantemente causa que el presente desaparezca—" (Koselleck,
1998, p. 30). Con ello no se quiere decir solamente que el pasado,
presente y futuro interactiian de manera constante entre ellos, motivo
por el cual no se puede decir que ninguno se encuentra muerto o inmovil
propiamente dicho, sino que también se busca indicar las coordenadas
de la interaccién entre la faz sincrénica y diacrénica de la historia: en el
caso de exaltar la primera, la historia se deterioraria en un puro espacio
de conciencia en el cual todas las dimensiones temporales se encuentran
contenidas simultdneamente; en caso de ponderar la segunda, la
presencia activa de los seres humanos devendria sin margen de accion.

Volviendo pues a los razonamientos anteriores, en el capitulo cuarto
de Futuro pasado, Koselleck nos indica que existen tres modalidades
temporales de la experiencia. La primera referiria a la irreversibilidad
de los acontecimientos, es decir, el antes y el después en las distintas
coyunturas en las que suceden. La segunda aludiria a la repetibilidad
de los acontecimientos, en tanto se suponga su identidad, bien se acuse
recibo de un retorno de coyunturas, bien se trate de una coordinacién
ornamentada de los acontecimientos. Pues bien, es la tercera de
esas modalidades la que nos interesa aqui: la simultaneidad de lo no
simultaneo. El anacronismo hace su apariciéon aqui con toda fuerza.
Koselleck dice que, “[e]n una cronologia natural y homogénea, se trata
de clasificar diferenciadamente los decursos histéricos” (Koselleck,
1993, p. 129). Esto es, existe un fraccionamiento temporal en el cual
estan contenidos de manera conjunta diferentes estratos del tiempo que
tienen distinta duracion y, a pesar de ello, deben ser comparados entre
si. En este sentido, en lo anacrénico o en la contemporaneidad de lo
no contemporaneo estan implicadas distintas extensiones de tiempo.
“Estas remiten a la estructura pronosticable del tiempo histérico, pues
cualquier pronoéstico anticipa acontecimientos que estan esbozados sin
duda en el presente, pero que, precisamente por eso, no se han realizado
todavia” (Koselleck, 1993, p. 129). El anacronismo, segin Koselleck,
contiene extensiones de tiempo que afectan y son afectadas por los
sujetos que las habitan. De este modo, la contemporaneidad de lo no
contemporaneo emerge en una articulacion de lo sincréonico y de lo
diacrénico, de contextos impredecibles, y los hombres que protagonizan
aparecen entre la finitud de su existencia fisica y la infinitud de su
retorno, provocados por evocaciones sucedidas mientras exista, como
tal, la humanidad.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



77

Memoria y anacronismo como productividad politica

De la diferente combinacion de estos tres criterios formales, prosigue
Koselleck, pueden deducirse conceptualmente el progreso, ladecadencia,
la aceleracion o el retardamiento, entre otras variadas determinaciones
diferenciales del tiempo. Pero lo importante es lo siguiente, que esta
relacionado con la manera en que hemos de entender al anacronismo:
este implica una repeticion, esto es, un regreso del pasado al presente.

De acuerdo con estos dos autores —Benjamin y Koselleck—
y la reconstruccion de la problematica realizada a partir de sus
pensamientos, pareceria que el anacronismo es un topico exclusivamente
contemporaneo, esto es, que se trata de un problema que habria hecho
su aparicion hace apenas unas décadas atras. El anacronismo implicaria
una determinada concepcion del tiempo y de la historia, una concepcién
por la cual pasado y presente no son ni inmutables ni compartimentos sin
relacion, sino que son dinamicos: el pasado puede retornar al presente,
alterandolo y mostrandole su —paraddjica— actualidad.

Sin embargo, creemos que el anacronismo también pudo
haberse presentado en tiempos mas lejanos, como, por ejemplo, en
la Modernidad. Por ello, intentaremos rastrear la forma en que el
anacronismo se presenta en uno de los autores celebérrimos de esa era:
nos referimos, precisamente, a Spinoza. Hacia alli dirigiremos nuestros
esfuerzos tedricos subsiguientes.

2. La memoria en Spinoza

Si queremos dedicarnos al estudio de la memoria en el autor
holandés, debemos antes elucidar qué es un afecto, puesto que, sin
explicar antes dicha nocion, asir el concepto de memoria se volveria una
operacion sumamente dificil.

Spinoza define al afecto como las “afecciones del cuerpo, con las
que se aumenta o disminuye, ayuda o estorba la potencia de actuar
del mismo cuerpo, y al mismo tiempo, las ideas de estas afecciones”
(Spinoza, 2000, p. 126).! Los afectos tienen, entonces, una modalidad

! Siseguimos el paralelismo de los atributos, podriamos decir que el afecto

no es un fenémeno meramente corporal, sino que también tiene su correlato
mental: que podemos encontrar una “relaciéon de expresion” (Macherey, 1998,
p. 41) entre ambos atributos (la extension y el pensamiento). Ese discernimiento
se vislumbra gracias a la distinciéon entre las nociones de “afecto” (affectus) y
“afeccion” (affectio). Tal como advierte Misrahi (2005, pp. 29-35), el afecto
designaria, en particular, a la conciencia que se tiene de un acontecimiento

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



78

Gonzalo Ricci Cernadas

fisica que les es propia. Se trata, de esta manera, para retomar la frase de
Filippo del Lucchese, de “una fisica de los afectos” (Del Lucchese, 2004,
p- 14). Es en este sentido fisico que podria decirse, pues, que un afecto
es la expresion de una fuerza que afecta y se somete a otras fuerzas. El
afecto es asi la expresion de la afeccion de un cuerpo sobre otro, es el
impacto, la impresién que algo corpéreo genera sobre otra cosa de la
misma naturaleza: “los afectos son las fuerzas que constituyen y expresan
la naturaleza en su infinita diversidad y maneras indeterminadas”
(Bernstein, 2002, p. 17).

Elucidado qué es un afecto, podemos proceder con la explicacion de
la nocién de “memoria” en Spinoza. Para ello, debemos atenernos muy
cefiidamente a lo explicitado en la proposiciéon 18 de la segunda parte
de la Etica. Alli,* Spinoza dice claramente lo siguiente: “Si el cuerpo
humano hasido afectado una vez por dos o mas cuerpos al mismo tiempo,
cuando el alma imagine después alguno de ellos, recordara al instante

que sucede a nivel corporal. Si el afecto designa entonces a la conciencia que se
tiene de aquello que ha tenido lugar en el atributo de la extensién, la afeccién
designaria al suceso corporal, esto es, a la modificacién misma. Asi, es posible
asociar ambas nociones: el afecto es la idea que se tiene y que se corresponde a
una modificacién, es decir, a una transformacién particular del cuerpo, a una
afeccién. Es en este sentido, pues, que Misrahi puede afirmar que “[e]l afecto
expresa asi, o encarna, la naturaleza del hombre: es la unidad indisociable
de los dos aspectos de su realidad, el cuerpo y el espiritu” (Misrahi, 2005, p.
31). Ramond (2007, pp. 16-20) comparte la distincién realizada por Misrahi y,
a su vez, precisa la aparicion del término affectio ya en la definicion quinta de
la primera parte de la Etica, referida al modo, para sefialar que dicha nocién
de “afeccién” habia sido utilizada para describir la esencia del modo, la cual
consiste en alterar, transformar o modificar a la sustancia. Lordon (2013, p.
141) sigue esta misma linea de interpretacion. Distinta es la interpretacion de
Kaminsky (1998, pp. 33-34), quien sostendra que la diferencia radica en que
affectio remite a un estado pasivo del cuerpo afectado por otro cuerpo exterior,
mientras que affectus remite al cambio de complexién de cuerpos a estados de
pasajes activos.

2 Nos atendremos, en el presente articulo, a las elucidaciones que Spinoza
realiza sobre la memoria en la Etica. Para una examen respecto de cémo esta
nocidn aparece en otras obras del autor, especialmente en el Tratado de la reforma
del entendimiento, cfr. Totaro (2007).

®  Seguimos aqui la periodizacion analitica de esta proposicion particular
propuesta por Rojas Peralta (2016, p. 163), la cual fractura esta proposicién en
tres partes distintas: el teorema propiamente dicho, la demostracion y el escolio.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



79

Memoria y anacronismo como productividad politica

también los otros” (Spinoza, 2000, p. 95). Las proposiciones precedentes
a esta han tomado en cuenta la situaciéon mas simple, esto es, aquella
en la que el alma percibe una cosa a la vez, dado que el cuerpo del cual
ella es idea es afectado por una sola cosa. Pero este razonamiento de un
caso elemental contintia valiendo cuando se trata de situaciones mas
complejas en las cuales el cuerpo es afectado simultaneamente por dos
0 mas cosas y conserva la impresion que han dejado en él aquellas cosas
que lo han marcado de manera simultanea. “[E]l alma imagina un cuerpo
exterior por la razén de que el cuerpo humano es afectado y dispuesto
por los trazos de un cuerpo exterior de la misma manera en que éste ha
sido afectado mientras algunas de sus partes han recibido un impulso
de ese cuerpo exterior” (Gueroult, 1974, p. 230). Y, segun la definicion
previamente brindada, podemos deducir también que el cuerpo ha sido
afectado al mismo tiempo por dos cuerpos, de manera tal que el alma
imagina los dos cuerpos de manera simultanea. Consecuentemente, el
alma imaginara los dos cuerpos conjuntamente y, cuando se presente
uno de ellos, el otro también le aparecera de forma concomitante.

De esta manera, el alma percibe las cosas simultaneamente, y esto
si ellas estan presentes o no. Porque, como explica la demostracion de
dicha proposicion 18:

El alma imagina un cuerpo por el hecho de que el cuerpo
humano es afectado y dispuesto por los vestigios de un
cuerpo externo de la misma manera que es afectado
cuando algunas de sus partes fueron impactadas
por dicho cuerpo externo. Es asi que (por hipdtesis)
entonces el cuerpo fue dispuesto de forma que el alma
imaginod dos cuerpos al mismo tiempo. Luego también
después imaginara dos cuerpos a la vez; y, cuando el
alma imagine uno de ellos, recordara inmediatamente
el otro (Spinoza, 2000, pp. 95-96).

Cuando el cuerpo ha sido dispuesto de tal manera que el alma
imagind dos cuerpos al mismo tiempo, luego, mas tarde, cuando el
alma imagine uno de esos cuerpos, debera agregar a dicha imaginaciéon
necesariamente al otro cuerpo, se encuentre este presente o no. Porque
no imaginamos nunca una cosa de manera distinta y aislada, sino que
siempre imaginamos muchas a la vez, lo que multiplica vastamente
los efectos del mecanismo aqui en juego. Es interesante destacar aqui
que la imaginacion se presenta, ante todo, como un proceso corporal

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



80

Gonzalo Ricci Cernadas

de produccion de conocimiento, lo cual también impacta de lleno en la
conformacién de la memoria. Y esto porque:

El cuerpo entonces esta poblado de imagenes de otros,
imagenes que lo engloban a €l junto con otros y que le
permiten percibirse, imagenes de relaciones con otros en
la duracién, imagenes que lo implican y no lo explican
y que permanecen presentes hasta que otra imagen, de
otras relaciones que acontezcan, las fuercen a negarse y
a excluirse (Abdo Ferez, 2010, p. 13).

Asi, de acuerdo con Abdo Ferez, la imaginacién implica una
absolutizacion de la propia perspectiva: el cuerpo imagina el haz de
relaciones con las cuales esta entrelazado desde su propio punto de vista.
Aparece aqui también, ciertamente, el concepto de huella o de vestigia,
esto es, aquellas impresiones que otros cuerpos ejercen sobre el primero
y que, lejos de significar una despotenciacion de este, lo constituyen,
esto es, son parte de su conformacién, permitiendo que ese individuo
conforme su propia complexién, su propio ingenium.*

Pero, para continuar con el tema de la memoria, podriamos decir,
junto con Pierre Macherey, que:

Dicho de otra manera, en las condiciones de
conocimiento inmediato, asociamos automaticamente
las representaciones que tenemos de cosas como si ellas
fueran una, siendo que en realidad no hay ninguna
relacion entre ellas, salvo por el hecho de que ellas han
afectado a nuestro cuerpo a la vez (Macherey, 1997, pp.
187-188).

Lanaturaleza propia de estas cosas, y el lazo de semejanza que puede
derivar de alli, no interviene en la formacion de dicha asociacién, la cual
es absolutamente contingente en la medida en que depende solamente
del azar de un reencuentro del cual el cuerpo humano ha conservado el
rastro o vestigio.

Aclarado también esto, podemos meternos de lleno en la cuestién
de la memoria, pues “para producir una ligazén entre muchas imagenes
[...] basta que la afeccién haya tenido lugar una sola vez. El habitus

*  Esto también juega un papel en la cuestion de la identidad, sobre la cual

tiene implicancias fundamentales. Para mas sobre este topico, cfr. Lin (2013).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



81

Memoria y anacronismo como productividad politica

mental, aqui como en cualquier otra parte, no requiere de ninguna
repeticion” (Gueroult, 1974, p. 230). Permitasenos citar in extenso el
escolio de la proposicion 18 de la segunda parte de la Etica, so pena de
incurrir en recortes que vuelvan la cuestion mas oscura:

[a] A partir de aqui entendemos qué es la memoria. Pues
no es otra cosa que cierta concatenacion de las ideas
que implican la naturaleza de cosas que estan fuera del
cuerpo humano, la cual se efecttia en el alma segun el
orden y la concatenacién de las afecciones del cuerpo
humano. Digo, en primer lugar, que la concatenacion
es tan solo de aquellas ideas que implican la naturaleza
de las cosas que estan fuera del cuerpo humano, pero
no de las ideas que explican la naturaleza de esas cosas.
Pues son realmente ideas de las afecciones del cuerpo
humano, que implican tanto la naturaleza de éste como
la de los cuerpos exteriores. Digo, en segundo lugar,
que esta concatenacion se efecttia seguin el orden y la
concatenacion de las afecciones del cuerpo humano, a
fin de distinguirla de la concatenacién de las ideas que
se hace segtin el orden del entendimiento, con el que el
alma percibe las cosas por sus primeras causas y que es
el mismo en todos los hombres.

[b] Y a partir de aqui entendemos facilmente, ademas,
por qué el alma pasa al instante del pensamiento de
una cosa al pensamiento de otra que no tiene semejanza
alguna con la primera. Como, por ejemplo, un hombre
romano pasa al instante del pensamiento de la voz
pomum (manzana) al pensamiento de una fruta que
no tiene semejanza alguna ni nada comun con aquel
sonido articulado, si no es que el cuerpo del mismo
hombre fue muchas veces afectado por esas dos cosas,
es decir, que el mismo hombre oyé muchas veces la voz
pomum mientras veia dicha fruta. Y asi, cada cual pasara
de un pensamiento a otro segin que la costumbre de
cada uno haya ordenado en su cuerpo las imagenes de
las cosas. Pues un soldado, por ejemplo, al ver en la
arena las huellas de un caballo, pasara al instante del

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



82

Gonzalo Ricci Cernadas

pensamiento del caballo al del jinete, y de éste al de la
guerra, etc.; un campesino, en cambio, del pensamiento
del caballo pasara al del arado, del campo, etc. Y asi,
cada cual, segun ha acostumbrado a unir y concatenar
las imagenes de las cosas de tal o cual manera, pasara
de un pensamiento a este o a aquel otro.

La memoria, en este sentido, es una concatenacién de las ideas
que involucran la naturaleza de cosas que exceden el cuerpo humano,
concatenacion efectuada de acuerdo con las afecciones que —valga la
redundancia— afectan al propio cuerpo humano. O, para decirlo en
palabras de Marilena Chaui:

La memoria es, pues, una asociaciéon de imagenes
en que una imagen actualmente presente evoca una
imagen actualmente ausente porque, en inicio, ha
habido una percepcién simultanea de dos imagenes
y porque, como queda evidenciado por la fisica del
cuerpo humano, la mente es afectada y dispuesta de la
misma manera tanto por un cuerpo externo como por
los vestigios dejados en su cuerpo por el cuerpo externo
afectante (Chaui, 2016, p. 213).

La memoria es asi el acto mental por el cual imaginamos cosas,
como asi también las relaciones entre las cosas. Porque recordar algo
es conocer en absoluto algo de esa cosa, dado que lo que hacemos es
reproducir mentalmente la asociacion que ha sido una vez inscrita en
nuestro cuerpo; reproduccién que sucede de forma automatica una
vez que nos encontramos con algunos de esos cuerpos que en algun
momento nos ha afectado. La reviviscencia de esa afecciéon particular
entrafia necesariamente el recordar las otras que también nos han
afectado, motivo por el cual el alma debe percibir en conjunto todas las
ideas de las afecciones que implican la naturaleza de los cuerpos. Al
haber sido afectado simultaneamente por dos o mas cuerpos externos,
el cuerpo propio se dispone de manera tal que su mente los imaginara
en simultdneo y, posteriormente, cuando imagine uno de ellos
inmediatamente recordara los demas.

La memoria es, en este sentido, una cierta concatenacion de las
ideas, concatenacién que provee de orden a las afecciones corporales.
Pero, asimismo, dicha concatenacion se efecttia bajo otro orden distinto

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



83

Memoria y anacronismo como productividad politica

a la que se desarrolla bajo el entendimiento, por el cual el alma percibe
las cosas segun las causas primeras. Asi como la imaginacion, también
la memoria depende de la constitucion de un cuerpo individual en sus
relaciones con otros cuerpos, de manera que lasimagenes y los recuerdos,
que dependen de la constitucion del cuerpo propio, las circunstancias en
las que se relaciona con otros y las costumbres adquiridas, se concatenan
en forma exclusiva conforme al orden y conexién de las afecciones
corporales, pudiendo variar de individuo a individuo segun el estado
del cuerpo propio, las circunstancias o las costumbres. Esto sucede al
contrario de la concatenacion intelectual de las ideas, que siempre es
la misma y es la misma para todos, pues su orden y conexion sigue la
causa necesaria de las ideas. Por su parte, como dijimos, la imaginaciéon
y la memoria juntan y concatenan ideas por una asociacién accidental
de imagenes que se repiten en el orden comun de la naturaleza,
produciendo el habito o la costumbre de juntarlas sin que haya una
relacion intrinseca entre ellas. El entendimiento, en cambio, conecta
las ideas segtn su necesidad causal inmanente, conforme al orden
necesario de la naturaleza, comprendiendo sus semejanzas, diferencias
y articulaciones necesarias. Esta distincion entre, por un lado, memoria
e imaginacion, y, por el otro, entendimiento, no significa que, en si
mismas, memoria e imaginacion no posean causas necesarias: ellas son
necesariamente causadas por operaciones de afecciones corporales y por
eso en sl mismas son necesarias, a pesar de que las ideas imaginativas y
los recuerdos no alcancen el grado de necesariedad que el entendimiento
detenta para realizar la conexion entre los cuerpos y sus ideas. Porque
precisamente la marca indeleble de la memoria es la ausencia de una
necesidad intrinseca que determina una relacion entre una imagen y
otra, como se presencia de manera evidente en el lenguaje, en el cual
no hay una relacion necesaria entre los signos y las cosas designadas
convencionalmente por estos.

Se ve entonces de qué manera opera la memoria: concatenando
circunstancialmente dos o mas imagenes de cuerpos exteriores que
han tenido una influencia sobre el propio cuerpo humano. Y ese
concatenamiento se ve afianzado cuando, luego, en el futuro, al recordar
una de esas imagenes, el alma vuelve a tener inmediatamente como
presente el resto de estas. Vemos con ello, también, la forma en que
el anacronismo se presenta en el pensamiento de Spinoza. Hacemos,
entonces, uso de una categoria extemporanea a Spinoza pero que puede
aportar una mayor riqueza no solo a la hora de problematizar el propio

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



84

Gonzalo Ricci Cernadas

tema de la memoria en el autor, sino también al permitir explotar
los corolarios politicos que el anacronismo comportaria. Porque el
anacronismo encerraria una productividad que le seria intrinseca, esto
es, que habilita a pensar, a su vez, nuevas y novedosas problematicas.
Por tanto, ese anacronismo que, a cuentas de Benjamin y Koselleck,
habiamos definido como aquello pretérito que retorna al presente de
manera disruptiva, retorna aqui, en la filosofia del pensador holandés,
a cuentas del concepto de la memoria, por el cual una imagen pretérita
se presentifica una vez que una imagen aledafia a esta es recordada por
las mismas causas fortuitas que forjaron su concatenacion en un primer
lugar. Asi, el anacronismo tiene lugar, en el pensamiento de Spinoza, a
partir de la memoria, esto es, a partir de esa accidental concatenacion de
imagenes.

Ahora bien, ;es posible hallar una productividad politica para dicho
anacronismo? Esto es, ;el anacronismo, al menos en Spinoza, puede
adoptar una posicién productiva, que haga historia del presente al
cargarlo de pasado, en lugar de ser meramente improductivo, es decir, un
anacronismo conformista, que hace historia desde el presente? ;Puede,
para decirlo finalmente con otras palabras, postularse la existencia de un
anacronismo que informe a la politica de manera virtuosa en Spinoza? A
ello nos abocaremos en el proximo apartado.

3. La productividad del anacronismo en Spinoza

Si hemos de hablar de la existencia de un anacronismo productivo
en Spinoza, es decir, de un anacronismo que vuelve contemporaneo
el pasado al presente (por oposiciéon a un anacronismo improductivo,
concebido lisa y llanamente como un pecado imperdonable, una imagen
perniciosa que no permite una mediacién para la otredad y coloniza
una dimension del tiempo), debemos hablar primero de la historia del
Estado de los judios de acuerdo con Spinoza.

Para ello, debemos aclarar primero que el Estado de los hebreos es
apenas un modelo® que, aunque no puede ser copiado y reproducido
en la actualidad,® nos proporciona, en la historia de su desarrollo y sus

> En relacién con el estudio de la historia de los hebreos como ejemplo

predominante en el Tratado teoldgico-politico, cfr. Del Lucchese (2009, pp. 64-82),
Moreau (2005) y Zac (1971).

6 Al comienzo del capitulo XVIII del Tratado teoldgico-politico afirma:
“Aunque el Estado de los hebreos [...] pudo ser eterno, sin embargo ya nadie lo

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



85

Memoria y anacronismo como productividad politica

vericuetos particulares, la posibilidad de avizorar ciertas cuestiones que
permanecen como invariantes universales a cualquier tipo de Estado. En
particular, el momento determinante de dicho Estado que nos interesa
es el del éxodo y la instauracion del, como veremos, primer tipo de
autoridad politica entre los judios.

Nuestro autor procede entonces a estudiar la manera en que los
hebreos constituyeron su Estado y los eventos que este soportd. A
este respecto, Spinoza afirma que, una vez que escaparon de Egipto,
los hebreos no se encontraban obligados a cumplir con el derecho de
ningtn Estado y podian, por tanto, dictar nuevas leyes para organizarse
y constituir un Estado en las tierras que eligieran. Habiendo recuperado
su derecho natural, el pueblo de los hebreos decidid, entonces, “por
consejo de Moisés, en quien todos confiaban plenamente, no entregar su
derecho a ninguin otro mortal, sino sélo a Dios” (Spinoza, 2012, p. 360),
comprometiéndose a obedecer el derecho expresado por Dios a través de
la revelacién profética. Este régimen puede denominarse formalmente
como “teocratico”, aunque Spinoza acota que facticamente era una
democracia. Spinoza sefala que, en la practica, “todos permanecieron
absolutamente iguales y [...] todos tenian el mismo derecho de consultar
a Dios, de aceptar las leyes e interpretarlas, y [...] todos conservaban por
igual la plena administracion del Estado [imperii]” (Spinoza, 2012, p. 361).
En este sentido, facticamente el Estado de los hebreos parecié haberse
organizado como una democracia. Si la libertad es el fundamento del
Estado, esta solo puede ejercitarse de manera acabada en un Estado que
se organice de manera democratica: “No cabe duda [de] que esta forma
de gobernar es la mejor y la que trae menos inconvenientes, ya que esta
mas acorde con la naturaleza humana” (Spinoza, 2012, p. 421). Asi, lo
que buscamos no es sefalar que la teocracia es la instituciéon imaginaria
de la sociedad qua democratica, esto es, que el Estado establecido es la
proyeccién colectiva de la transferencia de potencia efectuada por la
multitud, sino afirmar que “no hay en la historia una tinica forma del
imperium democraticum, sino que hay necesariamente muchas: hay tantos
regimenes como representaciones imaginarias del interés comun”
(Balibar, 2018, p. 355).

Debemos especificar que lo que aqui se presencia es la historia
del tiempo en que los hebreos habitaban en Egipto y soportaban
la autoridad politica de ese régimen. Esa historia va acompafiada,

puede imitar ni es aconsejable hacerlo” (Spinoza, 2012, p. 385).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



86

Gonzalo Ricci Cernadas

ciertamente, por una memoria de esta, la cual tiene un peso decisivo en
el porvenir de su organizacién politica. Como vimos, una vez exiliados,
los hebreos debieron establecer un régimen politico por su cuenta, para
lo cual solicitaron el consejo de Moisés, quien les recomendd que no
encomendaran el poder a ningin mortal, sino directamente a Dios.
Este tipo de régimen teocratico, sin embargo, se organizé en términos
practicos como una democracia. Ahora bien, ;por qué los hebreos
instituyeron el poder politico de la manera en que lo hicieron? Esto es,
;habria algo de la experiencia de cuando habitaban el suelo egipcio que
habria informado la posterior constitucién de un Estado por su propia
cuenta?
Al respecto de esto, Spinoza dice:

Tan pronto salieron de Egipto, ya no estaban [los
hebreos] obligados por el derecho de ninguna otra
nacidn, y les estaba permitido, por tanto, dictar nuevas
leyes o establecer nuevos derechos a guisa suya, y
constituir un Estado donde quisieran y ocupar las
tierras que desearan. Para nada, sin embargo, eran
menos aptos que para fijar sabiamente derechos y
detentar ellos mismo el poder supremo, puesto que todos
eran un tanto rudos y estaban deformados por la esclavitud.
El poder tuvo que permanecer, pues, en manos de
uno solo, que mandara sobre los demas, les obligara
por la fuerza y les prescribiera, finalmente, leyes y las
interpretara en adelante. Efectivamente, Moisés logrd
facilmente retener ese poder, porque superaba a los
demas por una virtud divina, y convencié al pueblo
de que la poseia y lo confirmé con muchos hechos.
Establecio, pues, derechos con la virtud divina, de
que estaba dotado, y los impuso al pueblo. Tuvo, sin
embargo, sumo cuidado de que el pueblo cumpliera su
deber, no tanto por miedo como por propia iniciativa.
De hecho, le obligaban a ello dos razones valiosas: la
natural contumacia del pueblo (que no tolera ser obligado
tinicamente por la fuerza) y la inminencia de la guerra
(Spinoza, 2012, pp. 160-161; cursivas nuestras).

Respecto a por qué los hebreos decidieron transferir su derecho a
Dios —y, por consiguiente, a su profeta, Moisés—, esto es, a una sola

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



87

Memoria y anacronismo como productividad politica

persona, los comentadores se bifurcan en dos lineas interpretativas, las
cuales, es necesario notar, no se excluyen mutuamente prima facie. Por
un lado, Moreau hace eco de lo especificado por Spinoza al definir la
complexiéon o ingenium del pueblo hebreo, cuyos miembros, luego de
siglos de servidumbre, “eran un tanto rudos y estaban deformados
por la esclavitud” (Spinoza, 2012, p. 160), y eran, ademas, sumamente
contumaces. Esta complexién del pueblo hebreo, segiin Moreau (2012,
pp- 436-440), hace que este se encuentre predispuesto a odiar toda
opresion impuesta por un hombre, como los hace también incapaces de
vivir en libertad. De alli el consejo de Moisés de transferir su derecho a
una potencia divina no percibida como tirania humana. Por otro lado,
Zourabichvili (2002, p. 18) especifica que la situacion de los hebreos en
su éxodo es analoga a una libertad sin memoria, esto es, a una multitud
libre que aspira a su libertad ignorando las causas que la determinan,
fundando un Estado como si se tratara de un segundo nacimiento.

Lo interesante de ambos comentadores es que hacen énfasis en dos
cuestiones que se imbrican mutuamente. Moreau recalca el papel del
ingenium, esto es, la complexién de un cuerpo en funciéon de aquellos
afectos que lo han marcado en el pasado; o, en otras palabras:

Es el fruto biografico [...] que se apoya en la constitucion
fisica del individuo, por lo que podemos conocerlo por
medio de un proceso inductivo que articula las reglas
de la imaginacion deducidas geométricamente con la
experiencia, los pensamientos y las obras de la persona
(Ramos-Alarcén Marcin, 2008, pp. 6-7).

El concepto de “ingenio”, entonces, engloba nociones tales como
el caracter o el talante, el cual ha sido forjado a través de experiencias
biograficas de diversa indole. Pero a este analisis podriamos afadir lo
siguiente: que en el ingenio también opera la memoria: ese evento pasado
que ha implicado la conexién de dos o mas elementos particulares
también constituye actualmente la complexion de una persona que, al
imaginar algo, no puede por ello evitar imaginar también la(s) otra(s)
cosa(s) con la(s) que la primera se habia dado originalmente.

Por otra parte, tenemos la posicién de Zourabichvili, quien afirma
que el pueblo hebreo vagando por las tierras de Canaan es analogo a
la figura de una libertad sin memoria. Zourabichvili se parapeta en el
hecho de que el pueblo hebreo seria homodlogo de una multitud libre
que busca la libertad sin saber las causas que la determinan. Ahora bien,

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



88

Gonzalo Ricci Cernadas

;ces posible afirmar que el pueblo judio exiliado es como una libertad sin
memoria? ;No hemos visto, por el contrario, en la larga cita de Spinoza
precedente, la descripcion puntillosa de las distintas caracteristicas
de los hebreos que fueron constituidas bajo el suelo egipcio y que, a
base de la repeticién, determinan su comportamiento luego, cuando se
encuentran por su cuenta y deben hacerse cargo de su destino politico?
Creemos, en este sentido, que la libertad conseguida por los judios es
una libertad con memoria, puesto que los hebreos son inseparables
de una complexiéon determinada, esto es, ellos son inseparables de su
constitucién biografica y no pueden hacer tabula rasa de las vivencias
acontecidas cuando habitaban el suelo de Egipto.

Las interpretaciones de Moreau y de Zourabichvili nos sirven de
disparadores para reflexionar en torno al anacronismo y la memoria en
el pueblo hebreo. Pero no tinicamente nos hacemos de estos comentarios
para que oficien de catalizadores, sino que adoptamos una posicién
definida en relacion con ellos: nos plegamos a la lectura de Moreau
y, al mismo tiempo, rechazamos la interpretacion de Zourabichvili.
Con Moreau, afirmamos el papel del ingenium en la constitucion del
caracter de los judios: la recolecciéon de las experiencias biograficas y de
las formas de las afecciones a las cuales una persona estuvo sometida
determinarian las caracteristicas de su complexion. Respecto de
Zourabichvili, nos apartamos de su lectura, que postula que los hebreos
se erigieron como un pueblo sin memoria una vez que emprendieron
el éxodo para, en cambio, rescatar el elemento de la memoria y de la
determinada complexion de los hebreos.

Dichas interpretaciones también nos permiten plantear la relacién
de la memoria, ya no con la dindmica individual, la cual ha sido
desarrollada en el apartado anterior a cuentas de la proposiciéon 18 de la
segunda parte de la Etica, sino con la dimensién histérica. Precisamente,
como especifica Maria Luisa de la Camara (2008), el término “historia”
(también historia en latin) hace su aparicion una sola vez a lo largo de
toda la Etica, en el escolio de la proposicién 68 de la cuarta parte: “Y esto,
y otras cosas que ya hemos demostrado, parecen haber sido simbolizadas
por Moisés en aquella historia del primer hombre” (Spinoza, 2000,
p- 229). Esta referencia parece confirmar nuestra intuicién de que el
elemento historico, en cuanto lidia con la memoria, se vincula con el
analisis de la historia sagrada y, en particular, con aquella que tiene que
ver con el protagonista de ésta: el pueblo hebreo. La de los judios no es
la inica referencia que Spinoza realiza a un pueblo determinado en toda

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



89

Memoria y anacronismo como productividad politica

su obra (extendiéndonos también al Tratado teologico-politico y al Tratado
politico), pero si podemos afirmar que ella nos da el indice principal
para constituir “una propedéutica para una Teoria de la historia” (De
la Camara, 2008, p. 302), a pesar de “que el encuentro de Spinoza con la
memoria del pasado, su lectura de libros de caracter histérico y el recurso
a los ejemplos no constituyen por si solos una doctrina sistematica
sobre la historia” (De la Camara, 2008, p. 302; cursivas nuestras).
Concordamos, en este sentido, con la interpretacién propuesta por
De la Camara: podemos encontrar “una concesion a la ‘filosofia de la
historia” en el capitulo XVII del Tratado teoldgico-politico (La historia del
Pueblo Hebreo)” (De la Camara, 2008, p. 314), la cual nos sirve como
ejemplificacion de la historia de la humanidad toda.

Debemos entender esta atencion especifica que Spinoza le dedica
al analisis de los avatares del pueblo hebreo como parte del desarrollo
de una ciencia politica que no se encuentre enajenada del contenido
histérico que le es insito necesariamente, porque, como bien argumenta
Javier Pena, “[e]n cualquier caso, la Politica no puede prescindir de la
experiencia; no es posible construir una ciencia referida a los hechos sin
recurrir a los datos de un contexto empirico” (Pefia, 2008, p. 428). De lo
que se trata, para Spinoza, es, entonces, de extraer lecciones, invariantes,
de la experiencia historica que le permitan fundar un estudio de la
politica de caracter cientifico. La historia aparece asi como un lecho en
el cual se decantan distintos acontecimientos y experiencias que, en
diversas partes de la obra spinoziana, han sido previamente esclarecidos
y establecidos demostrativamente.

Esto nos permite hablar de la existencia de una memoria no solo
histdrica, sino también colectiva y referida a la historia de un pueblo en
particular, que se hallaria presente en el corpus tedrico de Spinoza. Seria
alli precisamente, en la historia, donde se sedimentarian las distintas
experiencias relacionadas con una nacién definida, la hebrea, la cual se
constituye como un modelo que explica como se conforma una memoria
supraindividual, esto es, distinta de la del individuo, y que esta al servicio
de un continente colectivo e histérico. Lo que queremos decir, asi, es que
el anacronismo no solo se revela como existente en el plano biografico/
personal, sino que también es pasible de ser detectado en la experiencia
histdrica y colectiva. Efectivamente, como vimos en el apartado anterior,
la memoria se encuentra fundada en el funcionamiento del conocimiento
del primer género o, mas especificamente, sobre el habito. En la memoria
aparece, asi, un mecanismo de asociacién que pone en relacion dos o mas

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



90

Gonzalo Ricci Cernadas

cuerpos distintos, lo cual da cuenta de dos propiedades de la memoria:
el orden y la singularidad. El primero se vincula con el encadenamiento
de ideas, el cual opera siguiendo el mismo patrén de las afecciones del
cuerpo humano; la segunda se conecta con el hecho de que esta relacion
establecida entre dos 0 mas cuerpos es, precisamente, singular, esto es,
azarosa y puntual, esa relacion es irreductible a cualquier otra relacion
que pueda establecerse entre dos o mas cuerpos. De cualquier manera,
lo que queremos sacar en claro con esto es explicitar que el habito, que
sirve de soporte a la memoria, tiene una dimension social explicita: “Las
asociaciones de éste [el habito] permiten la emergencia, ya desarrollada
a partir de la educacién, de un habitus, ciertamente mas o menos estable,
pero capaz de orientar la accion” (Laux, 1993, p. 72). Es ese, justamente,
el campo de la costumbre, reductible enteramente a lo social, un habito
reconocido colectivamente como tal, en el cual las personas estabilizan
las relaciones entre ellas. El area de lo consuetudinario, entonces,
“organiza las imagenes en las cuales el cuerpo social se reconoce y
encuentra el medio de reforzar su cohesién” (Laux, 1993, p. 72). El habito,
de esta manera, permite constituir un conjunto donde se componen
las relaciones que aumentan la potencia del cuerpo social colectivo y
donde las diferentes personas que lo componen hallan su referencia.
Ciertamente, cualquier tipo de habito es guiado por la btisqueda de
lo 1til, esto es, el habito exige la unién entre las personas, que ellas
entretejan relaciones de composicion: a la postre, el establecimiento de
una relacion social. Es aqui, en este campo de lo estable en lo cambiante
de las relaciones, donde podemos advertir que se conforma una
memoria de indole colectiva, en la formalizacion y en el afianzamiento
de pautas de conductas que se fijan a fuerza de acciones de semblanza,
contigiiidad y repeticion. De esto se trata una memoria que se efectiviza
en una dimension colectiva y necesariamente histdrica.

En este sentido, no podemos dejar de senalar que, en relacion con
el topico del anacronismo, la historia del pueblo hebreo es un caso de
un anacronismo de tipo productivo, esto es, se trata de una situacién en
la que los judios presentan una contemporaneizacion del pasado que
es vuelto presente. ;En qué sentido? El acervo de experiencias vividas
por los hebreos cuando habitaban el suelo egipcio quedd grabado en
su memoria, como fue analizado en el apartado anterior, y es vuelto
presente nuevamente cuando, ahora por su cuenta, ya exiliados,
deben establecer su propia forma de organizacién politica. El pasado
no deja de asediar el presente de los hebreos: su constitucién ruda, su

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



91

Memoria y anacronismo como productividad politica

deformacién por la esclavitud y el caracter contumaz del pueblo son
marcas de fuego de la experiencia pretérita de los hebreos acontecida en
Egipto, que determina en el presente la forma que la comunidad politica
debe adoptar para que esta se adapte de la forma mas perfecta a las
caracteristicas de dicho pueblo. Asi, vimos que los hebreos transfirieron
su poder a Dios y a su profeta Moisés, motivo por el cual, a pesar de que
formalmente esta organizacion del poder pueda parecer teocratica, en
términos facticos, el poder fue estructurado de manera democratica. La
rudeza y la ausencia de autonomia del pueblo judio determiné el tipo de
organizacion politica mas adaptado para ellos: un poder constituido, en
términos de apariencia, de forma monarquica-teocratica, pero que, en la
facticidad, devino una democracia. Presenciamos aqui la manera en que
el pasado de los judios no ceja en marcar su presente.

Conclusion

En el primer apartado del presente trabajo hemos analizado a dos
autores que han estudiado el concepto de “anacronismo”. Hemos
elegido a Benjamin y a Koselleck porque creemos que representan,
ambos, una de las mejores tematizaciones del anacronismo. En este
sentido, hemos visto que, para Benjamin, la cuestién del anacronismo
reside en la vigencia de ciertos elementos de un pasado que no fue, un
pasado trunco, cuyos elementos deben ser pesquisados a contrapelo
para que estos puedan cuestionar el presente imperante. Para Koselleck,
en una misma acepcidon que para Benjamin, hemos presenciado que
también alli pasado y presente se contaminan, esto es, que lo pretérito y
lo contemporaneo se intersecan y se mueven. En el decir de Koselleck,
pues, la nocién de “anacronismo” o de “contemporaneidad de lo no
contemporaneo” remite a una dimensién que atina diferentes estratos
de tiempo. Hemos repuesto muy brevemente las lecturas de Benjamin
y Koselleck en torno al anacronismo para poder ubicar de manera
correcta las coordenadas analiticas de dicho concepto. A su vez, la breve
restitucion realizada nos permite lanzarnos a encontrar en otros autores,
ya no contemporaneos, sino modernos, la misma problematica en lineas
sumamente propincuas, si bien no idénticas. En este articulo, por caso,
hemos rastreado esta nocién de “anacronismo” en la obra de Spinoza.

Por ello, en el segundo apartado hemos examinado la nocién
de “memoria” en Spinoza. De esta manera, vimos que, para el autor,
la memoria es algo forjado a través de la concatenacion azarosa de
afecciones distintas, las cuales fortuitamente se han conjugado en un

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



92

Gonzalo Ricci Cernadas

tiempo y espacio determinados para afectar a la vez a una persona
especifica. De esta manera, cuando una imagen de varias que han
afectado oportunamente al mismo cuerpo sea evocada, el resto de
estas sera evocado en su ausencia por la asociacién contingentemente
forjada en un inicio. La memoria lleva el indice del anacronismo en
el pensamiento de Spinoza: esta implica, como vimos, hacer presente
algo del orden de lo pasado, presentificar algo pretérito para volverlo
disruptivo en el presente.

Finalmente, en el tercer apartado, hemos indagado sobre la
productividad politica del anacronismo en la obra de Spinoza. La
reposicion de Benjamin ha mostrado las potencialidades politico-
practicas del anacronismo, mientras que, para Koselleck, el anacronismo
ha permitido develar la riqueza epistemoldgica que esta misma nocion
encierra. Ahora bien, ;qué aportaria el anacronismo para Spinoza? En
Spinoza, el anacronismo es hallado como un concepto central para
pensar la propia vida politica y la constituciéon y el comportamiento de
los distintos pueblos. Para explorar esta arista spinoziana, se ha tomado
el ejemplo del caso de los judios, el cual no es inocuo ni anodino en
cuanto dicho ejemplo se yergue como modelo de organizacion de un
Estado que pudo haber durado de forma eterna. En este sentido, vimos
que el pueblo de los hebreos, una vez exiliado, tuvo que adoptar una
constituciéon politica por la cual transfirieron su derecho a Dios o, mas
especificamente, a su profeta, Moisés, por el cual organizaron, en su
faceta formal, al Estado de manera teocratica pero en verdad, en su
facticidad, como una democracia. Asi, hemos reconstituido las posiciones
de dos comentadores del pensamiento spinoziano, la de Moreau y la
de Zourabichvili. Comulgando con el primero y apartandonos del
segundo es que hemos enfatizado la nocion de ingenium, definida como
la complexion biografica que hace al caracter o complexiéon de una
persona, y el hecho de que el pueblo judio era portador de una memoria
de aquellos tiempos en los cuales vivian en suelo egipcio, puesto que
su talante era un tanto rudo y de naturaleza contumaz. De esta manera,
la memoria del pueblo de los judios informa su eleccion de régimen
politico en cuanto, dado lo propio de su complexién, adoptan un modelo
politico propicio, el cual se imbrica con la naturaleza de este.

Es en este sentido que consideramos que la tesis planteada en la
introduccién de este articulo ha quedado corroborada: el pensamiento
de Spinoza es proficuo para pensar la nociéon de “anacronismo” en su
seno. Vemos aqui una nocioén de “anacronismo productivo”, en el cual el

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



93

Memoria y anacronismo como productividad politica

pasado continda reverberando en el presente, un pretérito que irrumpe
en los tiempos actuales para constituir una nueva contemporaneidad.

Bibliografia

Abdo Ferez, C. (2010). Imaginacion, vestigia y repeticién en Spinoza.
Revista Conatus. Filosofia de Spinoza, 4(8), 11-18.

Balibar, E. (2018). Jus — Pactum — Lex. Sur la constitution du sujet dans
le Traité théologico-politique. En E. Balibar, Spinoza politique. Le
transindividuel. (pp. 337-383). Presses Universitaires de France.

Benjamin, W. (2008). Fragmentos sueltos. En W. Benjamin, Tesis sobre Ia
filosofia de la historia y otros fragmentos. (pp. 88-105). B. Echeverria
(trad.). Universidad Auténoma de la Ciudad de México-Itaca.
(2009). Sobre el concepto de la historia. En Estética y politica. (pp.
129-152). ]. Fava y T. Bartoletti (trads.). Las Cuarenta.

(2011). Libro de los pasajes. L. Fernandez Castafieda, I. Herrera y
F. Guerrero (trads.). Akal.

Chaui, M. (2016). A nervura do real 1. Imanéncia e liberdade em Espinosa.
Companhia das Letras.

De la Camara, M. L. (2008). La Etica, ;una filosofia de la historia? En
J. Carvajal y M. L. de la Camara (eds.), Spinoza: de la fisica a la
historia. (pp. 301-317). Ediciones de la Universidad de Castilla-
La Mancha.

Del Lucchese, F. (2009). Conflict, Power, and Multitude in Machiavelli and
Spinoza. Tumult and Indignation. Continuum.

Didi-Huberman, G. (2008). Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo
de las imdgenes. A. Oviedo (trad.). Adriana Hidalgo Editora.

Gueroult, M. (1974). Spinoza. L'ame (Ethique, 2). Aubier-Montaigne.

Kaminsky, G. (1998). Spinoza: la politica de las pasiones. Gedisa.

Koselleck, R. (1993). Futuro pasado. Para una semdntica de los tiempos
historicos. N. Smilg (trad.). Paidos.

(1998). Social History and Begriffsgeschichte. En 1. Hampshire-
Monk, K. Tilmans y F. van Vree (eds.), History of Concepts:
Comparative Perspectives. (pp. 23-35). K. Tribe (trad.). Amsterdam
University Press.

(2002). War Memorials: Identity Formations of the Survivors. En
R. Koselleck, The Practice of Conceptual History. Timing History,
Spacing Concepts. (pp. 285-326). T. Presner (trad.). Stanford
University Press.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



94

Gonzalo Ricci Cernadas

Laux, H. (1993). Imagination et religion chez Spinoza. La potentia dans
I’histoire. ]. Vrin.

Lin, M. (2013). Memory and Personal Identity in Spinoza. Canadian
Journal of Philosophy, 35(2), 243-268.

Lordon, F. (2013). La société des affects. Pour un structuralisme des passions.
Editions du Seuil.

Macherey, P. (1997). Introduction a I’Ethique de Spinoza : La seconde partie
— La réalité mentale. Presses Universitaires de France.

(1998). Introduction i I'Ethique de Spinoza : La troisiéme partie — La
vie affective. Presses Universitaires de France.

Mate, R. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Benjamin
“Sobre el concepto de la historia”. Trotta.

Misrahi, R. (2005). 100 mots sur ['Ethique de Spinoza. Les empécheurs de
penser en rond.

Moreau, P.-F. (2005). Spinoza et l'autorité d’un modele : I'Etat des
Hébreux. En P.-F. Moreau, Spinoza. Etat et religion. (pp. 21-34).
ENS Editions.

(2012). Spinoza. L'expérience et I'éternité. Presses Universitaires de
France.

Penia, J. (2008). Politica e historia en Spinoza. En J. Carvajal y M. L. de
la Camara (eds.), Spinoza: de la fisica a la historia. (pp. 419-437).
Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

Ramond, C. (2007). Dictionnaire Spinoza. Ellipses.

Ramos-Alarcon Marcin, L. (2008). El concepto de ingenium en la obra
de Spinoza: analisis ontoldgico, epistemoldgico, ético y politico.
[Tesis doctoral]. Universidad de Salamanca.

Rojas Peralta, S. (2016). La memoria y sus representaciones en Spinoza.
Ingenium. Revista Electrénica de Pensamiento Moderno y Metodologia
en Historia de las Ideas, 10, 161-177.

Spinoza, B. (2000). Etica demostrada segiin el orden geométrico. A.
Dominguez (trad.). Trotta.

(2012). Tratado teologico-politico. A. Dominguez (trad.). Alianza.

Svampa, M. L. (2016). La historia en disputa. Memoria, olvidos y usos del
pasado. Prometeo.

Totaro, P. (2007). Nota sobre la memoria y la teoria de los afectos. En E.
Fernandez y M. L. de la Camara (eds.), El gobierno de los afectos
en Baruj Spinoza. (pp. 215-221). Trotta.

Zac, S. (1977). Spinoza et I'Etat des Hébreux. Revue Philosophique de la
France et de | ’Etmnger, 2,201-232.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



95

Memoria y anacronismo como productividad politica

Zourabichvili, F. (2002). Le conservatisme paradoxal de Spinoza. Enfance et
royauté. Presses Universitaires de France.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 67-95



