
Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

http://doi.org/10.21555/top.v660.2167

Memory and Anachronism as Political 
Productivity. Some Reflections on Baruch Spinoza

Memoria y anacronismo como productividad 
política. Algunas reflexiones en torno a Baruch 

Spinoza

Gonzalo Ricci Cernadas
Universidad de Buenos Aires

Argentina
goncernadas@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-1727-0547

Recibido: 16 - 03 - 2021.
Aceptado: 12 - 06 - 2021.
Publicado en línea: 11 - 04 - 2023.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



68 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This article will attempt to trace the concepts of anachronism 

and memory in a number of authors. For our account of them, 
we first present these concepts in two authors whose works 
have thematized them: Walter Benjamin and Reinhart Koselleck. 
This allows us to locate the conceptual coordinates in which the 
notion of anachronism must be understood. Second, we ana-
lyze what role do anachronism and memory play in Baruch 
Spinoza. Mainly following elucidations made by Spinoza in the 
Theologico-Political Treatise and in the Ethics, we proceed, then, 
to the restitution of the dynamics of memory in this author to 
elucidate how does anachronism appear in his work. Finally, we 
explain the political productivity that anachronism and memory 
would possess, that is, the positive and virtuous capacity that 
these two concepts would have in relation to doing politics.

Keywords: memory; anachronism; Spinoza.

Resumen
El presente artículo rastrea los conceptos de “anacronismo” 

y “memoria” en una serie de autores. Para dar cuenta de estos, 
primero hacemos una presentación de dichos conceptos en dos 
autores cuyas obras en gran medida los han tematizado: Walter 
Benjamin y Reinhart Koselleck. Esto nos permite situar las 
coordenadas conceptuales en las que la noción de “anacronismo” 
debe ser entendida. En segundo lugar, analizamos qué papel 
juegan el anacronismo y la memoria en Baruch Spinoza. Se 
procede, pues, a la restitución de la dinámica de la memoria 
en el autor para poder elucidar cómo aparece el anacronismo, 
fundamentalmente ateniéndonos a las elucidaciones que Spinoza 
realiza en el Tratado teológico-político y en la Ética. Finalmente, 
en tercer lugar, se explica la productividad política que el 
anacronismo y la memoria comportarían, esto es, la capacidad 
positiva y virtuosa que estos dos conceptos detentarían en 
relación con el hacer político.

Palabras clave: memoria; anacronismo; Spinoza.



69Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

Introducción

Ante una imagen —tan antigua como sea—, el presente 
no cesa jamás de reconfigurarse por poco que el 
desasimiento de la mirada no haya cedido del todo 
el lugar a la costumbre infatuada del “especialista”. 
Ante una imagen —tan reciente, tan contemporánea 
como sea—, el pasado no cesa nunca de reconfigurarse, 
dado que esta imagen sólo deviene pensable en una 
construcción de la memoria, cuando no de la obsesión. 
En fin, ante una imagen, tenemos humildemente que 
reconocer lo siguiente: que probablemente ella nos 
sobrevivirá, que ante ella somos el elemento frágil, el 
elemento de paso, y que ante nosotros ella es el elemento 
del futuro, el elemento de la duración. La imagen a 
menudo tiene más de memoria y más de porvenir que 
el ser que la mira (Didi-Huberman, 2008, p. 32).

En esta excelsa cita, Georges Didi-Huberman nos cuenta que una 
imagen es, efectivamente, un objeto perdurable más allá de lo efímero 
de las vidas que la observan. Pero también nos dice —y esto es lo que 
nos interesa sumamente— que la imagen reconfigura tanto el presente 
como el pasado. Y esto es así porque la presencia de la imagen es tal 
que provoca una interrupción en el decurso del tiempo que acontece. 
Hay ya una noción, entonces, que irrumpe: la de la memoria. La 
memoria, precisamente, no deja jamás de mutar y de recomponerse ante 
la presencia de la imagen indeleble e imperdurable. La tentativa del 
proyecto de Didi-Huberman se erige, así, como la búsqueda de realizar 
una historia crítica del arte que implique “detenerse ante el tiempo”, 
esto es, interrogar al objeto de la historia, a la historicidad misma.

Unas páginas más adelante, Didi-Huberman añade que, ante el 
imperativo del historiador de no extrapolar nunca ningún concepto 
extemporáneo al propio objeto de estudio, existe una productividad 
del anacronismo que puede definirse a guisa de lo expresado a 
continuación: “El anacronismo sería así, en una primera aproximación, 
el modo temporal de expresar la exuberancia, la complejidad, la 
sobredeterminación de las imágenes” (Didi-Huberman, 2008, pp. 38-
39). ¿Pero sobredeterminación de las imágenes realizadas por qué 



70 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

cosa? Es decir, ¿qué es aquello que sobredeterminaría a las imágenes? 
Dos párrafos más adelante, el autor francés acota que “la cuestión del 
anacronismo es, pues, interrogar esta plasticidad fundamental y, con 
ella, la mezcla, tan difícil de analizar, de los diferenciales de tiempo 
que operan en cada imagen” (Didi-Huberman, 2008, p. 40). Aquello 
que sobredetermina a las imágenes son los diferenciales del tiempo, 
entonces. El tiempo siempre se encuentra operando de manera tal que 
determina de modos múltiples a la imagen: “La imagen está, pues, 
abiertamente sobredeterminada respecto del tiempo. Eso implica 
reconocer el principio funcional de esta sobredeterminación dentro 
de una cierta dinámica de la memoria” (Didi-Huberman, 2008, p. 42). 
Vuelta entonces del concepto de la memoria al acervo de conceptos del 
autor. La memoria, ahora entroncada con la noción de “anacronismo”: 
el anacronismo señala las coordenadas de una complejidad de la imagen 
a la vez que ofrece la clave para elucidar la sobredeterminación respecto 
del tiempo en la que la imagen se inscribe, la cual está ubicada en una 
“dinámica de la memoria”. Porque las imágenes también tienen una 
memoria: aún más, no sólo la poseen, sino que la producen. Es una 
memoria que se encuentra presente en todos los cuadros del tiempo; 
ella logra aunar la enmarañada complexión de montajes de tiempos 
heterogéneos.

En lo que sigue intentaremos rastrear los conceptos de “anacronismo” 
y “memoria” en una serie de autores. Es la tesis vertebradora de este 
trabajo el que puede hallarse en Spinoza una noción de “anacronismo 
productivo” similar a la que aparece en Benjamin y Koselleck. Para ello, 
primero haremos una presentación de los conceptos mencionados en 
este incipit en Benjamin y Koselleck, cuyas obras, en gran medida, los 
han tematizado. Ello nos permitirá situar las coordenadas conceptuales 
sobre cómo el anacronismo debe ser entendido y asido. En segundo 
lugar, nos trasladaremos al autor de nuestro interés principal, Baruch 
Spinoza, para ver qué papel juegan allí el anacronismo y la memoria, 
ciñéndonos principalmente a las explicaciones que Spinoza realiza en el 
Tratado teológico-político y en la Ética. Se procederá, pues, a la restitución 
de la dinámica de la memoria en el autor para poder elucidar cómo 
aparece el anacronismo. Finalmente, en tercer lugar, se continuará con 
una explicación de la productividad política que el anacronismo y la 
memoria comportarían, esto es, la capacidad positiva y virtuosa que 
estos dos conceptos detentarían en relación con el hacer político.



71Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

1. Benjamin y Koselleck
En la segunda tesis de Sobre el concepto de la historia, Walter Benjamin 

expresa que la idea de la felicidad está atada a otro elemento, a la 
redención. Redimir, en efecto, el pasado, pero únicamente el pasado 
que quedó trunco, el pasado que no pudo ser. Esta es la ambigüedad 
del presente de Benjamin, una ambigüedad que también se encuentra 
en la noción de “pasado”: el presente designa tanto lo que nos es 
dado, lo que ha llegado a ser y tenemos por delante, como también 
aquello que se malogró, que nunca pudo ser y que quedó apenas como 
posibilidad. Mientras el primer presente refiere al pasado que fue, el que 
efectivamente sucedió, el que ha sido, ese segundo presente refiere a un 
pasado que nunca terminó de ser y que queda en el presente, trunco, 
como una posibilidad.

Es precisamente el historiador de tipo materialista histórico 
quien puede desentrañar ese pasado no sido. Para ello, se sirve de un 
principio destructivo/constructivo, el cual es especificado en la tesis 
decimoséptima de la mentada obra: 

La historiografía materialista está basada, por el 
contrario, en un principio constructivo. Propio del 
pensar es no sólo el movimiento de los pensamientos, 
sino más bien su estado de suspensión. Cuando el 
pensar se detiene repentinamente en una constelación 
saturada de tensiones, entonces provoca un shock por el 
que se aglutina como mónada (Benjamin, 2009, p. 150). 

Y es que el investigador materialista histórico debe abandonar la 
posición serena so pena de caer en una empatía rayana en la historia de 
los vencedores. Debe adoptar una actitud crítica que le permita elaborar 
una constelación de elementos pasados que fueron dejados de lado 
en una constelación particular cargada de esos elementos pretéritos. 
En una coyuntura dada, particular y situada, esa constelación debe 
entrar de lleno y acentuar las contradicciones existentes en una tesitura 
caracterizada por el predominio de una historia imperante.

Por ello, Benjamin se enfrenta tanto a los cientificistas, que creían 
que la historia era una ciencia y que podían conocer los hechos pasados 
tal como ellos sucedieron, como también a los historicistas, quienes 
proclaman que hay que entregarse al pasado para vivirlo tal como fue. 



72 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Un historicista como Foustel de Coulanges, como relata Benjamin en la 
tesis séptima de Sobre el concepto de la historia, lo que pretende es conocer 
el pasado de manera desinteresada y desapasionada, con una pretensión 
de objetividad. Ahora bien, esa tan mentada objetividad desaparece 
cuando el historiador historicista es de pronto seducido por ese pasado 
que intenta estudiar de una manera neutral. Esa seducción es la empatía 
a la que Benjamin se refiere en esta tesis, “el bastión más fuerte y más 
difícil de atacar” (Benjamin, 2008, p. 92), según comenta en un borrador. 
Sin aplicar ese principio destructivo, sin poner en duda el pasado de los 
victoriosos que nos ha llegado hasta el presente, lo que pasará es que 
la historia se seguirá leyendo desde el punto de vista del vencedor. Si 
no realizamos ese esfuerzo por conocer el pasado que resultó trunco, 
seguiremos cegándonos por las grandes y grandilocuentes victorias de 
la historia de los vencedores, vamos a enceguecernos por el brillo de los 
grandes monumentos de aquellos que resultaron ganadores. Al colocar 
el triunfo de ayer como referente del pasado, el historiador tomaría 
partido por la historia de los vencedores. Es en este sentido que todo 
documento de cultura es a la vez un documento de barbarie: la barbarie 
anida al interior de cada documento que se digna como de cultura, 
le saca el aguijón crítico que podría tener en cuanto testimonio de las 
masacres y las violencias aplicadas contra los dominados y los convierte 
en una bella pieza de museo que no es un reportaje crítico ni lleva a una 
experiencia compasiva, sino que convalida la dominación actual.

Al materialista histórico no le queda otra cosa que hacer que 
cepillar la historia a contrapelo. Es decir, no se trata, como dice en 
otro lugar Benjamin, de “sacar brillo incesantemente al presente como 
si de un cilindro roñoso se tratara” (Walter Benjamin, citado en Mate, 
2006, p. 140): esto es lo que haría un historiador que no hace otra cosa 
que comulgar con la visión dominante de las cosas. Un historiador 
materialista, un historiador que no quiere que nada se pierda, lo que 
va a hacer es cepillar la historia a contrapelo, es decir, investigando y 
prestándole atención a eso que aparece como insignificante en la historia 
canónica, en ese pasado que no fue. 

Pero aún hay algo más, algo que Benjamin menciona en el convoluto 
K de su Libro de los pasajes al mencionar que: 

El giro copernicano en la visión histórica es éste: 
se tomó por punto fijo “lo que ha sido”, se vio el 
presente esforzándose tentativamente por dirigir el 



73Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

conocimiento hasta ese punto estable. Pero ahora debe 
invertirse esa relación, lo que ha sido debe llegar a ser 
vuelco dialéctico, irrupción de la conciencia despierta. 
La política obtiene el primado sobre la historia. Los 
hechos pasan a ser lo que ahora mismo nos sobrevino, 
constatados es la tarea del recuerdo. Y en efecto, el 
despertar es la instancia ejemplar del recordar: el caso 
en que conseguimos recordar lo más cercano, lo más 
banal, lo que está más próximo. […] Hay un saber-aún-
no-consciente de lo que ha sido, y su afloramiento tiene 
la estructura del despertar (Benjamin, 2011, p. 394). 

De lo que trata ese giro copernicano al que Benjamin refiere es 
entonces de poner al objeto, ese pasado que no fue, ese pasado trunco, 
en el centro de la escena, un pasado vivo, un pasado que sale al paso, 
con el objetivo específico de hacerle justicia, de recordarlo, de redimirlo: 
un pasado solicitante que le reclama, siempre en esa chance efímera 
que corre el peligro de perderse, al sujeto necesitante que lo redima, 
que le haga justicia. Se trata, dicho con otras palabras, de recordar ese 
pasado trunco, de hacerle memoria, para que este no caiga en un olvido 
permanente. Aquí podríamos situar, precisamente, la conexión entre 
dos temáticas que Benjamin se aboca a estudiar sistemáticamente: la 
historia y la memoria. Porque la memoria es un trabajo y un proceso 
que debe ejercerse sobre aquella historia no sida, es decir, sobre aquella 
historia que no ha efectivamente prosperado y que se encuentra velada.

El anacronismo se advierte, de esta manera, en el pensamiento 
benjaminiano en la figura de ese pasado no sido que ha sido despojado 
de todo protagonismo por la historia dominante. Precisamente en esos 
restos, figuras y calaveras que son dejados de lado por los dominantes 
—y que deben ser rescatados por el historiador materialista en 
su análisis a contrapelo de la historia— encontramos la presencia 
anacrónica de un acontecimiento pasado que comporta respecto 
del presente una productividad que es totalmente disruptiva: ella 
desmiente completamente la historia construida por los dominantes 
y la hace desmoronar hasta sus cimientos. Es ahí donde se encierra la 
productividad incesante que el pasado trunco no ceja en tener respecto 
de la contemporaneidad imperante: la de, precisamente, actualizar algo 
que había sido tildado de obsoleto o como carente de importancia, para 



74 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

darle su merecida prioridad sobre el presente fáctico, de manera que sea 
rescatado de su olvido y sea recordado.

Por parte de Koselleck, la cuestión del anacronismo aparece en 
primer lugar en el capítulo inicial de Futuro pasado, en el análisis de una 
pintura realizada por Altdorfer en el siglo XVI. La imagen representaba 
la batalla de Isso, acontecida en el año 333 a. C., que implicó una victoria 
decisiva para Alejandro Magno sobre el emperador persa Darío III, lo 
cual significó el comienzo indisputable de la era helénica. Dicho cuadro 
es en sí mismo un anacronismo, nos cuenta Koselleck, ya que allí mismo 
es posible visualizar también el infructuoso asedio de las tropas turcas 
a Viena en el año 1529. Se aproximan entonces dos sucesos disímiles: 
en el entramado del enfrentamiento entre los macedonios y de los 
persas también se deja entrever la colisión de fuerzas austrohúngaras 
y otomanas. El anacronismo se configura, de esta manera, como una 
estrategia central del cuadro encomendado por el duque Guillermo 
IV de Baviera: una contemporaneidad entre el suceso del cuadro y la 
coyuntura candente actual en la que Altdorfer realizó la pintura. He 
allí la clave del anacronismo, esto es, el regreso del pasado al presente, 
un asalto inesperado pero eficazmente sucedido. Allí, entonces, en una 
misma extensión del tiempo, es posible identificar contemporaneidades 
disímiles.

Esto se evidencia claramente en la impresión que el cuadro causó, 
tres centurias posteriores, a Friedrich Schlegel cuando vio el cuadro 
por primera vez: “Schlegel elogia la pintura con cascadas de ideas 
chispeantes, reconociendo en ella la más elevada aventura de la antigua 
nobleza. De esta manera confirió a la obra maestra de Altdorfer una 
distancia histórico-crítica” (Koselleck, 1993, p. 23). Si la pregunta de 
Koselleck es qué ha sucedido en los trescientos años que separan a la 
realización de la pintura de Altdorfer y la contemplación por parte de 
Schlegel, la respuesta viene por parte de una cualidad novedosa que el 
tiempo histórico ha adquirido en ese interregno. La respuesta que da 
Koselleck a la interrogante recién formulada es esbozada por el autor en 
una tesis crítica: “en estos siglos se produce una temporalización de la 
historia en cuyo final se encuentra aquel tipo peculiar de aceleración que 
caracteriza a nuestros modernos” (Koselleck, 1993, p. 23).

Koselleck quiere significar que el sujeto de la moderna filosofía 
de la historia fue el ciudadano ilustrado y emancipado de la sumisión 
absolutista y de la tutela eclesiástica. Debido a esto, el tiempo se acelera 
de tal manera que hace que, entrado el siglo XVIII, el futuro deje de 



75Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

ser una categoría escatológica y pase a ser un dictum, esto es, una 
obligación de planificación temporal. Pero dejemos aquí los análisis 
del anacronismo vinculado a la exégesis de las imágenes y pasemos, en 
cambio, a los estudios del anacronismo abordados desde una perspectiva 
historiográfica. 

¿Cómo vincular, en efecto, la perspectiva de estudio de índole estética 
con una eminentemente historiográfica? A cuentas de esta interrogante 
resulta sumamente proficuo un análisis que realiza Koselleck sobre los 
memoriales de guerra. Allí se hace patente la perseverancia de cierto 
pasado, el de los caídos en acción, el cual perdura hasta el presente, a las 
generaciones sobrevivientes. En este análisis iconológico se “produce 
una apertura para la contemporaneidad de lo no contemporáneo, 
esto es, para la presencia de anacronismos en los pasajes memoriales” 
(Svampa, 2016, p. 255). Es precisamente en esa instancia donde 
se juega un doble proceso de identificación, el cual se encuentra 
contenido en “la diferencia entre el pasado muerto que es evocado y 
la interpretación visual que el memorial de guerra ofrece” (Koselleck, 
2002, p. 288). Formulado con otras palabras, podría decirse que existe 
la perduración de una declaración, de un pasado, que es aprehensible 
a través de lo que ofrece visualmente una estética determinada. En este 
sentido, “las posibilidades ‘estéticas’ de una declaración, conectada a la 
receptividad sensorial de los observadores, sobrevive a las demandas 
políticas de identificación que ella debía establecer” (Koselleck, 2002, 
p. 325). El mensaje que buscaba ser transmitido por una estética 
determinada —en el caso del citado artículo, la de los memoriales de 
guerra— permanece, al mismo tiempo que, en cierto sentido, cambia a 
lo largo del tiempo: permanece en cuanto el propósito de una estética 
determinada —aquí es el llamado de identificación de los memoriales 
de guerra— sobrevive a lo largo de las épocas; cambia, dado que cada 
época les otorga una significación distinta a las estéticas particulares. La 
estética, podría decirse, investiga una brecha, un espacio, un intersticio: 
la articulación entre pasado y presente, entre lo que se quiso significar 
y la significación dada coetáneamente, entre un pretérito que sigue 
interponiendo su fuerza en el presente y una contemporaneidad que 
no ceja en resignificar los restos del pasado. Siguiendo esta línea, por 
la cual el arte y la estética articula lo sido y lo que es, es que justamente 
Koselleck nos advierte, en un artículo intitulado “Begriffsgeschichte and 
Social History”, que, “[t]eóricamente, se podría definir toda la historia 
como un presente permanente conteniendo el pasado y el futuro —o, 



76 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

alternativamente, como la interacción continua entre pasado y futuro, 
lo que constantemente causa que el presente desaparezca—” (Koselleck, 
1998, p. 30). Con ello no se quiere decir solamente que el pasado, 
presente y futuro interactúan de manera constante entre ellos, motivo 
por el cual no se puede decir que ninguno se encuentra muerto o inmóvil 
propiamente dicho, sino que también se busca indicar las coordenadas 
de la interacción entre la faz sincrónica y diacrónica de la historia: en el 
caso de exaltar la primera, la historia se deterioraría en un puro espacio 
de conciencia en el cual todas las dimensiones temporales se encuentran 
contenidas simultáneamente; en caso de ponderar la segunda, la 
presencia activa de los seres humanos devendría sin margen de acción.

Volviendo pues a los razonamientos anteriores, en el capítulo cuarto 
de Futuro pasado, Koselleck nos indica que existen tres modalidades 
temporales de la experiencia. La primera referiría a la irreversibilidad 
de los acontecimientos, es decir, el antes y el después en las distintas 
coyunturas en las que suceden. La segunda aludiría a la repetibilidad 
de los acontecimientos, en tanto se suponga su identidad, bien se acuse 
recibo de un retorno de coyunturas, bien se trate de una coordinación 
ornamentada de los acontecimientos. Pues bien, es la tercera de 
esas modalidades la que nos interesa aquí: la simultaneidad de lo no 
simultáneo. El anacronismo hace su aparición aquí con toda fuerza. 
Koselleck dice que, “[e]n una cronología natural y homogénea, se trata 
de clasificar diferenciadamente los decursos históricos” (Koselleck, 
1993, p. 129). Esto es, existe un fraccionamiento temporal en el cual 
están contenidos de manera conjunta diferentes estratos del tiempo que 
tienen distinta duración y, a pesar de ello, deben ser comparados entre 
sí. En este sentido, en lo anacrónico o en la contemporaneidad de lo 
no contemporáneo están implicadas distintas extensiones de tiempo. 
“Éstas remiten a la estructura pronosticable del tiempo histórico, pues 
cualquier pronóstico anticipa acontecimientos que están esbozados sin 
duda en el presente, pero que, precisamente por eso, no se han realizado 
todavía” (Koselleck, 1993, p. 129). El anacronismo, según Koselleck, 
contiene extensiones de tiempo que afectan y son afectadas por los 
sujetos que las habitan. De este modo, la contemporaneidad de lo no 
contemporáneo emerge en una articulación de lo sincrónico y de lo 
diacrónico, de contextos impredecibles, y los hombres que protagonizan 
aparecen entre la finitud de su existencia física y la infinitud de su 
retorno, provocados por evocaciones sucedidas mientras exista, como 
tal, la humanidad.



77Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

De la diferente combinación de estos tres criterios formales, prosigue 
Koselleck, pueden deducirse conceptualmente el progreso, la decadencia, 
la aceleración o el retardamiento, entre otras variadas determinaciones 
diferenciales del tiempo. Pero lo importante es lo siguiente, que está 
relacionado con la manera en que hemos de entender al anacronismo: 
este implica una repetición, esto es, un regreso del pasado al presente. 

De acuerdo con estos dos autores —Benjamin y Koselleck— 
y la reconstrucción de la problemática realizada a partir de sus 
pensamientos, parecería que el anacronismo es un tópico exclusivamente 
contemporáneo, esto es, que se trata de un problema que habría hecho 
su aparición hace apenas unas décadas atrás. El anacronismo implicaría 
una determinada concepción del tiempo y de la historia, una concepción 
por la cual pasado y presente no son ni inmutables ni compartimentos sin 
relación, sino que son dinámicos: el pasado puede retornar al presente, 
alterándolo y mostrándole su —paradójica— actualidad. 

Sin embargo, creemos que el anacronismo también pudo 
haberse presentado en tiempos más lejanos, como, por ejemplo, en 
la Modernidad. Por ello, intentaremos rastrear la forma en que el 
anacronismo se presenta en uno de los autores celebérrimos de esa era: 
nos referimos, precisamente, a Spinoza. Hacia allí dirigiremos nuestros 
esfuerzos teóricos subsiguientes.

2. La memoria en Spinoza
Si queremos dedicarnos al estudio de la memoria en el autor 

holandés, debemos antes elucidar qué es un afecto, puesto que, sin 
explicar antes dicha noción, asir el concepto de memoria se volvería una 
operación sumamente difícil. 

Spinoza define al afecto como las “afecciones del cuerpo, con las 
que se aumenta o disminuye, ayuda o estorba la potencia de actuar 
del mismo cuerpo, y al mismo tiempo, las ideas de estas afecciones” 
(Spinoza, 2000, p. 126).1 Los afectos tienen, entonces, una modalidad 

1  Si seguimos el paralelismo de los atributos, podríamos decir que el afecto 
no es un fenómeno meramente corporal, sino que también tiene su correlato 
mental: que podemos encontrar una “relación de expresión” (Macherey, 1998, 
p. 41) entre ambos atributos (la extensión y el pensamiento). Ese discernimiento 
se vislumbra gracias a la distinción entre las nociones de “afecto” (affectus) y 
“afección” (affectio). Tal como advierte Misrahi (2005, pp. 29-35), el afecto 
designaría, en particular, a la conciencia que se tiene de un acontecimiento 



78 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

física que les es propia. Se trata, de esta manera, para retomar la frase de 
Filippo del Lucchese, de “una física de los afectos” (Del Lucchese, 2004, 
p. 14). Es en este sentido físico que podría decirse, pues, que un afecto 
es la expresión de una fuerza que afecta y se somete a otras fuerzas. El 
afecto es así la expresión de la afección de un cuerpo sobre otro, es el 
impacto, la impresión que algo corpóreo genera sobre otra cosa de la 
misma naturaleza: “los afectos son las fuerzas que constituyen y expresan 
la naturaleza en su infinita diversidad y maneras indeterminadas” 
(Bernstein, 2002, p. 17).

Elucidado qué es un afecto, podemos proceder con la explicación de 
la noción de “memoria” en Spinoza. Para ello, debemos atenernos muy 
ceñidamente a lo explicitado en la proposición 18 de la segunda parte 
de la Ética.2  Allí,3  Spinoza dice claramente lo siguiente: “Si el cuerpo 
humano ha sido afectado una vez por dos o más cuerpos al mismo tiempo, 
cuando el alma imagine después alguno de ellos, recordará al instante 

que sucede a nivel corporal. Si el afecto designa entonces a la conciencia que se 
tiene de aquello que ha tenido lugar en el atributo de la extensión, la afección 
designaría al suceso corporal, esto es, a la modificación misma. Así, es posible 
asociar ambas nociones: el afecto es la idea que se tiene y que se corresponde a 
una modificación, es decir, a una transformación particular del cuerpo, a una 
afección. Es en este sentido, pues, que Misrahi puede afirmar que “[e]l afecto 
expresa así, o encarna, la naturaleza del hombre: es la unidad indisociable 
de los dos aspectos de su realidad, el cuerpo y el espíritu” (Misrahi, 2005, p. 
31). Ramond (2007, pp. 16-20) comparte la distinción realizada por Misrahi y, 
a su vez, precisa la aparición del término affectio ya en la definición quinta de 
la primera parte de la Ética, referida al modo, para señalar que dicha noción 
de “afección” había sido utilizada para describir la esencia del modo, la cual 
consiste en alterar, transformar o modificar a la sustancia. Lordon (2013, p. 
141) sigue esta misma línea de interpretación. Distinta es la interpretación de 
Kaminsky (1998, pp. 33-34), quien sostendrá que la diferencia radica en que 
affectio remite a un estado pasivo del cuerpo afectado por otro cuerpo exterior, 
mientras que affectus remite al cambio de complexión de cuerpos a estados de 
pasajes activos.

2  Nos atendremos, en el presente artículo, a las elucidaciones que Spinoza 
realiza sobre la memoria en la Ética. Para una examen respecto de cómo esta 
noción aparece en otras obras del autor, especialmente en el Tratado de la reforma 
del entendimiento, cfr. Totaro (2007).

3  Seguimos aquí la periodización analítica de esta proposición particular 
propuesta por Rojas Peralta (2016, p. 163), la cual fractura esta proposición en 
tres partes distintas: el teorema propiamente dicho, la demostración y el escolio.



79Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

también los otros” (Spinoza, 2000, p. 95). Las proposiciones precedentes 
a esta han tomado en cuenta la situación más simple, esto es, aquella 
en la que el alma percibe una cosa a la vez, dado que el cuerpo del cual 
ella es idea es afectado por una sola cosa. Pero este razonamiento de un 
caso elemental continúa valiendo cuando se trata de situaciones más 
complejas en las cuales el cuerpo es afectado simultáneamente por dos 
o más cosas y conserva la impresión que han dejado en él aquellas cosas 
que lo han marcado de manera simultánea. “[E]l alma imagina un cuerpo 
exterior por la razón de que el cuerpo humano es afectado y dispuesto 
por los trazos de un cuerpo exterior de la misma manera en que éste ha 
sido afectado mientras algunas de sus partes han recibido un impulso 
de ese cuerpo exterior” (Gueroult, 1974, p. 230). Y, según la definición 
previamente brindada, podemos deducir también que el cuerpo ha sido 
afectado al mismo tiempo por dos cuerpos, de manera tal que el alma 
imagina los dos cuerpos de manera simultánea. Consecuentemente, el 
alma imaginará los dos cuerpos conjuntamente y, cuando se presente 
uno de ellos, el otro también le aparecerá de forma concomitante.

De esta manera, el alma percibe las cosas simultáneamente, y esto 
si ellas están presentes o no. Porque, como explica la demostración de 
dicha proposición 18: 

El alma imagina un cuerpo por el hecho de que el cuerpo 
humano es afectado y dispuesto por los vestigios de un 
cuerpo externo de la misma manera que es afectado 
cuando algunas de sus partes fueron impactadas 
por dicho cuerpo externo. Es así que (por hipótesis) 
entonces el cuerpo fue dispuesto de forma que el alma 
imaginó dos cuerpos al mismo tiempo. Luego también 
después imaginará dos cuerpos a la vez; y, cuando el 
alma imagine uno de ellos, recordará inmediatamente 
el otro (Spinoza, 2000, pp. 95-96).

Cuando el cuerpo ha sido dispuesto de tal manera que el alma 
imaginó dos cuerpos al mismo tiempo, luego, más tarde, cuando el 
alma imagine uno de esos cuerpos, deberá agregar a dicha imaginación 
necesariamente al otro cuerpo, se encuentre este presente o no. Porque 
no imaginamos nunca una cosa de manera distinta y aislada, sino que 
siempre imaginamos muchas a la vez, lo que multiplica vastamente 
los efectos del mecanismo aquí en juego. Es interesante destacar aquí 
que la imaginación se presenta, ante todo, como un proceso corporal 



80 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de producción de conocimiento, lo cual también impacta de lleno en la 
conformación de la memoria. Y esto porque: 

El cuerpo entonces está poblado de imágenes de otros, 
imágenes que lo engloban a él junto con otros y que le 
permiten percibirse, imágenes de relaciones con otros en 
la duración, imágenes que lo implican y no lo explican 
y que permanecen presentes hasta que otra imagen, de 
otras relaciones que acontezcan, las fuercen a negarse y 
a excluirse (Abdo Ferez, 2010, p. 13).

Así, de acuerdo con Abdo Ferez, la imaginación implica una 
absolutización de la propia perspectiva: el cuerpo imagina el haz de 
relaciones con las cuales está entrelazado desde su propio punto de vista. 
Aparece aquí también, ciertamente, el concepto de huella o de vestigia, 
esto es, aquellas impresiones que otros cuerpos ejercen sobre el primero 
y que, lejos de significar una despotenciación de este, lo constituyen, 
esto es, son parte de su conformación, permitiendo que ese individuo 
conforme su propia complexión, su propio ingenium.4

Pero, para continuar con el tema de la memoria, podríamos decir, 
junto con Pierre Macherey, que:

Dicho de otra manera, en las condiciones de 
conocimiento inmediato, asociamos automáticamente 
las representaciones que tenemos de cosas como si ellas 
fueran una, siendo que en realidad no hay ninguna 
relación entre ellas, salvo por el hecho de que ellas han 
afectado a nuestro cuerpo a la vez (Macherey, 1997, pp. 
187-188).

La naturaleza propia de estas cosas, y el lazo de semejanza que puede 
derivar de allí, no interviene en la formación de dicha asociación, la cual 
es absolutamente contingente en la medida en que depende solamente 
del azar de un reencuentro del cual el cuerpo humano ha conservado el 
rastro o vestigio.

Aclarado también esto, podemos meternos de lleno en la cuestión 
de la memoria, pues “para producir una ligazón entre muchas imágenes 
[…] basta que la afección haya tenido lugar una sola vez. El habitus 

4  Esto también juega un papel en la cuestión de la identidad, sobre la cual 
tiene implicancias fundamentales. Para más sobre este tópico, cfr. Lin (2013).



81Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

mental, aquí como en cualquier otra parte, no requiere de ninguna 
repetición” (Gueroult, 1974, p. 230). Permítasenos citar in extenso el 
escolio de la proposición 18 de la segunda parte de la Ética, so pena de 
incurrir en recortes que vuelvan la cuestión más oscura:

[a] A partir de aquí entendemos qué es la memoria. Pues 
no es otra cosa que cierta concatenación de las ideas 
que implican la naturaleza de cosas que están fuera del 
cuerpo humano, la cual se efectúa en el alma según el 
orden y la concatenación de las afecciones del cuerpo 
humano. Digo, en primer lugar, que la concatenación 
es tan sólo de aquellas ideas que implican la naturaleza 
de las cosas que están fuera del cuerpo humano, pero 
no de las ideas que explican la naturaleza de esas cosas. 
Pues son realmente ideas de las afecciones del cuerpo 
humano, que implican tanto la naturaleza de éste como 
la de los cuerpos exteriores. Digo, en segundo lugar, 
que esta concatenación se efectúa según el orden y la 
concatenación de las afecciones del cuerpo humano, a 
fin de distinguirla de la concatenación de las ideas que 
se hace según el orden del entendimiento, con el que el 
alma percibe las cosas por sus primeras causas y que es 
el mismo en todos los hombres.

[b] Y a partir de aquí entendemos fácilmente, además, 
por qué el alma pasa al instante del pensamiento de 
una cosa al pensamiento de otra que no tiene semejanza 
alguna con la primera. Como, por ejemplo, un hombre 
romano pasa al instante del pensamiento de la voz 
pomum (manzana) al pensamiento de una fruta que 
no tiene semejanza alguna ni nada común con aquel 
sonido articulado, si no es que el cuerpo del mismo 
hombre fue muchas veces afectado por esas dos cosas, 
es decir, que el mismo hombre oyó muchas veces la voz 
pomum mientras veía dicha fruta. Y así, cada cual pasará 
de un pensamiento a otro según que la costumbre de 
cada uno haya ordenado en su cuerpo las imágenes de 
las cosas. Pues un soldado, por ejemplo, al ver en la 
arena las huellas de un caballo, pasará al instante del 



82 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

pensamiento del caballo al del jinete, y de éste al de la 
guerra, etc.; un campesino, en cambio, del pensamiento 
del caballo pasará al del arado, del campo, etc. Y así, 
cada cual, según ha acostumbrado a unir y concatenar 
las imágenes de las cosas de tal o cual manera, pasará 
de un pensamiento a este o a aquel otro.

La memoria, en este sentido, es una concatenación de las ideas 
que involucran la naturaleza de cosas que exceden el cuerpo humano, 
concatenación efectuada de acuerdo con las afecciones que –valga la 
redundancia– afectan al propio cuerpo humano. O, para decirlo en 
palabras de Marilena Chaui:

La memoria es, pues, una asociación de imágenes 
en que una imagen actualmente presente evoca una 
imagen actualmente ausente porque, en inicio, ha 
habido una percepción simultánea de dos imágenes 
y porque, como queda evidenciado por la física del 
cuerpo humano, la mente es afectada y dispuesta de la 
misma manera tanto por un cuerpo externo como por 
los vestigios dejados en su cuerpo por el cuerpo externo 
afectante (Chaui, 2016, p. 213).

La memoria es así el acto mental por el cual imaginamos cosas, 
como así también las relaciones entre las cosas. Porque recordar algo 
es conocer en absoluto algo de esa cosa, dado que lo que hacemos es 
reproducir mentalmente la asociación que ha sido una vez inscrita en 
nuestro cuerpo; reproducción que sucede de forma automática una 
vez que nos encontramos con algunos de esos cuerpos que en algún 
momento nos ha afectado. La reviviscencia de esa afección particular 
entraña necesariamente el recordar las otras que también nos han 
afectado, motivo por el cual el alma debe percibir en conjunto todas las 
ideas de las afecciones que implican la naturaleza de los cuerpos. Al 
haber sido afectado simultáneamente por dos o más cuerpos externos, 
el cuerpo propio se dispone de manera tal que su mente los imaginará 
en simultáneo y, posteriormente, cuando imagine uno de ellos 
inmediatamente recordará los demás. 

La memoria es, en este sentido, una cierta concatenación de las 
ideas, concatenación que provee de orden a las afecciones corporales. 
Pero, asimismo, dicha concatenación se efectúa bajo otro orden distinto 



83Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

a la que se desarrolla bajo el entendimiento, por el cual el alma percibe 
las cosas según las causas primeras. Así como la imaginación, también 
la memoria depende de la constitución de un cuerpo individual en sus 
relaciones con otros cuerpos, de manera que las imágenes y los recuerdos, 
que dependen de la constitución del cuerpo propio, las circunstancias en 
las que se relaciona con otros y las costumbres adquiridas, se concatenan 
en forma exclusiva conforme al orden y conexión de las afecciones 
corporales, pudiendo variar de individuo a individuo según el estado 
del cuerpo propio, las circunstancias o las costumbres. Esto sucede al 
contrario de la concatenación intelectual de las ideas, que siempre es 
la misma y es la misma para todos, pues su orden y conexión sigue la 
causa necesaria de las ideas. Por su parte, como dijimos, la imaginación 
y la memoria juntan y concatenan ideas por una asociación accidental 
de imágenes que se repiten en el orden común de la naturaleza, 
produciendo el hábito o la costumbre de juntarlas sin que haya una 
relación intrínseca entre ellas. El entendimiento, en cambio, conecta 
las ideas según su necesidad causal inmanente, conforme al orden 
necesario de la naturaleza, comprendiendo sus semejanzas, diferencias 
y articulaciones necesarias. Esta distinción entre, por un lado, memoria 
e imaginación, y, por el otro, entendimiento, no significa que, en sí 
mismas, memoria e imaginación no posean causas necesarias: ellas son 
necesariamente causadas por operaciones de afecciones corporales y por 
eso en sí mismas son necesarias, a pesar de que las ideas imaginativas y 
los recuerdos no alcancen el grado de necesariedad que el entendimiento 
detenta para realizar la conexión entre los cuerpos y sus ideas. Porque 
precisamente la marca indeleble de la memoria es la ausencia de una 
necesidad intrínseca que determina una relación entre una imagen y 
otra, como se presencia de manera evidente en el lenguaje, en el cual 
no hay una relación necesaria entre los signos y las cosas designadas 
convencionalmente por estos.

Se ve entonces de qué manera opera la memoria: concatenando 
circunstancialmente dos o más imágenes de cuerpos exteriores que 
han tenido una influencia sobre el propio cuerpo humano. Y ese 
concatenamiento se ve afianzado cuando, luego, en el futuro, al recordar 
una de esas imágenes, el alma vuelve a tener inmediatamente como 
presente el resto de estas. Vemos con ello, también, la forma en que 
el anacronismo se presenta en el pensamiento de Spinoza. Hacemos, 
entonces, uso de una categoría extemporánea a Spinoza pero que puede 
aportar una mayor riqueza no solo a la hora de problematizar el propio 



84 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

tema de la memoria en el autor, sino también al permitir explotar 
los corolarios políticos que el anacronismo comportaría. Porque el 
anacronismo encerraría una productividad que le sería intrínseca, esto 
es, que habilita a pensar, a su vez, nuevas y novedosas problemáticas. 
Por tanto, ese anacronismo que, a cuentas de Benjamin y Koselleck, 
habíamos definido como aquello pretérito que retorna al presente de 
manera disruptiva, retorna aquí, en la filosofía del pensador holandés, 
a cuentas del concepto de la memoria, por el cual una imagen pretérita 
se presentifica una vez que una imagen aledaña a esta es recordada por 
las mismas causas fortuitas que forjaron su concatenación en un primer 
lugar. Así, el anacronismo tiene lugar, en el pensamiento de Spinoza, a 
partir de la memoria, esto es, a partir de esa accidental concatenación de 
imágenes.

Ahora bien, ¿es posible hallar una productividad política para dicho 
anacronismo? Esto es, ¿el anacronismo, al menos en Spinoza, puede 
adoptar una posición productiva, que haga historia del presente al 
cargarlo de pasado, en lugar de ser meramente improductivo, es decir, un 
anacronismo conformista, que hace historia desde el presente? ¿Puede, 
para decirlo finalmente con otras palabras, postularse la existencia de un 
anacronismo que informe a la política de manera virtuosa en Spinoza? A 
ello nos abocaremos en el próximo apartado.

3. La productividad del anacronismo en Spinoza
Si hemos de hablar de la existencia de un anacronismo productivo 

en Spinoza, es decir, de un anacronismo que vuelve contemporáneo 
el pasado al presente (por oposición a un anacronismo improductivo, 
concebido lisa y llanamente como un pecado imperdonable, una imagen 
perniciosa que no permite una mediación para la otredad y coloniza 
una dimensión del tiempo), debemos hablar primero de la historia del 
Estado de los judíos de acuerdo con Spinoza.

Para ello, debemos aclarar primero que el Estado de los hebreos es 
apenas un modelo5 que, aunque no puede ser copiado y reproducido 
en la actualidad,6 nos proporciona, en la historia de su desarrollo y sus 

5  En relación con el estudio de la historia de los hebreos como ejemplo 
predominante en el Tratado teológico-político, cfr. Del Lucchese (2009, pp. 64-82), 
Moreau (2005) y Zac (1971).

6  Al comienzo del capítulo XVIII del Tratado teológico-político afirma: 
“Aunque el Estado de los hebreos […] pudo ser eterno, sin embargo ya nadie lo 



85Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

vericuetos particulares, la posibilidad de avizorar ciertas cuestiones que 
permanecen como invariantes universales a cualquier tipo de Estado. En 
particular, el momento determinante de dicho Estado que nos interesa 
es el del éxodo y la instauración del, como veremos, primer tipo de 
autoridad política entre los judíos.

Nuestro autor procede entonces a estudiar la manera en que los 
hebreos constituyeron su Estado y los eventos que este soportó. A 
este respecto, Spinoza afirma que, una vez que escaparon de Egipto, 
los hebreos no se encontraban obligados a cumplir con el derecho de 
ningún Estado y podían, por tanto, dictar nuevas leyes para organizarse 
y constituir un Estado en las tierras que eligieran. Habiendo recuperado 
su derecho natural, el pueblo de los hebreos decidió, entonces, “por 
consejo de Moisés, en quien todos confiaban plenamente, no entregar su 
derecho a ningún otro mortal, sino sólo a Dios” (Spinoza, 2012, p. 360), 
comprometiéndose a obedecer el derecho expresado por Dios a través de 
la revelación profética. Este régimen puede denominarse formalmente 
como “teocrático”, aunque Spinoza acota que fácticamente era una 
democracia. Spinoza señala que, en la práctica, “todos permanecieron 
absolutamente iguales y […] todos tenían el mismo derecho de consultar 
a Dios, de aceptar las leyes e interpretarlas, y […] todos conservaban por 
igual la plena administración del Estado [imperii]” (Spinoza, 2012, p. 361). 
En este sentido, fácticamente el Estado de los hebreos pareció haberse 
organizado como una democracia. Si la libertad es el fundamento del 
Estado, esta solo puede ejercitarse de manera acabada en un Estado que 
se organice de manera democrática: “No cabe duda [de] que esta forma 
de gobernar es la mejor y la que trae menos inconvenientes, ya que está 
más acorde con la naturaleza humana” (Spinoza, 2012, p. 421). Así, lo 
que buscamos no es señalar que la teocracia es la institución imaginaria 
de la sociedad qua democrática, esto es, que el Estado establecido es la 
proyección colectiva de la transferencia de potencia efectuada por la 
multitud, sino afirmar que “no hay en la historia una única forma del 
imperium democraticum, sino que hay necesariamente muchas: hay tantos 
regímenes como representaciones imaginarias del interés común” 
(Balibar, 2018, p. 355).

Debemos especificar que lo que aquí se presencia es la historia 
del tiempo en que los hebreos habitaban en Egipto y soportaban 
la autoridad política de ese régimen. Esa historia va acompañada, 

puede imitar ni es aconsejable hacerlo” (Spinoza, 2012, p. 385).



86 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

ciertamente, por una memoria de esta, la cual tiene un peso decisivo en 
el porvenir de su organización política. Como vimos, una vez exiliados, 
los hebreos debieron establecer un régimen político por su cuenta, para 
lo cual solicitaron el consejo de Moisés, quien les recomendó que no 
encomendaran el poder a ningún mortal, sino directamente a Dios. 
Este tipo de régimen teocrático, sin embargo, se organizó en términos 
prácticos como una democracia. Ahora bien, ¿por qué los hebreos 
instituyeron el poder político de la manera en que lo hicieron? Esto es, 
¿habría algo de la experiencia de cuando habitaban el suelo egipcio que 
habría informado la posterior constitución de un Estado por su propia 
cuenta? 

Al respecto de esto, Spinoza dice:

Tan pronto salieron de Egipto, ya no estaban [los 
hebreos] obligados por el derecho de ninguna otra 
nación, y les estaba permitido, por tanto, dictar nuevas 
leyes o establecer nuevos derechos a guisa suya, y 
constituir un Estado donde quisieran y ocupar las 
tierras que desearan. Para nada, sin embargo, eran 
menos aptos que para fijar sabiamente derechos y 
detentar ellos mismo el poder supremo, puesto que todos 
eran un tanto rudos y estaban deformados por la esclavitud. 
El poder tuvo que permanecer, pues, en manos de 
uno solo, que mandara sobre los demás, les obligara 
por la fuerza y les prescribiera, finalmente, leyes y las 
interpretara en adelante. Efectivamente, Moisés logró 
fácilmente retener ese poder, porque superaba a los 
demás por una virtud divina, y convenció al pueblo 
de que la poseía y lo confirmó con muchos hechos. 
Estableció, pues, derechos con la virtud divina, de 
que estaba dotado, y los impuso al pueblo. Tuvo, sin 
embargo, sumo cuidado de que el pueblo cumpliera su 
deber, no tanto por miedo como por propia iniciativa. 
De hecho, le obligaban a ello dos razones valiosas: la 
natural contumacia del pueblo (que no tolera ser obligado 
únicamente por la fuerza) y la inminencia de la guerra 
(Spinoza, 2012, pp. 160-161; cursivas nuestras).

Respecto a por qué los hebreos decidieron transferir su derecho a 
Dios —y, por consiguiente, a su profeta, Moisés—, esto es, a una sola 



87Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

persona, los comentadores se bifurcan en dos líneas interpretativas, las 
cuales, es necesario notar, no se excluyen mutuamente prima facie. Por 
un lado, Moreau hace eco de lo especificado por Spinoza al definir la 
complexión o ingenium del pueblo hebreo, cuyos miembros, luego de 
siglos de servidumbre, “eran un tanto rudos y estaban deformados 
por la esclavitud” (Spinoza, 2012, p. 160), y eran, además, sumamente 
contumaces. Esta complexión del pueblo hebreo, según Moreau (2012, 
pp. 436-440), hace que este se encuentre predispuesto a odiar toda 
opresión impuesta por un hombre, como los hace también incapaces de 
vivir en libertad. De allí el consejo de Moisés de transferir su derecho a 
una potencia divina no percibida como tiranía humana. Por otro lado, 
Zourabichvili (2002, p. 18) especifica que la situación de los hebreos en 
su éxodo es análoga a una libertad sin memoria, esto es, a una multitud 
libre que aspira a su libertad ignorando las causas que la determinan, 
fundando un Estado como si se tratara de un segundo nacimiento.

Lo interesante de ambos comentadores es que hacen énfasis en dos 
cuestiones que se imbrican mutuamente. Moreau recalca el papel del 
ingenium, esto es, la complexión de un cuerpo en función de aquellos 
afectos que lo han marcado en el pasado; o, en otras palabras: 

Es el fruto biográfico […] que se apoya en la constitución 
física del individuo, por lo que podemos conocerlo por 
medio de un proceso inductivo que articula las reglas 
de la imaginación deducidas geométricamente con la 
experiencia, los pensamientos y las obras de la persona 
(Ramos-Alarcón Marcín, 2008, pp. 6-7).

El concepto de “ingenio”, entonces, engloba nociones tales como 
el carácter o el talante, el cual ha sido forjado a través de experiencias 
biográficas de diversa índole. Pero a este análisis podríamos añadir lo 
siguiente: que en el ingenio también opera la memoria: ese evento pasado 
que ha implicado la conexión de dos o más elementos particulares 
también constituye actualmente la complexión de una persona que, al 
imaginar algo, no puede por ello evitar imaginar también la(s) otra(s) 
cosa(s) con la(s) que la primera se había dado originalmente.

Por otra parte, tenemos la posición de Zourabichvili, quien afirma 
que el pueblo hebreo vagando por las tierras de Canaán es análogo a 
la figura de una libertad sin memoria. Zourabichvili se parapeta en el 
hecho de que el pueblo hebreo sería homólogo de una multitud libre 
que busca la libertad sin saber las causas que la determinan. Ahora bien, 



88 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

¿es posible afirmar que el pueblo judío exiliado es como una libertad sin 
memoria? ¿No hemos visto, por el contrario, en la larga cita de Spinoza 
precedente, la descripción puntillosa de las distintas características 
de los hebreos que fueron constituidas bajo el suelo egipcio y que, a 
base de la repetición, determinan su comportamiento luego, cuando se 
encuentran por su cuenta y deben hacerse cargo de su destino político? 
Creemos, en este sentido, que la libertad conseguida por los judíos es 
una libertad con memoria, puesto que los hebreos son inseparables 
de una complexión determinada, esto es, ellos son inseparables de su 
constitución biográfica y no pueden hacer tabula rasa de las vivencias 
acontecidas cuando habitaban el suelo de Egipto.

Las interpretaciones de Moreau y de Zourabichvili nos sirven de 
disparadores para reflexionar en torno al anacronismo y la memoria en 
el pueblo hebreo. Pero no únicamente nos hacemos de estos comentarios 
para que oficien de catalizadores, sino que adoptamos una posición 
definida en relación con ellos: nos plegamos a la lectura de Moreau 
y, al mismo tiempo, rechazamos la interpretación de Zourabichvili. 
Con Moreau, afirmamos el papel del ingenium en la constitución del 
carácter de los judíos: la recolección de las experiencias biográficas y de 
las formas de las afecciones a las cuales una persona estuvo sometida 
determinarían las características de su complexión. Respecto de 
Zourabichvili, nos apartamos de su lectura, que postula que los hebreos 
se erigieron como un pueblo sin memoria una vez que emprendieron 
el éxodo para, en cambio, rescatar el elemento de la memoria y de la 
determinada complexión de los hebreos. 

Dichas interpretaciones también nos permiten plantear la relación 
de la memoria, ya no con la dinámica individual, la cual ha sido 
desarrollada en el apartado anterior a cuentas de la proposición 18 de la 
segunda parte de la Ética, sino con la dimensión histórica. Precisamente, 
como especifica María Luisa de la Cámara (2008), el término “historia” 
(también historia en latín) hace su aparición una sola vez a lo largo de 
toda la Ética, en el escolio de la proposición 68 de la cuarta parte: “Y esto, 
y otras cosas que ya hemos demostrado, parecen haber sido simbolizadas 
por Moisés en aquella historia del primer hombre” (Spinoza, 2000, 
p. 229). Esta referencia parece confirmar nuestra intuición de que el 
elemento histórico, en cuanto lidia con la memoria, se vincula con el 
análisis de la historia sagrada y, en particular, con aquella que tiene que 
ver con el protagonista de ésta: el pueblo hebreo. La de los judíos no es 
la única referencia que Spinoza realiza a un pueblo determinado en toda 



89Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

su obra (extendiéndonos también al Tratado teológico-político y al Tratado 
político), pero sí podemos afirmar que ella nos da el índice principal 
para constituir “una propedéutica para una Teoría de la historia” (De 
la Cámara, 2008, p. 302), a pesar de “que el encuentro de Spinoza con la 
memoria del pasado, su lectura de libros de carácter histórico y el recurso 
a los ejemplos no constituyen por sí solos una doctrina sistemática 
sobre la historia” (De la Cámara, 2008, p. 302; cursivas nuestras). 
Concordamos, en este sentido, con la interpretación propuesta por 
De la Cámara: podemos encontrar “una concesión a la ‘filosofía de la 
historia’ en el capítulo XVII del Tratado teológico-político (La historia del 
Pueblo Hebreo)” (De la Cámara, 2008, p. 314), la cual nos sirve como 
ejemplificación de la historia de la humanidad toda.

Debemos entender esta atención específica que Spinoza le dedica 
al análisis de los avatares del pueblo hebreo como parte del desarrollo 
de una ciencia política que no se encuentre enajenada del contenido 
histórico que le es ínsito necesariamente, porque, como bien argumenta 
Javier Peña, “[e]n cualquier caso, la Política no puede prescindir de la 
experiencia; no es posible construir una ciencia referida a los hechos sin 
recurrir a los datos de un contexto empírico” (Peña, 2008, p. 428). De lo 
que se trata, para Spinoza, es, entonces, de extraer lecciones, invariantes, 
de la experiencia histórica que le permitan fundar un estudio de la 
política de carácter científico. La historia aparece así como un lecho en 
el cual se decantan distintos acontecimientos y experiencias que, en 
diversas partes de la obra spinoziana, han sido previamente esclarecidos 
y establecidos demostrativamente.

Esto nos permite hablar de la existencia de una memoria no solo 
histórica, sino también colectiva y referida a la historia de un pueblo en 
particular, que se hallaría presente en el corpus teórico de Spinoza. Sería 
allí precisamente, en la historia, donde se sedimentarían las distintas 
experiencias relacionadas con una nación definida, la hebrea, la cual se 
constituye como un modelo que explica cómo se conforma una memoria 
supraindividual, esto es, distinta de la del individuo, y que está al servicio 
de un continente colectivo e histórico. Lo que queremos decir, así, es que 
el anacronismo no solo se revela como existente en el plano biográfico/
personal, sino que también es pasible de ser detectado en la experiencia 
histórica y colectiva. Efectivamente, como vimos en el apartado anterior, 
la memoria se encuentra fundada en el funcionamiento del conocimiento 
del primer género o, más específicamente, sobre el hábito. En la memoria 
aparece, así, un mecanismo de asociación que pone en relación dos o más 



90 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

cuerpos distintos, lo cual da cuenta de dos propiedades de la memoria: 
el orden y la singularidad. El primero se vincula con el encadenamiento 
de ideas, el cual opera siguiendo el mismo patrón de las afecciones del 
cuerpo humano; la segunda se conecta con el hecho de que esta relación 
establecida entre dos o más cuerpos es, precisamente, singular, esto es, 
azarosa y puntual, esa relación es irreductible a cualquier otra relación 
que pueda establecerse entre dos o más cuerpos. De cualquier manera, 
lo que queremos sacar en claro con esto es explicitar que el hábito, que 
sirve de soporte a la memoria, tiene una dimensión social explícita: “Las 
asociaciones de éste [el hábito] permiten la emergencia, ya desarrollada 
a partir de la educación, de un habitus, ciertamente más o menos estable, 
pero capaz de orientar la acción” (Laux, 1993, p. 72). Es ese, justamente, 
el campo de la costumbre, reductible enteramente a lo social, un hábito 
reconocido colectivamente como tal, en el cual las personas estabilizan 
las relaciones entre ellas. El área de lo consuetudinario, entonces, 
“organiza las imágenes en las cuales el cuerpo social se reconoce y 
encuentra el medio de reforzar su cohesión” (Laux, 1993, p. 72). El hábito, 
de esta manera, permite constituir un conjunto donde se componen 
las relaciones que aumentan la potencia del cuerpo social colectivo y 
donde las diferentes personas que lo componen hallan su referencia. 
Ciertamente, cualquier tipo de hábito es guiado por la búsqueda de 
lo útil, esto es, el hábito exige la unión entre las personas, que ellas 
entretejan relaciones de composición: a la postre, el establecimiento de 
una relación social. Es aquí, en este campo de lo estable en lo cambiante 
de las relaciones, donde podemos advertir que se conforma una 
memoria de índole colectiva, en la formalización y en el afianzamiento 
de pautas de conductas que se fijan a fuerza de acciones de semblanza, 
contigüidad y repetición. De esto se trata una memoria que se efectiviza 
en una dimensión colectiva y necesariamente histórica. 

En este sentido, no podemos dejar de señalar que, en relación con 
el tópico del anacronismo, la historia del pueblo hebreo es un caso de 
un anacronismo de tipo productivo, esto es, se trata de una situación en 
la que los judíos presentan una contemporaneización del pasado que 
es vuelto presente. ¿En qué sentido? El acervo de experiencias vividas 
por los hebreos cuando habitaban el suelo egipcio quedó grabado en 
su memoria, como fue analizado en el apartado anterior, y es vuelto 
presente nuevamente cuando, ahora por su cuenta, ya exiliados, 
deben establecer su propia forma de organización política. El pasado 
no deja de asediar el presente de los hebreos: su constitución ruda, su 



91Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

deformación por la esclavitud y el carácter contumaz del pueblo son 
marcas de fuego de la experiencia pretérita de los hebreos acontecida en 
Egipto, que determina en el presente la forma que la comunidad política 
debe adoptar para que esta se adapte de la forma más perfecta a las 
características de dicho pueblo. Así, vimos que los hebreos transfirieron 
su poder a Dios y a su profeta Moisés, motivo por el cual, a pesar de que 
formalmente esta organización del poder pueda parecer teocrática, en 
términos fácticos, el poder fue estructurado de manera democrática. La 
rudeza y la ausencia de autonomía del pueblo judío determinó el tipo de 
organización política más adaptado para ellos: un poder constituido, en 
términos de apariencia, de forma monárquica-teocrática, pero que, en la 
facticidad, devino una democracia. Presenciamos aquí la manera en que 
el pasado de los judíos no ceja en marcar su presente.

Conclusión
En el primer apartado del presente trabajo hemos analizado a dos 

autores que han estudiado el concepto de “anacronismo”. Hemos 
elegido a Benjamin y a Koselleck porque creemos que representan, 
ambos, una de las mejores tematizaciones del anacronismo. En este 
sentido, hemos visto que, para Benjamin, la cuestión del anacronismo 
reside en la vigencia de ciertos elementos de un pasado que no fue, un 
pasado trunco, cuyos elementos deben ser pesquisados a contrapelo 
para que estos puedan cuestionar el presente imperante. Para Koselleck, 
en una misma acepción que para Benjamin, hemos presenciado que 
también allí pasado y presente se contaminan, esto es, que lo pretérito y 
lo contemporáneo se intersecan y se mueven. En el decir de Koselleck, 
pues, la noción de “anacronismo” o de “contemporaneidad de lo no 
contemporáneo” remite a una dimensión que aúna diferentes estratos 
de tiempo. Hemos repuesto muy brevemente las lecturas de Benjamin 
y Koselleck en torno al anacronismo para poder ubicar de manera 
correcta las coordenadas analíticas de dicho concepto. A su vez, la breve 
restitución realizada nos permite lanzarnos a encontrar en otros autores, 
ya no contemporáneos, sino modernos, la misma problemática en líneas 
sumamente propincuas, si bien no idénticas. En este artículo, por caso, 
hemos rastreado esta noción de “anacronismo” en la obra de Spinoza.

Por ello, en el segundo apartado hemos examinado la noción 
de “memoria” en Spinoza. De esta manera, vimos que, para el autor, 
la memoria es algo forjado a través de la concatenación azarosa de 
afecciones distintas, las cuales fortuitamente se han conjugado en un 



92 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

tiempo y espacio determinados para afectar a la vez a una persona 
específica. De esta manera, cuando una imagen de varias que han 
afectado oportunamente al mismo cuerpo sea evocada, el resto de 
estas será evocado en su ausencia por la asociación contingentemente 
forjada en un inicio. La memoria lleva el índice del anacronismo en 
el pensamiento de Spinoza: esta implica, como vimos, hacer presente 
algo del orden de lo pasado, presentificar algo pretérito para volverlo 
disruptivo en el presente.

Finalmente, en el tercer apartado, hemos indagado sobre la 
productividad política del anacronismo en la obra de Spinoza. La 
reposición de Benjamin ha mostrado las potencialidades político-
prácticas del anacronismo, mientras que, para Koselleck, el anacronismo 
ha permitido develar la riqueza epistemológica que esta misma noción 
encierra. Ahora bien, ¿qué aportaría el anacronismo para Spinoza? En 
Spinoza, el anacronismo es hallado como un concepto central para 
pensar la propia vida política y la constitución y el comportamiento de 
los distintos pueblos. Para explorar esta arista spinoziana, se ha tomado 
el ejemplo del caso de los judíos, el cual no es inocuo ni anodino en 
cuanto dicho ejemplo se yergue como modelo de organización de un 
Estado que pudo haber durado de forma eterna. En este sentido, vimos 
que el pueblo de los hebreos, una vez exiliado, tuvo que adoptar una 
constitución política por la cual transfirieron su derecho a Dios o, más 
específicamente, a su profeta, Moisés, por el cual organizaron, en su 
faceta formal, al Estado de manera teocrática pero en verdad, en su 
facticidad, como una democracia. Así, hemos reconstituido las posiciones 
de dos comentadores del pensamiento spinoziano, la de Moreau y la 
de Zourabichvili. Comulgando con el primero y apartándonos del 
segundo es que hemos enfatizado la noción de ingenium, definida como 
la complexión biográfica que hace al carácter o complexión de una 
persona, y el hecho de que el pueblo judío era portador de una memoria 
de aquellos tiempos en los cuales vivían en suelo egipcio, puesto que 
su talante era un tanto rudo y de naturaleza contumaz. De esta manera, 
la memoria del pueblo de los judíos informa su elección de régimen 
político en cuanto, dado lo propio de su complexión, adoptan un modelo 
político propicio, el cual se imbrica con la naturaleza de este. 

Es en este sentido que consideramos que la tesis planteada en la 
introducción de este artículo ha quedado corroborada: el pensamiento 
de Spinoza es proficuo para pensar la noción de “anacronismo” en su 
seno. Vemos aquí una noción de “anacronismo productivo”, en el cual el 



93Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

pasado continúa reverberando en el presente, un pretérito que irrumpe 
en los tiempos actuales para constituir una nueva contemporaneidad.

Bibliografía
Abdo Ferez, C. (2010). Imaginación, vestigia y repetición en Spinoza. 

Revista Conatus. Filosofía de Spinoza, 4(8), 11-18.
Balibar, É. (2018). Jus – Pactum – Lex. Sur la constitution du sujet dans 

le Traité théologico-politique. En É. Balibar, Spinoza politique. Le 
transindividuel. (pp. 337-383). Presses Universitaires de France.

Benjamin, W. (2008). Fragmentos sueltos. En W. Benjamin, Tesis sobre la 
filosofía de la historia y otros fragmentos. (pp. 88-105). B. Echeverría 
(trad.). Universidad Autónoma de la Ciudad de México-Itaca.

	  (2009). Sobre el concepto de la historia. En Estética y política. (pp. 
129-152). J. Fava y T. Bartoletti (trads.). Las Cuarenta.

	  (2011). Libro de los pasajes. L. Fernández Castañeda, I. Herrera y 
F. Guerrero (trads.). Akal.

Chaui, M. (2016). A nervura do real II. Imanência e liberdade em Espinosa. 
Companhia das Letras.

De la Cámara, M. L. (2008). La Ética, ¿una filosofía de la historia? En 
J. Carvajal y M. L. de la Cámara (eds.), Spinoza: de la física a la 
historia. (pp. 301-317). Ediciones de la Universidad de Castilla-
La Mancha.

Del Lucchese, F. (2009). Conflict, Power, and Multitude in Machiavelli and 
Spinoza. Tumult and Indignation. Continuum.

Didi-Huberman, G. (2008). Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo 
de las imágenes. A. Oviedo (trad.). Adriana Hidalgo Editora.

Gueroult, M. (1974). Spinoza. L’âme (Éthique, 2). Aubier-Montaigne.
Kaminsky, G. (1998). Spinoza: la política de las pasiones. Gedisa.
Koselleck, R. (1993). Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos 

históricos. N. Smilg (trad.). Paidós.
	  (1998). Social History and Begriffsgeschichte. En I. Hampshire-

Monk, K. Tilmans y F. van Vree (eds.), History of Concepts: 
Comparative Perspectives. (pp. 23-35). K. Tribe (trad.). Amsterdam 
University Press.

	  (2002). War Memorials: Identity Formations of the Survivors. En 
R. Koselleck, The Practice of Conceptual History. Timing History, 
Spacing Concepts. (pp. 285-326). T. Presner (trad.). Stanford 
University Press.



94 Gonzalo Ricci Cernadas

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Laux, H. (1993). Imagination et religión chez Spinoza. La potentia dans 
l’histoire. J. Vrin.

Lin, M. (2013). Memory and Personal Identity in Spinoza. Canadian 
Journal of Philosophy, 35(2), 243-268.

Lordon, F. (2013). La société des affects. Pour un structuralisme des passions. 
Éditions du Seuil.

Macherey, P. (1997). Introduction à l’Éthique de Spinoza : La seconde partie 
– La réalité mentale. Presses Universitaires de France.

	  (1998). Introduction à l’Éthique de Spinoza : La troisième partie – La 
vie affective. Presses Universitaires de France.

Mate, R. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Benjamin 
“Sobre el concepto de la historia”. Trotta.

Misrahi, R. (2005). 100 mots sur l’Éthique de Spinoza. Les empêcheurs de 
penser en rond.

Moreau, P.-F. (2005). Spinoza et l’autorité d’un modèle : l’État des 
Hébreux. En P.-F. Moreau, Spinoza. État et religion. (pp. 21-34). 
ENS Éditions.

	  (2012). Spinoza. L’expérience et l’éternité. Presses Universitaires de 
France.

Peña, J. (2008). Política e historia en Spinoza. En J. Carvajal y M. L. de 
la Cámara (eds.), Spinoza: de la física a la historia. (pp. 419-437). 
Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

Ramond, C. (2007). Dictionnaire Spinoza. Ellipses.
Ramos-Alarcón Marcín, L. (2008). El concepto de ingenium en la obra 

de Spinoza: análisis ontológico, epistemológico, ético y político. 
[Tesis doctoral]. Universidad de Salamanca.

Rojas Peralta, S. (2016). La memoria y sus representaciones en Spinoza. 
Ingenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y Metodología 
en Historia de las Ideas, 10, 161-177.

Spinoza, B. (2000). Ética demostrada según el orden geométrico. A. 
Domínguez (trad.). Trotta.

	  (2012). Tratado teológico-político. A. Domínguez (trad.). Alianza.
Svampa, M. L. (2016). La historia en disputa. Memoria, olvidos y usos del 

pasado. Prometeo.
Totaro, P. (2007). Nota sobre la memoria y la teoría de los afectos. En E. 

Fernández y M. L. de la Cámara (eds.), El gobierno de los afectos 
en Baruj Spinoza. (pp. 215-221). Trotta.

Zac, S. (1977). Spinoza et l’État des Hébreux. Revue Philosophique de la 
France et de l’Étranger, 2, 201-232.



95Memoria y anacronismo como productividad política

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 67-95

Zourabichvili, F. (2002). Le conservatisme paradoxal de Spinoza. Enfance et 
royauté. Presses Universitaires de France.


