
Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

http://doi.org/10.21555/top.v660.2130

The Modernity of Racism Contrasted with Spanish 
Thought during the 16th Century

La modernidad del racismo contrastada con el 
pensamiento español del siglo XVI

Jorge Polo Blanco
Escuela Superior Politécnica del Litoral

Ecuador
polo@espol.edu.ec

https://orcid.org/0000-0001-9415-5406

Recibido: 27 - 01 - 2021.
Aceptado: 12 - 04 - 2021.
Publicado en línea: 11 - 04 - 2023.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



422 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The paper tests a simple but fascinating hypothesis, name-

ly, that racism is a strictly modern reality. We will not find spe-
cifically racist theories before the eighteenth century. We also 
intend to establish a suggestive contrast with Spanish thought 
of the 16th century. The goal is to corroborate an issue that, per-
haps, will amaze more than one: the verifiable circumstance that 
racism is absent in the doctrines of the jurists, moralists, theolo-
gians, and humanists (as well as early ethnologists) of imperial 
Spain in the 16th century.

Keywords: racism; modernity; Spanish thought; civilization; 
culture.

Resumen
En el presente trabajo se prueba una hipótesis sencilla pero 

fascinante, a saber, que el racismo es una realidad estrictamente 
moderna. No encontraremos teorías específicamente racistas 
antes del siglo XVIII. Pero pretendemos, además, establecer un 
sugestivo contraste con el pensamiento español del siglo XVI. El 
objetivo es corroborar un asunto que tal vez causará asombro a 
más de uno: la verificable circunstancia de que el racismo está 
ausente en las doctrinas de aquellos juristas, moralistas, teólogos 
y humanistas (además de primeros etnólogos) de la España 
imperial del siglo XVI.  	

Palabras clave: racismo; modernidad; pensamiento español; 
civilización; cultura.



423La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

1. El surgimiento moderno del racismo 
El racismo moderno —no ha existido otro, en sentido estricto— 

nació doctrinalmente en Francia. Asumiremos como válida aquella 
tesis de Lukács (1968, p. 538), trazada en El asalto a la razón, que 
situaba los “orígenes” del racismo en el siglo XVIII y su despliegue 
plenamente consolidado en el siglo XIX. También Marvin Harris estaría 
muy conforme con esta premisa, si leemos —en su monumental obra 
dedicada al desarrollo de las teorías antropológicas— el capítulo que 
lleva por título “Apogeo y decadencia del determinismo racial” (1999, 
pp. 69-92). En un trabajo dedicado a la perversa utilización política de la 
biología y de la genética (publicado en 1946, significativa fecha), Dunn y 
Dobzhansky hacían un interesante comentario al respecto: 

Es un viejo prejuicio humano creer que la familia o raza 
propias son mejores que las de los vecinos; pero la idea 
de adscribir esta superioridad a cualidades biológicas 
heredadas es relativamente nueva. Los griegos de hace 
más de 2000 años estaban seguros de ser mejores que 
los bárbaros, llamando con generosidad bárbaros a 
todos los que no eran griegos; pero no consideraban a 
los bárbaros inferiores porque hubiera algo malo en su 
cuerpo sino porque, valga la expresión, no tenían finas 
maneras en la mesa (1975, p. 121). 

La inferioridad de los bárbaros no era somática. Era civilizatoria. 
Pero es que también los persas se creían superiores a todos los demás. 
Y en realidad, cualquier comunidad indígena, por minúscula que sea, 
se cree ubicada en el centro del cosmos. La idea de “superioridad” es 
tan vieja como el mundo. Ahora bien, eso no es racismo en un sentido 
estricto. Queremos enfatizar este primer aspecto. Decir “racismo 
moderno” equivale a pronunciar un pleonasmo. 

Únicamente en la edad contemporánea la cosa “racial” se constituirá 
en motivo sistemático y específico de la actuación política (o bélica). 
Evidentemente, a lo largo de los siglos precedentes se desataron toda una 
pléyade de conflictos. Guerras, invasiones, matanzas, discriminaciones 
o desplazamientos forzados… Pero en todos esos casos el “motivo 
racial” no figuraba como eje vector; ni tan siquiera como eje secundario. 
Esta tesis puede resultar controvertida, si miramos por ejemplo el título 



424 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de un estudio del historiador Hugh Thomas: La trata de esclavos. Historia 
del tráfico de seres humanos de 1440 a 1870 (1998). Sin embargo, esclavitud 
y racismo son dos realidades disociables, por mucho que en la edad 
contemporánea hayan permanecido estrechamente ligadas. Esclavitud 
hubo en el mundo antiguo del Mediterráneo. Los musulmanes, 
ulteriormente, se involucraron igualmente en el tráfico de esclavos. Y, en 
la América prehispánica, los mexicas esclavizaban sin contemplaciones 
a otros pueblos del valle del Anáhuac. Pero eso no significa que la 
inspiración última de todas aquellas prácticas fuese una doctrina del 
“supremacismo racial”, conscientemente formulada y practicada. La 
“raza”, en un sentido estrictamente biologista, no constituía todavía 
un horizonte de sentido. La raza, en definitiva, no fungía de elemento 
primordial en los planes de acción de ningún grupo o sociedad política. 
Por ello, nos parecen poco plausibles —por no decir inadmisibles— las 
tesis de Benjamin Isaac (2006) sobre la presunta “invención del racismo” 
en la Antigüedad clásica.

Todos aquellos conflictos político-bélicos (o bélico-políticos) 
del mundo premoderno giraban, de forma abrumadora, en torno a 
lo religioso y a lo “civilizatorio”. Es decir, un grupo humano (una 
sociedad política) podía violentar a otro grupo humano (a otra 
sociedad política) por considerar que encarnaba una religiosidad impía, 
desviada o errónea. También por entender que encarnaba un “estado 
de civilización” deficiente o insuficiente. Pero esa violencia jamás se 
produjo –antes de la Edad Contemporánea— porque un grupo humano 
(una sociedad política) considerase a sus adversarios como “racialmente 
inferiores”. Impíos, incivilizados o bárbaros, sí. Pero racialmente 
inferiores, no. Es así, entre otros motivos, porque tal idea solo podía 
emerger con el desarrollo sistemático de las ciencias naturales positivas 
(en concreto, con el desarrollo de todas las disciplinas “biológicas”). Y 
esto último no tuvo lugar hasta los siglos XVIII y XIX. Entonces, y solo 
entonces, hizo su acto de aparición el racismo “científico” o naturalista, 
aderezado con todo tipo de “evolucionismos”, “darwinismos sociales”, 
“determinismos hereditarios”, “eugenesias”, “craneometrías” o 
“frenologías”. Sin embargo, no queremos dejar de mencionar un dato 
relevante: las doctrinas eugenésicas apenas tuvieron incidencia en los 
países católicos, pero arraigaron con mucha fuerza en las naciones 
anglosajonas y protestantes. Los primeros congresos internacionales 
sobre eugenesia se celebraron en Londres (1912) y en Nueva York 
(1921). Pero, más importante aún, las primeras aplicaciones prácticas 



425La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

de semejantes ideas (programas gubernamentales de esterilización 
“voluntaria” o forzosa) se produjeron en Estados Unidos y en algunos 
países nórdicos. En Suecia, por ejemplo, se practicó la esterilización 
forzosa de “indeseables” a partir de los años veinte y treinta (todavía 
se hacía en los años setenta). Los nazis, en ese sentido, tuvieron ante sí 
pioneros de los cuales aprender. 

Sin embargo, debemos introducir aquí una matización importante. 
Es algo obvio, pero conviene recordarlo. Y es que, como bien 
observaba Lukács en su análisis de estas cuestiones, debemos ser muy 
cuidadosos a la hora de comprender que todo aquello nada tenía que 
ver con la biología como ciencia. Serán todo un conjunto de filósofos, 
antropólogos, sociólogos y psicólogos los que emplearán de forma 
fraudulenta los conceptos biológicos, así “desfigurados y deformados”. 
Una pseudobiología empleada espuriamente para sostener ideologías 
fanáticamente reaccionarias; burdas y arbitrarias analogías que tomaban 
nociones biológicas con el propósito de justificar y apuntalar —por la 
vía expedita de la “naturalización”— todas las desigualdades entre 
los seres humanos. Estas ya no tendrían un origen socioeconómico o 
educativo-cultural, sino que estarían ancladas en una distribución u 
ordenación “natural”. De tal modo, ninguna intervención institucional 
podría modificar tal situación. La operatividad ideológica de todo ello 
resulta más que evidente (cfr. Lukács, 1968, pp. 538-539). En las primeras 
décadas del siglo XX, todas esas teorías alcanzarían un pavoroso clímax, 
como bien sabemos. Hoy tenemos la certeza de que todas aquellas 
doctrinas “científico-naturales” suponían una “falsa medida del 
hombre”, por emplear la ajustadísima expresión de Stephen Jay Gould 
(1984). Una falsa “medición”, diríamos nosotros más ajustadamente. Sin 
embargo, ello no obsta para que su eficacia fuese máxima en el campo 
del imaginario político y en el terreno de la propaganda.

Pero retomemos nuestro discurso. Encontraremos nociones 
abiertamente racistas en algunos pensadores del siglo XVIII. En este 
siglo sí las hallaremos (García Martínez y Bello Reguera, 2007). Las 
connotaciones (o denotaciones) racistas que latían en la antropología 
kantiana han sido analizadas y estudiadas críticamente (Lepe-Carrión, 
2014; Chukwudi Eze, 2001). El llamado “racismo científico” será 
desarrollado por eminentes ilustrados, principalmente en Francia y en 
las áreas anglosajona, germánica y escandinava. Linneo (1707-1778), 
que había publicado en 1735 la primera edición de su Systema naturae, 
esbozaría una clasificación y distribución de las razas humanas que, 



426 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

durante bastante tiempo, resultaría canónica: blanca (hombre europeo), 
negra (hombre africano), amarilla (hombre asiático) y roja (hombre 
americano). Lo decisivo, a nuestros efectos, es que cada una de estas 
razas aparecía definida o encuadrada no ya solo por características 
morfológicas o fenotípicas, sino por toda una serie de rasgos morales, 
comportamentales, temperamentales o cognitivos. Todo lo cual se hacía 
desde premisas poco inocentes, la verdad sea dicha. 

En 1776, el alemán Johann Friedrich Blumenbach (1752-1840) 
profundizará en esa clasificación del naturalista sueco, añadiendo alguna 
variedad y sobre todo agudizando la jerarquización entre las diferentes 
razas. La variedad caucásica estará en la cúspide, como no podía ser 
de otra manera. Al parecer, digámoslo a modo de apunte, Blumenbach 
tomó alguna de sus ideas de los escritos racialistas de Kant. El francés 
Georges Louis Leclerc, conde de Buffon (1707–1788), fue uno de los 
científicos “monogenistas” más destacados de este siglo XVIII (también 
el mencionado Blumenbach participaba de esta corriente). Lo que se 
sostiene desde dicha teoría es que las razas humanas descienden de un 
tipo primitivo único. Y, con la trasposición de semejante idea al plano 
teológico, se creía que Adán y Eva (los tipos humanos primigenios) 
habían sido creados con un nivel máximo de blanquitud, pues esta era 
sinónimo de perfección. En consecuencia, de la existencia de las otras 
razas (no blancas) solo podía darse cuenta con un recurso explicativo: 
la “degeneración”. El monogenismo manejaba la idea de que todos los 
humanos procedían de una misma y única fuente. ¿Cómo es entonces 
que existen diversas razas? Las distintas razas humanas serían producto 
de la degeneración que sucedió a la perfección del Paraíso. Ahora bien, 
unas razas se habían “degenerado” —es decir, “oscurecido”— más que 
otras. 

Pero las denigrantes jerarquizaciones raciales no afectaban 
solamente a los habitantes de África. Buffon, reverenciado naturalista, 
sostuvo alegremente que América era un continente malsano e 
insalubre. Algo había en aquellas tierras que bloqueaba un adecuado 
desarrollo de lo orgánico. Incluso la fauna americana era una realidad 
paupérrima y raquítica. Solo los insectos y los reptiles podían proliferar 
abundantemente en aquel ambiente ponzoñoso. Aseveraba Buffon 
que en el continente americano todo languidece, todo se sofoca y 
todo se corrompe (cfr. Gerbi, 1960, pp. 3-14). En él habitaban criaturas 
antropomorfas que estaban ligeramente (muy ligeramente) por encima 
de los animales, pero bastante por debajo de cualquier niño europeo. 



427La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

El aborigen americano, criado en una naturaleza malsana y hostil a la 
que es incapaz de doblegar, es un ser apático e indolente. Enclenque, 
insensible y carente de toda actividad espiritual refinada. Criaturas 
errantes, fisiológicamente débiles e incapacitadas para la reflexión 
compleja. Muchos geógrafos, naturalistas y filósofos del siglo XVIII 
manejaron este tipo de tesis, perorando sobre la “degeneración” de 
los habitantes nativos de América, cuyo ambiente natural era dibujado 
asimismo como ponzoñoso. Nos referimos, entre otros, al holandés 
Cornelis de Pauw, al francés Raynal o al escocés William Robertson. ¿El 
lado más tenebroso del enciclopedismo? El más mordaz de todos ellos 
fue, con toda seguridad, Cornelis de Pauw. En su más célebre y corrosiva 
obra, publicada en Berlín en 1768, ventiló tesis aún más radicales que 
las de Buffon. Aseguraba que los nativos americanos era criaturas 
deleznables e incurablemente degeneradas (cfr. Gerbi, 1960, pp. 49-56). 
Apreciaciones de la misma índole, sobre las “razas americanas”, también 
las encontraremos en el propio Kant (cfr. Gerbi, 1960, pp. 300-306). 

Estas elucubraciones “luminosas” fueron contestadas contemporá-
neamente por algunos jesuitas hispanoamericanos. Probablemente el 
más conocido fue el novohispano Francisco Javier Clavijero (cfr. Gerbi, 
1960, pp. 176-192). En su Historia antigua de México (1780), monumental 
obra publicada inicialmente en lengua italiana (pues en este país recaló, 
tras la expulsión de América padecida por todos los jesuitas), argumen-
taba –confrontando explícitamente con Cornelis de Pauw– que, después 
de haber permanecido durante años tratando muy de cerca con los in-
dios americanos, y siendo así que muchos de ellos habían sido sus discí-
pulos, podía aseverar muy cabalmente que “las almas de los [indígenas] 
mexicanos en nada son inferiores a las de los europeos; que son capaces 
de todas las ciencias, aun las más abstractas” (Clavijero, citado en Gerbi, 
1960, p. 185). También el español Benito Jerónimo Feijoo (1676-1764), 
respondiendo a todas estas calumnias que denigraban a los habitantes 
nativos de América, alegaría que “sobran testimonios de que su capa-
cidad en nada es inferior a la nuestra” (1863, p. 90). El dominico Julián 
Garcés, a la sazón obispo de Tlaxcala (Nueva España), había dicho algo 
muy similar en el siglo XVI, al comentar el desempeño intelectual de los 
“naturales” que habían sido incorporados a las instituciones dedicadas 
a la instrucción (que fueron bastantes, por cierto): “Sus niños [los niños 
indígenas] hacen ventaja a los nuestros en el vigor de espíritu, y en más 
dichosa viveza de entendimiento y de sentidos, y en todas las obras de 
manos” (Garcés, citado en Gonzalbo Aizpuru, 1990, p. 79). Poco racismo 



428 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

había en semejante valoración. Aquella polémica dieciochesca fue mag-
níficamente reconstruida por Antonello Gerbi. Sin embargo, debemos 
resaltar que este autor yerra en sus juicios sobre las doctrinas de los teó-
logos y juristas españoles del siglo XVI. 

Demos un salto en el tiempo. Adolf Hitler también tenía algo que 
decir sobre la historia del continente americano. Leemos en su Mein 
Kampf que el mestizaje observable en Centroamérica y en Sudamérica 
es una imperdonable aberración. En efecto, los europeos que llegaron 
a dichas tierras (es obvio que se refiere a los españoles) “mezclaron con 
mucha liberalidad su sangre con la de los aborígenes” (2018, p. 135), una 
calamidad de funestas consecuencias. Por contraste, consideraba que la 
buena colonización había sido la perpetrada por las razas germánicas en 
la América del Norte, pues en este caso la sangre europea no se mezcló 
con la de los nativos (limitándose a su aniquilación, ciertamente). He ahí 
la conclusión hitleriana. Pero regresemos al siglo XVIII, para escuchar 
a Montesquieu (2017, pp. 274-275) hablar de los esclavos de origen 
africano:

Estos seres de quienes hablamos son negros de los pies 
a la cabeza y tienen además una nariz tan aplastada 
que es casi imposible compadecerse de ellos. No 
puede cabernos en la cabeza que siendo Dios un ser 
infinitamente sabio, haya dado un alma, y sobre todo un 
alma buena, a un cuerpo totalmente negro […]. Prueba 
de que los negros no tienen sentido común es que hacen 
más caso de un collar de vidrio, que del oro, el cual 
goza de gran consideración en las naciones civilizadas. 
Es imposible suponer que estas gentes sean hombres, 
porque si los creyéramos hombres se empezaría a creer 
que nosotros no somos cristianos.

Cabe presuponer que Montesquieu no había estudiado los tratados 
de aquellos teólogos y juristas de la Escuela de Salamanca de los siglos 
XVI y XVII (después hablaremos de ellos), motivo por el cual podía 
sostener sin inmutarse que “es imposible suponer que esas gentes sean 
hombres”. Si los hubiese leído probablemente no se hubiera atrevido 
a tanto. Algunas de las más emblemáticas figuras del enciclopedismo 
dieciochesco estuvieron instaladas en el supremacismo racial (Duchet, 
1988). Recordemos, por ejemplo, que Voltaire exhibió una visión del 
mundo intensamente racializada, llegando a decir que solo un ciego 



429La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

podría dudar de que los blancos, los negros, los lapones, los americanos 
y los chinos constituyen “razas enteramente diferentes” (1990, p. 7). La 
raza blanca situada siempre en la cúspide, eso sí.  

Adentrémonos ahora en el fascinante y turbulento siglo XIX. 
Encontraremos a los “poligenistas”, aún más radicales a la hora de 
dar cuenta de la existencia de diversas razas humanas, toda vez que 
presuponían que todas ellas descendían de “Adanes” diferentes. De 
tal modo, la separación biológica entre todas ellas era aún más tajante 
e infranqueable que en el caso del monogenismo. Louis Agassiz 
(1807-1873) fue un naturalista y paleontólogo suizo afincado en los 
Estados Unidos. También se había ganado cierta fama en Europa por 
sus aportaciones en el campo de la geología. Discípulo de Georges 
Cuvier, Agassiz es igualmente considerado uno de los fundadores de 
la paleontología y de la anatomía comparada. El sabio francés, por 
cierto, ya había pontificado sobre la estulticia incurable de los indígenas 
africanos, la más degradada de las razas (tan degradada que estaba 
más próxima a la animalidad). Pero regresemos a Agassiz. Ejerció como 
profesor en Harvard, centro en el que fundó y dirigió (hasta su muerte) 
el Museo de Zoología Comparada. Fue un ardiente defensor de las tesis 
poligenistas, una doctrina de origen esencialmente norteamericano. 
Tanto es así que muchos europeos se referían a la poligenia como 
“escuela antropológica norteamericana”. No debemos olvidar que 
prácticamente todos los “padres fundadores” de los Estados Unidos 
fueron racistas, con mayor o menor virulencia (Thomas Jefferson, sin ir 
más lejos). Agassiz se persuadió definitivamente de tales ideas cuando 
se encontró con personas negras por primera vez en su vida. Fue en un 
hotel de Filadelfia, en 1846. Detalló aquel encuentro en una carta enviada 
a su madre, explicando la incontenible repugnancia que experimentó 
cuando aquellas criaturas (los camareros) se le acercaban a servir la 
mesa. Observando con aversión sus rasgos anatómicos, decía en aquella 
misiva: “Lo que sentí es contrario a todas nuestras ideas acerca de la 
confraternidad del género humano y el origen único de nuestra especie” 
(cfr. Gould, 1984, pp. 26-35). Pasaría los próximos años tratando de 
demostrar que blancos, negros y asiáticos pertenecen a especies distintas. 
Esa poligenia colisionaba con la Biblia, pero él alegaba que el relato de 
Adán solo estaba referido a los caucásicos. 

Agassiz pretendió aparentar que su investigación se hallaba 
al margen de cuestiones políticas, pero lo cierto es que sus teorías 
suministraban munición a las filas esclavistas (aunque estos tampoco 



430 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

necesitaban salir del tradicional monogenismo, puesto que siempre 
podían justificar la inferioridad de los negros con una particular 
exegesis bíblica: la presunta maldición de Cam). Sea como fuere, aseveró 
explícitamente que los negros ocupaban el escalón más bajo de la 
jerarquía racial. Era esta una verdad objetiva, por más que los filántropos 
quisieran convencernos sentimentalmente de que todas las razas gozan 
de las mismas capacidades. La educación debe adaptarse a las aptitudes 
innatas de cada grupo racial. Los negros han de ser adiestrados para 
el trabajo manual, pues el trabajo intelectual solo es adecuado para los 
blancos. Y aunque se les concediera la igualdad jurídica, lo que jamás se 
les podría conceder es una igualdad social, toda vez que los negros son 
incapaces de convivir civilizadamente en una comunidad. Si se llevara 
a término tal experimento, la cosa desembocaría en desorden social y 
en decadencia moral. “Nadie tiene derecho a algo que es incapaz de 
usar”. Debían permanecer sujetados, por ende. La segregación era más 
que necesaria. Los matrimonios mixtos le resultaban aborrecibles, una 
abominación inenarrable. El vigor de la raza blanca dependía de su 
aislamiento. La producción de mestizos era un pecado monstruoso y 
antinatural (cfr. Gould, 1984, pp. 26-35).

Samuel George Morton (1799-1851) fue un médico estadounidense, 
reconocido racista y divulgador de la teoría del poligenismo. Pensaba 
que las distintas razas humanas habían sido creadas por separado 
(debían entenderse, incluso, como especies diferentes). Muy famosa fue 
su colección de cráneos humanos, un trabajo de recopilación cuya única 
destinación era servir de soporte empírico a la clasificación jerárquica 
de las razas humanas. El tamaño del cerebro era fundamental. Medir la 
cavidad craneal era absolutamente decisivo, pues a partir de ella podían 
deducirse las aptitudes morales e intelectuales de cada raza. Fruto de tal 
programa fueron sus obras Crania americana (1839) y Crania aegyptiaca 
(1844), textos que venían acompañados de estilosas ilustraciones y que 
fueron reimpresos a lo largo de todo el siglo XIX. Morton aseguraba 
que sus mediciones craneanas verificaban su hipótesis, a saber, que 
existía una capacidad mental diferente en cada raza. Los blancos 
arriba, los indios en una posición intermedia y los negros abajo. Pero 
dentro de la categoría blanca también existía una jerarquía interna: 
teutones y anglosajones ocupaban la parte superior. La naturaleza es 
elocuente, concluía. Ningún sentimiento piadoso puede contravenir el 
implacable dictamen de la ciencia. Indios y negros tienen una capacidad 
craneal/mental notoriamente inferior a la del blanco, y debido a ello 



431La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

están incapacitados para incorporarse a la vida civilizada. Stephen Jay 
Gould demostró que el señor Morton adulteró o manipuló los datos de 
las mediciones para “acomodarlos” a sus prejuicios racistas y a unas 
conclusiones fijadas de antemano (cfr. Gould, 1984, pp. 36-57). Marvin 
Harris observaría que:

[…] a diferencia de los esclavistas, si los abolicionistas 
hubieran querido apoyarse en una justificación científica 
de su posición no habrían podido hacerlo: no había en 
los Estados Unidos ninguna escuela de antropólogos 
que se opusiera a Morton y a la esclavitud. Ni la 
había entonces ni iba a haberla en los cincuenta años 
siguientes (1999, p. 80). 

Ese sería el panorama durante mucho tiempo.
Otro ejemplo de racialismo virulento y poligenismo extremo, esta vez 

en Europa, lo encontraríamos en el médico y naturalista británico Robert 
Knox (1791-1862), radicalmente opuesto a las doctrinas ilustradas de la 
“perfectibilidad”. La educación no tenía una influencia significativa, pues 
la raza era el único factor determinante. Todos los logros civilizatorios 
tenían un componente ineludiblemente racial. Su interpretación de la 
historia se fundaba en la lucha librada —a vida o muerte— entre las 
razas blancas y las no blancas (retomaremos, enseguida, esta crucial 
idea de la “lucha de razas”). Knox aseveraba sin pudor que los negros 
eran miembros de otra especie (poligenismo radical), concluyendo sin 
medias tintas que las razas blancas estaban destinadas a sobreponerse a 
las de color, que terminarían extinguiéndose. El científico alemán Carl 
Vogt (1817-1895), otro poligenista convencido, “observaría” (atención a 
las comillas) que el cerebro de los negros adultos se asemeja al cerebro 
de los niños blancos. Una raza débil e inepta que jamás ha producido 
nada digno de ser conservado. En su obra Lectures on Man (1864) 
estableció que la diferencia entre negros y blancos es tan descomunal 
que resultaría inconcebible que no perteneciesen a especies distintas.

La frenología de Franz Joseph Gall (1758-1828), un anatomista y 
fisiólogo alemán, había supuesto un pistoletazo de salida para todas 
estas cuestiones. Estaba persuadido de que las diversas funciones 
mentales residen en áreas muy específicas del cerebro, asumiendo que 
la superficie del cráneo reflejaba el mayor o menor desarrollo de dichas 
áreas. Examinando las protuberancias del cráneo podrían diagnosticarse 
los rasgos más definitorios de la personalidad del sujeto. El eminente 



432 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

médico, anatomista y antropólogo francés Paul Broca (1824-1880), que 
había fundado la Sociedad de Antropología de París, fue un egregio 
defensor de la craneometría. En su caso (como en el de tantos otros) se 
trataba de una verdadera “craneomanía”, si se nos permite emplear la 
expresión. Una “manía” que afectó por igual a pre-evolucionistas (los 
mencionados Agassiz o Morton) y a evolucionistas. Broca, que se contaba 
entre los últimos, sostenía que el cerebro es significativamente más 
grande en los hombres que en las mujeres; más grande en los hombres 
eminentes que en los hombres mediocres; y más grande en las “razas 
superiores” que en las “razas inferiores”. Es una realidad verificable, 
aseguraba. “Ningún grupo de piel negra, cabello lanudo y rostro 
prognático ha sido nunca capaz de elevarse espontáneamente hasta el 
nivel de la civilización” (Broca, citado en Gould, 1984, pp. 72-75). No 
podemos dejarnos llevar por vanas ensoñaciones éticas; es la naturaleza 
la que ha fijado unas jerarquías inamovibles y perennes. Gustave Le 
Bon (1841-1931), quien se hizo muy famoso por sus estudios sobre la 
“psicología de las masas”, también aportaría su toque misógino (sin 
olvidarse del racismo), explayándose sobre la inferioridad cerebral de 
la mujer, que se evidenciaría de una forma palmaria en su incapacidad 
para todo lo que tuviera que ver con el pensamiento abstracto y el análisis 
lógico. La potencia intelectual de las mujeres estaba al paupérrimo nivel 
de las razas inferiores. La capacidad mental de la mujer estaría más 
cerca del salvaje y del niño que del varón adulto y civilizado. Brindar 
la misma educación a mujeres y a hombres sería un verdadero dislate.

Después, ya en el siglo XX, los “test de inteligencia” desempeñarían 
el mismo rol que había desempeñado la craneometría en el siglo 
XIX, así fuera con metodologías menos toscas. Aunque la tosquedad 
no desapareció, hemos de aclararlo. La premisa esencial de dichos 
test era la cosificación de la inteligencia. Se postulaba que existe una 
“cosa” localizada en el cerebro que puede cuantificarse o “medirse”, 
permitiendo así la ubicación/clasificación de las personas en una 
determinada escala (única y continua) atendiendo a la mayor o menor 
cantidad exacta de esa “cosa” que posee cada cual. Esa cosa así medible, 
llamada “inteligencia”, se concibe como una cantidad fija y heredable. 
El ambiente, la educación o la instrucción poco pueden ayudar a 
incrementar esa cantidad innata de inteligencia que cada individuo 
posee. Se tiene (por herencia) o no se tiene. El psicólogo y eugenista 
estadounidense Henry Herbert Goddard (1866-1957) fue uno de los 
mayores divulgadores de dichos test. El grado de inteligencia que 



433La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

cada persona puede alcanzar viene absolutamente condicionado por 
la herencia. La estupidez es congénita e irremediable, lo mismo que la 
brillantez intelectual. Pero el objetivo último de todo ello era, Goddard 
no lo ocultaba, localizar a los idiotas y a los débiles mentales, con el fin 
de segregarlos e impedir su reproducción, internándolos en colonias o 
esterilizándolos, si fuere menester. 

La xenofobia también apareció en su quehacer, arguyendo que 
los inmigrantes que llegaban al país presentaban unos niveles de 
inteligencia paupérrimos. Peligro de degeneración, alertaba Goddard. 
Esto tenía otras derivaciones sociopolíticas, puesto que desde tales 
parámetros se sostenía que los que habían alcanzado la cúspide del 
orden social (los exitosos y encumbrados) eran los más inteligentes (en 
ese sentido hereditario), mientras que las masas trabajadoras ocupaban 
una posición social inferior según su grado “natural” de inteligencia. 
Y es que la naturaleza dispone y ordena. Un clasismo indisimulado, 
el que se traslucía en todo esto. Otro psicólogo estadounidense, Lewis 
M. Terman (1877-1956), abundó en esa misma línea. Sea como fuere, lo 
cierto es que el racismo se vio reforzado con estas “mediciones” de la 
inteligencia. Ningún esfuerzo educativo, aseguraba de forma categórica 
Terman, logrará corregir el bagaje hereditario que le corresponde 
a cada cual. También afirmaba que existe una estupidez de origen 
racial. Ciertos grupos étnicos (indios, mexicanos o negros) muestran 
recurrentemente que sus CI son irremediablemente inferiores. Nada se 
puede hacer. Es la genética. En todo caso, y aunque no puedan manejar 
conceptos abstractos, sí se les podrá adiestrar para que cumplan ciertas 
funciones y sean unos obreros eficientes (cfr. Gould, 1984, p. 195). Para 
eso sí servirán.  

2. La consolidación contemporánea del racismo
Retrocedamos por un momento al siglo XVIII. El nacimiento 

dieciochesco de la doctrina racista podría fecharse, siguiendo a Ruth 
Benedict, en 1727. El conde Boulainvilliers (1658-1722) debiera ser 
considerado el primer teórico de las razas humanas, puesto que 
consideraba que la nobleza francesa descendía de los francos y de otros 
pueblos “bárbaros” (germánicos), mientras que el populacho francés 
seguía siendo predominantemente galo. Observaba un conflicto “racial” 
en todo ello, puesto que la nobleza franco-germánica (que había vencido 
y sometido a los galos romanizados) se hallaba ahora desalojada del 
poder (ni siquiera el rey pertenecía a esta noble raza). Esa y no otra era la 



434 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

causa de la decadencia de Francia. Es decir, un exceso de romanización 
y un déficit de germanización. Recordemos que el propio Montesquieu 
estaba muy próximo a semejantes tesis. Es curioso que, transcurridas 
unas pocas décadas, Sieyès asumiera (tal vez solo de un modo retórico) 
ese mismo esquema, así fuera para invertir la valoración. Aceptando 
con orgullo plebeyo que el pueblo descendía de los galo-romanos, 
proclamaba con fervor que la “raza franca” —esto es, la nobleza— 
sería despojada violentamente de todo su prestigio y de todo su poder 
(Benedict, 1987).

Sin embargo, las tesis racistas no cobraron prestigio ni adquirieron 
verdadera influencia hasta la mitad del siglo XIX. Otra figura nobiliaria, 
también francesa, propagaría con mucha potencia semejantes ideas. Fue 
el conde de Gobineau (1816-1882), con su celebérrimo Essai sur l’inégalité 
des races humaines —obra aparecida por vez primera en 1853— el que de 
alguna forma consolidaría este nuevo horizonte (1937). Es considerado el 
campeón del racismo predarwinista. El lector encontrará una magnífica 
semblanza crítica de dicha obra en Cassirer (1972, pp. 264-292). Leyendo 
las páginas del Essai uno descubre que la democracia, fundamentada 
en el “antinatural” principio de la “igualdad entre los hombres”, es 
una idea política completamente absurda y contraria a la ciencia. Otra 
“intuición” primordial de Gobineau consistía en creer que las naciones 
europeas estaban embarcadas en un proceso de imparable decadencia. 
La causa de dicha degeneración era la siguiente: solo quedaban grupos 
pequeños y dispersos de arios genuinos. Privadas de la dirección de 
las aristocracias arias, cuya sangre fue quedando irremediablemente 
contaminada, aquellas naciones estaban condenadas a la disolución. 

La democratización o el auge del liberalismo eran causa y a la vez 
consecuencia de esa pérdida de pureza aristocrático-racial. Y es que el 
destino de los pueblos, pensaba el ínclito conde, dependía enteramente 
de la cuestión racial. Ningún factor pesa más que la raza. O, dicho de 
otro modo, todo lo esencial que le sucede a un pueblo o a una nación 
tiene que ver con ella. Existen tres grandes razas humanas, expresadas 
en la clásica tríada cromática: “blanca”, “negra” y “amarilla”. Advertirá 
que todo lo grande, sublime y noble que ha existido en el mundo (en 
las ciencias y en todos los otros campos de la cultura) ha sido generado 
por una sola “familia racial”. Se estaba refiriendo a la familia racial aria, 
evidentemente. También Gustav Klemm (1802-1867), un antropólogo 
alemán, escribió una monumental historia de la humanidad, tomando 
como eje principal la división entre “razas pasivas” (mongoloides y 



435La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

negroides, entre otras) y “razas activas”, en el pináculo de las cuales 
estarían situadas las estirpes germánicas.  

Todas esas superioridades e inferioridades “naturales” colisionaban 
con la conciencia religiosa de Gobineau. Se topaba con aporías que 
solucionaba de la forma más chapucera que quepa imaginar. Los salvajes, 
pertenecientes a razas inferiores, eran capaces de recibir el cristianismo. 
¿Cómo era posible tal cosa? Eludió el dilema argumentando que, al fin y 
al cabo, la doctrina cristiana estaba pensada precisamente para los más 
débiles y humildes. Hasta los más simples podían asumir la doctrina 
del cristianismo. Hasta las razas más idiotas podían aprehender sus 
rudimentos. Por otro lado, las disquisiciones históricas de Gobineau 
fueron extremadamente arbitrarias, contradictorias e incluso delirantes, 
hasta el punto de sostener que todas las grandes civilizaciones habidas 
en la historia (incluidas India, China o Roma) fueron generadas, en sus 
valores más esenciales y excelsos, por alguna rama de aquella “familia 
aria”. ¿Cuál sería, a juicio de Gobineau, el remedio más adecuado para 
detener esa deriva decadente? Entregar la dirección de Europa a los 
descendientes —que aún pudieran quedar— de aquellos “bárbaros” 
que invadieron los territorios de la civilización romana (invasores 
germánicos, nórdicos o arios, pues no perdía demasiado tiempo con 
rigores categoriales e historiográficos). Sin embargo, su “filosofía de 
la historia” era completamente fatalista. La mezcla de sangres había 
proseguido su curso de forma imparable. En consecuencia, la raza 
blanca se hallaba demasiado bastardeada. Decrépita y carente de toda 
vitalidad, su ocaso era inevitable. El hundimiento de la humanidad 
aparecía ante sus ojos como ineluctable (Lukács, 1968, pp. 542-543).

Georges Vacher de Lapouge (1854–1936), que también era francés 
(y conde, curiosamente), llevó las tesis del supremacismo racial a su 
máxima expresión. Antropólogo eugenista y antisemita furibundo, 
sostuvo que las ciencias naturales habían triturado los vanos sueños 
filosóficos de la igualdad humana. Las clases, las naciones y las razas 
son irremediablemente desiguales, toda vez que dicha desigualdad 
está perfectamente anclada en la naturaleza. El peso de lo hereditario 
es absolutamente preponderante, y la educación apenas puede sino 
desarrollar las tendencias preexistentes (innatas). Pensaba Lapouge 
que las naciones y las razas solo podrán alcanzar cierto margen de 
mejora extirpando de su seno los “elementos peores” y propiciando la 
propagación de los “elementos mejores”. También aseveró sin ambages 
(en 1899) que la raza aria estaba situada por encima de todas las demás. 



436 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

El ario, debido a su (congénita) voluntad inflexible y tenaz, estaba 
destinado a ejercer el dominio y el mando. Ya sabemos cómo terminó 
ese “destino”. Sea como fuere, en los últimos lustros del siglo XIX el 
racismo comenzará a convertirse —al menos en ciertos contextos— en 
un arma nacionalista.

El filólogo y lingüista Max Müller (1823-1900), haciendo frente a ese 
tsunami de racialismo, hubo de decir en 1880 (ya lo había dicho antes) 
que cuando él hablaba de “arios” no se refería ni a la sangre, ni al cabello 
ni a los cráneos. Con ese término se refería, simplemente, a un conjunto 
de idiomas que formaban parte de una misma familia. Añadía que un 
etnólogo que hablase de “raza aria”, de “sangre aria” o de “cráneo ario” 
sería comparable a un lingüista que hablase de una gramática braquicéfala 
o de un diccionario dolicocéfalo. Pero las quejas y advertencias de 
Müller fueron una prédica en el desierto. El salto de la lengua a la raza 
se completó. Para los románticos era la lengua una realidad casi sagrada, 
toda vez que en ella estaban depositadas las esencias más profundas del 
Volksgeist. Pero ahora esa misma sacralidad se trasladaba a la raza. Tras 
la inflexión racialista, aquellas esencias del “pueblo” —sin dejar de estar 
presentes en la lengua, toda vez que el componente romántico sigue 
funcionando— también se hallaban cifradas o inscritas en el plasma 
sanguíneo, en esa herencia de nuestros antepasados que circula por 
nuestras venas. Lo lingüístico y lo racial quedaban entrelazados y bien 
atornillados. Aquel “determinismo idiomático” emergido de las plumas 
románticas, que nos enseñaba que ser hablante de una determinada 
lengua conllevaba estar atrapado, sujetado y constreñido por los límites 
de una determinada “cosmovisión” (por los contornos de una “cultura” 
que nos envolvía y nos configuraba en todos los detalles de nuestro 
ser), ya no resultaba suficiente. Lo lingüístico-cultural ya no bastaba. Se 
requería de un “determinismo biológico”. Es decir, también nos veíamos 
determinados, prefigurados y constreñidos (en todos los rincones de 
nuestro ser) por nuestra “herencia racial”. La ineluctabilidad de lo 
sanguíneo. Ahora bien, el supremacismo lingüístico germánico —la 
lengua alemana es la más pura y la más apta para “pronunciar la verdad 
profunda”— no debe ser minusvalorado, ya que podemos rastrear su 
evolución desde Fichte hasta Heidegger. 

Merece la pena recordar a Ludwig Gumplowicz (1838-1909), pues 
constituye una de las figuras más representativas de esa “biologización” 
de la historia que venía cociéndose en aquellas décadas tan “naturalistas”. 
Entendió que todas las doctrinas (religiosas o políticas) que habían 



437La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

sustentado nociones de “igualdad humana” estaban condenadas al 
fracaso desde el principio, por la sencilla razón de que contravenían el 
orden natural de las cosas. Ni las palabras de Cristo ni los principios de 
la Revolución francesa podrán extirpar una realidad aplastante, a saber, 
que todos los conflictos (y los avances) habidos en la historia han sido 
expresiones de una contienda entre las diferentes razas. De hecho, una 
de sus obras principales llevaba por título Der Rassenkampf (1883). El 
esquema del darwinismo social se aplicaba sin cortapisas a la totalidad 
de la historia universal. La gran batalla de la Historia no ha sido más 
que una “lucha de razas”, y lo seguirá siendo por siempre. Todos los 
antagonismos socioeconómicos (pensemos en la lucha de clases) y 
todos los enfrentamientos entre Estados e imperios (pensemos en las 
situaciones coloniales) han de interpretarse como otras tantas “peleas 
raciales”. Todo quedaba disuelto en lo “biológico”. Se comprende 
fácilmente el papel de coartada que dicha concepción pudo cumplir, 
cuando se puso al servicio de las ideologías políticas más reaccionarias. 

Algunos discípulos de Gumplowicz, como Ludwig Woltmann, 
fueron aún más radicales que el maestro. En él, la “lucha por la 
existencia” se convierte en un principio axiomático que rige a nivel 
cósmico. La “selección natural” siempre operó en las sociedades 
humanas, aseveraban con firmeza todos ellos, y lo debía seguir 
haciendo. Solo desde un necio sentimentalismo, como decía Herbert 
Spencer, se podía pretender su interrupción. El traslado a la vida social 
de los “imperativos biológicos” es absolutamente evidente en el más 
clásico de los darwinistas sociales. “El mandamiento ‘comerás el pan 
con el sudor de tu frente’ es sencillamente una enunciación cristiana de 
una ley universal de la Naturaleza, y a la que debe la vida su progreso. 
Por esta ley, una criatura incapaz de bastarse a sí misma debe perecer” 
(Spencer, 1963, p. 50). Los débiles (los menos “aptos”) han de perecer 
en la lucha por la existencia, y no se debe tratar de remediar lo que es 
fruto de la necesidad natural. El hambre, la enfermedad o la miseria 
son el resultado de la brega natural por la supervivencia, y aquellos 
que no pueden subsistir por sí mismos no han de ser artificialmente 
auxiliados por legislación social alguna. La defensa del laissez-faire se 
hará, en demasiadas ocasiones, desde una concepción biologizada y 
animalizada de las sociedades humanas (Sahlins, 1982). Este descarnado 
darwinismo social tuvo un predicamento extraordinario en los Estados 
Unidos (Hofstadter, 1992).



438 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

No podemos dejar de mencionar a Houston Stewart Chamberlain 
(1855-1927), pues en su voluminosa obra Die Grundlagen des neunzehnten 
Jahrhunderts sustentó concepciones abiertamente racistas, antisemitas 
y pangermanistas, con lo que se situó como uno de los precursores 
ideológicos del nazismo. Era británico de origen, pero adquirió la 
nacionalidad alemana. Sostenía Chamberlain que ciertos antropólogos 
habían pretendido divulgar la estupidez de que todas las razas humanas 
eran igualmente talentosas, pero tal despropósito constituía una 
monstruosa y mendaz falacia. Las ciencias naturales desmentían tal error 
(le reprochará a Gobineau, por cierto, el no haberse atenido de una forma 
más estricta y rigurosa a dichas ciencias). Alardeará de que sus ideas se 
fundamentan en “evidencias empíricas”, remitiéndose a la experiencia 
de la “cría de animales”. Sin embargo, y a pesar de esas pretensiones de 
“cientificidad”, encontraremos que su obra se halla condimentada con 
múltiples misticismos oscurantistas. Por ejemplo, ante la dificultad de 
precisar conceptualmente qué es una “raza pura”, responderá sin atisbo 
de zozobra que tal asunto no requiere de evidencias demostrativas. 
Quien pertenezca a una de esas razas sublimes simplemente lo “sentirá” 
en su interior; es decir, lo “intuirá” de una forma inmediata. De hecho, si 
alguien lo pone en duda o no es capaz de “intuirlo”, será, sencillamente, 
porque pertenece a una de esas razas mezcladas y degeneradas. No 
haremos comentarios a semejante cosa. El irracionalismo de semejantes 
nociones es atronador (cfr. Lukács, 1968, p. 569).

La obra de Chamberlain, por lo demás, no es más que una apologética 
del chovinismo imperialista alemán. Escribirá una y mil veces que los 
arios se elevan, física y mentalmente, por encima de todas las otras 
razas. Las criaturas pertenecientes a otras razas ni siquiera pueden ser 
consideradas auténticos seres humanos. Asistimos a una bestialización 
de todo lo que no es germánico. La nación de los teutones era la más 
bella y la más poderosa. El pueblo ario-germánico debía aplastar o 
sojuzgar a todos los otros pueblos de Europa. Judea y Roma debían 
ser aniquiladas, en definitiva. Observamos cómo el orgullo racista 
transmutó en orgullo nacional, y viceversa. Se concretó una intensísima 
racialización del Volksgeist. El libro fue un éxito en ventas, y entre los 
lectores más fervorosos y entusiastas estaba el káiser Guillermo II, quien 
le otorgó incluso la codiciada Cruz de Hierro. Se distribuyó entre los 
oficiales del ejército. En 1923, Chamberlain conoció personalmente a 
Adolf Hitler, y el ideólogo nazi Alfred Rosenberg publicó en 1928 (un 
año después de la muerte de Chamberlain) un trabajo sobre su figura. 



439La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

El libro no paró de reeditarse hasta el comienzo mismo de la Segunda 
Guerra Mundial. Después de la gran tragedia, las ciencias naturales y 
las ciencias sociales empezarían a cuestionar sistemáticamente ciertas 
nociones vinculadas al racialismo y al determinismo genético (Mead, 
Dobzhansky, Tobach y Light, 1972).  

El estadounidense Madison Grant (1865-1937) fue un conocido 
defensor de la eugenesia y de la higiene racial. Influyó notablemente en 
el establecimiento de políticas inmigratorias restrictivas. Nos referimos 
a la Immigration Act de 1924, que a él siempre le resultó insuficiente. 
Había que proteger al país de la degeneración racial causada por el 
mestizaje incontrolado. En The Passing of the Great Race (1916) realizó 
un estudio de la composición racial europea, estableciendo que son 
tres (comprendidas como subdivisiones de la raza caucásica): “raza 
nórdica”, “raza alpina” y “raza mediterránea”. Esbozando un cuadro 
de sus características físicas y mentales, trazará una clarísima jerarquía. 
La raza nórdica es claramente superior. La alpina ocupa una posición 
intermedia y, desde luego, la peor de todas es la raza mediterránea. 
Le angustiaba que los inmigrantes que en esos momentos estaban 
llegando a los puertos norteamericanos procedían mayoritariamente de 
latitudes mediterráneas, toda vez que eso representaba una amenaza 
para la integridad étnica de los Estados Unidos, cuya composición 
racial siempre había sido esencialmente nórdica. También fue un 
conocido conservacionista, y lo cierto es que sentía por la “raza 
nórdica” el mismo amor que experimentaba por cualquiera de sus 
especies animales amenazadas. Animalización de lo humano. Allí, en 
la primera democracia del mundo, el señor Grant abogaba sin pudor 
por la segregación, la cuarentena permanente o la esterilización forzosa 
de todos los elementos “indeseables” y de los “tipos raciales sin valor”. 
La comunidad nórdica debía conservarse incontaminada. Semejantes 
disquisiciones eran proferidas por una respetable figura pública que 
tenía bastante audiencia, no por un chiflado marginal. El libro fue muy 
popular (se vendieron miles de ejemplares) y tuvo múltiples reediciones 
en los Estados Unidos. Se tradujo a otros idiomas, incluido el alemán. 
Ese nordicismo mereció el elogio de muchos racistas europeos, incluido 
el mismísimo Adolf Hitler, que se refirió a las leyes de inmigración de 
los Estados Unidos (auspiciadas, entre otros, por Grant) como “débiles 
tentativas” que iban no obstante en la dirección correcta (2018, p. 193).



440 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

 

3. Eugenesia
El británico Francis Galton (1822-1911), primo de Darwin, fue 

el padre teórico de la eugenesia. El autor de Hereditary Genius (1869) 
estaba plenamente convencido de que aptitudes tan relevantes como 
la inteligencia eran primordialmente heredables. Existen hombres 
congénitamente virtuosos y existen hombres innatamente torpes. 
Semejante panorama no es modificable mediante intervenciones 
educativas. La herencia es destino. Teniendo esto en consideración, 
el proceder más racional sería aquel que permitiese únicamente la 
reproducción de los “naturalmente capaces” y, sobre todo, aquel que 
impidiese que lo hicieran los naturalmente ineptos. Y ello se lograría 
regulando los matrimonios, entre otras medidas. Creía que los seres 
humanos pueden ser “mejorados” de la misma forma que han mejorado 
los animales domésticos. Eso no significa que el propio Galton fuera un 
racista en un sentido explícito y militante. Pero es evidente que las teorías 
eugenésicas casi siempre fueron sostenidas por individuos que, al mismo 
tiempo, propugnaban alguna variedad de supremacismo racial. Porque 
muchos se apresuraron a “descubrir” que los “naturalmente capaces” 
eran únicamente los individuos pertenecientes a un determinado grupo 
racial o étnico.

En esta misma órbita innatista o hereditarista debe situarse la 
teoría del “criminal nato”, puesta en circulación por el italiano Cesare 
Lombroso (1835-1909), quien podría ser considerado el padre de 
la “antropología criminal”. Su principal obra se titulaba El hombre 
delincuente (1876). ​Postulaba, dicho sucintamente, que algunas personas 
se hallaban “predeterminadas” a cometer delitos por causas hereditarias; 
se concebía el delito como el resultado de ciertas “tendencias innatas”. 
Ahora bien, esos delincuentes presentaban ciertos rasgos fisonómicos 
o anatómicos que los delataban (asimetrías craneales o determinadas 
formas de la mandíbula, por ejemplo). Desde premisas evolucionistas, 
observaba que la conducta criminosa se desencadenaba en ciertos 
individuos que albergaban en su interior ciertos atavismos de épocas 
pretéritas. Instintos feroces y agresivos que ciertos sujetos “heredaban” 
como supervivencias oscuras de una época arcaica que se perdía en la 
noche de los tiempos; primitivismos que todavía pululaban por ahí, en 
la “naturaleza” de algunos especímenes humanos. Desafortunadas y 
peligrosas criaturas que se veían abocadas al crimen por su constitución 



441La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

innata. Lombroso, que escribió cosas muy delirantes (Maria Montessori 
apoyaba sus tesis), también sucumbió al prejuicio racista. Y es que, a 
su juicio, el “criminal nato” quedaba emparentado, en razón de esos 
atavismos o primitivismos que llevaba consigo, con las razas salvajes 
e inferiores. Intervino en algunos juicios como perito, y algunos de sus 
seguidores aspiraban a que tales teorías guiasen “científicamente” las 
pesquisas judiciales. El determinismo biológico alcanzaba uno de sus 
puntos álgidos.

Deseamos concluir este apartado con el británico Julian Huxley 
(1887-1975). Una figura extraña y ambivalente. Biólogo y humanista, 
hermano del famoso escritor Aldous Huxley, fue un ardoroso defensor 
de la eugenesia. En un trabajo de 1936, que llevaba por título La eugenesia 
y la sociedad, aseveraba sin tapujos que la eugenesia podría (o debería) 
convertirse en un “ideal sagrado” o en una “religión del provenir” (1953, 
p. 47). En efecto, los seres humanos deberían tomar el control de su 
propia evolución. El futuro evolutivo de la especie humana no debería 
estar sujeto por más tiempo a un cúmulo indeterminado de factores 
azarosos. Ahora bien, este británico no era exactamente un racista (estaba 
en Londres cuando caían las bombas alemanas). En el mencionado 
trabajo señalaba que las diferencias (en aptitudes o capacidades) que 
podemos observar entre los diversos grupos humanos tienen que ver, 
en muchísimos casos, con diferencias en el medio cultural y no tanto 
con diferencias genéticas. Muchos de los seres humanos que aún viven 
en un estado de barbarie podrían salir de tal estado si se les brindara 
la ocasión de una formación adecuada, pues en muchas ocasiones el 
ambiente es más determinante que los genes. 

Si unos grupos humanos aparecen como inferiores con respecto 
a otros es más probable que tal circunstancia sea producto de un 
“ambiente social desfavorable”. Huxley advierte que muchas de 
las explicaciones racialistas son ilegítimas y anticientíficas, toda vez 
que pretenden hallar fundamentos genéticos para ciertos aspectos 
diferenciales que, en realidad, se explican más adecuadamente mediante 
factores sociológicos, económicos o culturales. En ese sentido, observará 
que la teoría de la supremacía nórdica no es más que un “mito” puesto 
al servicio del agresivo nacionalismo germánico; una pseudorreligión 
injustificable (cfr. Huxley, 1953, pp. 63-65). En otro trabajo, recogido 
en ese mismo volumen, arremeterá contra la fabulosa idea de las razas 
puras, aseverando que todos los grupos humanos tienen un origen 
decididamente mezclado (cfr. Huxley, 1953, p. 137). Es más, afirmará 



442 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

que sería “muy de desear que el término raza, en tanto que aplicado 
al hombre, sea eliminado de nuestro vocabulario científico y general” 
(Huxley, 1953, p. 140). Por otro lado, que de las capas superiores de la 
sociedad surjan estadísticamente más hombres de ciencia, escritores 
y artistas no se debe a que ellos estén mejor dotados genéticamente 
(factor hereditario), sino al hecho sociológico de que ellos tuvieron más 
oportunidades y mejor acceso a la educación. Cuántos genios potenciales 
en las filas de las clases sociales inferiores habrán permanecidos mudos 
para siempre, precisamente porque sus capacidades innatas jamás 
hallaron un entorno social y pedagógico propicio que permitiera su 
expresión y desarrollo (cfr. Huxley, 1953, p. 73). 

Ahora bien, lo anterior no significa que la genética no ejerza ningún 
influjo en el despliegue de la vida humana. Es más, la carga genética 
determinará no solo las diferencias físicas que puedan existir entre 
unos seres humanos y otros. Los genes también determinarán en 
muy buena medida cuestiones relacionadas con el temperamento y la 
inteligencia. Escuchémosle: “Por ejemplo, considero muy probable que 
los verdaderos negros tengan un promedio de inteligencia ligeramente 
inferior al de los blancos y amarillos. Pero ni este ni ningún otro punto 
de diferencia racial eugenésicamente importante ha sido hasta ahora 
establecido científicamente” (Huxley, 1953, p. 66). Pero lo dice, a pesar 
de todo. Dos páginas atrás, calificaba de “mito” la doctrina racial de los 
nazis, y sin embargo ahora se atrevía él mismo a insinuar la inferioridad 
intelectual de los negros (por razones genéticas), aunque la ciencia no 
haya demostrado nada al respecto. 

También observaba que la pobreza y un inadecuado sistema 
educativo eran los responsables de que muchos talentos innatos (“genes 
valiosos”) fueran desaprovechados, precisamente porque esa situación 
socioeconómicamente desigual (exclusión y falta de oportunidades) 
generaba que las potencialidades de muchos individuos no pudieran 
hallar jamás una vía de expresión (cfr. Huxley, 1953, p. 85). Este 
diagnóstico parece muy progresista y filantrópico, pero lo cierto es que 
en el párrafo siguiente hace una hermosa reflexión. 

En el curso de las generaciones, los genes 
correspondientes a familias poco numerosas se 
encuentran cada vez más ligados a los que favorecen 
el éxito social y económico; e inversamente, los [genes] 
que favorecen el fracaso social y económico se enlazan 



443La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

con los que favorecen un elevado índice reproductivo. 
Eugenésicamente hablando, nuestro sistema se 
caracteriza por el ascenso social de la esterilidad y la 
fecundidad excesiva del fracaso social (Huxley, 1953, 
pp. 85-86). 

Una verdadera calamidad, se lamentaba Huxley, cuyos nocivos 
efectos deben paliarse con ciertos mecanismos de control, “procurando 
aquí la esterilización y subvencionando allá los hijos numerosos” (p. 
86). Observamos en sus reflexiones un humanismo científico que pone 
el vello de punta. Tesis sustentadas, por lo demás, en unas nociones muy 
confusas, tales como “genes que favorecen el éxito social y económico” o 
“genes que favorecen el fracaso social y económico”. 

Diremos para terminar que el biólogo británico manejaba una idea 
muy pesimista de la evolución genética de la especie humana. Las 
mutaciones deletéreas son más numerosas que las mutaciones útiles. 
Tendemos de forma inherente e ineluctable a la degeneración genética. 
La humanidad se irá degradando paulatinamente. Pero semejante 
“entropía genética” (este concepto es nuestro, no de Huxley) podría 
detenerse a través de una intervención consciente. La civilización ya 
dispone de los medios adecuados para controlar de manera premeditada 
el curso de dicha evolución, que ya no será espontánea y azarosa. Las 
variaciones útiles han de ser “estimuladas”, mientras que las variaciones 
nocivas deben ser eliminadas o neutralizadas (pp. 94-95). La eugenesia 
es un humanismo, el más excelso de todos los humanismos. Así lo creía 
Julian Huxley. 

4. La ausencia de racismo en el pensamiento español del siglo 
XVI
Algunos autores, como Ramón Grosfoguel (2012), se han empeñado 

en sostener que el discurso racista (en un sentido biologista) quedó 
articulado en la España imperial del siglo XVI. Los teólogos de Salamanca 
habrían sido los afiladores y apuntaladores de dicho discurso. También 
Christian Geulen (2010, pp. 47-66) pretendió que un “racismo” de tales 
características estaba ya operativo en la España de los siglos XV y XVI. 
Nosotros negamos rotundamente esto último, y trataremos de justificar 
a continuación dicha negación. Regresemos, por un momento, al 
pensamiento del siglo XVIII. Y, para fijar con mayor nitidez el contraste 
que da título a este trabajo, aproximémonos a un texto harto elocuente. 



444 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

David Hume, en un ensayo que llevaba por título “De los caracteres 
nacionales”, nos obsequió una ponderada y exquisita reflexión. Merece 
la pena intercalar la extensa cita: 

Me inclino por sospechar que los negros son por 
naturaleza inferiores a los blancos. Apenas ha habido 
nunca una nación civilizada de ese color de piel, y 
ni siquiera un individuo eminente en la acción o en 
la especulación. No existen entre ellos fabricantes 
ingeniosos, y no cultivan las artes ni las ciencias. Por 
otra parte, los más rudos y bárbaros de los blancos, 
como los antiguos germanos o los tártaros actuales, 
tienen sin embargo algo eminente: su valentía, su forma 
de gobierno o algún otro particular. Una diferencia tan 
uniforme y constante no podría darse a la vez en tantos 
países y épocas si la naturaleza no hubiese establecido 
una diferencia original entre estas estirpes humanas. 
Por no mencionar nuestras colonias, hay esclavos 
negros dispersos por toda Europa, de los que ninguno 
ha mostrado jamás ningún signo de ingenio, mientras 
que, entre nosotros, gente baja, sin ninguna educación, 
llega a distinguirse en todas las profesiones. En Jamaica 
se habla de un negro que es un hombre de talento. 
Pero es probable que se le admire por logros menores, 
como a un loro que llega a pronunciar algunas palabras 
inteligibles (2011, p. 204). 

Debe notarse que esa inferioridad de los negros (suponiendo, lo 
cual es demasiado suponer, que tal cosa se diese en algún sentido) no es 
subsanable, a juicio de Hume, pues se trata de un defecto congénito que 
ningún proceso educativo logrará enmendar. Es la “naturaleza” la que ha 
establecido una “diferencia original” (es decir, esencial e inmodificable) 
entre las diferentes “estirpes humanas”. En esa raza connaturalmente 
defectuosa no cabe perfectibilidad alguna.

Compárese ese pasaje del filósofo escocés con otro, que leeremos 
enseguida, de José de Acosta (1540-1600), un jesuita español que viajó 
por el Perú (donde permaneció diecisiete años) y por la Nueva España 
(México) en la segunda mitad del siglo XVI. Debe ser considerado, sin 
lugar a dudas, como uno de los fundadores de la etnografía y de la 
etnología (sin desestimar su labor como naturalista o geógrafo). Aprendió 



445La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

la lengua quechua, recabando valiosísimos y múltiples conocimientos. 
Fue autor de la famosa Historia natural y moral de las Indias (publicada 
en 1590, y traducida ya por aquel entonces a otras lenguas europeas). 
Afirmaba, en otra obra aparecida un año antes, cosas como la siguiente: 

Y a la verdad no hay nación, por bárbara y estúpida 
que sea, que no deponga su barbarie, se revista de 
humanismo y costumbres nobles, si se la educa con 
esmero y espíritu generoso desde la niñez. Vemos 
incluso en nuestra misma España hombres nacidos en 
plena Cantabria o en Asturias, a quienes se tiene por 
ineptos y paletos cuando se quedan entre sus paisanos; 
se les pone en escuelas o en la corte o en mercados, y 
sobresalen por su admirable ingenio y destreza, sin que 
nadie les aventaje. No parece haber cosa más negada 
que los hijos de los etíopes; pues aun éstos, si se les 
educa en palacio, se hacen tan despiertos de ingenio y 
tan dispuestos para cualquier tarea, que de no ser por 
el color, pasarían por ser de los nuestros (Acosta, 1984, 
p. 151). 

Es obvio que en pasajes como este late una idea de superioridad 
moral y política, esto es, la idea de que la sociedad hispánica y cristiana 
es civilizatoriamente superior a las sociedades africanas y a las sociedades 
amerindias. Acosta no era un “relativista cultural”, ciertamente. Las 
citadas palabras podrían ocasionar un desgarro lacerante, qué duda 
cabe, en nuestra sensibilidad posmoderna y multicultural.  Pero lo 
que no hay en dicho pasaje es una idea de superioridad racial. ¡Más 
bien todo lo contrario! El racismo está completamente desactivado en 
su razonamiento. Lo dice Acosta de forma taxativa: si esas gentes (que, 
desde un punto de vista sociopolítico, viven más o menos apegadas a la 
barbarie) fuesen educadas desde la niñez en otras costumbres, en otras 
normas y en otras doctrinas, podrían alcanzar niveles de desarrollo 
civilizatorio exactamente idénticos a los que puede alcanzar cualquier 
español, cualquier portugués o cualquier francés. El nivel de “ingenio” 
alcanzado depende decisivamente del nivel de educación recibida. Y 
eso es así con independencia de haber nacido en Asturias o en Etiopía, 
asevera el intrépido jesuita. Compárese esto con lo dicho por David 
Hume. 



446 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

El factor determinante son las instituciones, y no la “carga genética” 
(diríamos nosotros, con terminología contemporánea). Así lo apunta 
Acosta: “Hablando en general, hace mucho más en la capacidad natural 
del hombre la educación que el nacimiento” (1984, p. 151). Todas las 
almas son pulibles y educables, sobre todo cuando aún son tiernas. 
Esto es, en la naturaleza de los indios (en su “raza” o en su “estirpe 
étnica”) nada hay que impida ese desarrollo moral e intelectual que 
todo hombre puede alcanzar cuando se le brinda la oportunidad. Y la 
proposición inversa también es correcta, esto es, si un recién nacido 
(de progenitores españoles, portugueses o franceses) fuese educado en 
el entorno sociopolítico de los amerindios, entonces esa persona solo 
alcanzaría un modo de vida y una forma de pensamiento propios de 
la barbarie. La conducta de los hombres viene prefigurada o moldeada 
por la educación y por las “costumbres”, mas no decisivamente por su 
“naturaleza” (cfr. Acosta, 1984, p. 153). Escuchemos otra vez el pasaje 
anteriormente citado del jesuita español: “Y a la verdad no hay nación, 
por bárbara y estúpida que sea, que no deponga su barbarie, se revista 
de humanismo y costumbres nobles, si se la educa con esmero y espíritu 
generoso desde la niñez”. 

Digamos, a modo de apunte, que Acosta no subsume todas las 
sociedades amerindias en una sola categoría. Distingue claramente que 
hay diferencias entre ellas, puesto que algunas están mejor organizadas 
(y son más “civilizadas”) que otras. En cualquier caso, sí admite que hay 
naciones y pueblos que son indiscutiblemente estúpidos (mal educados) 
o bárbaros (mal organizados políticamente), pero siempre consideró 
que ese mal era perfectamente subsanable. Aquellas gentes pueden 
enmendarse a través de la instrucción. Porque lo que no hay, a juicio de 
Acosta, son razas congénitamente inferiores. Mucho tiempo después, 
en 1987, Leon J. Kamin, Steven Rose y Richard Lewontin publicaron un 
volumen conjunto (2009) que llevaba por título No está en los genes, donde 
se estudiaban y analizaban críticamente las conexiones entre ciencia 
genética e ideología racista. Pues bien, 398 años antes de la publicación 
de este libro, aquel jesuita español estaba sosteniendo lo mismo, a saber, 
que “no está en los genes”. Lo decía con otro lenguaje, obviamente, pero 
se estaba refiriendo exactamente a eso.

No podemos analizar aquí el intrincado y fascinante universo 
intelectual de la España del siglo XVI, por cuestiones evidentes de espacio. 
Pero todos los debates y controversias que entonces se produjeron 
—precisamente al calor de la Conquista de América— dejaron una 



447La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

serie de documentos (jurídicos, teológicos, morales, filosóficos y 
hasta etnológicos) que todavía hoy constituyen verdaderos hitos en 
la historia de las ideas. Grandes avances intelectuales se produjeron, 
principalmente en la órbita de la Universidad de Salamanca (Hanke, 
1988). No podemos dejar de mencionar a Francisco de Vitoria (1483 o 
1486​-1546), que en su memorable Relectio de Indis (leída en 1539) hizo 
una serie de observaciones sobre los indígenas o nativos americanos en 
unos términos que deseamos traer a colación: 

Porque en realidad no son dementes, sino que a su 
modo ejercen el uso de la razón. Ello es manifiesto, 
porque tienen establecidas sus cosas con cierto orden. 
Tienen, en efecto, ciudades, que requieren orden, y 
tienen instituidos matrimonios, magistrados, señores, 
leyes, artesanos, mercados, todo lo cual requiere el uso 
de razón […]. Por lo que creo que el que nos parezcan 
tan idiotas y romos proviene en su mayor parte de la 
mala y bárbara educación, pues tampoco entre nosotros 
escasean rústicos poco desemejantes de los animales 
(1985, p. 35). 

Es verdad que podemos hallar en las valoraciones de Vitoria un 
implícito paternalismo que pone el foco en el “atraso” de aquellas 
civilizaciones. En ese sentido, alguien podría replicar que ese 
reconocimiento de la dignidad del “otro” no terminaba de aceptar su 
alteridad intrínsecamente valiosa, siendo así que solo trataba de construir 
una forma blanda y suave de asimilación cultural (Todorov, 1987). Pero, 
a pesar de ello, no es menos cierto que hay en Vitoria un explícito y 
sincero reconocimiento de la humanidad de los “indios”. Sus reflexiones 
consideraban, de forma inequívoca, que los amerindios eran “personas”. 
Aquellas gentes (pues eso eran, “gentes”) albergaban dentro de sí la 
misma capacidad racional que hallamos en los cristianos. Destierra, por 
lo tanto, cualquier noción de “inferioridad natural” de aquellos grupos 
humanos, e incluso entiende que en las instituciones de esas sociedades 
pueden hallarse indubitables huellas de recta racionalidad. Fijémonos 
en el final del pasaje citado, cuando señala que también entre los 
españoles pueden hallarse “rústicos” que difieren poco de los animales. 
Es un lenguaje duro, sin duda. Pero nótese que esa condición bárbara 
(relativamente próxima a la animalidad) siempre viene dada (así se 
trate de gentes amerindias o de gentes españolas) por una ausencia 



448 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de “educación”. O, dicho de otro modo, jamás serán verdaderamente 
animales, por muy deficiente que sea su bagaje espiritual. Porque, 
a su juicio, la racionalidad siempre estará ahí, siquiera sea de forma 
latente. Solo se requiere “actualizar” (mediante la educación) lo que de 
momento permanece en mero estado “potencial”. Racistas serán todos 
aquellos que, siglos después, nieguen semejante potencialidad. Ya lo 
hemos comprobado en los epígrafes precedentes.

Vitoria siempre perseveró en la idea de que ni siquiera un rechazo 
por parte de los indios de la doctrina cristiana, cuando esta ha sido bien 
enseñada, es condición suficiente para hacerles la guerra. “Aunque la fe 
haya sido anunciada a los bárbaros de un modo probable y suficiente y 
éstos no la hayan querido recibir, no es lícito, por esta razón, hacerles la 
guerra ni despojarlos de sus bienes” (1985, p. 54). Vitoria estaba diciendo 
—ni más ni menos— que los pueblos del mundo tenían pleno derecho a 
no ser cristianos, incluso cuando dicha fe les era expuesta y explicada por 
medios pacíficos. Tales pueblos no podían ser atacados, mientras ellos a 
su vez no atacaran al mundo cristiano. El dominico se negó a identificar 
“cristiandad” y “humanidad”, y esto no era poca cosa en la Europa de 
la primera mitad del siglo XVI. Produciendo una sacudida sin retorno 
en la médula de la cristiandad medieval, Vitoria entiende que todos los 
pueblos, sean cristianos o no, quedan amparados por un mismo derecho 
natural (cfr. Ramos et al., 1984). Existe un derecho común al “género 
humano”: esa fue la noción esencial puesta en juego (cfr. Álvarez Uría, 
2015), el decidido sostenimiento de que “la humanidad es una”, como 
dijo Lewis Hanke (1985). 

Debemos calibrar en su justa medida lo que conllevó semejante 
hallazgo, valorar su alcance. Y es que supuso un verdadero hito en la 
historia universal del pensamiento jurídico-político, este descubrimiento 
del “género humano” (cfr. Polo Blanco, 2018). La fecundidad de 
este universalismo jurídico, basado en una noción de totus orbis que 
comprendía la comunidad de todos los pueblos y la fraternidad de todos 
los hombres, se dejará notar muy vivamente en toda la escuela española 
del “derecho de gentes” de los siglos XVI y XVII, mereciendo una 
mención especial el De legibus (de 1612) de Francisco Suárez (1548-1617). 
Así, James Brown Scott (1928) hubo de reconocer que en el pensamiento 
teológico-jurídico de aquellos españoles se hallan las verdaderas raíces 
del “derecho internacional”. En ese sentido, resulta completamente 
equivocado creer que los “derechos humanos” fueron concebidos por 



449La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

primera vez en las declaraciones francesa y estadounidense de finales 
del siglo XVIII (cfr. Dumont, 2009; Martínez Morán, 2003).   

En Relectio de potestate civili, leída por Vitoria en 1528, podemos 
encontrar una interesante aproximación a la sanción popular del 
poder político constituido, alejándose parciamente de toda concepción 
puramente teocrática y providencialista de este (Vitoria, 2008). Por 
cierto, el mencionado Francisco Suárez también esbozaría en su Defensio 
fidei (1613), sobre todo en el libro III de esta obra (pero también en el 
VI), una idea “ascendente” del poder (frente a la teocrática doctrina del 
poder “descendente”), sosteniendo incluso que el “pueblo” podía hacer 
uso del derecho a la propia defensa si el rey se comportaba de forma 
absolutamente tiránica. En tan extrema situación, el pueblo podría 
incluso deponerlo. Nótese que lo postuló unas cuantas décadas antes 
de que John Locke lo hiciera. Pero, volviendo a Vitoria, diremos que una 
de sus concepciones más grandiosas fue la de pensar una humanidad 
vinculada por un mismo cuerpo moral. Aspecto decisivo que, a la 
postre, derivó en el entendimiento de un derecho natural universal al 
que estaban sujetos todos los Estados de la tierra. Esta primera piedra 
en la construcción de un auténtico derecho internacional no podía 
desvincularse de los principios eminentemente cristianos en los que 
siempre se movió Vitoria, eso es indudable, pero en realidad pudo 
comprender que ese derecho “obligaba” a toda la comunidad de los 
Estados, incluidos los no cristianos. “Y es que el orbe todo, que en cierta 
manera forma una república, tiene poder de dar leyes justas y a todos 
convenientes, como son las del derecho de gentes […]. Y ninguna nación 
puede darse por no obligada ante el derecho de gentes, porque está 
dado por la autoridad de todo el orbe” (1985, p. 19). La igualdad moral 
de hombres y razas —que cristalizaba en la igualdad jurídica de pueblos 
y Estados— es lo que está detrás de esa concepción del totus orbis puesta 
en juego por Vitoria, y tales tesis fueron sostenidas y defendidas en el 
siglo XVI. Contrástese semejante doctrina con todas las teorías racistas 
que detallábamos en los primeros epígrafes, aquellas que postulaban la 
natural desigualdad entre los hombres, o que sostenían que la Historia 
solo podía comprenderse como una cruenta batalla de “razas” en la que 
unas tenían que salir victoriosas, aplastando o aniquilando a las otras. 
Puede sostenerse, y nosotros así lo hacemos, que un verdadero abismo 
separa a estos pensadores españoles de los siglos XVI y XVII de todos 
los ideólogos racistas de los ulteriores siglos XVIII, XIX y XX.



450 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Pongamos otro ejemplo del pensamiento español del siglo XVI. 
Bernardino de Sahagún (1499-1590)​, misionero franciscano en Nueva 
España, es una figura memorable. Compuso varias obras, en lengua 
náhuatl y en castellano, que todavía hoy son consideradas verdaderas 
obras maestras de la etnografía. De entre sus escritos destaca la 
monumental Historia general de las cosas de Nueva España, un documento 
ineludible para reconstruir la historia (anterior a la llegada de los 
españoles) de aquellos pueblos amerindios, así como para conocer sus 
creencias, instituciones y costumbres (cfr. Sahagún, 1985). Cabe destacar 
que trabajó durante muchos años en el Colegio de la Santa Cruz de 
Tlatelolco. Esta institución franciscana había sido inaugurada en 1536, 
convirtiéndose en el primer establecimiento de educación superior 
de América. Estaba destinado a la instrucción de jóvenes indígenas 
pertenecientes a las familias más principales: fueron elegidos los hijos 
más aptos de la nobleza indígena, de varias provincias o regiones de la 
Nueva España. Pues bien, Bernardino de Sahagún verificó en este Colegio 
que las comunidades indígenas podían mejorar (en lo moral-político y 
en lo espiritual) a través de la educación. Afirmó rotundamente que los 
indígenas habían dado sobradas pruebas de su perfecta capacidad para 
desarrollar todos los oficios y todas las habilidades. Podían alcanzar 
los mismos niveles de virtuosidad que cualquier español en las artes 
mecánicas o artesanales, pero también en las disciplinas más intelectuales. 
Los jóvenes indígenas, convenientemente instruidos, podían desarrollar 
altos niveles en los campos de la geometría, de la lógica, de la retórica 
o de la gramática. Podían aprenderlo y después enseñarlo, sin mayor 
dificultad que cualquier otro (Muñoz Machado, 2017, pp. 330-332). En 
Bernardino de Sahagún, por lo tanto, no hallaremos un solo gramo de 
racismo. No había en el pensamiento de este franciscano ninguna idea 
de inferioridad “natural” de las gentes amerindias. 

5. A modo de conclusión polémica
El presente trabajo no ha pretendido realizar un análisis de la 

implantación de España en América. Se ha centrado exclusivamente 
en ciertas cuestiones doctrinales e ideológicas. Ríos de tinta se han 
escrito sobre el Imperio español, y en demasiadas ocasiones con 
perspectivas manifiestamente negrolegendarias. Una “leyenda negra 
antiespañola” que ha sido analizada y criticada por historiadores de 
diferentes nacionalidades (Arnoldsson, 2018; Payne, 2017; Vélez, 2014; 
Pérez, 2009; Juderías, 1974; Carbia, 1943; Pereyra, 1930). Y aunque no 



451La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

es este lugar para discutirlo, por falta de espacio, debe remarcarse que 
existen notabilísimas y sustanciales diferencias entre la acción imperial 
de Portugal, España, Inglaterra, Holanda o Francia. Pueden compararse 
los “métodos” británicos aplicados en lo que hoy es Estados Unidos, 
donde apenas quedan indígenas vivos (y donde sus culturas fueron 
absolutamente borradas del mapa), con lo sucedido en Hispanoamérica, 
donde viven en el presente millones de indígenas que conservan, entre 
otras cosas, sus lenguas originarias (Bueno, 2019; Muñoz Machado, 
2019). Por no hablar de los “mestizos”, que constituyen el grueso de la 
actual población hispanoamericana (Pérez de Barradas, 1976). Y es que 
el mestizaje, al que podríamos definir como un antirracismo en ejercicio, 
fue una política consciente y deliberada de la administración española. 
El historiador argentino Ricardo Levene (1951) reflexionó sobre el 
desempeño de España en América, tan diferente del imperialismo 
holandés o británico, y expresó sus ideas en un libro cuyo expresivo 
título era Las Indias no eran colonias. Aquellos territorios americanos eran, 
a juicio de Levene, “provincias españolas”, pero no colonias de España. 
Y no es lo mismo ser una colonia que ser una provincia, en muchos 
aspectos jurídicos y sociales. Isabel I de Castilla, también llamada Isabel 
la Católica, que falleció en 1504, había dispuesto en su célebre testamento 
que no debía consentirse “que los indios vecinos y moradores de las 
dichas Islas y Tierra Firme, ganadas y por ganar, reciban agravio alguno 
en sus personas ni bienes, sino que manden que sean bien y justamente 
tratados” (citada en Suárez Fernández, 1992, p. 88). Nótese que se 
refería a los “indios” con los mismos términos que se empleaban para 
denominar a los habitantes de Castilla: “vecinos y moradores”. Las 
gentes nativas de los territorios americanos eran contempladas como 
súbditas de la Corona, es decir, su estatus jurídico era el mismo que el 
de las gentes de Castilla.

Nicolás de Ovando, gobernador y administrador de La Española, 
abrió el primer hospital de América en 1503 (se abrirían otros tres 
hospitales más en Santo Domingo, en los siguientes quince años). 
Ovando seguía las instrucciones de los Reyes Católicos: “Haga en las 
poblaciones donde vea que fuere necesario casa para hospitales en que 
se acojan y curen así de los cristianos como de los indios” (citado en 
Muñoz, 1995, p. 218). A la altura de 1550, en los territorios americanos 
controlados por la Monarquía Hispánica existían más de una veintena 
de hospitales grandes, y un número mucho mayor de hospitales 
pequeños. También en la Nueva España, por supuesto (cfr. Muriel, 



452 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

1991). En todos ellos eran recibidos y tratados por igual los “naturales” 
y los españoles. Sea como fuere, y más allá de estas pinceladas que 
acaban de ofrecerse, en este artículo no se ha pretendido demostrar 
nada por la vía de los hechos históricos documentables. El foco se ha 
puesto más bien en el aspecto doctrinal, con el propósito de examinar 
el pensamiento de aquellas figuras españolas del XVI, contrastándolo 
con las ideas racistas que surgieron a partir del XVIII en otros contextos 
geográficos (el desarrollo del racismo moderno ha sido reconstruido 
con cierto detalle en los tres primeros epígrafes). En todo caso, tales 
doctrinas teológico-jurídicas no fueron meros ejercicios especulativos, 
toda vez que incidieron directamente en la redacción de las Leyes de 
Burgos de 1512, en las Leyes Nuevas de 1542 y en toda la legislación 
indiana posterior (cfr. Morales Padrón, 1979; Zavala, 1971 y 1977). Nadie 
puede negar que se dieron muchísimos abusos y violencias criminales. 
Pero todo ese corpus jurídico, alimentado por ciertas ideas teológicas 
y morales, estaba destinado a proteger a los “indios”, delimitando sus 
derechos inviolables. Se establecían penas severas para los que tratasen 
mal a los “naturales”. Demasiadas veces tal legislación resultó ineficaz; 
en la práctica fue burlada en múltiples ocasiones. Pero debe entenderse 
algo, y es que quienes maltrataban a los indígenas y cometían abusos 
lo hacían contra las leyes hispánicas. Y debe valorarse, en lo que atañe 
a nuestra reflexión, el marco doctrinal general en el que se inspiraban 
tales leyes: los “indios” eran considerados gentes o personas, idénticas 
en dignidad a las nacidas en Castilla o en Aragón.

La problemática que hemos pretendido desarrollar aquí daría para 
escribir una voluminosa tesis doctoral. Por ello nos hemos limitado a 
escoger tres figuras muy relevantes del pensamiento español del siglo 
XVI, pertenecientes, por lo demás, a tres órdenes religiosas diferentes: 
un dominico (Vitoria), un franciscano (Bernardino de Sahagún) y un 
jesuita (Acosta). Solo hemos podido ofrecer unas pinceladas y, desde 
luego, el asunto es muchísimo más complejo. Las discusiones que se 
dieron entre aquellos frailes, teólogos, juristas y catedráticos adquirieron 
en ocasiones tonos virulentos, puesto que no había unanimidad de 
posturas. Se lanzaban durísimos ataques. Dejaron tras de sí valiosos 
documentos escritos que han llegado hasta nosotros (tratados, crónicas, 
apologías). Además, muchas de aquellas interminables “disputas” o 
“controversias” eran orales, y se hacían en presencia de las máximas 
autoridades políticas (incluso en presencia del monarca). La más notoria 
fue la celebérrima Junta de Valladolid (que tuvo lugar en 1550 y 1551), 



453La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

en la que se confrontaron las tesis del hiperbólico Bartolomé de las Casas 
con las del humanista Juan Ginés de Sepúlveda. Mucho se ha escrito 
sobre dicha Junta o Controversia (Pérez Luño, 1992; Brufau Prats, 1989; 
Losada, 1975; Carro, 1951). Y hubo otras, en aquel apasionante siglo. 
Pero, he aquí nuestra tesis: en toda esa maraña de doctrinas dispares y 
tesis enfrentadas encontraremos un significativo elemento transversal, a 
saber, la ausencia de racismo. Es una tesis polémica, que puede suscitar 
objeciones. Quien escribe estas líneas se halla presto a discutir. Las 
revistas académicas están para eso.

Podemos redoblar la apuesta, si se nos permite emplear tal expresión. 
Diremos que incluso Juan Ginés de Sepúlveda (1490-1573), tal vez el más 
“duro” de todos aquellos pensadores a la hora de juzgar la “torpeza” 
de los “indios”, tampoco manejó una doctrina racialista. Es cierto que 
la famosa tesis aristotélica de los “siervos por naturaleza” (que aparece 
en el libro primero de su Política) asomó en alguna de las disquisiciones 
de Sepúlveda. Sin embargo, sostendremos que no es el suyo un 
pensamiento racista, por los motivos que se aducirán a continuación. 
Debe puntualizarse que fue un humanista de erudición vastísima (Muñoz 
Machado, 2012). Sin embargo, la imagen de Sepúlveda que se divulgó y 
popularizó durante siglos fue la que pergeñó su frenético contrincante, 
Bartolomé de las Casas, que lo dibujó como la personificación de todas 
las iniquidades. De hecho, el colérico fray Bartolomé intrigó y maniobró 
para bloquear la publicación de Democrates alter, sive de justis belli causis 
apud Indos (que Sepúlveda había escrito en 1544), aunque finalmente 
pudo publicarla en Roma (en 1550), de forma más resumida y con el título 
de Apología. Por cierto, conviene recordar que Bartolomé de las Casas 
(precoz exponente del mito del “buen salvaje”) manejó tesis desmedidas 
e hiperbólicas, en lo que a la “defensa de los indios” se refiere (también 
inventó historias y falsificó datos de una forma descarada). Fue un 
precursor de lo que hoy denominaríamos “relativismo cultural” (en 
su vertiente más extrema), hasta el punto de que justificó los sacrificios 
humanos y los rituales antropófagos. A su juicio, tales prácticas habían 
de contemplarse como signo de racionalidad, puesto que denotaban un 
sofisticado sentido de la religiosidad. Argumentaba el vehemente fraile 
que los pueblos que ofrecen mejores sacrificios a sus dioses reflejan un 
más elevado nivel de racionalidad que los pueblos que no lo hacen. La 
naturaleza del objeto sacrificado permite deducir la índole intelectual 
y espiritual del sacrificante. Con base en lo cual, los hombres que 
sacrificaban meras hierbas u otros objetos inanimados se mostraban 



454 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

menos racionales y religiosos que los que ofrecieran a sus dioses seres 
animados. Consecuentemente, quienes ofrecieran cerdos o cualquier otra 
“bestia vil” fácil de conseguir —aunque demostrarían más racionalidad 
y devoción que los que solo sacrifican cosas inanimadas— serían todavía 
menos juiciosos que aquellos que ofrecieran a sus dioses caballos, leones, 
camellos u otros “animales valiosos”. Finalmente, concluirá Las Casas 
(1967, pp. 242-246) que las naciones que ofrecían hombres a sus dioses 
manifestaban un nivel más elevado de racionalidad y de reverencia 
hacia sus divinidades. 

Sea como fuere, lo que veníamos sosteniendo es que en Sepúlveda 
no encontraremos tesis próximas al “supremacismo racial”. En modo 
alguno. Tampoco preconizó el exterminio, ni muchísimo menos. La 
inferioridad de las sociedades “indias” con respecto a las cristianas, 
que él consideraba incuestionable y evidente, era una inferioridad de 
tipo civilizatorio. Por ende, un “tutelaje” adecuado podría elevar a 
dichos indios a la condición de civilizados. Nada había en su “condición 
natural” (en su “raza”) que así lo impidiera. También el humanista 
español del siglo XVI estaba diciendo aquello de “no está en los genes”. 
Aquellas incultas gentes eran capaces de adquirir buenas costumbres y 
civilizadas formas de vida, si así se les enseñaba. La visión de Sepúlveda 
fue hispanocéntrica, en un sentido civilizatorio. Eso nadie lo discute. 
Pero no fue racista, que es cosa muy distinta.  

Su juicio sobre tales gentes es durísimo, qué duda cabe. Argüirá 
que su “cultura” (su organización política) es muy deficiente, pues “ni 
siquiera usan o conocen las letras”. Además, “carecen de leyes escritas 
y tienen instituciones y costumbres bárbaras” (Sepúlveda, 1984, p. 35). 
Demasiados aspectos, propios de su manera de vivir, son contrarios a la 
recta razón. Se descubren en aquellas sociedades hábitos inadmisibles 
y comportamientos degenerados. No alcanzan el mínimum de civilidad 
requerido para gobernarse a sí mismos con recta razón. Desde luego, 
Sepúlveda sostiene sin titubear que la civilización hispánica y cristiana es 
indiscutiblemente superior. España tiene, por ende, el derecho e incluso 
la obligación de “tutelar” a todos los pueblos amerindios con los que 
se va topando en su expansión imperial. Este corolario puede ser muy 
discutible, evidentemente, pero no es eso lo que nosotros pretendemos 
indagar en este trabajo. Lo que aseveramos es que tampoco en Sepúlveda 
hay una doctrina racista. 

Afirmará (incluso en medio de su descripción “etnológica” más 
peyorativa) que no carecen por completo de razón, prueba de lo cual es 



455La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

que algunos de ellos han edificado con cierta racionalidad importantes 
ciudades (cfr. Sepúlveda, 1984, pp. 36-37). El problema de aquellas 
gentes, concluirá, es que han sido “educados sin letras” y que han 
permanecido alejados de la “vida y cultura civil” (p. 39). La inferioridad 
de los indígenas con respecto a los españoles, que Sepúlveda afirma de 
manera tajante, es de índole moral y política, mas no de índole racial. 
No lo es. En ese sentido, su corrupción será accidental/contingente, pero 
no esencial/inmutable. Españoles e “indios” pueden acceder al mismo 
grado de perfeccionamiento humano. Si los pueblos indígenas se hallan 
en una posición de inferioridad se debe a la circunstancia de que todavía 
no han ingresado de una forma suficiente en la “civilidad”. Pero el asunto 
es que Sepúlveda los considera perfectamente capaces de hacerlo. No 
están desprovistos de razón. Nada hay en su naturaleza que se lo impida 
(cfr. Andrés Marcos, 1947). El problema reside en sus inadecuadas 
instituciones, o en sus deplorables “tradiciones culturales” (diríamos 
hoy). Lo que les falta es civilización, por decirlo en una palabra. Y esa 
situación es subsanable. No hay racismo en su pensamiento; no puede 
haberlo. Lo que sí hallaremos en él es un fuerte paternalismo, pues a 
su juicio el fin último de la acción imperial española era “elevar” la 
condición política y cultural de los pueblos nativos de América. Pero no 
duda —lo afirma de forma explícita— de que “con el correr del tiempo” 
aquellas gentes podrán ir “civilizándose”, adquiriendo costumbres más 
probas e instituciones más prudentes (cfr. Sepúlveda, 1984, p. 120). Por 
ende, cabía la perfectibilidad en aquellas gentes. No era su naturaleza 
la que estaba irremediablemente dañada; eso es lo que diría un racista 
moderno, pero no un pensador español de los siglos XVI y XVII.

Referencias
Acosta, J. (1984). De procuranda Indorum salute. Pacificación y colonización. 

L. Pereña, V. Abril, C. Baciero, A. García, D. Ramos, J. Barrientos y 
F. Maseda (trads.). Consejo Superior de Investigaciones Científicas.  

Álvarez Uría, F. (2015). El reconocimiento de la humanidad. España, Portugal 
y América Latina en la génesis de la modernidad. Morata.

Andrés Marcos, T. (1947). Los imperialismos de Juan Ginés de Sepúlveda en 
su “Democrates alter”. Instituto de Estudios Políticos.

Arnoldsson, S. (2018). Los orígenes de la leyenda negra española. M. Pastor 
López y B. Falk (trads.). El Paseo.

Benedict, R. (1987). Raza: ciencia y política. E. Champourcín (trad.). Fondo 
de Cultura Económica.



456 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Brown Scott, J. (1928). El origen español del derecho internacional moderno. 
Universidad de Valladolid.

Brufau Prats, J. (1989). La Escuela de Salamanca ante el descubrimiento del 
Nuevo Mundo. San Esteban.

Bueno, G. (2019). España frente a Europa. Pentalfa.
Carbia, Rómulo D. (1943). Historia de la leyenda negra hispano-americana. 

Ediciones Orientación Española.
Carro, V. (1951). La teología y los teólogos-juristas españoles ante la conquista 

de América. Biblioteca de Teólogos Españoles.
Cassirer, E. (1972). El mito del Estado. E. Nicol (trad.). Fondo de Cultura 

Económica.
Chukwudi Eze, E. (2001). El color de la razón: la idea de “raza” en la 

antropología de Kant. En W. Mignolo (ed.), Capitalismo y geopolítica 
del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate 
intelectual contemporáneo. (pp. 201-251). Ediciones del Signo.

De Gobineau, J. A. (1937). Ensayo sobre la desigualdad de las razas humanas. 
F. Susanna (trad.). Apolo.

De Las Casas, B. (1967). Apologética historia sumaria. Tomo II. Universidad 
Nacional Autónoma de México.

De Sahagún, B. (1985). Historia general de las cosas de Nueva España. Porrúa.
Duchet, M. (1988). Antropología e historia en el Siglo de las Luces. Buffon, 

Voltaire, Rousseau, Helvecio, Diderot. F. González Aramburo (trad.). 
Siglo XXI.

Dumont, J. (2009). El amanecer de los derechos del hombre. La Controversia 
de Valladolid. Encuentro.

Dunn, L. C. y Dobzhansky, T. H. (1949). Herencia, raza y sociedad. E. 
Beltrán (trad.). Fondo de Cultura Económica.

Feijoo, B. J. (1863). Mapa intelectual y cotejo de naciones. En Obras escogidas 
del padre fray Benito Jerónimo Feijoo y Montenegro. Rivadeneyra.

García Martínez, A. y Bello Reguera, E. (2007). La idea de “raza” en su 
historia. Textos fundamentales (siglos XVIII y XIX). Universidad de 
Murcia-Universidad de Almería.

Gerbi, A. (1960). La disputa del Nuevo Mundo. Historia de una polémica, 
1750-1900. A. Alatorre (trad.). Fondo de Cultura Económica.

Geulen, C. (2010). Breve historia del racismo. E. Bombín Izquierdo (trad.). 
Alianza. 

Gonzalbo Aizpuru, P. (1990). Historia de la educación en la época colonial. El 
mundo indígena. El Colegio de México.



457La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

Gould, S. J. (1984). La falsa medida del hombre. R. Pochtar y A. Desmonts 
(trads.). Antoni Bosch Editor.

Grosfoguel, R. (2012). El concepto de “racismo” en Michel Foucault y 
Frantz Fanon: ¿teorizar desde la zona del ser o desde la zona del no-
ser? Tabula Rasa, 16, 79-102.

Hanke, L. (1985). La humanidad es una. Estudio acerca de la querella que sobre 
la capacidad intelectual y religiosa de los indígenas americanos sostuvieron 
en 1550 Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda. A. Lázaro Ros 
(trad.). Fondo de Cultura Económica.

	  (1988). La lucha por la justicia en la conquista de América. L. Rodríguez 
Aranda (trad.). Istmo.

Harris, M. (1999). El desarrollo de la teoría antropológica. Historia de las 
teorías de la cultura. R. Valdés del Toro (trad.). Siglo XXI.

Hitler, A. (2018). Mi lucha. S. Shenker (trad.). Galabooks Ediciones.
Hofstadter, R. (1992). Social Darwinism in American Thought.  Beacon 

Press. 
Hume, D. (2011). Ensayos morales, políticos y literarios. C. Martín Ramírez 

(trad.). Trotta.
Huxley, J. (1953). El hombre está solo. C. A. Jordana (trad.). Editorial 

Sudamericana.
Isaac, B. (2006). The Invention of Racism in Classical Antiquity. Princeton 

University Press.
Juderías, J. (1974). La leyenda negra. Estudios acerca del concepto de España 

en el extranjero. Editora Nacional.
Lepe-Carrión, P. (2014). Racismo filosófico: el concepto de “raza” en 

Immanuel Kant. Filosofia Unisinos, 15(1), 67-83.
Levene, R. (1951). Las Indias no eran colonias. Espasa-Calpe.
Lewontin, R., Rose, S. y Kamin, L. J. (2009). No está en los genes. Racismo, 

genética e ideología. E. Torner (trad.). Crítica.
Losada, A. (1975). Apología de Juan Ginés de Sepúlveda contra Fray 

Bartolomé de las Casas y de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés 
de Sepúlveda. Editora Nacional.

Lukács, G. (1968). El asalto a la razón. La trayectoria del irracionalismo desde 
Schelling hasta Hitler. W. Roces (trad.). Grijalbo.

Martínez Morán, N. (2003). Aportaciones de la Escuela de Salamanca al 
reconocimiento de los derechos humanos. Cuadernos Salmantinos de 
Filosofía, 30, 491-520.

Mead, M., Dobzhansky, T., Tobach, E. y Light, R. E. (1972). Ciencia y 
concepto de raza (genética y conducta). P. Rodríguez (trad.). Fontanella. 



458 Jorge Polo Blanco

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Montesquieu, C. L. de Secondat [barón de].  (2017). Del espíritu de las 
leyes. M. Blázquez y P. de la Vega (trads.). Tecnos. 

Morales Padrón, F. (1979). Teoría y leyes de la conquista. Ediciones Cultura 
Hispánica del Centro Iberoamericano de Cooperación.

Muñoz, J. J. (1995). El primer hospital de América y otros relatos médicos. 
Instituto Caro y Cuervo.

Muñoz Machado, S. (2012). Sepúlveda, cronista del Emperador. Edhasa.
	  (2017). Hablamos la misma lengua. Historia política del español en 

América, desde la Conquista a las Independencias. Crítica.
	  (2019). Civilizar o exterminar a los bárbaros. Crítica.  
Muriel, J. (1991). Hospitales de la Nueva España. Dos tomos. Universidad 

Nacional Autónoma de México-Cruz Roja Mexicana.
Payne, S. G. (2017). En defensa de España. Desmontando mitos y leyendas 

negras. Espasa.
Pereyra, C. (1930). La obra de España en América. Aguilar.
Pérez, J. (2009). La leyenda negra. C. Manzano (trad.). Gadir.
Pérez de Barradas, J. (1976). Los mestizos de América. Espasa-Calpe.
Pérez Luño, A. E. (1992). La polémica sobre el Nuevo Mundo. Los clásicos 

españoles de la Filosofía del Derecho. Trotta.    
Polo Blanco, J. (2018). Reivindicación de una modernidad del sur. El 

reconocimiento del “género humano” en el pensamiento hispano 
del siglo XVI. Revista de Indias, 78(273), 361-397. DOI: https://doi.
org/10.3989/revindias.2018.011. 

Ramos, D.; García, A.; Pérez, I.; Lucena, M.; González, J.; Abril, V.; Pereña, 
L.; Hernández, R.; Brufau, J.; Baciero, C.; Barrientos, J.; Rodríguez, 
A.; Cerezo, P.; Borges, P.; Lohmann, G. (1984). Francisco de Vitoria 
y la Escuela de Salamanca. La ética en la conquista de América. Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas.

Sahlins, M. (1982). Uso y abuso de la biología. Madrid, Siglo XXI.
Sepúlveda, J. G. (1984). Demócrates Segundo, o de las justas causas de la 

guerra contra los indios. A. Losada. (trad.). Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas-Instituto Francisco de Vitoria.

Spencer, H. (1963). El hombre contra el Estado. L. Rodríguez Aranda 
(trad.). Aguilar.

Suárez Fernández, L. (1992). Análisis del testamento de Isabel la Católica. 
Cuadernos de Historia Moderna, 13, 81-89.

Thomas, H. (1998). La trata de esclavos. Historia del tráfico de seres humanos 
de 1440 a 1870. V. Alba y C. Boune. (trads.). Planeta.



459La modernidad del racismo

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 421-459

Todorov, T. (1987). La conquista de América. El problema del otro. F. Botton 
Burlá (trad.). Siglo XXI.

Vélez, I. (2014). Sobre la leyenda negra. Encuentro.
Vitoria, F. (1985). Relecciones del Estado, de los indios y del derecho de la 

guerra. T. Urdanoz (trad.). Porrúa. 
Vitoria, F. (2008). Relectio de potestate civili. Estudios sobre su filosofía 

política. J. Cordero Pando (trad.). Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas.

Voltaire. (1990). Filosofía de la Historia. M. Caparrós (trad.). Tecnos.
Zavala, S. (1971). Las instituciones jurídicas en la Conquista de América. 

Porrúa.
	  (1977). La filosofía política en la Conquista de América. Fondo de Cultura 

Económica.


