
Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

http://doi.org/10.21555/top.v660.2417

Fashion, Novelty, and Utopia: On Walter 
Benjamin’s Dialectical Conception of Fashion

Moda, novedad y utopía. Sobre la concepción 
dialéctica de la moda en Walter Benjamin

Paloma Martínez Matías
Universidad Complutense de Madrid

España
palomamartinezm@filos.ucm.es

https://orcid.org/0000-0003-2123-4087

Recibido: 27 - 03 - 2021.
Aceptado: 12 - 06 - 2021.
Publicado en línea: 11 - 04 - 2023.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



230 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The purpose of this essay is to study Walter Benjamin’s re-

flections on the phenomenon of fashion in the Arcades Project in 
order to clarify the dialectical nature that he observes in it. To 
this end, I first examine the important role of fashion, thanks 
to its valorisation of novelty, in capitalism’s tendency towards 
the commodification of all things and in the development of 
the commodity cult. In connection with these aspects, I analyse 
how this social phenomenon contributes to the emergence of the 
view of history distinctive of capitalist society, linked to an ideal 
of progress that masks its social statism. Finally, an interpreta-
tion is offered of the political significance that Benjamin attaches 
to fashion both in terms of its relation to the task of the material-
ist historian and the utopian side that this phenomenon would 
include.   

Keywords: Passagenarbeit; commodity; fetishism; phantasma-
goria; history; politics; revolution.

Resumen
En este ensayo se estudian las reflexiones de Walter Benjamin 

sobre el fenómeno de la moda en el Trabajo de los pasajes con el 
propósito de clarificar la naturaleza dialéctica que advierte en él. 
Para ello, se examina el papel crucial que la moda, a través de su 
valorización de la novedad, juega en la tendencia del régimen de 
producción capitalista a la mercantilización de todas las cosas y 
en el desarrollo del culto a la mercancía. En conexión con estos 
aspectos, se analiza la contribución de este fenómeno social 
al surgimiento de la visión de la historia característica de la 
sociedad capitalista, ligada a un ideal de progreso que encubre 
su inmovilismo social. Por último, se ofrece una interpretación 
de la significación política que Benjamin asigna a la moda tanto 
por su relación con la tarea del historiador materialista como por 
la dimensión utópica que contendría este fenómeno.   

Palabras clave: Passagenarbeit; mercancía; fetichismo; 
fantasmagoría; historia; política; revolución. 



231Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

1. Introducción: el fenómeno de la moda en la obra de Benjamin
En la tesis XIV de su escrito póstumo Sobre el concepto de historia, 

Walter Benjamin ilustra la idea de la constelación por la que el presente 
del historiador materialista entra en conexión con una época o suceso 
del pasado con una singular referencia al fenómeno de la moda. Tras la 
crítica de las tesis precedentes a la esterilidad de la socialdemocracia por 
su adhesión dogmática al paradigma del progreso, a su juicio indisociable 
de una visión de la historia que dispone sus acontecimientos sobre 
la línea de un tiempo vacío y homogéneo, Benjamin alega contra esa 
visión que la historia debe construirse a partir de lo que cabría traducir 
como un “tiempo repleto de ahora [Jetztzeit]” (GS I, p. 701). Con esta 
fórmula alude a una comprensión del tiempo que, frente a la sucesión 
de puntos temporales carentes de todo contenido que delimitan los 
relojes, lo define en función de los eventos cualitativamente diversos 
que se reúnen en el devenir de la historia y de tal manera que —como 
en los días de conmemoración marcados en el calendario— lo pretérito 
se muestra susceptible de trasladarse al presente de quien lo examina 
para interpelarlo activamente y cobrar en él una renovada actualidad. 
Si esa ha sido la experiencia del tiempo histórico durante la Revolución 
francesa, cuyos líderes la habrían entendido como una Roma rediviva, 
con ello —escribe Benjamin— la Revolución “citaba a la antigua Roma 
del mismo modo que la moda cita un traje de tiempos pasados” (GS 
I, p. 701). O, por decirlo en otros términos, hacía retornar a la vida 
ese “pasado cargado de ahora” que para la Revolución representó la 
antigua Roma de la misma forma en que la moda reinstala y vivifica en 
el presente la indumentaria olvidada de épocas pretéritas.1

1  Es cierto que, según ha planteado Andrew Benjamin (2003, pp. 44-45), 
esta citación supone una repetición que rechaza el contexto original del acon-
tecimiento reiterado y que, en consecuencia, implica una descontextualización 
que posibilita el vínculo que se establece entre presente y pasado. Sin embargo, 
el concepto de “repetición” no refleja el significado preciso que Benjamin asigna 
al término “citar”, utilizado como sinónimo de “vivificar” o “traer de vuelta a 
la vida”, tal y como evidencia la siguiente anotación del legajo J de la Obra de 
los pasajes: “El interés del materialista histórico por lo que ha sido es siempre, 
en parte, un ardiente interés por lo que ha fluido, ha acabado y está fundamen-
talmente muerto. Asegurarse de ello, en general y por completo, es condición 



232 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Benjamin justifica la analogía que traza entre la aprehensión del 
tiempo como “tiempo repleto de ahora” que el historiador materialista 
reconoce en ese período revolucionario y la que tendría lugar en el 
fenómeno de la moda señalando que esta “tiene olfato para lo actual allí 
donde quiera que este se mueva en la espesura de lo ya acaecido” (GS I, 
p. 701). Por eso, añade, la moda “es el salto de tigre hacia el pasado”: una 
incursión en lo pretérito que, trascendiendo la serie de acontecimientos 
causalmente encadenados que vertebra la imagen tradicional de la 
historia, sobrevuela décadas o siglos para rescatar de una época pasada 
aquello que se presta a adquirir una nueva validez en el marco de las 
necesidades y deseos del presente. De acuerdo con esta idea, la moda 
presenta un carácter hasta cierto punto ejemplar para la aspiración del 
historiador materialista de proyectar un principio constructivo sobre 
la historia que, distanciándose de la vacua uniformidad del tiempo 
que acompaña a la noción de “progreso”, se cimente sobre el “tiempo 
cargado de ahora”. Pero en la moda no deja de resultar problemático 
el que, como Benjamin admite a continuación, el puente que tiende 
hacia lo ya sido se establezca en “un terreno en el que manda la clase 
dominante” (GS I, p. 701), es decir, en el terreno de la producción e 
intercambio de mercancías que nutre el capital de las clases poseedoras 
de los medios para producirlas. Sin embargo, esta vinculación entre la 
moda y el poder de las clases dominantes no impide que la tesis XIV 
concluya con la afirmación de que el salto de tigre hacia al pasado que en 
ella se opera equivale al salto dialéctico con el que Benjamin identifica la 
concepción marxiana de la revolución cuando dicho salto ocurre “bajo 
el cielo abierto de la historia” (GS I, p. 701).2 Pues ese cielo es aquel 

imprescindible para la citación (vivificación) [Zietierung (Belebung)] de partes de 
ese fenómeno” (GS V, p. 459).

2  Como ha señalado Löwy (2003, p. 140), esta invocación a Marx se con-
tradice con la posición mantenida por este en El dieciocho brumario de Luis Bona-
parte —texto profusamente citado en los materiales del Libro de los pasajes— en lo 
que atañe a la relación de la revolución con el pasado. Pues Marx no solo critica 
en él las ilusiones romanas de los jacobinos, sino que también sentencia que las 
revoluciones proletarias, a diferencia de las burguesas, solo pueden extraer su 
poesía del futuro y no del pasado. Sin embargo, frente a esta interpretación, Mate 
(2006, p. 232) apela a la carta que Marx escribiera a Arnold Ruge en Kreuzenach 
en 1843 —igualmente citada en el Libro de los pasajes— para poner de relieve que 
la visión de Benjamin de la necesaria orientación del historiador materialista ha-
cia el pasado no dejaría de apoyarse en la perspectiva marxiana: con respecto a 



233Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

bajo el cual se abriría la oportunidad de detener el cúmulo de ruinas 
que contempla horrorizado el ángel de la historia y hacia cuyo sol se 
vuelven las generaciones vencidas en la lucha de clases, a la espera de 
que la acción revolucionaria por fin les haga justicia (cfr. GS I, p. 694). 
Así, en Sobre el concepto de historia, la moda se revela como un fenómeno 
de doble faz que, al tiempo que sirve a las clases opresoras y a la lógica 
del capital, también brinda un modelo acerca de cómo el historiador 
materialista ha de dirigir su mirada hacia el pasado para propiciar la 
transformación de su presente. 

La relativa sensación de extrañeza que pueda ocasionar esta mención 
a la moda en el contexto de este escueto y críptico texto se desvanece a la 
vista de los resúmenes y materiales que integran lo que Benjamin tendía 
a llamar el “trabajo de los pasajes” (Passagenarbeit). En él, la cuestión de 
la moda no solo es tematizada en los resúmenes de 1935 y 1939, sino que 
a ella se dedica por entero el legajo B y reaparece en otros legajos al hilo 
de las anotaciones que Benjamin inserta entre los numerosos fragmentos 
de citas que los componen. Su interés por este fenómeno se remonta 
a los inicios de ese proyecto que nunca llegó a culminar. Ya en marzo 
de 1928, poco después de su comienzo, Benjamin comenta por carta a 
Hofmannsthal que en esos momentos se ocupa “de los escasos intentos 
que se han emprendido hasta ahora para exponer y fundamentar 
filosóficamente la moda”, indicando que en ella se determina una 
cierta escala temporal del devenir histórico que juzga “a la vez natural 
y completamente irracional” (GS V, pp. 1084-1085). Por otra parte, en 
una anotación del legajo Q, Benjamin localiza en la moda una de las 
“palabras clave” (GS V, p. 656) del Passagenarbeit o, como comunica a 
Adorno en 1938, uno de sus “motivos decisivos” (GS V, p. 1168) junto al 
de lo nuevo y lo siempre idéntico o el eterno retorno. La presencia de la 
cuestión de la moda en Sobre el concepto de historia sería entonces índice 
de una dilatada reflexión sobre esta que solo de un modo parcial, dado 
su carácter inconcluso, se perfila en los materiales de aquel trabajo.   

En ese proyecto inacabado, guiado por el objetivo de investigar 
aquellos fenómenos del París decimonónico que Benjamin percibe como 
precursores de la conformación de la sociedad del siglo XX (GS V, p. 
1034), la cuestión de la moda se analiza en su pertenencia al acervo de 

la divisa que debe presidir la tarea que se propone, Marx afirma en ella que “no 
es cuestión de trazar una gran línea divisoria entre pasado y futuro, sino que se 
trata de la realización de los pensamientos del pasado” (MEW 1, p. 346).



234 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

manifestaciones culturales distintivas de la sociedad capitalista en la 
especificidad que la caracteriza en ese lugar y período histórico. Para 
llevar a cabo este análisis, Benjamin adopta la perspectiva marxiana que 
engarza tales manifestaciones con las condiciones o hechos económicos 
que les subyacen. Pero cuestiona la interpretación tópica que detecta 
un nexo meramente causal entre el comúnmente denominado plano 
de la superestructura y el de la base económica para aducir que entre 
ambas esferas se da una relación expresiva: además de verse causada o 
condicionada por los hechos económicos, la superestructura constituye 
simultáneamente la expresión de estos (GS V, p. 495). En virtud de esta 
relación expresiva, Benjamin sostiene que el que los hechos económicos 
lleguen a exhibirse ante quien los observa como un “fenómeno 
originario” (GS V, p. 577) depende de que se logre evidenciar cómo su 
propio despliegue hace brotar las formas culturales que surgen de ellos, 
condensadas en el París del siglo XIX en lo que designa como la vida de 
los pasajes (cfr. GS V, p. 574): en estos “templos del capital mercantil” 
(GS V, p. 86), que tuvieron su época de máximo apogeo en la primera 
fase del capitalismo industrial, no solo se visibiliza la aplicación de 
estrategias artísticas o dispositivos publicitarios destinados a dotar a las 
mercancías de un poder de atracción sobre los individuos e incrementar 
su intercambio, sino también los nuevos diseños arquitectónicos, los 
sistemas de iluminación y las innovaciones técnicas que conllevaron 
como aspectos que harían igualmente patentes los cambios que acaecían 
en el ámbito económico-productivo. 

Benjamin aborda a su vez esta relación expresiva entre los procesos 
económicos y las manifestaciones culturales desde la premisa marxiana 
de la naturaleza ideológica de la superestructura, que invariablemente 
refleja de un modo falso y deformado las condiciones económicas (cfr. GS 
V, p. 495). Se ha de recordar en este punto que, en el enfoque de Marx, la 
ideología estriba en el entramado de ideas y representaciones mentales 
que, sobre la base de la forma mercancía y su fetichismo, impera en la 
sociedad moderna o capitalista y que revierte en una comprensión de 
sí misma que oculta tanto las reglas de funcionamiento del capitalismo 
como las relaciones de dominio que rigen en él. Tomando como suelo 
esta noción de “ideología”, Benjamin expande su sentido al nombrar 
esa misma autocomprensión o imagen de sí —a la que esta sociedad 
suele referirse como su “cultura” (GS V, p. 599)— con el concepto de 
“fantasmagoría”: en el universo de fantasmagorías en el que habita la 
sociedad capitalista (cfr. GS V, pp. 60-61) se amalgaman las ideas que 



235Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

manejan sus individuos y moldean sus conciencias, las construcciones 
materiales de toda índole creadas en ella —que engloban desde sus 
obras de arte y producciones fotográficas hasta el trazado urbanístico 
de sus ciudades, configurando una especie de ideología físicamente 
encarnada— y las experiencias forjadas en su seno, de suerte que estos 
tres momentos, en su recíproca interacción, vendrían a articular la 
imagen en la que tal sociedad se mira e interpreta a sí misma.3 

El ingrediente de mistificación que para Marx envuelve la ideología 
como proyección ideal e idealizada de las condiciones productivas de la 
sociedad moderna se incluye en la noción de “fantasmagoría” por medio 
de la descripción de Benjamin de la autocomprensión que penetra dicha 
sociedad en términos de una “imagen onírica” (Traumbild) (GS V, p. 
55): Benjamin argumenta que, así como ciertos procesos corporales del 
durmiente —por ejemplo, un estómago demasiado lleno— encuentran 
“su expresión en el contenido del sueño” (GS V, p. 495) sin que quien 
duerme tenga noción del lazo que une ese concreto contenido con tales 
procesos, en las manifestaciones culturales de la sociedad moderna se 
expresan sus “sueños”, es decir, una visión de sí alienada de la realidad 
productiva en la que se mueve y que carece asimismo de conciencia en 
lo que respecta al encubrimiento que esta visión ejerce sobre la legalidad 
económica que gobierna la existencia de sus individuos. Pero esta 
convergencia del universo de las fantasmagorías con el espacio de lo 
onírico obedece también a que, en la óptica de Benjamin, los elementos 
que estructuran el orden de lo fantasmagórico se entretejen con los 
sueños del colectivo de la sociedad capitalista en el sentido figurado 
de las expectativas que alberga, de las fantasías que inventa sobre su 
propio futuro o de los deseos que acaricia para sí mismo —y de ahí que 
Benjamin encuadre sus “imágenes desiderativas” (Wunschbilder) (GS V, 
p. 46) en esta comprensión falseadora— en el horizonte de su porvenir.

Esto explica que la disolución de esa autoimagen enajenada de la 
sociedad moderna se asocie en el Passagenarbeit a la tarea de incitar 
en ella un “despertar” del sueño y la inconsciencia en los que se halla 
sumida que habrá de pasar por la interpretación materialista de tal 

3  Para una exposición pormenorizada de esta interpretación del concepto 
de “fantasmagoría”, así como de su filiación con la noción de “ideología” que se 
deriva tanto de los escritos tempranos de Marx como de El capital, cfr. Martínez 
Matías (2021). 



236 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

autoimagen.4 Benjamin parte de la hipótesis de que, gracias a este 
proceder hermenéutico, las imágenes oníricas o desiderativas de la 
sociedad del siglo XIX, en la que la reciente implantación del nuevo 
régimen capitalista semejaba augurar una mejora en las condiciones 
de vida de todos sus miembros, podrían contribuir al despertar de 
la sociedad de su tiempo de las fantasmagorías que, en continuidad 
con las de esa época, la privaban de toda lucidez sobre sí misma al 
mantenerla en el estado de adormecimiento por el que había sucumbido 
a las seducciones del fascismo. Por este motivo, la investigación de 
Benjamin se encaminará a dilucidar el conjunto de fenómenos del 
París decimonónico en los que se plasmaría esa visión desfigurada de 
sí que poblaba las conciencias de sus ciudadanos, impregnada en su 
desfiguración por las promesas de cambio que latían en los progresos 
técnicos inherentes a la producción capitalista. Entre tales fenómenos, 
la moda ocupa un lugar destacado por haberse convertido la ciudad de 
París en este período en referente mundial de la moda femenina. Pero 
la reflexión de Benjamin sobre ella buscará principalmente poner de 
relieve aspectos clave de la sociedad del siglo XIX que, a la vez que se 
prolongan hasta su propio presente por su esencial ensamblaje con el 
capitalismo, habrían alcanzado en él, con la evolución histórica de este 
régimen productivo, un mayor grado de consolidación y, por ende, de 
enmascaramiento ante sus contemporáneos.

A tenor de lo expuesto, este ensayo se propone realizar un examen 
exegético de las consideraciones de Benjamin sobre la moda en el marco 
del Trabajo de los pasajes. En ella se distinguirán tres facetas temáticas 
que arrojan luz sobre dimensiones de este fenómeno de diferente calado 
tanto en la sociedad decimonónica como en su actualidad histórica. De 
entrada, se estudiará el papel de la moda en el proceso de “entronización 
de la mercancía” (GS V, p. 51) y en el impacto de su fetichismo en el 
consumo por su concesión a las mercancías de una magnitud agregada 
de valor que reside en su novedad. Posteriormente, se indagará sobre 
la influencia de la moda en la percepción del devenir histórico de la 

4  Esta visión del despertar en su conexión con la labor del historiador 
materialista parecería haber sido tomada de la ya mencionada carta de Marx 
a Arnold Ruge de 1843, de la que Benjamin, en el Trabajo de los pasajes, cita el 
siguiente fragmento a modo de encabezamiento del legajo N: “La reforma de 
la conciencia únicamente consiste en despertar al mundo… del sueño sobre sí 
mismo” (GS V, p. 570; MEW 1, p. 346).



237Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

sociedad moderna a partir del entrelazamiento que se acusa en la Obra 
de los pasajes entre la cualidad de lo nuevo y la reiteración de lo “siempre 
igual”. Por último, se explorará la peculiar relación de la moda con el 
pasado, así como la forma en que en ella se materializa el componente 
utópico que, a través de sus imágenes desiderativas, contienen para 
Benjamin las fantasmagorías que afloran en la sociedad moderna. En 
función de estos aspectos, Benjamin asigna a la moda una significación 
política por la que no solo avista en este fenómeno posibilidades 
revolucionarias, sino que, tal y como sucede en la tesis XIV de Sobre el 
concepto de historia, lo muestra provisto de una singular ambivalencia 
que afecta especialmente al quehacer del historiador materialista: a pesar 
de que la moda se dará a ver como el perfecto aliado del capitalismo 
e instancia determinante en el nacimiento de las fantasmagorías que 
suscita, la actualización del pasado que practica ofrecerá al historiador 
materialista un paradigma de aproximación a lo ya sido que este habrá 
de hacer valer para superar las fantasmagorías de su presente histórico 
y despertar al colectivo de la sociedad capitalista del sueño narcotizado 
que lo embarga.5

2. Moda y capitalismo: los derechos del cadáver
Algunas de las citas que Benjamin recoge en el legajo B del 

Passagenarbeit se detienen en las causas y motivaciones que justificarían 
el nuevo sentido que la moda cobra en el mundo moderno, así como su 
creciente repercusión y resonancia social, para apuntar a dos factores 
intrínsecamente unidos a la emergencia y afianzamiento del sistema de 
producción capitalista. Un texto de finales del siglo XIX emplaza el origen 
del ascendente calado de la moda en la voluntad de las clases pudientes 
de diferenciarse de las clases bajas o medias a través de nuevas formas 

5  No sería, por tanto, según ha sostenido Wollen, una “inconsistencia” en 
la actitud de Benjamin hacia la moda el que su abordaje de este fenómeno oscile 
entre su contemplación, por un lado, “como una manifestación de la cultura 
de la mercancía —o, más concretamente, del fetichismo de la mercancía—” y, 
por otro, “como la manifestación de un deseo utópico largamente reprimido” 
(2003, p. 131). Pues, como habrá de verse en el transcurso de este trabajo, tal 
abordaje de Benjamin no entraña oscilación alguna, sino una visión dialéctica de 
este fenómeno atenta a su carácter contradictorio, por lo demás análogo al que 
detecta en la mercancía como objeto de uso y a la vez fetiche, o en la prostituta, 
simultáneamente vendedora y mercancía (cfr. GS V, p. 55)  



238 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de vestimenta o peinado que acreditaran su elevada posición económica. 
Sin embargo, ante cada cambio en la indumentaria de las clases altas, las 
clases medias no tardarían en imitarlas y en adoptar atuendos similares, 
impulsando a las clases pudientes a reclamar nuevos estilos, cortes o 
tejidos que forzaron los procesos de renovación continua característicos 
de la moda y su cada vez mayor fugacidad desde el momento en que su 
difusión social se vio facilitada por el perfeccionamiento de los medios 
de comunicación (cfr. GS V, pp. 124-125). A esta cuestión de clase, efecto 
de un orden social que ya no discierne por alcurnia o abolengo sino en 
razón del poderío económico, se suma la perenne necesidad del régimen 
capitalista de intensificar la producción e intercambio de mercancías a 
fin de garantizar el incremento de la ganancia de capital. 

A comienzos del siglo XX, Eduard Fuchs observa que, al espolear 
la venta de mercancías, las frecuentes variaciones en la moda conducen 
al aumento de la tasa de beneficios que requiere el capitalista para 
ampliar gradualmente su producción y resistir la competencia de otros 
capitalistas (cfr. GS V, p. 128). En esta misma línea, Benjamin cita un 
fragmento del texto de Georg Simmel, “La filosofía de la moda”,6 que 
niega la intervención del azar en el auge comercial de ciertas mercancías 
y apela a la producción deliberada de artículos cuya novedad, enfatizada 
por los pertinentes aparatos publicitarios, incentiva su compra masiva 
(cfr. GS V, p. 127). Otro fragmento de este mismo texto incide en la 
espiral de aceleración de la producción a la que aboca esta estrategia: 
para fomentar la compra de los nuevos artículos producidos, las rápidas 
mutaciones de la moda imponen un abaratamiento de los precios que 
acaba por incrementar la demanda social de renovación de las mercancías 
y por hacer de tal renovación un imperativo de la producción misma 
(cfr. GS V, pp. 127-128), por lo demás sujeta a la exigencia de compensar 
la caída de los precios con la fabricación y venta de una masa mayor de 
mercancías.  

En coherencia con esta visión materialista de la moda, su tratamiento 
en los resúmenes de 1935 y 1939 del Trabajo de los pasajes se centra en 
primera instancia en que este fenómeno actúa al modo de un dispositivo 

6  El ensayo “La filosofía de la moda” se publica en 1905 en el número 11 
de la revista Moderne Zeitfragen, editada en Berlin por Hans Landberg. Sin em-
bargo, Benjamin cita una edición posterior de este texto que aparece bajo el título 
“La moda” en el volumen recopilatorio Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, 
publicado por Simmel en 1911. 



239Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

que apuntala y acentúa la tendencia a la mercantilización de todas las 
cosas que entraña el régimen de producción capitalista. A propósito de 
las exposiciones universales celebradas en diversas capitales europeas 
en el siglo XIX, que retrata como “lugares de peregrinación hacia 
el fetiche llamado mercancía” en los que se construye “el universo 
de las mercancías” (GS V, pp. 50-51), Benjamin trae a colación el arte 
de Grandville: en una suerte de lógica inversa a la de la reunión y 
concentración de mercancías a las que se consagran los recintos de las 
exposiciones universales, sus dibujos fantásticos “trasladan al universo 
el carácter mercantil” (GS V, p. 51), infundiendo dicho carácter a la propia 
naturaleza y al cosmos supraterrenal con la intención de caricaturizar 
la transformación de toda entidad en producto y objeto de intercambio 
que acontece en la sociedad capitalista. 

Según Benjamin, la moda interviene en tal transformación porque 
“prescribe el ritual con el que el fetiche quiere ser adorado” (GS V, p. 
51). Siguiendo los postulados de Marx, el atractivo que ostentan las 
mercancías se fundamenta en el proyecto de los pasajes sobre su carácter 
fetichista, consistente en aquella apariencia que, ubicando la fuente de 
su valor en las cualidades o propiedades inmanentes a su materialidad 
física, oculta que este proviene del tiempo de trabajo abstracto 
objetivado en ellas. Pero con esta sentencia Benjamin alude a que, sobre 
el sustrato del fetichismo de las mercancías, los dictados de la moda, en 
los que prima la exaltación y valorización de la novedad, poseerían la 
virtualidad de conferirles un mayor o menor poder de atracción: así, al 
revestirlas con el halo de “lo nuevo”, la moda otorga a las mercancías una 
cualidad añadida, independiente de su valor de uso, que acrecienta su 
valor y su capacidad de seducción sobre sus potenciales consumidores 
(cfr. GS V, p. 71). Que Benjamin advierta en este proceder el dictamen 
de un rito para la adoración de las mercancías responde a que la moda 
pone en valor ciertas mercancías solo durante un tiempo limitado para, 
posteriormente, reemplazarlas por otras distintas a las que recubre del 
valor de la novedad frente a las precedentes, condenando a estas a su 
desvalorización. De esta forma, la moda decreta los ritmos del culto a la 
mercancía por medio de una dinámica en la que el enaltecimiento de un 
círculo particular de mercancías termina con su desecho y suplantación 
por otro círculo diferente. Pero puesto que el funcionamiento de esa 
dinámica precisa de la permanente variación de las mercancías en las 
que se imprime el aura de lo nuevo, así como de la continua creación de 
la novedad frente a lo ya existente, conocido y adquirido, por su causa la 



240 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

moda expande sin descanso la esfera de lo mercantilizable, empujándola 
a adueñarse de cada vez más áreas de lo real.

Este planteamiento da razón de que Benjamin ligue su reflexión 
sobre la moda con la obra de Grandville: aun cuando la aspiración 
de la moda a determinar qué mercancías han de devenir objeto de 
deseo parece limitarse a los objetos de uso cotidiano, las caricaturas 
de Grandville harían notar la falta de límites de tal aspiración y 
su propensión a abarcar la globalidad de lo existente —lo cual es 
apreciable, por ejemplo, en las modas que conciernen a los destinos 
turísticos— como resultado de su dinámica de cíclica renovación y de la 
ampliación de los procesos de mercantilización que esta involucra. Las 
fantasías de Grandville descubren con ello la verdadera naturaleza de 
la moda, que Benjamin cifra en un conflicto con lo orgánico por el que 
el arte de la moda, conectando el cuerpo vivo con el mundo inorgánico, 
“percibe en el viviente los derechos del cadáver” (GS V, p. 51). Esta 
referencia al cadáver que lo hace confluir con lo inorgánico acoge a la 
par que trasciende el significado trivial según el cual la moda que gira 
en torno a la indumentaria, en su afán por encontrar nuevos tejidos y 
motivos de adorno, recurre a todo tipo de elementos de origen mineral. 
Pues las apariciones del término “inorgánico” en el Passagenarbeit 
indican que Benjamin remite con él al ámbito de las mercancías como 
objetos cuya fabricación industrial —como en el caso de una mesa de 
madera— elimina todo resto de vida de los materiales naturales que 
se emplean en ella. En la identificación de la mercancía como producto 
con el cadáver que se deduce de esta interpretación, refrendada en 
una anotación del proyecto de los pasajes (cfr. GS V, p. 111), resuena 
la asimilación marxiana tanto del valor objetivado en la mercancía 
como del capital que rinde su intercambio con el “trabajo muerto” (tote 
Arbeit, verstorbene Arbeit):7 con esta expresión, Marx designa el trabajo ya 

7  Aun cuando las primeras aproximaciones de Benjamin al marxismo se 
remontan a los años del inicio de la Primera Guerra Mundial (cfr. Scholem, 2007, 
pp. 42 y ss.), sus lecturas de los textos de Marx o de intérpretes relevantes de su 
obra no comienzan sino hasta mediados de los años veinte, en parte motivadas 
por su relación con la dramaturga rusa Asja Lacis. En esta época, su conocimiento 
de El capital parece reducirse a la lectura del capítulo dedicado al fetichismo de 
la mercancía (cfr. Scholem, 2007, p. 199), obra de la que emprende un estudio 
más sistemático a mediados de los años treinta. Sin embargo, en una carta 
redactada en noviembre de 1930, Benjamin (cfr. 1995, p. 15) comunica a Adorno 



241Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

acaecido, cristalizado en sus productos y reducido a la pura abstracción 
del tiempo de su duración que se destila del “trabajo vivo” (lebendige 
Arbeit), esto es, del trabajo concreto y dotado de cualidades específicas 
que el trabajador invierte en la elaboración de tales productos (cfr. MEW 
23, pp. 209 y 329). Marx entiende que el trabajo muerto que se traduce 
en capital se enfrenta indefectiblemente al trabajo vivo por nutrirse de 
su explotación de la misma manera en que los vampiros se alimentan 
de la sangre de los vivientes (cfr. MEW 23, p. 247). Bajo este enfoque y 
desde el punto de vista del valor, el coágulo de trabajo muerto que es la 
mercancía se revela para Benjamin como un cadáver que no sólo circula 
entre los vivos, sino que también exprime las fuerzas vitales de su gran 
mayoría y los subyuga en su conjunto a las leyes de su producción e 
intercambio. 

Esta relación de conflicto o confrontación entre lo inorgánico —
la mercancía— y lo orgánico —los seres humanos— se haría incluso 
más extrema en las mercancías que se dedican al vestido y al adorno, 
condicionadas con mayor intensidad por los dictados de la moda: 
inducido por esta, el producto cadavérico reivindica en el atuendo 
sus “derechos” sobre el viviente porque únicamente su cuerpo vivo le 
brinda el enclave de su uso y lucimiento. Si en este sector sobresaliente 
de la moda la mercancía se adhiere a la piel y obliga al cuerpo del 
viviente a plegarse a las formas siempre mudables que se siguen de su 
periódico recambio, Benjamin cita un texto de finales del siglo XIX que 
defiende la existencia de una “tiranía de la moda”, en función de la cual 
conseguir el reconocimiento social deseado comporta —al menos para 
ciertas clases— obedecer al mandato de amoldarse a lo encumbrado 
transitoriamente por ella (cfr. GS V, p. 125).8 Pero esta tiranía recae 

que ha leído el libro de Karl Korsch, Marxismo y filosofía, en cuyo apéndice, “El 
punto de vista de la concepción materialista de la historia”, se hace referencia a 
esta distinción marxiana entre el “trabajo vivo” y el “trabajo muerto” (1972, p. 
142). Por tanto, su lectura de este texto de Korsch avalaría esta interpretación de 
la noción de “cadáver” como equivalente a la mercancía que Benjamin engarza 
con el fenómeno de la moda.

8  En este mismo sentido, Georges Simmel estima en su texto sobre la 
moda que este fenómeno vendría a cubrir necesidades de signo opuesto, ya 
que no solo serviría para satisfacer “la necesidad de distinción, la tendencia a 
la diferenciación, la variedad y el destacarse” (1911, p. 32) frente a otros, sino 
también de instrumento de aceptación social por medio del uso de atuendos de 
moda. Sobre este análisis de la moda en Simmel, cfr. Frisby (2013, pp. 95 y ss.).



242 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

con todo su peso sobre el cuerpo femenino: con la moda se inaugura, 
anota Benjamin, “el lugar del intercambio dialéctico entre la mujer y la 
mercancía” (GS V, p. 111), ya que a la indumentaria que la revista habrá 
de quedar en parte supeditada la belleza que quepa atribuirle, y la mujer 
deberá aprender a utilizarla para fines de estimulación erótica que la 
conviertan en objeto de deseo y placer ante la mirada masculina (cfr. GS 
V, pp. 123 y 128). De acuerdo con ello, en lo que atañe a los objetos de la 
moda femenina, Benjamin agrega al carácter fetichista que corresponde 
a toda mercancía un segundo fetichismo de índole sexual que, conforme 
a lo teorizado por Freud, “sucumbe al sex-appeal de lo inorgánico” (GS 
V, p. 51) y que constituye el “nervio vital” de la moda. 

Dado que la excitación sexual que proporciona este fetichismo 
adicional procede del solapamiento imaginario entre el cuerpo de la 
mujer y las mercancías-cadáver que representan sus prendas de vestir, 
en él se quiebran las fronteras que usualmente se dibujan entre lo 
orgánico y lo inorgánico (cfr. GS V, p. 118). Pero, frente a la explicación 
freudiana, Benjamin sitúa la raíz primigenia de la atracción por lo 
inorgánico propia de este fetichismo sexual en el fenómeno mismo de la 
moda: no otra cosa que su esencial promoción del culto a la mercancía, 
en principio generalizable a cualquiera de sus tipos y especialidades, 
pone el deseo masculino “al servicio de lo inorgánico” (GS V, p. 51). O, 
lo que es lo mismo, al servicio de la mercancía-cadáver que deriva en 
capital como pilar del régimen de producción capitalista y que, además 
del trabajo vivo, vampiriza igualmente el deseo al tornarlo en fuente 
de ganancia. Sobre esta base, en una críptica nota del legajo B que se 
inspira en unos versos de Rilke,9 Benjamin personifica a la muerte en 
la dependienta del figurado comercio en el que ocurriría el intercambio 
dialéctico entre la mercancía y la mujer para, a continuación, definir 
la moda como la “parodia del cadáver multiforme, provocación de la 
muerte mediante la mujer” (GS V, p. 111). Esta definición sugiere que 
la moda vendría a caricaturizar en el cuerpo de la mujer la figura del 
cadáver: al suplantar el atractivo del cuerpo femenino por el de las 
mercancías-cadáver que lo recubren y ocultan, la mujer se exhibe en 

9  Se trata de los siguientes versos, pertenecientes a la “Quinta elegía” 
de las Elegías de Duino: “Plazas, oh plaza en París, infinito escenario / donde la 
modista, Madame Lamort, / anuda y tuerce los inquietos caminos / de la tierra, 
cintas sin fin, e inventa, / con ellos, nuevos lazos, volantes, flores, escarapelas, 
frutas artificiales” (GS V, p. 111).



243Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

sociedad con una especie de apariencia cadavérica siempre cambiante 
según las múltiples y variopintas formas enaltecidas por la moda. Que 
la muerte, en el fenómeno de la moda, provoque por medio de la mujer 
significará entonces que no es ya su naturaleza orgánica la que seduce 
e incita el interés sexual del varón, sino la colección de cadáveres que 
porta sobre su piel: a través de su vestimenta, la dimensión de muerte 
que encierra cada mercancía prevalecería en el placer y la fascinación 
que causa la visión de la mujer sobre la vida que anida en ella. 

Benjamin señala otras imbricaciones entre el fenómeno de la moda y 
la muerte que hacen patente una concepción dialéctica del vínculo que 
traza entre ambas. Si a la luz de lo que se acaba de exponer cabe decir que 
la muerte se inscribe en el núcleo mismo de la moda por la primacía que 
en ella se concede a lo inorgánico, en esa misma anotación del legajo B, y 
atendiendo a sus vertiginosas mutaciones, Benjamin apunta que la moda 
“pellizca a la muerte y ya es de nuevo otra para cuando la muerte intenta 
golpearla” (GS V, p. 111). En aparente contradicción con lo comentado, 
la moda no se perfila aquí como una provocación de la muerte —esto 
es, de la mercancía-cadáver que engalana a la mujer y que provoca o 
excita al varón—, sino como un fenómeno que implica una provocación 
a la muerte por su pretensión de burlarse de ella en la doble acepción 
de “mofarse de” y de burlarla o esquivarla (cfr. GS V, p. 115). En esta 
faceta de la moda se aglutinan varios sentidos. Por un lado, así como la 
moda trata de superar la creación natural del nacimiento por medio de 
la creación de la novedad, también la anima una tentativa de superar la 
muerte que se concreta tanto en su habilidad para despertar la atracción 
por lo muerto e inorgánico (cfr. GS V, p. 130) como en el hecho de que, 
al acudir en sus creaciones a estilos o materiales de épocas pretéritas a 
los que infunde una nueva vida, “trae al presente lo fenecido” (GS V, p. 
1229). A esto se añade el que la moda desafía reiteradamente a la muerte 
porque su despliegue temporal supone una persistente sucesión de 
muertes y renacimientos con la que este fenómeno elude toda extinción 
definitiva: por su estricta dependencia de la novedad, toda moda 
particular está destinada a perecer, depreciando con su declive a las 
mercancías que ha entronizado; pero esa decadencia y consunción serán 
en todo caso consecuencia del surgimiento de una nueva moda y de su 
correlativo enaltecimiento de otras mercancías a las que barniza con el 



244 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

brillo de lo nuevo.10 Por tanto, el propio proceso de liquidación intrínseco 
al fenómeno de la moda, requerido por el precepto de valorización de 
“lo nuevo” que gobierna su dinámica interna, garantiza su pervivencia 
en el tiempo y su permanente evasión de la muerte, que Benjamin 
entronca con su caracterización de la modernidad como una época cuya 
alienación respecto de sí misma incluye la vertiente existencial de no 
querer saber nada de la muerte ni de final definitivo alguno (cfr. GS V, 
p. 115).11 

No obstante, el proyecto de los pasajes incide en que la superación 
de la muerte en la moda se salda con la victoria de la primera en 
determinados terrenos. Subrayando el contraste con la idea de que la 
moda provoca a la muerte para terminar sustrayéndose a ella, Benjamin 
escribe: “La muerte, en cambio, a la orilla de un nuevo Leteo que 
extiende su corriente de asfalto por los pasajes, erige el esqueleto de las 
prostitutas en trofeo” (GS V, p. 111). A esta indicación de que la muerte 
vence en la prostituta —el trofeo que conquista— subyace el lazo que, 
a partir de su lectura de la obra de Baudelaire, Benjamin tiende entre 
ambas en razón de la mercantilización a la que la prostituta somete su 
cuerpo. Como declara en la Obra de los pasajes, el éxito del capitalismo 
en su inclinación a la mercantilización de toda realidad se evidencia 
en el momento en que la naturaleza cobra un carácter mercantil. Pero 
la naturaleza mercantilizada tendría ya su encarnación en la figura 
de la prostituta, que hace valer su propia persona como mercancía 
poniéndola a disposición de quienes paguen por su uso (cfr. GS V, 
pp. 435-436). Esto no quiere decir que Benjamin detecte una diferencia 
sustancial entre la prostituta y los trabajadores o literatos que acuden al 
mercado “a encontrar comprador” (GS V, p. 54) de sus fuerzas vitales o 

10  Para explicar esta idea, ya resaltada por Simmel, en la monografía que 
dedica al tema de la moda en la obra de Benjamin, Ekardt comenta que “la 
relación entre, por un lado, la moda como fenómeno general, y, por otro, la moda 
en sus realizaciones particulares, roza lo paradójico. Pues mientras que estas 
realizaciones particulares están marcadas por su carácter efímero y transitorio, 
el fenómeno estructural parece omnipresente y constante”, de manera que en la 
moda se haría patente “el que el cambio es lo que en sí mismo no cambia” (2020, 
p. 29). 

11  Para el estudio de esta caracterización de la modernidad en su singular 
relación con la muerte, cuyo abordaje excede los límites de este trabajo, cfr. 
Belforte (2016, pp. 205 y ss.). 



245Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

de sus creaciones artísticas. Más bien, sus reflexiones denotan que en la 
prostituta trasluce con mayor nitidez la mercantilización de lo humano 
que el régimen de producción capitalista, dilatando la transfiguración en 
mercancía de la totalidad de las cosas, ejerce sobre aquellos individuos 
que carecen de medios productivos y se ven forzados a vender su 
tiempo de vida para procurarse el sustento material que necesitan. 
Desde esta perspectiva, la equiparación de la mercancía con el cadáver 
que se propone en el Trabajo de los pasajes llevará a Benjamin a afirmar 
que la prostituta es “vida que significa muerte” (GS V, p. 424): cuerpo 
vivo que ella misma objetiva y cosifica, que convierte en principio de 
valor al vender, no su fuerza de trabajo, pero sí —o en eso se resume 
la ficción que envuelve su actividad— su capacidad de goce y su carne 
(cfr. GS V, p. 439), explotadas tanto por ella como vendedora como por 
el cliente y canjeadas por dinero como plasmación del capital que para 
Marx equivale al trabajo muerto.12 Por eso, en la visión de Benjamin, 
lo ofrecido por la prostituta en su cuerpo vivo no es más que una 
mercancía-cadáver, o un esqueleto desprovisto del alma y el deseo que 
habita el cuerpo de los vivientes. 

Si en la prostitución se escenifica el triunfo de la muerte sobre lo 
humano a través de su mercantilización y de la reificación que esta 
conlleva, mostrando la soberanía que la mercancía alcanza sobre los 
individuos de la sociedad capitalista, la glorificación de lo nuevo típica 
de la moda encubrirá tenazmente ese triunfo. Pues, como se examinará en 
el siguiente apartado, tal glorificación habrá de penetrar la comprensión 
de la historia de esta sociedad por medio de un ideal de progreso que no 
solo oculta sus mecanismos de explotación y dominio, sino que también 
aparta a sus individuos de su eventual desarticulación.

3. Novedad y apariencia histórica 
En una de las anotaciones del legajo B, Benjamin se refiere a la 

existencia de una fantasmagoría de la moda que estriba en su invención 

12  Reflexionando sobre la figura de la prostituta en el marco de la 
sociedad capitalista, Buck-Morss (1986, pp. 120 y ss.) considera que en ella se 
evidencia además el vuelco de los deseos eróticos y de la naturaleza instintiva 
del ser humano sobre el mundo de las mercancías y el valor de cambio que les 
es inherente, ya que el mero hecho de que la prostituta ponga su sexualidad a 
la venta, tornándola en valor de cambio, la convertiría ante sus semejantes en 
objeto de atracción.



246 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de una “humanidad artificial” (GS V, p. 131). Esta resulta de la proyección 
de una imagen corporal del ser humano acorde con los dictámenes 
que la moda, a través de sus trajes y adornos, impone tanto a la figura 
masculina como a la femenina y tendría su reflejo en las proporciones 
ficticiamente estilizadas de los maniquíes que lucen sus diseños. Pero 
el principal enmascaramiento que asigna a este fenómeno reside en la 
creación y apología de la novedad sobre la que la moda gravita. Tanto en 
el resumen de 1935 como en el de 1939, Benjamin menciona el poema de 
Baudelaire, “El viaje”, en cuya estrofa final la muerte se describe como 
un último viaje cuya meta es “Lo nuevo”, para poner de relieve que 
esta cualidad sería el origen de “aquella ilusión de la cual la moda es la 
infatigable proveedora” (GS V, p. 71) o su “agente incansable” (GS V, p. 
53). 

Ya la propia novedad que la moda transforma en valor posee en sí 
misma una naturaleza ilusoria, proveniente de que en ella impera antes 
la mera apariencia de novedad que el nacimiento de lo genuinamente 
nuevo. Así, la exigencia de recambio periódico que la determina conduce 
a que la presunta novedad de las mercancías que diseña y ensalza como 
nuevas frente a las que habrían estado en boga en un período anterior 
se restrinja a la introducción de variaciones en ellas que, conforme 
aumenta la frecuencia de recambio de la moda, menos diferencias 
presentan con respecto a las características de las mercancías de años 
o décadas previas. Ante esta cuestión, no puede obviarse que Benjamin 
destaca cómo las creaciones de la moda se apoyan en las innovaciones 
técnicas fomentadas por el capitalismo (cfr. GS V, pp. 232 y 1211), que 
al traer consigo la producción de nuevos materiales permitieron la 
elaboración de diseños y formas diversas con respecto a las de tiempos 
precedentes. Pero su insistencia en que la moda se nutre de lo pretérito 
enfatiza igualmente la condición siempre en cierto grado engañosa de 
lo entronizado en ella como “lo nuevo” de aquellas mercancías cuya 
compra espolea en sustitución de las que protagonizaron una fase 
anterior de la moda.

Con este continuo reemplazo de mercancías, la moda del siglo 
XIX participa en la aceleración del ritmo de vida ocasionado por la 
implantación del modo de producción capitalista. Si con las nuevas 
velocidades posibilitadas por sus avances técnicos aparece en los 
individuos de esta época la percepción de que la vida es como un rápido 
y agitado torrente que los arrastra, tal percepción se vuelca en un afán 
de experimentar siempre renovadas sensaciones, en parte saciado por 



247Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

los permanentes renacimientos de la moda (cfr. GS V, pp. 113-114).13 
En este punto Benjamin se adhiere a la tesis de Paul Valéry según la 
cual en la búsqueda de lo nuevo se divisa una superstición del mundo 
moderno (cfr. GS V, p. 123): no habiendo nada más perecedero y fugaz 
que la sensación de lo nuevo, todo esfuerzo gastado en generarla se 
guía por un objetivo quimérico, ya que, apenas lograda, la sensación 
de novedad está sentenciada a desvanecerse. A esta misma superstición 
habrían sucumbido los productos del arte que, recién lanzados a la 
arena del mercado, anclan su valor artístico a la novedad de sus técnicas 
y formas estéticas, quedando también sujetos al arbitrio de la moda. 
A juicio de Benjamin, el valor hipotéticamente absoluto, incalculable e 
incomparable que Baudelaire dispensa a lo nuevo aspira a contrapesar 
la degradación que sufren las cosas desde el momento en que, trocadas 
en mercancía, reciben un precio que las iguala en cantidades de dinero. 
Pero si esta valoración de la novedad en el arte constituye su última 
trinchera frente a su inminente mercantilización, Baudelaire no habría 
sido consciente de que esa táctica de resistencia coincidía “con la línea 
de ataque más adelantada de la mercancía” (GS V, pp. 71-72), sustentada 
sobre la dinámica de la moda. 

Sin embargo, la ilusión cuyo origen Benjamin localiza en lo nuevo y 
que se vería sin cesar alimentada por la moda sobrepasa la concreción 
de este fenómeno para trasladarse al ámbito de la autocomprensión de 
la sociedad moderna. Según el resumen de 1935, el halo de esplendor 
que la moda confiere a lo nuevo da lugar al “brillo imposible de eliminar 
en las imágenes producidas por el inconsciente colectivo” (GS V, p. 55). 
Estas imágenes, adscritas en otra versión de este texto al “sujeto onírico 
de la historia” y, en otra modificación ulterior, calificadas de “oníricas” 
(cfr. GS V, pp. 1233 y 1246), convergen con las fantasmagorías o imágenes 
mistificadoras que la sociedad del siglo XIX genera sobre sí misma y 
a través de las cuales se interpreta tanto en su presente como en sus 

13  En el marco de una sugerente aunque también discutible lectura 
según la cual la teoría de la moda de Benjamin aspira a trascender la actitud 
fundamental de la melancolía característica tanto de la época del Barroco como 
de su ensayo El origen del Trauerspiel alemán, Apel (2000, p. 89) ha señalado que 
los continuos cambios de la moda, así como los procesos de aceleración a los 
que estos contribuyen, suponen una suerte de compensación del tedio que se 
destila de la mera apariencia de novedad, tedio en cuyo trasfondo habitaría la 
melancolía del sujeto moderno. 



248 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

expectativas de futuro. El que tales imágenes estén dotadas del brillo de 
lo nuevo se explica de entrada porque, bajo el influjo de las innovaciones 
técnicas del sistema productivo, el colectivo social de esta época habría 
concebido su propio tiempo como un novum sin precedentes en la 
historia, concepción, para Benjamin, ilusoria por su recurrencia en toda 
generación que se compara con las que la anteceden (cfr. GS V, p. 667). 
Pero el proyecto de los pasajes pretende ante todo abordar la cuestión 
de que la sociedad decimonónica habría caído presa de la ilusión de 
que la constante irrupción de la novedad, así como los cambios que 
esta acarrea, entrañan un progreso que dirigiría automáticamente al 
colectivo social hacia el cumplimiento de las promesas de abundancia 
y prosperidad que el capitalismo auspiciaba para todos sus individuos. 
O, por decirlo en otras palabras, la ilusión de que el surgimiento de lo 
nuevo empujará a la humanidad hacia un estado siempre mejor que el 
precedente y capaz de satisfacer en mayor grado sus demandas y deseos. 

Ahora bien, del mismo modo que en lo anunciado por la moda como 
nuevo se acusa una naturaleza aparente que encubre la repetición parcial 
de creaciones y diseños pretéritos, Benjamin sostiene que las fantasías 
de progreso que se entretejen en las imágenes oníricas de la sociedad 
del siglo XIX, alentadas por la persistente exaltación de la novedad que 
es consustancial al fenómeno de la moda, comportan una ocultación 
análoga: la de la reproducción y permanencia, en el nuevo orden social 
que instaura el capitalismo, de las relaciones de dominación de las clases 
pudientes sobre las desposeídas ya reinantes en toda época anterior de la 
historia. Una ocultación que tendría por efecto la perpetuación de tales 
relaciones de dominio y la obliteración de la experiencia de la necesidad 
de emprender un proceso de transformación estructural de ese orden 
social. 

En este sentido, la apariencia de novedad que la moda imprime en 
las mercancías, unida a los avances técnicos del capitalismo, jugará un 
papel clave en la emergencia de una apariencia de más amplio alcance y 
calado que Benjamin designa como la “apariencia histórica” (GS V, pp. 
435 y 1251): esta se corresponde con aquella imagen por la que la sociedad 
del siglo XIX se ve a sí misma avanzando como una locomotora por los 
raíles de la historia en dirección a un futuro inevitablemente colmado 
de mayores bondades que las conocidas en su presente o en el pasado. 
Pero en la medida en que esta apariencia enmascara una situación de 
completa ausencia de cambio en lo relativo a la perenne división de la 
sociedad entre la clase de los opresores y la de los oprimidos, el Trabajo de 



249Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

los pasajes no dejará de resaltar la indisoluble alianza que en el contexto 
del capitalismo se da entre lo nuevo y lo siempre igual. Pensada al modo 
de una unidad antinómica que Benjamin condensa en la fórmula de “lo 
siempre de nuevo igual” o “lo siempre otra vez igual” (das immer wieder 
Gleiche), esta alianza se hallaría ya en el estrato primordial que en la 
sociedad capitalista representa la forma mercancía para desde él, y en 
virtud de su fetichismo, proyectarse sobre la visión de la historia forjada 
en el siglo XIX: si la novedad que la moda atribuye a las mercancías 
se contradice al tiempo que se amalgama con la reiteración de lo 
siempre idéntico que implica su producción en masa (cfr. GS V, p. 417), 
la exaltación propia de esta época del carácter radicalmente nuevo de 
los eventos que en ella se van sucediendo descansa sobre el trasfondo 
de repetición inalterada de la injusticia que —al igual que en épocas 
pasadas— se contiene en su ordenamiento social y que se materializa en 
la explotación del proletariado a manos de la burguesía.14   

En lo que respecta a esta función enmascaradora de la moda en 
la sociedad decimonónica, que propicia una imagen de su devenir 
histórico que encubre su falta de cambios en el plano social y coarta su 
posible acaecimiento, Benjamin recoge un texto de Bertolt Brecht que, a 
su entender, delata que la moda opera como “el disfraz de unos deseos 
muy concretos de la clase dirigente”, que se reducen al deseo de “que 
todo siga igual” (GS V, p. 121). A este mismo problema alude un breve 
apunte de los materiales del Trabajo de los pasajes que reza: “La moda pone 
siempre su hoja de parra en el lugar en el que se encuentra la desnudez 
revolucionaria de la sociedad” (GS V, p. 1215). Con él se señala que, 
dada la apariencia histórica que origina, la moda se acredita como un 
mecanismo de inhibición de la abertura de todo horizonte revolucionario 
al inducir la falsa creencia de que el curso de los acontecimientos de 
la sociedad capitalista, gracias a las novedades desplegadas por su 

14  Desde una perspectiva hermenéutica afín a la aquí planteada, Osborne 
ha indicado que, en el contexto de la sociedad moderna, y a partir del fetichis-
mo de la mercancía, se genera una nueva lógica temporal en la que la moda, 
al proyectarse como una forma de conciencia histórica, “crea el ‘tiempo vacío 
homogéneo’ del historicismo, en el que los sucesos históricos aparecen, de un 
modo indistinto, como ‘artículos producidos en serie’: cada uno de ellos aparece 
como nuevo y, sin embargo, en términos del carácter del tiempo que ocupa y, 
por tanto, de su relación con el presente, aparece como ‘lo siempre otra vez ig-
ual’” (1994, p. 83).



250 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

régimen productivo, desembocará mecánicamente en una elevación de 
las condiciones de vida de las clases más desfavorecidas. A propósito de 
las diferencias entre las clases dominantes y las oprimidas, en el legajo J 
se asevera que “los movimientos de la clase dominante, una vez llegada 
al poder, presentan en sí mismos la naturaleza de la moda” (GS V, p. 
460). Benjamin conecta esta tesis con la de la mayor volubilidad de la 
ideología de los dominadores en comparación con las ideas de las clases 
desposeídas. Pues así como la inmutabilidad nuclear de estas últimas 
daría noticia de la persistencia en el tiempo de su estado de opresión, 
la ideología de la clase dominante se ve obligada a modificarse ante 
cada coyuntura económicamente conflictiva, si bien en aras de una 
única e inconmovible meta: hacer aparecer esa coyuntura como una 
perturbación transitoria y perfectamente corregible en una articulación 
social estructuralmente justa o que habrá de llegar a serlo en un porvenir 
cercano. De forma similar al fenómeno de la moda, que subsiste como tal 
a través de sus continuas variaciones, la volubilidad de la ideología de la 
clase dominante estaría al servicio de la preservación de su posición de 
dominio y de la obstaculización de toda acción que tratara de provocar 
algún cambio en el statu quo vigente.    

En relación con esta temática, Benjamin repara en que, a la vez que 
las caricaturas de Grandville ponen de manifiesto el sometimiento de 
toda entidad natural a la lógica mercantil, en ellas se “hace proceder la 
historia, que ha adquirido los rasgos de la moda, del eterno ciclo de la 
naturaleza” (GS V, p. 267). De esta manera, las diferencias entre la esfera 
de la acción humana y la de la naturaleza se difuminan en sus dibujos al 
contemplarlas bajo el punto de vista de su transcurrir temporal. Según la 
lectura de Benjamin, con esta representación que entremezcla lo histórico 
y lo natural, Grandville sacaría a la luz la dinámica cíclica, pareja a la de 
los ciclos naturales y marcada por la repetición de lo ya sido, que subyace 
a la exaltación de la novedad practicada por la moda. Esta interpretación 
justifica que el Passagenarbeit cite un texto en el que la moda se identifica 
con el “eterno retorno de lo mismo” (GS V, p. 120): en ese retorno, la 
mismidad que regresa radica tanto en aquello que la moda recupera del 
pasado como en el hecho de que todos y cada uno de sus renacimientos 
giren en torno al siempre idéntico motivo de “lo nuevo”. Pero Benjamin 
agrega que la aplicación a la historia de los caracteres de la moda que se 
perfila en la obra de Grandville da a ver la crucial participación de este 
fenómeno en la conformación de una comprensión del devenir histórico 
que, pese a su enaltecimiento de la novedad como índice de progreso, 



251Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

en realidad involucra una naturalización y secularización de lo histórico 
(cfr. GS V, p. 267) que resulta en el inmovilismo de la estructura de clases 
de la sociedad del siglo XIX.15 

En consonancia con estas observaciones, Benjamin dedica la 
conclusión del resumen de 1939 al libro de Blanqui, La eternidad por los 
astros, en el que aprecia una anticipación de la noción nietzscheana del 
eterno retorno de lo mismo por su bosquejo de una cosmogonía en la 
que la novedad se ensambla con la repetición eterna de las penas del 
infierno. De ella se derivaría una imagen del progreso “que se revela 
como la fantasmagoría de la historia misma” (GS V, p. 76), es decir, como 
una concepción mistificadora de la historia que, bajo la bandera del 
progreso, oculta el estatismo social y la pervivencia de las desigualdades 
económicas en el modo de producción capitalista. No obstante, se ha 
subrayar en este punto que la condición fantasmagórica o engañosa de 
esta comprensión de la historia no solo emana de su glorificación de la 
novedad y el progreso que hipotéticamente procura, sino también de la 
reiteración sin fin y el inmovilismo que estos tienden a encubrir: en el 
resumen de 1935, Benjamin plantea que el “brillo de lo nuevo” ensalzado 
por la moda y que impregna las imágenes en las que la sociedad moderna 
se retrata a sí misma “se refleja, como un espejo en otro, en el brillo de 
lo siempre otra vez igual”, de tal forma que del recíproco reflejarse de 
estas dos apariencias surgiría “la fantasmagoría de la ‘historia cultural’ 
en la que la burguesía degusta su falsa conciencia” (GS V, p. 55; cfr. GS 
V, p. 1223). 

Ciertamente, el énfasis del proyecto de los pasajes recae en el 
contexto de esta problemática sobre el valor que la sociedad moderna 
otorga a la novedad, en la que anida la “quintaesencia” (GS V, p. 55) 
de la falsa conciencia que la moda contribuye a crear. Pero el que 
Benjamin afirme que “lo siempre otra vez igual” concurre a la par en 

15  En El origen del Trauerspiel alemán, Benjamin argumenta que esta nat-
uralización de la historia se habría producido ya en el siglo XVII, en el que la 
vivencia de un mundo desacralizado, así como sus consecuencias teológicas, 
imponen una visión de la historia como declive y decadencia que tiende a rep-
resentarse alegóricamente a través de una imagen de la naturaleza que subraya 
su permanente degradación. Un estudio más detallado de la vinculación de este 
texto temprano de Benjamin con el Libro de los pasajes a propósito de la compren-
sión de la historia que reflejan las caricaturas de Grandville puede encontrarse 
en Bretas (2013, pp. 155 y ss.).



252 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

la constitución de esa falsa conciencia en la que se regocija la burguesía 
evidencia que la repetición indefinida de las relaciones de dominio tras 
el cambio y la irrupción de lo nuevo configura una dimensión de la 
sociedad moderna que su constante apología de la novedad no consigue 
encubrir: su intuición huidiza conviviría contradictoriamente en las 
clases desfavorecidas con sus esperanzas de progreso y futuro bienestar, 
mientras que las clases pudientes se afianzan sobre ella para apaciguar 
sus temores ante las posibles amenazas a su posición de poder (cfr. GS 
V, p. 61). Benjamin no llega a aclarar en qué consiste la apariencia que 
asocia a “lo siempre otra vez igual” y que, en unidad con el brillo de lo 
nuevo, produce la fantasmagoría de la “historia cultural” como visión 
deformante de las manifestaciones culturales de la sociedad moderna 
consagrada a reforzar el dominio de la burguesía que las habría gestado. 
Pero los materiales de la Obra de los pasajes (cfr. GS V, pp. 429-430 y 
676) permiten aventurar que el espejismo que Benjamin engarza con 
“lo siempre otra vez igual” provendría de su trasvase y proyección en 
una apariencia, tan falaz como paralizadora, que actúa en favor de los 
intereses de la burguesía, a saber: la apariencia de que la estructura de 
clases de la sociedad moderna, además de beneficiosa para el colectivo 
social por sus innovaciones técnicas y sus logros en materia cultural, 
sería históricamente inalterable. Lo cual se traduce en la doble apariencia 
de la imposibilidad de modificar el rumbo de una historia marcada por 
la continuidad de la opresión y, consecuentemente, de la esterilidad de 
toda tentativa de cambiarlo.  

Como se ha analizado, Benjamin sitúa en la moda uno de los elementos 
fundamentales que engendran esa autocomprensión engañosa de la 
sociedad capitalista que obstruye su eventual transformación al sumirla 
en un estado de enajenación o ensoñación con respecto a su realidad y 
su devenir histórico. Sin embargo, en el siguiente y último apartado se 
estudiará cómo su enfoque dialéctico advierte en este fenómeno y en su 
dinámica interna una instancia que, a partir de una interpretación de la 
historia distinta a la que rige en la sociedad moderna, cabría utilizar para 
que sus individuos trasciendan esa conciencia onírica y se encaminen 
hacia su despertar.  

4. La actualización de lo ya sido
En función de la unidad antinómica establecida entre la apariencia 

de novedad y la de lo siempre igual, en el Trabajo de los pasajes se 
defiende la existencia de una relación de complementariedad entre la fe 



253Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

en el progreso y la noción del eterno retorno de lo mismo. Tal relación 
se cimenta sobre su común pertenencia a lo que Benjamin denomina el 
“pensamiento mítico” (mythische Denkweise) (GS V, p. 178) en referencia 
a los conceptos e imágenes con los que la sociedad moderna se concibe 
a sí misma. Por eso, la superación de esta conciencia mítica precisará 
de una visión del tiempo histórico que Benjamin califica de dialéctica y 
cuya construcción exige del previo desmontaje de lo que valora como 
la ideología del progreso (cfr. GS V, p. 495).16 Como se tematizará 
más tarde en Sobre el concepto de historia, esta visión se integra en un 
materialismo histórico que, distanciándose del pensamiento burgués 
dominante en la sociedad capitalista, rechaza el concepto de “progreso” 
para reemplazarlo por el de “actualización” (GS V, p. 574). Con este 
término, Benjamin apela en el proyecto de los pasajes a que la mirada 
del historiador hacia el pasado debe guiarse por el objetivo de actualizar 
o traer de vuelta al presente aquello que en ese pasado, por su especial 
afinidad con dicho presente, se presta a iluminarlo críticamente, 
habilitándolo para avistar lo que la conciencia mítica que lo aliena le 
impide percibir.  

Si esta es la premisa que preside la investigación realizada por 
Benjamin en este trabajo sobre el París del siglo XIX, parte de su interés 
por esta etapa inicial del capitalismo obedece a que en sus fantasmagorías 
detecta un elemento utópico que no solo se expresa en la totalidad de 
sus manifestaciones culturales, sino que poseería una fuerza crítica 
susceptible de ser aprovechada por el historiador materialista para la 
tarea que se propone con respecto a su presente histórico. Conforme al 
resumen de 1935, el ingrediente desiderativo que encierran las imágenes 
en las que la sociedad decimonónica quiere verse reflejada, relativo a sus 
sueños y deseos sobre su propio porvenir, determina el que, a través de 
estas imágenes, el colectivo busque “tanto superar como transfigurar 
la inmadurez del producto social y las carencias del orden social de 
producción” (GS V, p. 46). Desde la perspectiva de este componente 
desiderativo, lo peculiar de las imágenes de esta sociedad reside en 

16  La crítica de Benjamin al concepto de “progreso” que figura en el 
proyecto de los pasajes puede rastrearse ya en el texto Einbahnstrasse, publicado 
en 1932, si bien no adquirirá su formulación más clara y contundente hasta su 
escrito póstumo Sobre el concepto de historia. Para un examen de las diferentes 
facetas que entraña esta crítica y su relevancia en la obra de Benjamin, cfr. 
Agesta (2011). 



254 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

que en ellas se fusionan —sin que sus individuos tengan conciencia de 
ello— la representación de las novedades que supuso la implantación 
del capitalismo con la de elementos pretéritos. Pero no de elementos 
del pasado más reciente o inmediato, del que la sociedad del siglo XIX 
más bien reniega y al que tilda de anticuado, sino de un tiempo pasado 
más distante en cuyo recuerdo se infiltra el de un hipotético pasado 
inmemorial o protohistoria (Urgeschichte) que Benjamin liga a la sociedad 
sin clases (cfr. GS V, p. 47).17 De ese entrelazamiento inconsciente entre 
lo nuevo y lo antiguo, así como de la penetración en él, igualmente 
ajena a la conciencia, de la fantasía de un sistema social liberado de los 
imperativos del régimen de producción capitalista, brotaría esa vertiente 
utópica que para Benjamin envuelven las fantasmagorías de la sociedad 
decimonónica y que cobra voz en la descripción fantástica de un mundo 
nuevo llevada a cabo en obras como la de Charles Fourier (cfr. GS V, pp. 
47 y 784). 

 Estas consideraciones guardan una evidente conexión con el 
fenómeno de la moda tanto por la relación que esta mantiene con el 
pasado como porque, a partir de tal relación, Benjamin la incluye 
entre los fenómenos de la sociedad parisina del siglo XIX en los que 
la utopía ha dejado su impronta (cfr. GS V, p. 47). Como sucede en las 
imágenes oníricas de la sociedad moderna, la creación de la novedad 
en la moda comporta un necesario alejamiento de lo realzado como 
nuevo por modas inmediatamente anteriores y, por tanto, del pasado 
más reciente. De acuerdo con este rasgo de la moda, Benjamin incide en 
que “el espectáculo de cómo, en cada caso, la última novedad se forma 
en medio de lo pasado constituye el espectáculo propiamente dialéctico 
de la moda” (GS V, p. 112), ya que toda novedad se define como tal 

17  También al defender esta idea Benjamin parece inspirarse en la carta 
de Marx a Arnold Ruge de 1843. En el transcurso del legajo N, Benjamin cita 
otro fragmento de esta en el que Marx, hablando de la necesidad de emprender 
una reforma de la conciencia que parta del análisis de lo que llama “conciencia 
mística”, afirma: “Se verá entonces que el mundo sueña desde hace mucho con 
algo de lo que sólo tiene que cobrar conciencia para poseerlo en realidad” (GS V, 
p. 583; MEW 1, p. 346). Obviamente, el soñar al que Marx remite en este párrafo 
de la carta no coincide con el estado de enajenación del que, unas líneas antes, 
considera que la conciencia debe despertar. Por el contrario, Marx se refiere a un 
soñar figurado, ligado a los deseos de la humanidad de habitar en una sociedad 
libre de miseria y opresión, cuyo sentido confluiría con la dimensión utópica 
que Benjamin asigna a las imágenes desiderativas de la sociedad capitalista.



255Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

en contraste y ruptura con un escenario al que la emergencia de lo 
nuevo lanza hacia la esfera de lo ya acaecido y “pasado de moda”. Pero, 
también como en las imágenes desiderativas, la invención de lo nuevo se 
nutre en la moda de creaciones, diseños y estilos de épocas más antiguas 
a los que se incorporan modificaciones con las que lo antiguo obtiene su 
apariencia de novedad. Tras el poder de la moda para decretar, a través 
de las novedades que encumbra, qué contenidos separan lo actual de 
lo anticuado, se escondería su deuda con un pasado más remoto al que 
siempre ha de recurrir. 

El acicate esencial de la moda será por ello emplazado por Benjamin 
en lo olvidado, es decir, en lo que se inscribe en un pasado ya ausente del 
recuerdo (cfr. GS V, pp. 496-497). Bajo esta óptica, la moda se torna en 
una especie de ejercicio de rememoración que vendría a compensar los 
efectos del olvido en un colectivo cuyo ritmo acelerado de vida, sin duda 
espoleado por la dinámica de la moda, impone una creciente amnesia a 
sus individuos (cfr. GS V, p. 131). Si a esta fusión entre lo nuevo y lo 
antiguo específica de la moda se debe su participación en la formación 
de las imágenes oníricas o desiderativas de la sociedad del siglo XIX, así 
como el que en ella se haga patente la dimensión utópica que se imbrica 
en esas imágenes, el Trabajo de los pasajes tampoco llegará a concretar 
de qué manera la utopía se plasma en este fenómeno. Sin embargo, en 
la nota en la que remite al espectáculo dialéctico de la moda, Benjamin 
imputa a la sociedad decimonónica una falta de fantasía —no dilucidada 
en su origen— cuya consecuencia cifra en que “toda la energía onírica 
de una sociedad se refugió con redoblado ímpetu en el impenetrable y 
silencioso reino nebuloso de la moda, donde el entendimiento no podía 
seguirla” (GS V, p. 113). Tal consecuencia estaría parcialmente vinculada 
a la lentitud del arte para adaptarse a la vertiginosa introducción de 
nuevos procedimientos técnicos, que habría promovido la concentración 
de los impulsos creativos en el terreno de la moda por su mayor aptitud 
—bien por sus fines puramente comerciales, bien por su carencia del 
grado de reflexión y discursividad que suele acompañar a la producción 
artística— para hacer uso de estas innovaciones (cfr. GS V, p. 232). Pero 
esta apreciación de Benjamin sugiere que, al brindar el espectáculo de 
la formación de lo nuevo en medio de lo ya habido, la moda suscita en 
el imaginario colectivo la fantasía del futuro nacimiento de un mundo 
nuevo, erigido gracias al progreso técnico, del que se habrá evaporado 
todo rastro de la pobreza y las desigualdades sociales que habrían 
caracterizado la vida de la humanidad en épocas anteriores de la historia. 



256 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Una fantasía que, como Benjamin indica, no tardaría en tambalearse 
con las primeras crisis económicas desencadenadas por el desarrollo 
de las fuerzas productivas (cfr. GS V, p. 59), que anunciaban tras el 
ideal de progreso la perpetuación de la indigencia de la mayoría de los 
individuos de la sociedad moderna —“lo siempre otra vez igual”— que 
el régimen de producción capitalista había de superar. 

Por este conjunto de aspectos del fenómeno de la moda Benjamin 
le asigna, en determinados momentos de los materiales de la Obra de 
los pasajes, una significación política. Comentando una cita de un texto 
del siglo XX que tacha de rancios los cortinajes del siglo XIX, Benjamin 
argumenta que la atracción que en su época se experimenta por estos 
objetos del pasado denota la presencia en ellos de materiales de vital 
importancia para los hombres de su tiempo en virtud del conocimiento 
que proporcionan sobre su presente histórico. Y, a continuación, 
puntualiza que la importancia de tales materiales pretéritos procede 
de su naturaleza política, hecho que probarían “tanto la fijación de 
los surrealistas en esos objetos como la explotación [Ausbeutung] que 
la moda actual hace de ellos” (GS V, p. 572). En lo que respecta al 
surrealismo, Benjamin había expuesto en su ensayo de 1929 acerca de 
este movimiento que sus integrantes focalizan su atención sobre estos 
objetos ya anticuados por juzgar que en ellos transparece la miseria 
generada por el capitalismo no solo en el plano social, sino también 
en el orden de las cosas por obra de su mutación en mercancías. Pues 
de igual modo que estas esclavizan a los seres humanos a su incesante 
producción, las cosas se verían esclavizadas por ellos al subordinarse a 
una lógica mercantil que, incentivando su rápido reemplazo, no vacila en 
despojarlas de todo su valor y expulsarlas de los procesos de intercambio 
(cfr. GS II, p. 299). En la miseria que aflora en esos objetos desechados 
se albergan a ojos de los surrealistas “energías revolucionarias” cuyo 
descubrimiento conduce a “permutar la mirada histórica sobre lo 
que ya ha sido por la mirada política” (GS II, pp. 299-300). Si con esta 
mirada política Benjamin se refiere a la intención del surrealismo de 
desvelar la penuria que propaga el régimen de producción capitalista y 
alentar el arranque de un proceso revolucionario encauzado a ponerle 
término,18 cabe decir que la explotación en la moda de los objetos del 

18  En relación con esta interpretación política del surrealismo que 
Benjamin propone en su ensayo de 1929, Wolin ha sostenido que el peculiar 
tratamiento que este movimiento concede a los objetos ya desechados representa 



257Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

pasado —y no parece inocente que Benjamin utilice en esta frase el 
sustantivo Ausbeutung, cargado de resonancias negativas— haría notar 
la degradación que en la sociedad capitalista ha invadido el ámbito de 
las cosas, primero producidas y glorificadas por su novedad para, poco 
después, sufrir el abandono que las reduce a desechos. Pero aun cuando 
en ello pudiera estribar parte del significado político que Benjamin acusa 
en la moda, el principal trasluce más bien en aquello por lo cual confluye 
con el propósito mismo del proyecto de los pasajes. 

En el marco de la pretensión de este trabajo de volver la vista 
hacia el pasado para arrojar luz sobre su propio presente, destaca la 
voluntad de Benjamin, análoga a la del surrealismo, de atender a los 
productos de desecho, a los residuos y ruinas de la sociedad del siglo 
XIX, que divisa en aquellas construcciones —como los pasajes de 
París— o medios culturales que pronto quedaron obsoletos por las 
rápidas transformaciones ocasionadas por el régimen de producción 
capitalista.19 Esta voluntad entronca con su deseo de “leer en la vida y 
en las formas perdidas y aparentemente secundarias de aquella época la 
vida y las formas de hoy” (GS V, p. 572): para Benjamin, la legibilidad de 
su presente histórico pasa por hacerse cargo de que esos residuos portan 
la huella tanto de las esperanzas depositadas en el siglo XIX sobre el 
nuevo régimen de producción capitalista como de su quiebra ante su 
estructural fracaso para mejorar la vida de los seres humanos. En razón 
de la naturaleza fantasmagórica de las ideas y manifestaciones culturales 
de la sociedad capitalista, ese fracaso estaría en la actualidad de Benjamin 
tan enmascarado como en el siglo XIX por la noción de “progreso”, 
refrendada incluso por la socialdemocracia de su época y sobre la que 
gravita su opción, contra la vía revolucionaria propugnada por Marx, 
por una solución reformista impotente frente a las contradicciones del 
capitalismo y su inexorable explotación de los seres humanos (cfr. GS I, 

para Benjamin un “modelo de praxis poética” (1981, p. 104), pues mostraría 
la posición que adoptar frente al arte en una época en la que sus creaciones 
adolecían de una evidente falta de compromiso político tanto en Alemania como 
en la generalidad de los países europeos.

19  Sin embargo, como ha subrayado Buck-Morss (2014, p. 225), esta rápida 
desintegración de las formas culturales sería endémica de la Modernidad en su 
intrínseco entrelazamiento con el capitalismo, y la temporalidad de este proceso 
no puede sino coincidir con la de la moda, en la que la continua producción de 
lo nuevo se solapa con la implacable producción de lo pasado de moda.



258 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

pp. 698-701). Sobre este suelo, a la valoración de Benjamin de que, a través 
de su análisis e interpretación materialistas, los desechos y escombros 
del siglo XIX podrían adquirir una nueva actualidad en el siglo XX en 
vistas a disolver sus fantasmagorías y despertarlo a una más lúcida 
comprensión de sí mismo se unirá la idea del poder de tales desechos 
para mostrar la necesidad de apostar de nuevo por la revolución (cf. GS 
V: 1032), a su juicio el único camino para trascender el sufrimiento y la 
miseria que origina el régimen de producción capitalista. 

Por este motivo, el historiador materialista orienta su mirada hacia el 
pasado no solo con el fin examinar en él aquellos fenómenos residuales 
en los que anida el germen de una potencial revolución dirigida a abolir 
este sistema productivo. Al mismo tiempo, persigue encontrar en ese 
pasado momentos de ruptura o “momentos revolucionarios” (GS V, 
p. 592) que la tradición historiográfica habría encubierto en su afán de 
recalcar la continuidad de los acontecimientos que presupone la idea 
de “progreso”. Con el hallazgo de esos momentos, el pasado entra para 
Benjamin en una suerte de constelación con el presente (cfr. GS V, p. 576) 
que implica, por un lado, su salvación del olvido y de la tergiversación 
que invariablemente practican sobre él las clases dominantes, pero 
también el reconocimiento de ese presente en lo ya sido, al cual este revela 
el carácter ineludible de la ruptura revolucionaria con el capitalismo. De 
ahí que esta manera de aproximación al pasado, conceptualizada con la 
noción de “imagen dialéctica”, signifique “no tratarlo, como hasta ahora, 
de un modo histórico, sino de modo político, con categorías políticas” 
(GS V, p. 495). 

En esta singular forma política de acercarse a lo pretérito, Benjamin 
estima que el proceder de la moda ofrece al historiador materialista un 
modelo de actuación. Como se ha explicado, a la naturaleza dialéctica 
de este fenómeno es inherente su rápida conversión en desecho de las 
mercancías que primero enaltece por su novedad. Asimismo, el que, 
paradójicamente, sus innovaciones provengan de la recuperación y 
remodelación de aquello que el devenir histórico habría desechado 
y olvidado. Hasta el punto de que el éxito de la moda depende de su 
especial sagacidad para localizar en el pasado no reciente elementos 
proclives a retornar al presente que la enmarca y alcanzar en él una 
renovada actualidad. La relación con el tiempo del fenómeno de la moda 
no se corresponde entonces con la imagen de la continuidad histórica 
que encadena suceso tras suceso, sino con la de la discontinuidad que 
entraña saltar por encima de décadas o siglos para rescatar del olvido un 



259Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

fenómeno pretérito e instalarlo en el presente más actual. Esto justifica 
el que, entre esta imagen de discontinuidad temporal que reverbera 
en la moda y el empeño destructivo de la historiografía materialista 
de “hacer estallar el continuum de la historia” (GS V, p. 594), Benjamin 
vislumbre una sintonía que le induce a invocar la conveniencia de 
acudir al fenómeno de la moda para poner de relieve el “diferencial 
de tiempo en el que únicamente es real y efectiva la imagen dialéctica” 
(GS V, p. 1038).20 O, en otras palabras: para dar a ver que la imagen 
dialéctica surge en el momento en el que, tal y como ocurre en la moda, 
pasado y presente superan el intervalo de tiempo que los separa y se 
condensan en una única figura constelativa en cuyo trazado se iluminan 
recíprocamente (cfr. GS V, p. 576). Partiendo de este enfoque, Benjamin 
apunta que la verdad de toda acción contemporánea, aquí entendida 
como su validez para esclarecer la situación presente, reposa sobre su 
capacidad para aprehender dialécticamente contextos pasados y traerlos 
al presente. Pero tal capacidad tendría su paradigma o “figura propia” 
en la moda, puesto que se trata de aquella capacidad que “detona el 
material explosivo que yace en lo sido” (GS V, p. 495): así como la moda 
explota y hace estallar en el presente las virtualidades comerciales de 
materiales y formas pertenecientes a épocas pasadas —en una acepción 
metafórica del verbo “estallar” que atiende a que sus novedades se 
esparcen en poco tiempo por la casi totalidad de áreas del mercado—, la 
actualización del pasado que busca el historiador materialista aspira a 
que el análisis de sus desechos y el recuerdo de sus momentos o períodos 
revolucionarios estallen en su presente, incitando la puesta en marcha 
de un proceso revolucionario.

20  A propósito de la naturaleza dialéctica que Benjamin atribuye a la moda 
y su importancia para el historiador materialista, Lehmann valora que si bien 
la relación de este fenómeno con el pasado “rompe el continuum de la historia” 
y representa por ello una “tesis en la dialéctica de la reescritura histórico-
materialista” de la historia, al mismo tiempo esta tesis “contiene su antítesis, su 
negación, ya que [la moda] se entrega a los pecados originales del capitalismo, 
el consumo conspicuo, la explotación de las masas […] y la acentuación de las 
diferencias de clase” (2000, p. 11). Por otra parte, Ekardt (2020, pp. 36 y ss.) se 
ha ocupado del modo en que, a diferencia de Simmel, Benjamin extiende el 
pensamiento sociológico sobre la moda al ámbito de la historia con el objetivo 
de criticar la visión lineal y asociada al progreso del devenir histórico. 



260 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Sin embargo, Benjamin no solo identifica en el operar de la moda un 
modelo para el quehacer del historiador materialista, sino que le atribuye 
“posibilidades excéntricas, revolucionarias y surrealistas” (GS V, p. 
116). En el contexto en el que se inserta esta afirmación, la proximidad 
de la moda al surrealismo semeja sustentarse tanto en su recurso a la 
imaginación y la fantasía para conferir a lo antiguo una nueva faz como 
en la ya mencionada concentración en ella de las energías oníricas de 
la sociedad, emparentada con la reivindicación surrealista del espacio 
de lo onírico para subvertir la imagen desfigurada de la realidad que 
proyecta el funcionamiento del sistema de producción capitalista (cfr. 
GS II, pp. 296-297). Pero, probablemente, el potencial revolucionario que 
Benjamin advierte en la moda arraiga ante todo en la dimensión utópica 
que ve encarnada en ella. Frente a la noción de “progreso” manejada por 
el historicismo, en una de las anotaciones del Passagenarbeit se propone 
dotar a este término de un sentido coherente con la historiografía 
materialista que, en lugar de asociarlo al continuo temporal que encaja 
todo acontecimiento en una serie ininterrumpida de causas y efectos, 
sitúa el progreso “allí donde por vez primera, con la sobriedad del 
amanecer, se hace sentir algo verdaderamente nuevo” (GS V, p. 593). 
Es obvio que la moda no configura como tal el enclave de la emergencia 
de lo “verdaderamente nuevo”: como se ha venido subrayando, en 
ella se ubica una de las piezas más eficaces para la implantación de la 
lógica mercantil gracias a que su exaltación de lo “nuevo” se funda en 
la mera apariencia de novedad. Pero esta anotación parecería ratificar 
la hipótesis de que la faceta utópica que Benjamin le otorga consiste 
en que en cada novedad que presenta, por engañosa o aparente que 
resulte, la moda evoca la intuición de la posibilidad de traer al mundo 
algo radicalmente nuevo, incluso de alumbrar un mundo nuevo sobre 
las ruinas que el régimen de producción capitalista deja a su paso y que 
el ángel de la historia contempla aterrado.21

21  También Buck-Morss, aunque de manera tangencial, ha apuntado 
a esta interpretación de la dimensión utópica de la moda, enraizándola en su 
transitoriedad: a su entender, en la moda se expresa “la viva capacidad humana 
para el cambio y la variación infinita” (2001, p. 116), pese a que tal capacidad se 
habría alienado de sí misma en la sociedad capitalista al proyectarse únicamente 
sobre los objetos inorgánicos o mercancías y desvincularse del potencial 
transformador de la acción humana. 



261Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

Esta interpretación da cuenta de que Benjamin señale que en Francia 
se utiliza la palabra “revolución” para aludir a los procesos de liquidación 
o abaratamiento de los precios de aquellas mercancías cuya rápida venta 
debe acelerar su relevo por las que protagonizarán una nueva moda (cfr. 
GS V, p. 111). Con esta observación, Benjamin hace converger el término 
de la vida útil de determinadas mercancías provocado por la moda con 
el término del régimen de producción capitalista, resaltando una vez 
más el carácter dialéctico de este fenómeno. Pues en el seno de esta 
convergencia y a través de la vertiente utópica de la moda, la imagen 
tradicional del progreso, ligada a la producción continua de aquella 
novedad que en esencia coincide con “lo siempre de nuevo igual”, acaba 
por transfigurarse en su imagen opuesta, en la que el progreso equivale 
a la detención de esa repetición indefinida de lo idéntico que habría de 
permitir la irrupción de la verdadera novedad histórica: la novedad de 
un mundo por fin liberado de las relaciones de sometimiento y el trabajo 
explotado, cuya luz anticipada asoma de manera difusa en la potencia 
creativa e innovadora de la moda.

Referencias bibliográficas
Adorno, T. y Benjamin, W. (1995). Briefwechsel. 1928-1940. Suhrkamp.
Agesta, M. N. (2011). Memorias de un tiempo recobrado. Teoría de 

la historia y crítica al progreso en la obra de Walter Benjamin. 
Historiografías, 2, 8-28.

Apel, F. (2000). Die Kurtisane kitzelt den Tod. Mode als Revers der 
Melancholie bei Walter Benjamin. Figurationen 2, pp. 79-91.

Belforte, M. (2016). Política de la embriaguez. Infancia, amor y muerte en el 
proyecto político de Walter Benjamin. Facultad de Filosofía y Letras [de 
la Universidad de Buenos Aires].

Benjamin, A. (2003). Being Roman Now: The Time of Fashion: A 
Commentary on Walter Benjamin’s ‘Theses on the Philosophy of 
History’ XIV. Thesis Eleven, 75, 39-53.

Benjamin, W. (1991a). [GS V]. Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften. 
Band V. R. Tiedemann (ed.). Suhrkamp.

	  (1991b). [GS II]. Der Sürrealismus. Die letzte Momentaufnahme der 
europäische Intelligenz. En Gesammelte Schriften. Band II-1. (pp. 295-
310). R. Tiedemann y H. Schweppenhäuser (eds.). Suhrkamp.

	  (1991c). [GS I]. Über den Begriff der Geschichte. En Gesammelte 
Schriften. Band I-2. (pp. 691-704). R. Tiedemann y H. Schweppenhäuser 
(eds.). Suhrkamp.



262 Paloma Martínez Matías

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Bretas, A. (2013). The Eternal Return of the New. The Aesthetics of 
Fashion in Walter Benjamin. Proceedings of the European Society for 
Aesthetics, 5, 150-162.

Buck-Morss, S. (1986). The Flaneur, the Sandwichman and the Whore: 
The Politics of Loitering. New German Critique, 39, 99-140.

	  (2001). Dialéctica de la mirada. Walter Benjamin y el proyecto de los 
Pasajes. N. Rabotnikof (trad.). Editorial Antonio Machado.

	  (2014). Walter Benjamin, escritor revolucionario. M. López Seoane 
(trad.). La marca editora. 

Ekardt, P. (2020). Benjamin on Fashion. Bloomsbury.
Frisby, D. (2013). Fragments of Modernity. Theories of Modernity in the Work 

of Simmel, Kracauer, and Benjamin. Routledge.
Korsch, K. (1972). Marxismus und Philosophie. Europäische Verlagsanstalt.
Lehmann, U. (2000). Tigersprung. Wie man Geschichte bekleidet. 

Kritische Berichte, 4, 6-25.
Löwy, M. (2003). Walter Benjamin: aviso de incendio. Una lectura de las tesis 

“Sobre el concepto de historia”. H. Pons (trad.). FCE.
Martínez Matías, P. (2021). Fantasmagoría y despertar. Una aproximación 

al Libro de los pasajes de Walter Benjamin. Logos. Anales del Seminario 
de Metafísica, 54(1), 107-129.

Marx, K. (1972). [MEW 23]. Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. 
Buch I: Der Produktionsprozeβ des Kapitals. K. Marx y F. Engels, Werke. 
Band 23. Dietz.

	  (1981). [MEW 1]. Briefe aus den “Deutsch-Französischen 
Jahrbüchern”. En K. Marx y F. Engels, Werke. Band 1. (pp. 337-346). 
Dietz.

Mate, R. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de Walter 
Benjamín “Sobre el concepto de historia”. Trotta.

Osborne, P. (1994). Small-scale Victories, Large-scale Defeats. Walter 
Benjamin’s Politics of Time. En A. Benjamin y P. Osborne (eds.), 
Walter Benjamin’s Philosophy. Destruction and experience. (pp. 59-109). 
Routledge. 

Scholem, G. (2007). Walter Benjamin. Historia de una amistad. J. F. Ivars y 
V. Jarque (trads.). Penguin.

Simmel, G. (1911). Die Mode. En G. Simmel, Philosophische Kultur. 
Gesammelte Essais. (pp. 29-64). W. Klinkhardt.

Wolin, R. (1981). From Messianism to Materialism: The Later Aesthetics 
of Walter Benjamin. New German Critique, 22, 81-108.



263Moda, novedad y utopía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 229-263

Wollen, P. (2003). The Concept of Fashion in The Arcades Project. Boundary 
2, 30(1), 131-142.


