http://doi.org/10.21555/top.v660.2153

The Messianic Kingdom and the Hunchbacked
Dwarf: A Commentary of the First Fragment of On
the Concept of History

El reino mesianico y el enano jorobado. Glosa del
primer fragmento de Sobre el concepto de historia

Juan Cruz Aponiuk

Universidad de Buenos Aires
Argentina

jcaponiuk@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1408-2468

Recibido: 26 - 02 - 2021.
Aceptado: 06 - 05 - 2021.
Publicado en linea: 11 - 04 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ v _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



188

Juan Cruz Aponiuk

Abstract

This paper explores the relationship between theology and
philosophy through an analysis of the first fragment of Walter
Benjamin’s On the Concept of History. Benjamin uses the allegory
of an automaton that always wins at chess, but is secretly con-
trolled by a dwarf, to illustrate how “historical materialism” de-
pends on theology for its success. This paper explores Walter
Benjamin’s concept of theology as a means of escaping totalitar-
ianism. It analyzes various theological ideas, such as inversion,
recapitulation, recollection, the hunchbacked dwarf, redemp-
tion, nihilism, pure violence, and unwritable life, as indicators
of the messianic Kingdom. By examining these theological con-
cepts, the paper sheds light on how the marxist idea of a class-
less society is a secularization of the messianic Kingdom.

Keywords: messianism; materialism; law; childhood.

Resumen

El presente articulo tiene por objeto de estudio el vinculo
entre teologia y filosofia a través del andlisis del primer
fragmento de Sobre el concepto de historia, de Walter Benjamin.
Benjamin usa la alegoria de un autémata que siempre obtiene
la victoria en la partida del ajedrez, pero que, en realidad,
esconde un enano jorobado que mueve las piezas, para exponer
como el “materialismo histdrico” necesita de la teologia para su
triunfo. Se indaga cémo la idea de teologia de Benjamin impide
la clausura totalitaria. Se analiza a través de diversos conceptos
teoldgicos como inversion, recapitulacion, rememoracion, el
enano jorobado, redencion, nihilismo, violencia pura, vida
inescribible, en tanto indices del reino mesidnico. A partir de
estos conceptos teoldgicos, el articulo expone cémo la idea
marxista de una sociedad sin clases es una secularizacion del
reino mesidnico.

Palabras clave: mesianismo; materialismo; derecho; infancia.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



189

El reino mesianico y el enano jorobado

Pater noster, qui esin caelis, sanctificetur
nomen tuum, adveniat regnum tuum.

Evangelio segiin Mateo

Liebes Kindlein ach, ich bitt’
Bet fiirs bucklig' Mannlein mit!

Anonimo

1. La frase de Walter Benjamin: “El reino mesidnico esta siempre
ahi”

1.1.

En el breve tratado Sobre el concepto de historia (1940) centellea
una aproximacion mesidnica en torno al vinculo entre materialismo
histérico y teologia, con la potencia de abrir la vida a la aventura de lo
inapropiable. Tal potencia sera expuesta a través de una extensa glosa al
primer fragmento de dicho tratado.! Alli, Benjamin presenta el simbolo

! Se sigue la interpretacién de Detlev Schéttker: “por la interconexién de

fragmentos aforisticos en capitulos, por la construcciéon argumentativa y, por la
utilizaciéon de ntimeros romanos como encabezado de los capitulos, el trabajo
es claramente caracterizado como un tratado, si se toma como norma la propia
caracterizacion de Benjamin del género ‘tratado’ como interconexion sistematica
de ‘fragmentos de pensamiento’ [cfr. I/1, p. 207 y IV/1, p. 111]” (Schéttker,
2014, p. 995). A su vez, es necesario destacar que en la carta dirigida a Gretel
Adorno, fechada aproximadamentre entre los tltimos dias de abril y mayo de
1940, al referirse al texto, no usa los términos “fragmento” ni “tratado”, sino
que habla de una coleccion de tesis, y se refiere especialmente a una reflexién.
Indica la relevancia de la “decimoséptima reflexiéon” (I/3, p. 1226), pues alli esta
el método que justifica su obra previa. Ciertamente no ha sido lo suficientemente
notado que la idea de “reflexién” es decisiva en Benjamin. Esta ha sido tratada
sistematicamente con anterioridad en su tesis doctoral, El concepto de critica de
arte en el Romanticismo alemdn (1918), texto mucho mas influyente en su obra de
lo que hasta ahora se ha subrayado (pensado a partir de Fichte y, por supuesto,

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



190

Juan Cruz Aponiuk

del automata y el enano jorobado. El autémata siempre obtiene la
victoria en la partida del ajedrez, pero su autonomia no es mas que una
ilusion optica que esconde al enano jorobado, quien realmente mueve las
piezas. Asi indica cdmo los astros delinean una constelacion: el mufieco
llamado “materialismo histérico” necesita servirse clandestinamente del
enano jorobado, la teologia, si quiere lograr el triunfo de los olvidados. A
la vez, la teologia necesita restar oculta en el autdmata materialista para
que llegue el reino mesianico, que, sin embargo, siempre esta presente.

La teologia en Walter Benjamin se dice de muchas maneras:
recapitulacion, nihilismo, rememoraciéon, pero también redencion,
distorsion, desajuste, deformaciéon, mesianismo, plegaria, enano
jorobado, inversion, escritura, atencion, justicia sin derecho, inapropiable,
injuridificable, inmortalidad. En cada una de ellas, de algiin modo,
se presenta la idea de mesianismo que Benjamin coment6é a Gershom
Scholem, tal como este tltimo lo recuerda en la entrada de su Diario del
3 de noviembre de 1917:

En la idea [Gedanken] del reino mesianico encontramos
la imagen [Bild] mas grande de la historia, a partir de
la cual se funda la profunda e infinita conexién de la
historia con la ética y la religién. Walter una vez dijo:
“El reino mesianico esta siempre ahi” [Das messianische
Reich ist immer da]. Esta perspectiva contiene la verdad
mas grande—pero Unicamente en una esfera, que
yo sepa, que nadie ha alcanzado desde los profetas
(Scholem, 1995, p. 70; cfr. Jacobson, 2003, p. 239)>

el Romanticismo aleman, especialmente en la filosofia del catdlico Friedrich
Schlegel). Es aqui donde formula una idea de “metafisica” que rehabilita la
intuicién intelectual, o sea, el salto hacia el orden de lo incondicional y del
mesianismo. Esto muestra la continuidad en la obra de Benjamin, asi como su
sistematicidad.

2 Las traducciones son del autor cuando no se especifica ninguna; si
se especifica el traductor, han sido, en la mayoria de los casos, cotejadas con
la fuente y sutilmente modificadas. Giorgio Agamben, en El Reino y el Jardin,
indica: “que el Reino sea en los evangelios una realidad actual, que coincide
con la presencia, las palabras y las acciones de Jests, es un hecho que ningun
tedlogo negaria. No solamente Jesus, a quien se le pregunta ‘;Cuando vendra
el Reino?’, responde inequivocamente que él ya ha arribado (Lucas II, 20: ara
ephtasen eph’hymas he basileia tou theou, ‘ahora el reino de Dios los ha alcanzado’),

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



191

El reino mesianico y el enano jorobado

Tal esfera es la del nihilismo en la medida que lo mesianico no
es la historia ni el derecho ni la politica soberana —sea socialista o
capitalista—, sino un desvio, un excedente, un resto que se presenta
y lleva a un estado justo del mundo. En el Fragmento teoldgico-politico
(1921), lo mesianico lleva al cumplimiento de la historia y, por ello, es un
elemento que se opone a ella y la repele. El reino mesianico no es nada
histdrico sino una franja ultrahistérica.

pero la presencia del reino se ha expresado con el verbo en perfecto, que se
refiere inequivocamente en griego a un evento ya cumplido (Marcos, I, 15:
peplerotai ho kairos kai eggiken he basileia tou theou, ‘el tiempo se ha cumplido y
el reino de Dios se ha hecho cercano’—el adverbio eggys, del cual proviene el
verbo eggizo, significa etimoldgicamente ‘a la mano’). Y es algo sabido que la
respuesta de Jesus a los Fariseos que le preguntan cudndo vendra el Reino: entos
hymon estin, no significa ‘estd dentro de ustedes’, sino ‘en medio de ustedes’, o,
mas precisamente, ‘a la mano, en el ambito de la accién posible”. Sin embargo,
decisivo resulta el caracter antindmico: “él estd presente aqui y ahora, pero esta,
a la vez, siempre en acto de llegar, siempre ad-viniente, sin que esto pueda
implicar un retraso. [Para Pablo] él esta integralmente cumplido (Colosenses,
I, 13: “el cual nos ha librado de la potestad de las tinieblas y, trasladado al reino
de su amado Hijo’), pero no puede ser inscripto en el tiempo cronoldgico (‘Si
han muerto con Cristo, jpor qué se someten a preceptos como si fueran de
este mundo?’ —2, 20)” (Agamben, 2019, pp. 116 y 118-119). Por otra parte, el
vinculo entre Scholem y Benjamin es complejo: pasé de una gran intimidad en
sus primeros afnos a partir del anarquismo a un creciente distanciamiento por la
aproximaciéon de Benjamin al marxismo, asi como por su rechazo del sionismo
politico. Benjamin afirmé que “para mi el judaismo no es en absoluto un fin en si
mismo, sino un notable portador y representante de lo espiritual [...]. Yo podria
acercarme al activismo sionista si este fuera menos relevante. Si representara
algo técnico. Pero es mas que eso, en él se halla también una mentalidad judia
firmemente configurada en lo formal y en lo individual. Y todo cuanto es judio
y desborda lo evidentemente judio que ya hay en mi me resulta peligroso”
(1995, p. 80). Asi, rechaza al sionismo “tal como existe, que es la tinica manera
en la cual puede existir: con el nacionalismo como su valor tltimo” y profesa
un “sionismo cultural que ve los valores judios en todas partes y trabaja para
ellos” (1995, p. 72). El distanciamiento fue tal que Scholem es factible interpretar
a partir de su posiciéon completamente adversa a los intelectuales judios que no
abandonaron Europa por Palestina, aquellos que olvidaron que forman parte de
un pueblo, que pudo haber llegado a ver en su existencia aislada y devastada
en Europa, un modelo de alienacién judio autoimpuesto (Scholem, 1974, p. 265;
Jacobson, 2003, p. 30).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



192

Juan Cruz Aponiuk

La aproximacién benjaminiana a la literatura kafkiana es mesianica
en la medida que se sitia en este ambito del nihilismo ultrahistorico.
Indica elementos que exceden a la historia desde lo prehistorico (el Jardin
edénico), lo posthistorico (el reino mesianico), o en el umbral entre ambos
(“la reliquia que es el prolegémeno” o lo infantil y edénico en el que se
anuncia el reino que viene), y, sin embargo, la determinan de modos
politica y éticamente decisivos. La apuesta mesianica benjaminiana es
nihilista y antindmica, ya que el reino esta presente e integralmente
cumplido en todo lo que no es y, a la vez, en el porvenir en cuanto resto
latente que espera su efectivo cumplimiento, esto es, como fragmentos
del presente justo e impulso transformador hacia un estado justo del
mundo que interrumpe el orden maquinico, inmanentista y teleoldgico,
abriendo una nueva politica de los medios puros.

El fragmento XVII A es decisivo: “En la representacion de la sociedad
sin clases, Marx ha secularizado la representacion del tiempo mesianico.
Y es bueno que haya sido asi. [...] La sociedad sin clases no es la meta
final del progreso en la historia, sino su interrupcion tantas veces fallida
y por fin llevada a efecto” (I/3, p. 1231).? La victoria del materialismo
no es una meta final, sino la secularizacién de la presencia del reino
mesianico llevada a cumplimiento. Se podria, entonces, parafrasear la
frase de Benjamin — “el reino mesianico esta siempre ahi” — y sefialar:
“la sociedad sin clases esta siempre ahi”.

Mariana Dimoépulos sugiere que el pensamiento de Benjamin “fue
cambiando sus trazos con el tiempo y, resulta reconocible en diversas
estaciones, ante las que se gira lentamente como en un carrusel [...]
[;] no es posible decir que haya un primer Benjamin, o un segundo o
un tercero. Los planos se cruzan, aparecen y desaparecen para volver
a resurgir mas tarde” (Dimoépulos, 2017, p. 12). Del mismo modo, el
articulo es un carrusel en el que se gira lentamente alrededor de los
planos del reino en cuanto centellean y se desvanecen a lo largo de la
obra benjaminiana. Por ello, la hipotesis por desarrollar sostiene que el
triunfo del materialismo, en la medida en que su fin es la sociedad sin
clases y esta es la secularizacion del reino, depende de una perspectiva
mesianica, espectral y nihilista del materialismo, irreductible al ambito
maquinico juridico-dialéctico. El mesianismo de Benjamin no es
sustancial ni esencialista, sino nihilista desde textos tan tempranos como

®  En I/3 se encuentran los apuntes preparatorios para la escritura de

Sobre el concepto de historia. En cambio, en I/2 se encuentra el tratado mismo.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



193

El reino mesianico y el enano jorobado

el Fragmento teologico-politico (1921) o el “Didlogo sobre la religiosidad
del presente” (1912). Es nihilista en la medida en que el reino mesianico
esta presente en lo que no es, es decir, se da de modo fragmentario y
latente en figuras menores, como la del enano jorobado, los animales, los
estudiantes, los actores, los olvidados, etc. Esto abre otro vinculo con el
lenguaje, la naturaleza, la historia y lo inhumano, sea animal o infante,
en cuanto medios puros e inapropiables. Se trata, por lo tanto, de una
politica de la exposicion, critica y nihilista, de un elemento neutro —el
reino— que ha ido mas alla del derecho, la representacion, el calculo y
la teleologia.

1.2

Este articulo se desarrolla en tres secciones. Comienza a partir
del comentario al primer fragmento de Sobre el concepto de historia. La
perspectiva nihilista se aproxima al enano jorobado en el interior de la
maquina materialista dialéctica como presencia espectral, incalculable y
justa —medio sin fin, puro— del reino mesianico, que expone los limites
del orden juridico, la racionalidad meramente presencial, instrumental
y calculable —aquella de medios y fines—, otorgandole la victoria al
materialismo histérico. Tal victoria hace inefectivas las operaciones
letales y sangrientas de la maquina dialéctica, exponiendo los fragmentos
de la vida redimida y, eventualmente, deteniéndola al conformar con
los fragmentos un mosaico en el que se da la constelacion teoldgico-
filosofica. Teologia y filosofia dejan asi de oponerse, subsumirse una en
otra, dominarse, y destituyen todo vinculo soberano.

El ensayo Franz Kafka. En el décimo aniversario de su muerte (1934)
es ineludible para comprender el mesianismo nihilista de Benjamin.
En palabras de Adorno, la teologia es como “una fotografia de la vida
terrenal desde la perspectiva de la vida redimida” (citado en Benjamin,
1981, pp. 101-102; 2014, p. 132), es decir, la fotografia hace emerger la
vida, ya no sometida al poder de vida y muerte soberano, sino desde
aquello que todavia no es, y anuncia la consumacién mesianica de la
historia juridica: el reino de la justicia, la escritura, el desvio, el estudio,
la inversion.

Elestudio yaesla puerta alajusticia, un pasaje haciala vidaredimida,
pero todavia no es ni la justicia ni la redencion. La presencia de la justicia
se da de modo distorsionado —y el enano jorobado, identificado por
Benjamin con la teologia, es el arquetipo de la distorsion—. Benjamin
sugiere que el derecho estudiado, no ejercido, es la puerta de la justicia,

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



194

Juan Cruz Aponiuk

asi como los estudiantes, todavia no redimidos, al transformar a la
existencia en escritura permiten la inversion mesianica. Al escribir, los
estudiantes desvian y nihilizan el orden de la existencia, poniendo en
jaque asi al orden inmanente y maquinico del derecho. Sin embargo,
el movimiento del pensamiento benjaminiano no se agota al introducir
una diferencia, un suplemento o nihil con respecto al orden juridico —si
bien la escritura espectraliza la ley, como sefala en Para una critica de Ia
violencia (1921), la ley también puede ser escritura— sino que quedan
todavia por cumplirse alli dos promesas de la Tora, que radicalizan
al nihilismo: la liberacién de la escritura, la vida de los estudiantes
kafkianos como un viaje vacio y alegre sobre la nada; la liberacién del
lugar de rezo, la liberacion de la vida de los ayudantes que rescindieron
el vinculo de la plegaria con un espacio alienado. Ellas constituyen un
mesianismo a la altura de la redencién integral, espiritual y terrenal,
inmortal y eterna, que propuso en el Fragmento teoldgico-politico (1921).
Este movimiento en el pensamiento benjaminiano es el que lleva al
triunfo del materialismo dialéctico en la primera tesis y, a la vez, a la
detencion de la maquina dialéctica-soberana.

En la segunda seccién se subraya la ironia, siguiendo a Michael
Lowy, en la frase “el asi llamado ‘materialismo histdrico” del
primer fragmento con la intencidon de exponer la intimidad entre la
aproximacién neokantiana a la historia basada en la idea de un progreso
teleoldgico y la consideracion de la explotacion de la naturaleza como
recurso imprescindible para el desarrollo. En una nota complementaria
al tratado Sobre el concepto de historia afirma que el “’cardcter cientifico’
de la historia [se paga] con la completa erradicacion de todo aquello que
recuerde su determinacién original como rememoracién [Eingedenken]”
(I/3, p. 1231). La perspectiva meramente condicional hacia la historia
olvida su tarea nihilista de redencion en cuanto rememoracion. Ella
da cuenta de un vuelco dialéctico desde la inmanencia de los hechos
juridicos hacia la existencia profana, una inversion mesianica desde la
alienacién hacia los fragmentos de la existencia. Se pasa de la objetividad
de los hechos a que no haya hecho que no haya acontecido sino para un
existente, en un determinado y contingente momento histérico, por lo
que la politica vuelve asi a tener la primacia, y en tal politica resuena el
cardcter absoluto, nihilista, redimido y gratuito en cada fragmento de la
existencia.

La rememoracion redime lo que resté incumplido, asi como
transforma en incumplido lo que resulté cumplido en el pasado; es un

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



195

El reino mesianico y el enano jorobado

exceso teologico que orienta la historia hacia la redencién del pasado.
Politica, naturaleza e historia son dimensiones que, abiertas desde la
rememoracion, permiten vislumbrar la presencia espectral del reino. Se
introduce en cada una de ellas una astilla mesianica llamada justicia, que,
en Notas para un estudio sobre la categoria de justicia, caracterizé como bien
de bienes que hace inapropiable cualquier posesion, desactivando asi al
orden juridico basado en la posesion y la finitud, justicia estrechamente
enlazada con el rol de la inmortalidad en el Fragmento teoldgico-politico.
La tercera parte expone mesianicamente' la figura del enano
jorobado. A diferencia de Hannah Arendt, que lo asoci¢ alos funcionarios
del nazismo, se sugiere una exposicion atenta a la tarea mesianica que
cumple. El jorobado es el arquetipo de la presencia espectral del reino
en la medida en que es el arquetipo de la distorsion, es decir, de la vida
desajustada —y, asi, de todo lo inhumano, monstruoso, animal, de todo
lo que resta sin ser y que despierta esperanza en la misma medida en
que no es nosotros—. El reino mesianico aparece fragmentariamente, y
lo hace especialmente a través de los olvidados, pues el olvido “siempre
concierne a lo mejor, pues concierne a la posibilidad de la redenciéon
[Erlosung]” (11/2, p. 434). El carga con el peso del olvido, del derecho y,
a la vez, cumple la tarea mesianica de la recapitulacion —especialmente
dirigiendo la mirada hacia cada instante en la infancia—. Se trata de la
experiencia del instante previo a la muerte en la que son recapitulados en
una constelacién el pasado y el presente de toda una vida. Sin embargo,
el hombrecito deja de dirigirle la mirada al Benjamin adulto para
rogarle, en cambio, por una plegaria. La experiencia lingtiistica de la

*  Darstellung, exposicién y presentacion inapropiable de la Idea que salva

mesidnicamente a la singularidad de la cosa en la verdad, siguiendo al prélogo
del Trauerspielbuch (de 1927), no Vorstellung, representaciéon de la que dispone
el sujeto propietario. Aqui filosofia y teologia una vez mas coinciden: “Si la
filosofia procura conservar la ley de su forma no como instrucciéon comunicativa
al conocer, sino como exposicion de la verdad, se le ha de conceder importancia
al ejercicio de esta forma suya y no, en cambio, a su anticipacién en el sistema.
En todas las épocas en que se tomo en consideracion la esencia no parafraseable
de lo verdadero, este ejercicio se impuso en una propedéutica que puede
designarse con el término escoldstico de tratado, justamente porque contiene,
aunque latente, aquella remision a los objetos de la teologia sin la cual la verdad
no puede ser pensada” (Benjamin, I/1, pp. 207-208; 2012b, p. 62). De esta manera,
existe un vinculo intimo entre exposiciéon y salvacién que lleva a pensar que no
hay vinculo expositivo con la verdad que no sea de algin modo mesianico.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



196

Juan Cruz Aponiuk

plegaria indica una experiencia incomunicable y nihilista: dirigida hacia
nada, para nadie y desde nada y, sin embargo, testimonia la presencia
del reino al prestar atencion a las creaturas olvidadas.

A su vez, se vincula al enano jorobado con el analisis espectral.
El materialista constata espectros, constata lo incalculable que no es y
excede toda donacion empirica, constata la presencia simbdlica del reino
a través de la vida desajustada del jorobado, que impulsa a la justicia y
a la débil potencia mesianica. Si el fisico constata de modo calculable
los rayos ultravioletas sin poder encontrarlos en el color, el materialista
dialéctico constata en la vida desajustada el estado de la redenciéon
espectral radical e incalculable. ;Fue esto una accién revolucionaria y
una manifestacion de la violencia pura? ;Es esto la vida redimida? Son
preguntas que no admiten respuesta positiva o afirmativa, sino que la
cientificidad del materialismo se pone en juego en cuanto se compromete
a constatar lo espectral-incalculable: todo lo que no es y asedia al orden
juridico como un fantasma que podra, eventualmente, llevarlo a su
cumplimiento y a la suspension de la maquina juridico-dialéctica. En
otras palabras: el materialismo cientifico es un espectralismo teologico.

2. La constelacion teologico-filosoéfica: reino, nihilismo, redencion

2.1.

En el inolvidable primer “fragmento de pensamiento” del tratado
leemos:

Es sabido que debe existir un autémata construido
de forma tal que pueda contrarrestar en una jugada
cualquier movimiento del ajedrecista oponente,
asegurando asi el triunfo del grupo. Un muneco en
traje turco, con pipa de narguile en su boca, se sienta al
tablero que esta apoyado sobre una amplia mesa. Por
medio de un sistema de espejos se despierta la ilusién
de que esa mesa es transparente [durchsichtig] por todos
sus lados. En verdad, dentro del mufieco se sentaba
un enano jorobado [ein buckliger Zwerg], maestro de
ajedrez, que le movia la mano con unos cordeles.
Un dispositivo equivalente puede ser imaginado
[vorstellen] para la filosofia. Siempre debe triunfar el
murieco llamado “materialismo histérico”. El puede sin

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



197

El reino mesianico y el enano jorobado

mas enfrentarse a cualquiera, si a su servicio pone a la
teologia, hoy pequena y desagradable, que no debe ser
vista (Benjamin, I/2, p. 693; 2010b, p. 16; 2009, p. 131)

Benjamin expone una tactica de clandestinidad imprescindible para
el triunfo del materialismo. Para ello, narra que el automata o la maquina
siempre gana al oponente en el ajedrez. Sin embargo, su victoria no es
automatica: es un autémata sin automata, ya que no se mueve por si
mismo; a pesar de la ilusién Optica que produce a la transparencia de
la mesa, este es movido por un enano jorobado, maestro de ajedrez. Un
dispositivo o unamaquina analogaes sugerida parala filosofia. Se trata de
una maquina teoldgico-filosdfica que, bajo el disfraz de la transparencia
de una razén sin aura,” homogénea y vacia, oculta una constelacion
clandestina de astros heterogéneos y, a la vez, intimos. Alli la maquina
es una apariencia de claridad y distincién, de un materialismo cientifico
desligado de todo resto de tradicion teoldgica, metafisica, asi como de
opacidad y justicia mas alla del derecho. La ilusion 6ptica ha de ocultar
a la teologia, operacién en la que la teologia, que estudia la dimension
de lo invisible, corre el riesgo de ser vista. Adorno ha subrayado, en
una carta dirigida a Max Horkheimer, la necesidad de cerrar los ojos
para pensar aun el misterio, pero de manera tal que no pase al texto,
pues la verdad misma de la teologia radica en su “devenir invisible”
(Unsichtbarwerden)” (citado en Pangritz, 2000, p. 819; cfr. Pangritz, 2014;
Adorno y Horkheimer, 2004, p. 223). Un autémata en el que habita un
enano jorobado no triunfa al modo del desarrollo dialéctico, progresivo,
necesario en el que se resuelven las contradicciones y se alcanza una
unidad total basada en un dominio absoluto, sino que triunfa al dar
cuenta de una inmediatez mesianica invisible e imperceptible, que
excede a la mediacién dialéctica. Es decir, que la teologia haya de restar
invisible no significa que ella haya de ser una practica esotérica de un
grupo reducido, sino que ha de restar incapturable.

> Alanular la distancia inacercable propia del misterio, asi como la mirada

cargada del magnetismo de los suefos, la transparencia del vidrio y la Glaskultur
capitalista eliminan el aura y el con-tacto. Escribi6 sobre la enemistad entre el
vidrio y el aura en Experiencia y pobreza: “No en vano el vidrio es un material
duro y liso en el que nada se mantiene firme. También es frio y sobrio. Las cosas
de vidrio no tienen ‘aura’. El vidrio es el enemigo niimero uno del misterio”
(II/1, p. 213).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



198

Juan Cruz Aponiuk

Benjamin dedico a Gretel Adorno una carta con comentarios valiosos
en torno a Sobre el concepto de historia. Se trata de una carta fechada
aproximadamente entre los tltimos dias de abril y mayo de 1940, en la
que sefiald que “nada esta mas alejado de mi mente que publicar estas
notas [...] [;] se abririan de par en par las puertas a la incomprension
entusiasta” (I/3, p. 1226). Por ello, Michael Lowy (2005, p. 39) sugiri6 que
se trata de un texto esotérico dedicado a un grupo de amigos cercanos,
como Gretel, Hannah Arendt o Theodor W. Adorno. Si bien es innegable
que su publicacién efectivamente ha corrido el riesgo de despertar una
incomprension entusiasta, también es innegable que las ideas expuestas
en los fragmentos son de una relevancia tan grande que logran mostrar
la continuidad de la obra de Benjamin, por lo que no seria posible
descartar completamente su eventual publicacion, aunque sea en otra
versién menos aforistica. Esto se vuelve patente a partir de diversos
elementos: la indicaciéon de Benjamin a Gretel de que en el fragmento
XVII se encuentra la clave metodoldgica que le permitira hacer aparente
la conexion oculta entre sus trabajos previos y Sobre el concepto de historia,
y, si tenemos en cuenta la pregnancia abierta de la teologia, no solo
en los fragmentos, sino a lo largo de toda la superficie de la obra de
Benjamin, asi como el caracter de tratado indicado por Schéttker (2000 y
2014), es posible imaginar la posibilidad de que haya tenido la intencién
de una eventual publicacién. Precisamente, en el fragmento XVII indica
un método monadoldgico para el materialismo. Antes que de una mera
maquina consistente en un movimiento de desarrollo progresivo y
productivo de las ideas hacia su sintesis tltima, de lo que se trata es de
poner en tension tal movimiento hasta llegar al instante de su detencion:

La historia universal no tiene ninguna armazon tedrica.
Su procedimiento es aditivo: proporciona la masa de
hechos para llenar el tiempo homogéneo y vacio[...]. La
historiografia materialista esta basada, por el contrario,
en un principio constructivo. Propio del pensar no
es sOlo el movimiento de los pensamientos, sino mas
bien su estado de suspension [Stillstellung]. Cuando el
pensar se detiene repentinamente en una constelacién
saturada de tensiones, entonces provoca un shock por el
que se cristaliza como ménada [als Monade kristallisiert].
El materialista histdrico se acerca a un objeto histdrico
solo y tunicamente cuando se le enfrenta como una

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



199

El reino mesianico y el enano jorobado

monada. En esa estructura €l reconoce el signo de una
suspension mesianica del acontecer o, dicho de otra
manera, de una oportunidad revolucionaria en la lucha
por el pasado oprimido (Benjamin, 1/2, pp. 704-705; cfr.
2009, p. 150).

La automatizacion de la historia consiste en una adicion de hechos
en una linealidad temporal homogénea y vacia. La estructura tedrica
de la historiografia materialista, en cambio, construye existencialmente,
satura las tensiones dialécticas y reconoce la detencién monadologica.
Ella establece al objeto histérico en la tensidén entre lo post-histdrico
mesianico y el pasado y lo prehistdrico (cfr. V/1, p. 594) que espera
la redencién; indica el reino mesianico que excede al orden histérico
mediato, lee el signo inescribible que podria suspender y hacer saltar
el continuum vacio de la historia. Benjamin, a contrapelo de la tradicion,
no reduce la filosofia a sierva de la teologia (philosophia ancilla theologiae)
ni tampoco pretende de ella una sierva de la ciencia (philosophia
ancilla scientiae), sino que traza entre ambas una constelacion de no
coincidencias. El método materialista-teoldgico de la historia permite
“leer los signos de los tiempos” (Lc. 12, 54-56; Mt. 16, 2-3) y percibir el
kairos inescribible e invisible del enano jorobado que lleva al triunfo del
materialismo.

2.2

Benjamin elabora la teologia desde su dimension nihilista y
mesianica en Franz Kafka. En el décimo aniversario de su muerte,® un texto
clave en el que también encontramos al enano jorobado. La interrupciéon

®  Adorno escribe en una carta (fechada el 17/12/1934) a Benjamin en

torno a Kafka y la escritura como teologia inversa: “él es una fotografia de la
vida terrenal desde la perspectiva de la vida redimida [aus der Perspektive des
erlosten], de la que no se ve nada mds que una punta del pafio negro, mientras
que el enfoque espantosamente desplazado de la imagen no es otro que el de la
cadmara misma puesta en oblicuo [...] acaso pueda llamarse teologia “inversa”
[...] reside exactamente en el pasaje sobre la “escritura”, de la que usted dice tan
crucialmente que eso que Kafka suponia como su reliquia podria entenderse
mejor, a saber en lo social, como su prolegémeno. Y esta es, de hecho, la esencia
cifrada [Chiffernwesen] de nuestra teologia, ninguna otra [...]. Si Kafka no es
fundador de religiones [...] tampoco y en ningun sentido un autor de patria
judia [...] siento las frases sobre el entrecruzamiento de lo aleméan y lo judio

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



200

Juan Cruz Aponiuk

del automatismo teleolégico propugnada por el enano jorobado es
inescindible de figuras kafkianas como los estudiantes, el actor del
teatro natural de Oklahoma, de un exceso de la justicia con respecto al
derecho y diversas acciones nihilistas e inoperosas como la inversion, la
escritura, la critica y el estudio. La teologia es clave también en Para una
critica de la violencia (Zur Kritik der Gewalt), donde Benjamin desarrollo el
vinculo entre escritura, mitologia y ley.

Benjamin expone la inversion a partir de Plutarco cuando indica
“que debe haber dos seres basicos peculiares y dos fuerzas opuestas
una a la otra, de las cuales una conduce a mano derecha y recta, pero
la otra desvia y vuelve a empujar hacia atras” (Benjamin, 1I/2, p. 437;
2014, p. 63). Esta disloca la linealidad cronologica del progreso en favor
de una apertura kairolégica. La inversién “es la direcciéon del estudio,
que transforma a la existencia en escritura” (Benjamin, II/2, p. 437; 2014,
p- 63). El maestro de la inversion es el “nuevo abogado” Bucéfalo, que
“sin el poderoso Alejandro [ohne den gewaltigen Alexander]” (Benjamin,
1I/2, p. 437; 2014, p. 63), sin el conquistador que siempre avanza
precipitadamente, toma el camino de regreso. Bucéfalo no ejerce el
derecho sino que lo estudia. Benjamin sefala, siguiendo la sugerencia
de Werner Kraft, que en ningtin otro lugar hay una critica tan poderosa
(gewaltig) del orden juridico-mitolégico, y que ella se da: “a partir de la
justicia [...]. El derecho que ya no es ejercido y que sdlo es estudiado,
ésta es la puerta de la justicia. La puerta de la justicia es el estudio [Die
Pforte der Gerechtigkeit ist das Studium]” (Benjamin, 1I/2, p. 437; 2014, p.
63).

Mientras que la mitologia de la Gewalt imperialista requiere
destinalmente de una constante expansion totalizante del derecho, el
abogado Bucéfalo se aparta hacia el estudio de la potencia mitologica de
la ley, hacia la puerta de la justicia, puerta de la critica de la mitologia
y del derecho. La perspectiva critica de Bucéfalo esta presente en Para
una critica de la violencia: alli también se opone a la totalizacion del
orden juridico-mitoldgico. La violencia mitica funda el derecho de
modo destinal como leyes, no escritas, desde tiempos originarios. La
mitologia sobrevive en el derecho moderno, ya que quien desconozca
las leyes y las viole no parte de un hecho contingente, sino que “desde
la perspectiva del derecho tal intromisién no se debe a una casualidad,

como muy decisivas” (Benjamin, 1981, p. 97 y 101-102; Benjamin, 2014, pp. 132
y 136).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



201

El reino mesianico y el enano jorobado

sino al destino [...] [;] la lucha por un derecho escrito en los origenes
de la vida comunitaria de la Antigiiedad debe entenderse como una
rebelion contra el espiritu [gegen den Geist] de los preceptos miticos”
(Benjamin, II/1, p. 199; 2009, p. 57). La escritura espectraliza,” es una
rebelion contra el Geist, permite un desvio con respecto a la mitologia
juridica, pero la estrategia de destitucion® benjaminiana no se agota en
la escritura, sino que la escritura misma ha de ser desactivada, ya que
es una dimension fundamental del derecho y la vida desnuda. ;Hacia
donde regresa el estudioso? No hacia un origen juridico-mitoldgico,
sino que regresa hacia un vértice, la dehiscencia del viaje vacio y alegre
sin escritura, liberada del dominio destinal del derecho, sin volver a
instaurar ningtin orden propietario, sea juridico o metafisico: persigue
aquella nada inapropiable que es la existencia sin escritura.

Benjamin recupera dos promesas que la tradicién ha unido a la
Tora: la liberaciéon de la escritura y la liberaciéon del lugar de rezo. Una
vez que los estudiantes extravian la escritura, “nada los sostiene en el
‘viaje vacio y alegre” (Benjamin, II/2, p. 437; 2014, p. 63); una vez que
los ayudantes pierden el lugar de rezo, pueden llevar una plegaria libre
de toda carga institucional sobre sus espaldas. Del mismo modo, hacia

7 Gabriela Balcarce acercé la violencia divina a la escritura derrideana:

“Frente a la clasica distincion entre un lenguaje original y el momento derivado
de una escritura, un instrumento que solo serviria para reproducir, repetir o
plasmar aquello que ya fue dicho, ‘querriamos sugerir que la pretendida
derivacion de la escritura, por real y masiva que sea, no ha sido posible sino
con una condicion: que el lenguaje «original», «natural», etc., no haya existido
nunca, que nunca haya sido intacto, intocado por la escritura, que él mismo
haya sido siempre una escritura’ [...]. La violencia divina es la diferenciacion”
(Balcarce, 2014; Derrida, 1998, p. 73). Siguiendo la sugerencia de Benjamin del
cumplimiento de la vida de los estudiantes en un viaje sin escritura y el caracter
inescribible de la teologia segiin Adorno, indicamos que la violencia pura es
inescribible, por lo que es una negatividad que ha ido mas alla de la escritura y
la diferencia.

8 “[...] enel Fragmento, 1o mesidnico que actda en el acaecer histdrico resta
en él irrealizable. Solo asi custodia la posibilidad, que es su don mas precioso
[...]. La radical heterogeneidad de lo mesidnico no permite ni planos ni calculos
para su concrecion en un nuevo orden histdrico, pero puede aparecer en este
solamente como una instancia real absolutamente destituyente. Se define
destituyente una potencia que no se deja jamas realizar en un poder constituido”
(Agamben, 2020, p. 21).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



202

Juan Cruz Aponiuk

el final de Para una critica de la violencia, la destitucion del derecho, de
la violencia mitica, abre paso a una violencia “pura e inmediata” de
caracter espectral entre los hombres, ya que “solo la violencia mitica,
no la divina, se dejara reconocer con certeza como tal” (II/1, pp. 202-
203; Benjamin, 2009, p. 62). La violencia divina es espectral, quien la
afirme dard un testimonio de fe en la presencia del reino, pero no se
dejara nunca reconocer a través del calculo como la violencia mitica-
juridica —aunque esta ultima lo oculte para pretender la abstraccion
de una totalidad inmanente, también requiere de una fe tacita; aqui se
pone en juego tanto la distincién como la indistincion entre teologia y
materialismo, la insidiosa, clandestina, y constante presencia espectral
del enano jorobado—. La violencia divina realiza una inversiéon en la
que libera y rescinde el vinculo entre mito, violencia y derecho: “La
violencia divina, pura [der reinen gittlichen Gewalt], dispone nuevamente
de todas las formas eternas [alle ewigen Formen] que el mito bastardeara
con el derecho” (Benjamin, II/1, p. 203; 2009, p. 62). La violencia pura no
es sino la violencia del derecho liberada del derecho, el mito del derecho
liberado del derecho.’ La critica de la violencia expone los limites de la
incesante dialéctica entre la violencia que funda al derecho y la violencia
que conserva al derecho para indicar un elemento que suspende la
dialéctica y abre la posibilidad de un nuevo inicio: la violencia pura.
Benjamin, en Para una critica de la violencia, abre con la siguiente
inolvidable sentencia: “La tarea de una critica de la violencia puede
ser definida como una exposicion [Darstellung] de su relacion con
el derecho y con la justicia” (Benjamin, II/1, p. 179; 2009, p. 57). Tal
exposicion de la violencia es relacional, no representacional: indaga en
su vinculo con el derecho y la justicia, pero no busca una justificacion
de la violencia como medio para un fin determinado por un principio
primero metafisico ordenador, sino exponerla inmediatamente en su
medialidad pura sin soberania.!” La critica desenmascara la captura del
medio puro y su ordenamiento juridico-teleoldgico, indicando con ello
un elemento neutro que lo excede, a saber, una justicia sin derecho que

?  Derrida describe el ensayo benjaminiano como “una verdadera historia

desembarazada del mito” (1997, p. 73). Sin embargo, la violencia pura libera al
mito de la soberania, no lo suprime.

10 Una critica de la inmortalidad se encuentra en la invalorable
investigacion de Luduena Romandini (2020).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



203

El reino mesianico y el enano jorobado

se da fragmentariamente, relacionalmente. Giorgio Agamben sefald que
Benjamin, al hablar de Kafka y la violencia pura, lo que se pregunto es:

;Cual puede ser el sentido de un derecho que sobrevive
en tal modo a su destitucion? [...] [,] ¢qué sucede
con la ley luego de su cumplimiento mesianico?
(Es la controversia que opone a Pablo a sus hebreos
contemporaneos). ;Y qué cosa sucede con el derecho en
la sociedad sin clases? (Es exactamente el debate entre
Vysinkij y Pasukanis) (Agamben, 2003, p. 82).

La experiencia de la lengua pura, “la lengua que no pre-supone mas
lengua alguna y que, habiendo incendiado en si a todo presupuesto,
no tiene nada mas que decir” (Agamben, 2005, p. 53), que interrumpe
la dialéctica infinita entre el animal racional e historico y la naturaleza
muda y eterna, es sobre todo vacia e inescribible y, a la vez, su apetura
kairologico-espectral esta presente en cada instante. En una nota
preparatoria, Benjamin expone a la lengua pura:

El mundo mesidanico es el mundo de una general
[allseitig] eintegral actualidad. Solo en él hay por primera
vez una historia universal. Pero no en la medida en que
es escrita, sino en cuanto es celebrada festivamente [...].
Su lengua ha forzado las cadenas de la escritura y es
entendida por todos los hombres (como el idioma de
los pajaros por los nacidos con buena estrella). La idea
de la prosa coincide con la idea mesianica de la historia
universal (las especies de la prosa artistica como el
espectro de las [especies] histérico-universales en el
“Narrador”) (I/3, p. 1235).

La constelacién teoldgico-filosofica es una destitucion espectral de la
inmanencia juridica a través de la escritura que, al perforarla, redime a la
vida de las cadenas de la escritura y, asi, de la escision entre lo humano
y la naturaleza. La critica hace de la lengua una celebracion mesianica;
de la violencia, una manifestacion espectral de la justicia sin soberania.

2.3.

La destitucién es una accién nihilista o una no accién (ein Nicht-
Handeln) (cfr. Benjamin, II/1, p. 189) que no realiza una esencia o un
espiritu, sino que expone espectralmente el vacio y lleva a cumplimiento

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



204

Juan Cruz Aponiuk

a la ley. No produce un objeto, no ejerce un cargo o cualquier tipo de
dominio sobre un espacio ya predeterminado y calculado a partir de un
arkheé.

La idea de una accion destructiva en Kafka es ejemplificada por
los estudios y los gestos. Ella esta atravesada decididamente por una
negatividad latente, inttil, desobrada'' y, sin embargo, imprescindible,
mas profana y concreta que el pretendido orden ontoldgico-juridico
de mediaciones dialécticas. El estudio persigue los fragmentos de
existencia y, al hacerlo, asume una tarea mesianica en la medida en que
da cuenta de la inmediatez de la existencia como exceso y negatividad
radical imposible de ser capturada por la maquina juridico-dialéctica
de mediaciones. El reino mesianico se dona del mismo modo que la
existencia, a saber, de modo inmediato, nihilista y fragmentario. Esto se
patentiza en el siguiente pasaje benjaminiano:

[...] armar a martillazos una mesa con la moderacion
metodica y detallista del artesano y, al mismo tiempo,
no hacer nada, pero no de tal forma que alguien
pudiera decir: “Para €l dar martillazos es nada”, sino
“Para él martillar es un martillar real y al mismo tiempo
también una nada” [...]. Y una actitud asi de decidida,
asi de fanatica, es la que tienen los estudiantes durante
su estudio. [...] Pero quiza se lo pueda entender mejor
si pensamos en los actores del teatro natural. Este rol es
estudiado; seria un mal actor aquel que olvidase de alli
una palabra o un gesto. Pero para los miembros de la
compania teatral de Oklahoma el rol es su vida pasada.
De ahi la “naturaleza” de éste teatro natural [die “Natur”
dieses Naturtheaters]. Sus actores estan redimidos. Pero
el estudiante todavia no lo esta [...]. En la época de
una mutua alienacién de los hombres acrecentada al
maximo [aufs Hochste gesteigerten Entfremdung], de esas
relaciones mediadas interminablemente que se han

1 La idea de desobra ha estado en el centro del debate filoséfico de

los ultimos afios. Junto al desmontaje del sujeto moderno, se ha dado una
reformulacién de la idea de “accién”, ya no desde la productividad y la
actividad, sino, desde su instancia pasiva, de fin, o de cumplimiento mesianico,
tal como se da en la prohibicion del trabajo durante el sabbat o en el descanso de
Dios en el séptimo dia.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



205

El reino mesianico y el enano jorobado

convertido en sus unicas relaciones, se inventaron el
cine y el gramofono. En el cine, el hombre no reconoce
su propio paso, en el gramofono tampoco la propia voz.
[...] Es ella la que lo obliga al estudio. Quiza asi se topa
con fragmentos de la propia existencia [Fragmente des
eigenen Daseins], que ain estan en correlacion con su
rol. [...] Se entenderia a si mismo, jpero cuan gigantesco
seria el esfuerzo! Puesto que es una tormenta lo que
sopla desde el olvido. Y el estudio un galope que
arremete contra aquel (Benjamin, II/2, pp. 436-437; 2014,

pp- 59y 61)

El vinculo entre mesianismo y nihilismo no podria ser mas patente
que en este fragmento. La inmediatez de los fragmentos de existencia
coincide con la inmediatez de los destellos del reino mesianico. La
actitud mas extrafia de todas, la de los estudiantes, radica en su estrecho
vinculo con la nada: se trata de un fanatismo metodico y decidido por el
detalle, por lo inttil, por un real que radicalmente no es. El estudio es un
veloz galope contra el olvido y la alienacién, que en la época de Benjamin
se patentizaba a partir del cine y el gramdfono, y que hoy, a través de la
mediacion de la virtualidad, parece abarcarlo casi todo. Quien estudia
combate la alienacion y busca desesperadamente conocerse a si mismo
liberado de toda injusticia y opresion.

Benjamin retoma el teatro natural de Oklahoma de la novela Amerika
para ejemplificar la redencion o el paraiso secularizado, una compafiia
de teatro que emplea a cualquiera y que tiene una capacidad ilimitada
para ofrecer trabajo permanente y estable. A su vez, el ingreso a sus
oficinas esta precedido por un coro de mujeres que tocan la trompeta
vestidas de angeles, con telas blancas y grandes alas a la espalda.
Benjamin interpreta que el teatro es natural en la misma medida en que
estda redimido. A diferencia de laidea de “naturaleza caida”, relacionada
con el pecado original, secularizada en un estado natural de guerra que
lleva a la justificacion del dominio soberano, la naturaleza en Benjamin
es beata. La distincion entre el estudiante y el actor radica en que el
ultimo es beato porque recuerda su rol, que es el rol de otro, de una vida
pasada, caduca, que ya no le pertenece, mientras que el estudiante no es
todavia beato porque sigue luchando contra el olvido en su vida actual.
A su vez, que sea una vida pasada o un rol implica que se sittia desde

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



206

Juan Cruz Aponiuk

la perspectiva mesianica del fin de la vida, desde el afuera de la vida ya
consumada y redimida.

La interpretacion del rol, el caracter decidido y delirante de los
estudios son una nada que excede al orden de las mediaciones juridico-
dialécticas; son obligados a tal politica nihilista si quieren encontrarse a si
mismos y entablar vinculos liberados de las operaciones de apropiacion,
divisién y separacion del calculo dialéctico. Indagar en la nada como el
actor o el estudiante es la tarea mesianica que, contra el ocultamiento,
enmascaramiento, del olvido conveniente y organizado por la maquina,
expone la dimension inatil, inalienable e inapropiable de la vida.

La cercania entre los motivos del ensayo kafkiano y el Fragmento
teoldgico-politico se da en la medida que ambos parten de la intimidad
entre naturaleza, redencién y nihilismo. La aproximacion en el segundo
texto puede ser leida como una aproximacion mesianico-nihilista a la
historia, esfuerzo compartido, a su vez, por los fragmentos de Sobre
el concepto de historia.”® Alli describe una dialéctica entre lo profano y

12 Es asi que los estudios quizas “hayan sido nada. Y sin embargo estan

muy cerca de esa nada con la que recién se vuelve ttil algo; a saber, el Tao”
(II/2, p. 436; Benjamin, 2014, p. 59). Tal idea del tao proviene de Rosenzweig:
“El Tao es lo que actta solo inactivamente, el Dios que se mantiene ‘quietito
como un ratoncito” para que el mundo pueda moverse alrededor de €él. Es del
todo insustancial; nada hay en él [...]. Mas bien, él mismo en todo [...] [,] como
la bujia en las radios, como las ventanas en la pared, como el espacio vacio en
el recipiente; es lo que, a través del hecho de que es ‘nada’, vuelve a ese algo
“atil’: el movedor de lo movil, él mismo inmévil. Es el no-acto como fundamento
primordial del acto” (Rosenzweig, 1988, p. 40).

3 Las palabras de Jacob Taubes indican que tal nihilismo no implica la
disolucion de la teologia, sino pensar a la historia desde lo no histdrico, a saber,
su fin, interrumpiendo todo cierre: “No hay un simple recurso a la teologia,
sino un tomarla a su servicio para una teoria de la historia, la cual, aun asi, no
viene a la luz como tal; aiin mas, es necesario pensarla a partir de un fin: es
necesario pensar a la historia a partir del fin. [...] La teologia debe ser tomada
en servicio en cuanto teologia, no debe ser disuelta. Con ‘teclogia’ se entiende
una tendencia bien determinada: la redencién. Una palabra que emerge del
materialismo histérico en toda su complejidad. No a través de un tratamiento
teoldgico, sino poniendo en cuestion a la inmanencia misma, poniendo en
evidencia los elementos que es posible relevar en un ‘reldmpago pasajero’
(Tesis V): en definitiva, el hecho de que la inmanencia lleve a un mas alla de si,
que haga referencia a elementos impulsantes, a la posibilidad, desarrolla una
dindamica que de otro modo permaneceria paralizada” (Taubes, 2017, pp. 77-79).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



207

El reino mesianico y el enano jorobado

el reino mesianico, entre el orden historico y el ultrahistorico, entre el
automata y el enano jorobado:

Solo el Mesias consuma todo acontecer historico vy,
en este sentido, primeramente él redime [erldsen],
consuma, crea la relaciéon con lo mesidnico mismo.
Por eso, nada historico puede querer remitir por si
mismo a lo mesianico. [...] Lo profano no es, entonces,
una categoria del reino, pero si una categoria, la mas
acertada, de su aproximacién mas discreta. Pues en
la felicidad todo lo terrenal aspira a su ocaso [...] [;]
el ritmo de la naturaleza mesianica es la felicidad, ya
que mesianica es la naturaleza a causa de su eterna y
total caducidad. Perseguir esta caducidad, incluso para
aquellas instancias del hombre que son naturaleza, es la
tarea de la politica mundial cuyo método ha de llamarse
nihilismo (Benjamin, II/I, p. 204; 2009, p. 63).

Tal como sefiala Hamacher (2013, p. 98), Benjamin presenta una
ateologia politica en la medida en que impide que escatén y telos se
confundan —impide que el reino sea una etapa mas de la historia o
una forma gubernamental, siguiendo a Ernst Bloch en El espiritu de la
utopin— y rechaza asi que el ambito del mesianismo sea un resultado del
desarrollo de un proceso al interior de la inmanencia intencional de la
representacion politica. El orden juridico-metafisico, el orden profano,
se opone al reino al buscar la felicidad, pero en la misma medida en
que se opone, acerca su venida. El rechazo alérgico al reino por parte
de lo profano es también parte del método nihilista, ya que el reino se
patentiza sobre todo en lo que no es, en los restos y excesos incalculables
como el enano jorobado, los detalles del artesano y los estudios que,
como el tao, quizas no hayan sido mas que nada. Lo mesianico constituye
“un campo atravesado por dos tensiones distintas, por dos redenciones
distintas” (Agamben, 2001, p. 84) que, sin embargo, constituyen un
umbral o una misma redencion integral. Una redenciéon mundana parte
de la inmediata intensidad mesianica del corazoén, del sufrimiento y
la infelicidad de la alienacion, persiguiendo la felicidad, persigue el
ocaso de lo profano y, asi, afirma la beatitud mesianica de una eterna
caducidad natural; junto con ella se da una restitutio in integrum, una
redencion inmortal y espiritual.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



208

Juan Cruz Aponiuk

El caracter mundano y contingente de la naturaleza no ha de
adecuarse a un principio legal escrito; esta no ha de ser purificada de un
pecado original, sino que el ocaso del ritmo de la naturaleza mesianica
es la felicidad, y aspirar a tal ritmo “es la tarea de la politica mundial,
cuyo método ha de llamarse nihilismo” (Benjamin, II/I, p. 204)."* La
redencion integral es una perspectiva desde la que se afirma que el reino
y la inmortalidad estam presentes incluso en la tendencia al ocaso y al
fin de la historia de la naturaleza, disposicién que pone en duda toda
formacion soberana que pretende totalizarse sosteniéndose sobre el
pecado original.

El nihilismo benjaminiano patentiza la insuficiencia de la redenciéon
sise limita a la transitoriedad. En las Notas para un estudio sobre la categoria
de justicia (de 1916) escribié: “Todo bien, limitado por las estructuras
del tiempo y el espacio, tiene un caracter propietario [Besitzcharackter]
que es una expresion de su transitoriedad. La posesion, sin embargo, en
cuanto se encuentra atrapada en la misma finitud, es siempre injusta”
(citado en Jacobson, 2003, pp. 166-169; Scholem, 1995, p. 401). Por ello,
radicalmente inapropiable y justa es la inmortalidad, ya que excede todo
orden soberano basado en el miedo a la muerte. Sea del individuo, de la
sociedad o de otro orden juridico, a saber, la propiedad, es inseparable

4 Elnihilismo mesi4nico presentado en el Fragmento teoldgico-politico tiene

un precedente sumamente temprano en el Didlogo sobre la religiosidad del presente
(cfr. II/1, p. 16), que expone la impresionante continuidad en las convicciones
filosdficas de Benjamin. La intensidad del sufrimiento del corazén mesianico es,
en este texto temprano, la razén por la que el progreso excluye a la religion, ya
que la Ilustracion es una reivindicacion de la indiferencia y la frivolidad bajo el
disfraz de la tolerancia. Benjamin sefiala que es imposible ser feliz de un modo
honesto ante la creciente proletarizacion sin los limites sociales de la religion. La
eliminacion del ambito de la justicia incalculable culmina en la reduccién de la
vida a la maquina “de trabajo destinada a una serie interminable de fines, cada
uno de los cuales condiciona al siguiente.” El reconocimiento de la existencia del
maly, por ello, de que no todo es divino se opone decididamente al humanismo
inmanentista. El panteismo ensefia la comodidad del que “se siente igualmente
bien en el infierno y en el cielo, en la arrogancia y en el escepticismo”. La escucha
de los olvidados, del sufrimiento inmediato de los postergados, es el lugar
donde la alienaciéon marxista y el amor a los lejanos nietzscheano se cruzan.
“Hay que tomar en serio la méaxima socialista, hay que admitir que el individuo
esta forzado y oscurecido en su vida interior; y, a partir de esta situacion de
necesidad, recuperar una consciencia” (II/1, p. 26).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



209

El reino mesianico y el enano jorobado

de un orden soberano basado en el poder de vida y muerte, en el que se
decidi6 adscribir una propiedad a un sujeto y asi excluir absolutamente
a cualquier otro, que bien podria ser también propietario y, sin embargo,
no lo es. La redencion integral expone que, aqui y ahora, siempre hay un
otro negado en el orden propietario, siempre hay un bien inapropiable
en cada bien, y que un vinculo justo con el otro, asi como natural y
redimido con los bienes, no es el propietario, sino el de la comunidad de
los bienes, que emerge del bien espectral que desactiva todos los bienes.
Cuando la transitoriedad, al igual que el ocaso de la naturaleza, sea
reenviada a un orden mesianico-inmortal, como sucede en el Fragmento
teologico-politico, cambiara el vinculo con la finitud y podra ser beata, es
decir, justa y feliz.

3. La rememoracion: historia, naturaleza, justicia

3.1.

Tal como indicé Michael Léwy (2005, p. 41) con la frase y las comillas
en “lo que es llamado ‘materialismo historico”, Benjamin se refiere
ironicamente a los principales intelectuales de la Segunda y la Tercera
Internacional. Ellos consideraban a la historia de modo teleoldgico y
mecanicista, es decir, suponian que a partir del desarrollo de las fuerzas
productivas se intensificarian las contradicciones internas al capital,
lo que eventualmente culminaria en la crisis tltima del capitalismo,
sea como toma del poder por el proletariado o como reformas que
gradualmente transformarian a la sociedad. De alguna manera, tal
mitologema proponia que el fin del capitalismo estaba necesaria y
cientificamente signado. En el fragmento XI, la critica a la perspectiva
teleoldgica del progreso necesario de la historia aparece estrechamente
vinculada con los progresos técnicos en el dominio de la naturaleza:
“No hay otra cosa que haya corrompido mas a la clase obrera alemana
como la idea [die Meinung] de que ella nada con la corriente. El desarrollo
técnico era para la clase obrera el declive de la corriente con la que creia
nadar [mit dem sie zu schwimmen meinte]” (1/3, p. 698).

Tal corriente histérica no hace mas que producir el confort, la
anestesia y la tranquilidad que requiere el orden establecido. A la idea
de “historia” como una maquina con un telos que inevitablemente nos
lleva al progreso o a la sociedad sin clases le corresponde una idea de
“trabajo” como explotacion de la naturaleza en la que la historia progresa

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



210

Juan Cruz Aponiuk

a medida que la naturaleza deviene crecientemente un recurso, a la que
el marxismo le ha opuesto una critica de la explotacion del proletariado.
Benjamin sugiere una nueva idea de “trabajo” y de “naturaleza” atenta
a las posibilidades de las criaturas que la habitan y a la gratuidad de la
naturaleza: “Un trabajo que es capaz, muy lejos de explotar la naturaleza,
de dar a luz a las criaturas que dormitan como posibilidades en su seno.
Con este corrompido concepto de trabajo se complementa el de aquella
naturaleza que, segin expresa Dietzgen, ‘esta ahi gratis™ (I/3, p. 699)."°
La perspectiva de la critica expone a la naturaleza en su elemento neutro,
mas alla de la mediacion y el dominio del sujeto-objeto, esto es, como
medio ni subjetivo ni objetivo, inmediatamente gratuito, inapropiable y
justo. Mesianica es la aproximacion hacia la naturaleza como potencia
inapropiable, ya no como recurso ni como natura lapsa.

En una nota complementaria a Sobre el concepto de historia sefiala
que el ““caracter cientifico’ de la historia [se paga] con la completa
erradicacién de todo aquello que recuerde su determinacion original
como rememoracion [Eingedenken]” (1/3, p. 1231). En este caso, la teologia
es la experiencia de la rememoracion:'

Lo que la ciencia ha “establecido” puede modificarlo la
rememoracion [Eingedenken]. La rememoracion puede
hacer de lo inconcluso (la dicha) algo concluso, y de lo
concluso (el dolor) algo inconcluso. Esto es teologia;
pero en la rememoracién hallamos una experiencia
que nos impide comprender la historia de un modo
fundamentalmente ateoldgico, del mismo modo

1> Gianni Carchia enlaza de modo brillante este pasaje con la idea de

“critica” presentada por Benjamin en EI concepto de critica en el romanticismo
alemdn: “Novalis afirmaba del experimentador auténtico que la naturaleza ‘se
revela tanto mas cumplidamente a través de él cuanto mads armodnica es su
constitucion con ella”; es asi que Benjamin sugiere que “la critica es mucho
menos el juicio de una obra que el método de su cumplimiento” (Carchia,
2009, pp. 30-32). Critica y justicia, entonces, constituyen el método nihilista de
la redencién en la medida que llevan a cumplimiento la obra y la naturaleza,
dando con una zona neutra o un medio puro mas alla de la escision entre sujeto
y objeto.

16" Benjamin, en una carta dirigida a Gretel Adorno en abril de 1940, tinica
oportunidad en la que se expres6 detenidamente sobre las “Tesis”, sefialé6 como

su problema “el problema del recuerdo (y del olvido)”(I/3, p. 1226).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



211

El reino mesianico y el enano jorobado

que no debemos intentar escribirla con conceptos
inmediatamente teologicos (V/1, p. 589)."”

Nosetratadeeliminarala teologiaenfavor de un “caracter cientifico”
ni que el papel secante absorba toda la tinta, ya que esto implicaria
eliminar la rememoracién y, junto con ella, la tarea mesianica. El motivo
de la inversion consiste en la “irrupcién de la conciencia despierta”, un
“giro copernicano” de la vision histérica por la cual la politica obtiene
el primado sobre la historia. El hecho deja de ser homogéneo y vacio,
y pasa a ser “la tarea del recuerdo” (V/1, p. 490) constatar lo que nos
sobrevino. La rememoracion constituye un despertar en el que la
politica obtiene la prioridad sobre la historia. Ella constata el ahora de la
cognoscibilidad. Lejos de ser un proceso automatico del orden de un puro
presente calculable, en la rememoracion se trata del vuelco dialéctico

del despertar, en el que la politica obtiene el primado sobre la
historia y, asi, no hay hecho que no sea planteado desde lo profano que
tiende a su ocaso. En la misma direccion indica que “[e]l nuevo método
dialéctico de la historiografia se presenta como el arte de experimentar
el presente como el mundo de la vigilia al que en verdad se refiere ese
suefo que llamamos pasado” (V/1, p. 491). El presente de la vigilia suena
el pasado y, asi, en el umbral entre el suefio y la vigilia, la teologia es el
vuelco dialéctico que interrumpe la rigidez del hecho y la inmanencia,
en favor de una conspiracién secreta que tiende a la redencién de lo

7" Este fragmento es una respuesta a las criticas de Horkheimer de la

idea de redimir el pasado inconcluso. Tal como reconstruy6 Florencia Abadi,
Horkheimer indic6 que las injusticias del pasado han sucedido absolutamente;
su reparacion es relativizarlas y ningun futuro de eterna bienaventuraza
podra repararlas. Atin mads, la rememoracion culmina en la idea teoldgica del
Juicio Final. Abadi contesta que: “Como hemos visto en la tesis XII, la accién
se nutre ‘de la imagen de los antepasados esclavizados y no del ideal de los
nietos liberados’. Las revoluciones recuerdan siempre algun tiempo pretérito
[...]. En definitiva, que el pasado ‘concierna’ al presente es la marca de su
inconclusion: de estar cerrado, su recuerdo no podria ser mas que registro. El
sujeto del conocimiento histérico no registra el dolor, lo recuerda, se nutre de
él en el presente. Los muertos ‘no estan a salvo’: aun muertos —no se niega la
muerte— se encuentran en peligro” (Abadi, 2014, pp. 181-182). Sin embargo,
es posible sefialar, en vinculacién con la redencién integral que incluye a la
inmortalidad, que es posible pensar en la reparaciéon de la rememoracién, no
solo desde un presente revolucionario, sino también a partir de una reparacion
desde un ambito inmortal que excede al de la finitud.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



212

Juan Cruz Aponiuk

que restd incumplido entre el suefo y la vigilia, el enano jorobado y el
automata, la justicia y el derecho, la naturaleza y la criatura.

3.2,

Benjamin tematizé la tension entre derecho y justicia a través del
nihilismo en las Notas para un estudio sobre la categoria de justicia:

Todo bien, limitado por las estructuras del tiempo y el
espacio, tiene un caracter propietario [Besitzcharackter]
que es una expresion de su transitoriedad. La posesion,
sin embargo, en cuanto se encuentra atrapada en la
misma finitud, es siempre injusta. Por ello ningun
orden propietario puede conducir hacia la justicia. Aun
mas, alli yace la condicidon de un bien que no puede ser
poseido [nicht Besitz sein kann]. Este es el bien a través del
cual todos los bienes devienen inapropiables [besitzlos]
(citado en Jacobson, 2003, pp. 166-169; Scholem, 1995,
p. 401).

Todo bien mundano, limitado espacial y temporalmente, tiene un
caracter posesivo que es indice o signatura de su transitoriedad, su
finitud, y esto resulta injusto. El método nihilista patentiza la injusticia
de la finitud que obliga a la posesion para reenviarla hacia la redenciéon
integral, en este caso, lo inapropiable. La justicia, por el contrario, en
cuanto estado del mundo realizado tal como en la mente divina, es del
orden de lo inapropiable: se trata del bien a través del cual todos los
bienes devienen inapropiables. La distincion entre derecho y justicia es
patentizada por Benjamin a partir de una reflexion conceptual, asi como
también rememorando su diferencia en diversas lenguas: ius/fas, themis/
dike, mishpat/tzedek.'® Un derecho basado en la justicia no puede partir de

8 Scholem anota en sus diarios una lectura del pasaje desde la tzedek.

Existe una resonancia de tal mandato de justicia en un antiguo dicho hebreo:
“tzadikim yashkinu shekhinah ba-aretz” (‘los justos permiten que la Shekhinah
habite en la tierra’). La tzedek refiere al estado divino de justicia, que es sin nada
mas, mientras que tzadik seria la practica mundana de la justicia, y tzdakah
refiere a la practica mundana de los justos. Scholem subraya las paradojas de la
justicia: en su caracter puro y absoluto no hace nada; al igual que la verdad, no
es una virtud practicable. Aun asi, la justicia y la verdad, en su caracter absoluto,

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



213

El reino mesianico y el enano jorobado

la necesidad de posesion de una serie de bienes para un individuo, sino
del derecho al bien de los bienes.

Asi como la critica libera a las formas eternas del mito del derecho
abriéndolas a nuevos usos, también libera al derecho del derecho. El
derecho al bien de los bienes impide la clausura propietaria a partir
de una categoria ética de los medios puros que no puede ser nunca
individual o soberana: la justicia. Ella excede tanto a la voluntad de
un sujeto como a sus virtudes, a la demanda tanto individual como
colectiva o social: es una categoria ética que refiere a un estado justo del
mundo en el que el funcionamiento de la maquina dialéctico-juridica
se ha interrumpido. La justicia no es nada social ni juridico, asi como
lo mesianico no es nada historico; antes bien, es la destitucién de toda
propiedad que se da cuando se patentiza la presencia del reino, incluso
a través de la plegaria del Pater noster: “es el impulso por transformar al
mundo en el bien mas alto [...]. Lajusticia es el lado ético delalucha ...].
‘Padre nuestro: no nos dejes caer en tentacion y redimenos del mal’, un
reino viene (dos palabras ilegibles), es el pedir justicia, pedir un estado
justo del mundo” (Benjamin, citado en Jacobson, 2003, pp. 168-169; cfr.
Scholem, 1995, p. 401).

La perspectiva ontoteoldgica y esencialista de la historia creyd que
el socialismo o el comunismo serian alcanzados siguiendo la corriente
del progreso de la historia basado en el dominio de la naturaleza, al
que se le exigia una redistribucién equitativa segin las necesidades de
cada individuo —lo cual es imprescindible pero resulta todavia atado
a los fundamentos de la logica propietaria y finita—. A diferencia de la
clausura del derecho, el individuo y sus propiedades, el materialismo
se abre a la historia, a la naturaleza y al derecho desde la radical
accidentalidad de la finitud, afirmando un antagonismo que se pone del
lado ético de la lucha, a saber, la lucha por el derecho a lo inapropiable,
la lucha por un estado justo del mundo y a la altura del despertar que
resguarda la potencia sin acto de la naturaleza.

hacen posible la revolucion, si bien de modo limitado, ya que la “verdad esta
limitada por su aparicion irénica (que es la tnica fuerza impulsora)” (Scholem,
1990, pp. 211; cfr. Jacobson, 2003, p. 181). La justicia en cuanto demanda
es la mas catastrofica; la tzdakah como estado del mundo es la virtud de la
Gewalt (‘violencia’ o ‘autoridad’). Los fzadikim la llevan adelante. La violencia
revolucionaria de la justicia no puede ser la exigencia de un individuo, sino de
una comunidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



214

Juan Cruz Aponiuk

4. El enano jorobado: olvido, recapitulacion, plegaria

4.1.

La teologia tiene por tarea mesianica la rememoracién inmortal
que, atenta al sufrimiento del pasado, lleva a cumplimiento sus suefios
contribuyendo a un estado justo del mundo. ;Pero por qué la teologia es
alegorizada como un enano jorobado? El hombrecito jorobado aparece
en el Kafka benjaminiano como el arquetipo de la deformidad, la vida
desajustada, del peso que llevan sobre la espalda los olvidados:

Loolvidado[...]noesnuncaalgo puramente individual.
Cada olvido se mezcla con lo olvidado del mundo
prehistorico, establece con €l conexiones innumerables,
inciertas, cambiantes, formando siempre nuevos
engendros. [...] Odradek es la forma que las cosas
adoptan en el olvido. Estan distorsionadas [entstellt]
[...]. Pero estas figuras de Kafka estan conectadas a
través de una larga serie de formas [Gestalten] con el
arquetipo de la deformidad: el jorobado [verbunden
mit dem Urbilde der Entstellung, dem Buckligen] [...]. Es
evidente que aqui estar cargado va de la mano con el
olvido: el olvido del que duerme. En “El hombrecito
jorobado” [Im “Bucklichen Minnlein”], la cancion
popular ha simbolizado lo mismo. Este hombrecito es el
residente de la vida distorsionada; desaparecera cuando
llegue el Mesias, de quien ha dicho un gran rabino que
no queria transformar el mundo con violencia, sino que
solamente lo arreglara [zurechtstellen] en una diminuta
proporciéon (Benjamin, 1I/2, pp. 431-432; 2014, pp. 55-
56).7

9 “Aqui es necesaria una pequefia digresién sobre los términos en

aleman utilizados por Benjamin, que en todos los casos contienen la raiz del
verbo ‘stellen” que significa colocar. Asi el adjetivo “entstellt’ puede traducirse
por desfigurado o deformado pero también por descolocado, y el sustantivo
‘Entstellung’ puede verterse por desfiguracion o deformacién (o eventualmente
descolocacion), en tanto que el verbo vinculado a la tarea de la redencién es

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



215

El reino mesianico y el enano jorobado

Benjamin indica que lo olvidado no es algo meramente individual,
es decir, histdrico, sino que guarda un vinculo con una zona prehistorica
(vorweltlich, ‘premundana’, por fuera del ser y el mundo, pero también
previa a la escritura del derecho), un a priori que fractura la historia,
posibilitando su critica. Lo olvidado puede ser monstruoso, como
Odradek, pero también lleva “en descenso hacia los animales [...] [;] son
[...] el receptaculo del olvido [...] [;] entre todas las criaturas de Kafka,
son los animales los que mas a menudo se ponen a meditar. Lo que
la corrupcion es en el derecho, es en el pensamiento de los animales
la angustia. Esta angustia echa a perder los hechos y sin embargo es
lo tinico esperanzador en ellos” (Benjamin, II/2, p. 430; 2014, p. 54). La
perspectiva de la critica no solo es la puerta de la justicia, sino también
la angustia ante la injusticia llamada “derecho” que sienten los vivientes
mas olvidados, los animales. No son la meta, al igual que el Mesias, pero
no es posible que el reino llegue sin ellos. Ellos son sometidos a toda
clase de espantos y terrores: torturados, viviseccionados y asesinados
en masa en la medida en que son olvidados —;podriamos tolerar el
recuerdo, la escucha de la plegaria de cada animal? — asi como tampoco
construyen sus vidas buscando imponerse al olvido mediante la 16gica
de la sacralizacién, el museo o la gloria. La serie de figuras kafkianas
—los animales, Odradek, el gran topo, el cazador Gracchus, K., Samsa,
los estudiantes, etc.— constituyen una constelaciéon de elementos
heterogéneos bajo el arquetipo del jorobado. Quien encorva la cabeza,
distorsiona la figura recta y erecta del derecho. Quien carga el peso de
la culpa destinal del derecho escrita en su cuerpo como en “La colonia
penitenciaria”, de un proceso sin sentencia cuya indefinicion se vuelve
una sentencia, es parte de lo negado por la afirmacion del derecho y la
dialéctica.

Elhombrecito jorobado habita la vida desajustaday, ala vez, anuncia
la vida que viene. El Mesias quitara su peso y podra vivir ligero y feliz.
Benjamin afirma en sus apuntes:

Que el concepto de distorsion [Entstellung] en la
representacion de Kafka tiene una funcion doble y cual
es lo muestra esa tradiciéon judia segtin la cual el mundo,

‘zurechtstellen” que seria volver a dar formar o figura, o volver a colocar en su
lugar” (Di Pego, 2018, p. 220). A su vez, la redencién estd estrechamente con la
suspension (Stillstellung) de la dialéctica.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



216

Juan Cruz Aponiuk

con la llegada del Mesias, no ha de modificarse por
completo, sino que sera en todo “un poquito” distinto
de lo que era. Nos comportamos como si viviéramos en
el reino de los mil afios (Benjamin, 1981, p. 126; 2014, p.
170).°

La afirmacién con respecto al reino milenario desaparece en la
version final del ensayo, quizas porque implica ya un reino de los justos
junto al mesias resurrecto y, asi, el fin de la distorsion y el peso del
jorobado.”! Es posible remontar tal idea de desajuste al apdstol Pablo,
quien sefiald en 1 Co. 13, 12: “Si ahora vemos confusamente, como en
un espejo, entonces veremos cara a cara. Si ahora tengo un conocimiento
imperfecto, entonces conoceré tal como Dios me ha conocido”. La
posibilidad de tal redencién esta en la atencién. Por ello, el hombrecito
jorobado, la cancidn popular infantil, termina con los siguientes versos:
“Querido nifiito, ay te lo pido, / reza también por el hombrecito” (VII/1,
p- 430). Benjamin sugiere que, si bien no sabemos si Kafka rezaba, sin
dudas le era propio el rezo del alma: la atencion en la que incluy6 a toda
criatura.

s posible considerar este pasaje como un elemento cristiano clave
0 E bl d t j 1 t t 1

en el pensamiento benjaminiano. Lo mismo sucede con la presencia del reino
mesidnico, asi como el padre nuestro en las Notas para un estudio de la categoria
de justicia.

2l Elreino milenario remite a una tradicion teoldgica, considerada herética,
que afirma la beatitud de esta vida, es decir, la posibilidad de un retorno al Jardin
del Edén a contrapelo de la tradicién del pecado original. Giorgio Agamben
mostré cdmo la posibilidad de la beatitud terrenal —aquella esfera que Scholem
sugiere que Benjamin intuy6 tal como los primeros profetas— esta presente en
Padres de la Iglesia como Origenes y, eventualmente, ha sido disputada por
Agustin y Tomas mediante la identificacién del reino con la Iglesia. El reino
milenario es el jardin sobre la tierra. Su principal expositor es Ireneo. El refuta
la interpretacion alegérica de Apocalipsis 20, 1-6. Alli se narra que un angel con
la llave del abismo y una gran cadena encerrara a Satanas por mil afios en el
abismo, de modo tal que no podréa enganar a ninguna naciéon. Luego advendra
la primera resurreccion, en la que los justos reinardn con Cristo por mil afos.
Ireneo tiene la “exigencia irrenunciable de una realidad terrenal de la redencion,
en la medida en que en esta estd inmediatamente en cuestion el mismo estatuto
originario de la creaciéon” (Agamben, 2019, pp. 110). En ella se redime a la
naturaleza humana y se restituye a su integridad original, previa a la segunda
resurreccion y la segunda beatitud luego del fin de los tiempos.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



217

El reino mesianico y el enano jorobado

4.2.

La figura del jorobado se encuentra, una vez mas, hacia el final de
Infancia en Berlin (de 1938). Se trata de un lugar clave. A lo largo de las
distintas versiones del manuscrito, Benjamin siempre lo mantuvo como
final del libro. No podria haber sido de otra manera. El tltimo relato
del libro se llama “El hombrecito jorobado” [Das Bucklichte Mdinnlein]
(IV/1, p. 302), relato en el que el jorobadito cumple la tarea mesianica
de la recapitulacion de los fragmentos y las ruinas propios del incesante
ocaso del tiempo. A su vez, el motivo del aura es vinculado con la
distorsion que produce el hombrecito al mirar las cosas y al nino. El
aura es aquella experiencia de un inapropiable: cuando “un hombre,
un animal o un ser inanimado alza su mirada ante la nuestra nos lleva,
en primer lugar, lejos; su mirada suefia, nos arrastra a su sueno. El
aura es el manifestarse de una lejania, sin importar lo cercana que sea”
(Benjamin, 2012¢, p. 305). Benjamin narra la experiencia infantil usando
tacitamente la idea de “aura” en sus elementos de lejania inacercable,
mirada y suefo. Recuerda como le gustaba mirar durante los paseos a
través de rejas horizontales, aun cuando “debajo se abriera un pozo”
hacia las profundidades de los tragaluces de los sotanos. Podia llevarlo
a la vision de un canario, una lampara o un habitante. Cuando habia
anhelado durante el dia tal visidn, a lanoche siguiente llegaban en suefios
las miradas de “gnomos de gorras puntiagudas” que lo aprisionaban.
Ellos eran amigos del hombrecito jorobado, quien tenia una mirada muy
particular. Benjamin narra en primera persona que la madre le decia:

“El torpe manda saludos” [...] decia cuando yo habia
roto algo o algo se habia caido. Y ahora entiendo de lo
que hablaba. Hablaba del hombrecito jorobado [vom
bucklichten Mdinnlein] que me habia mirado. Aquel a
quien mira este hombrecito, no presta atencion. Ni a si
mismo ni tampoco al hombrecito. Queda desconcertado
ante un monton de trozos [...] pasado un ano, del jardin
se hacia un jardincito, de mi cuarto un cuartito, y un
banquito de mi banco. Se achicaban y era como si les
creciera una joroba, que las hacia compenetrarse con el
hombrecito. El hombrecito se me anticipaba en todas
partes. Solicitamente se cruzaba en mi camino. Pero

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



218

Juan Cruz Aponiuk

mas alla de eso no me hacia nada este gris funcionario,
mas que recaudar, de cualquier cosa que yo alcanzara,
la media parte que le tocaba al olvido [den Halbpart des
Vergessens einzutreiben] (Benjamin, 2016, p. 202; VII/1, p.
430).

Hannah Arendt asocié al enano jorobado con los sufrimientos
padecidos por Benjamin a lo largo de su vida,? e incluso sugirié que
el gris funcionario del olvido era una referencia a los burdcratas nazis
que lo persiguieron. Sin embargo, es posible otra lectura a partir de una
exposicion mesidnica del hombrecito. No se trata del olvido humano
individual o social, ni tampoco del olvido selectivo de los burdcratas.
Por el contrario, “el olvido siempre concierne a lo mejor, pues concierne
a la posibilidad de la redencién [Erldsung]” (II/2, p. 434). El incluso
afecta a las cosas, miniaturizandolas, haciéndolas trizas e incluso
encorvandolas. En un pasaje sumamente relevante, el enano jorobado
cumple la tarea mesianica de la recapitulacion, a saber, puede ver la vida
desde la muerte y el fin: “Pienso que toda la vida que dicen que pasa ante
los ojos del moribundo se compone de las imagenes que el hombrecito
tiene de todos nosotros. Pasan corriendo como esas hojas de los libritos
de encuadernacion prieta que fueron los precursores de nuestros

2 “Cualquiera que sea el momento en que uno observe la vida de Benjamin,

uno va a encontrar al pequeno jorobado. Mucho antes del Tercer Reich, ya estaba
jugando sus trampas” (Arendt, 2007, p. 16). Hannah Arendt no lo explicita en su
introduccién de 1968 a Illuminations, pero fue Theodor W. Adorno quien indicé
previamente, en la primera edicion de 1950 de Berliner Kindheit, que el libro fue
escrito bajo “la sombra del Reich de Hitler” (en Benjamin, 2010a, p. 111). Sin
embargo, a diferencia de Arendt, Adorno caracteriza al hombrecito jorobado
como un condenado y sefiala que su figura “recoge lo que se perdié para
siempre” [das Unwiederbringliche einsammelt] (en Benjamin, 2010a, p. 111), y que
la del narrador “se parece a Rumpelstizchen, que solo puede vivir mientras nadie
sepa cdmo se llama y es él mismo quien nos revela su nombre. El ambiente de los
escenarios que empieza a tomar vida en la exposicion [Darstellung] de Benjamin
es mortifero. Sobre ellos cae la mirada del condenado, y como condenados los
percibe” (en Benjamin, 2010a, p. 112). A su vez, no deja de lado que “el estallido
de la desesperacion descubre el pais de las hadas” (en Benjamin, 2010a, p. 112),
e incluso entre las miniaturas siniestras de su infancia, “Benjamin seguia siendo
el custodio de la Filosofia, el principe de los enanos [der Fiirst der Zwerge]” (en
Benjamin, 2010a, p. 112), en clara referencia al enano jorobado.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



219

El reino mesianico y el enano jorobado

cinematografos” (IV/1, p. 304).% El tiempo mesianico, como tiempo del
fin en cada instante presente, esta constituido en parte decisiva por la
recapitulacion, que se patentiza en una tensidn entre presente y pasado
en la que todo el pasado esta contenido en el presente, puesto como
un resto apto para ser redimido. Agamben expone el vinculo entre
recapitulacion y muerte como experiencia:

[...] en la que en un instante ven desfilar delante a sus
propios ojos en una vertiginosa abreviacion su existencia
entera. Como en este caso, también en la recapitulacién
mesianica esta en cuestion algo como una memoria—
pero se trata de una memoria particular, que tiene que
ver Unicamente con la economia de la salvacién (;pero
no se puede decir esto de toda memoria?). La memoria
aparece como una propedéutica y una anticipacion de
la salvacion (Agamben, 2000, p. 76).

Todalainfancia de Benjamin es recapitulada en la vertiginosa mirada
del jorobado, responsable de los restos de la memoria, y especialmente
de ellos en cuanto “representantes del Paraiso” (I/3, p. 1243):*

2 Este fragmento se encuentra en la primera edicién péstuma de Theodor

W. Adorno, en el cuarto volumen de los GS —realizado a partir de diversos
manuscritos por el editor, Tillman Rexroth—, asi como en el manuscrito Felicitas-
Exemplar (2012a), pero ya no aparece en Fassung letzter Hand, versién encontrada
por Giorgio Agamben y publicada en el séptimo volumen de los GS, asi como
individualmente. La eliminacién de este fragmento tan decisivo por parte de
Benjamin mereceria un minucioso analisis.

2 Gianni Carchiaelabora, a partir dela teoria de los colores, unaimportante
caracterizacion en torno a una metafisica de la infancia desde la imaginacién, la
visién y su caracter paradisiaco o post-histérico. “La Phantasie benjaminiana es,
por excelencia, imaginacién sin imagenes, matriz, surgente, tomada y aferrada
en su pura potencialidad, mas acd de su objetivacion. La Phantasie se abre para
nosotros, en su pureza, solo en una contemplaciéon absolutamente inintencional
del color, como aquella que se dona al nifio antes de su sujecién a las formas y
a los significados, es por lo tanto el contrario exacto de una libre y desplegada
creatividad. “Unschopferisch’, precisamente la define Benjamin (VI 109). Ella es
‘reine Empfangnis’, nacida del ‘genio del olvido” (VI 116-117). Su fuerza no es
aquella dela produccién, sino masbien aquella dela ascesis. ‘Sin imagenes’, como
recita una memorable Kurze Schatte, ella es ‘el refugio de todas las imagenes’ (VI,
IV/1 370)” (Carchia, 2009, p. 158). En la imagen dialéctica, la sangrienta maquina

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



220

Juan Cruz Aponiuk

Asi se hallaba a menudo el hombrecito. Solo que yo
nunca lo vi. Era él quien siempre me veia a mi. Me
vela en mi escondite y ante la jaula de la nutria, en las
mafanas de invierno y ante el teléfono en el pasillo
de la cocina, sobre el Brauhausberg con las mariposas
y sobre mi pista de hielo con la musica de las bandas
(Benjamin, 2016, p. 202; VII/1, p. 430).

Lo que anticipa el hombrecito es la salvacidn, el fin de los tiempos y,
asi, la plena presencia del reino, lajusticia y la sociedad sin clases; por ello,
no es posible ver sumirada, ya que estoimplicaria poder vislumbrar de un
modo total y absoluto la redencién, aunque si percibir su particular aura
entre los fragmentos en los que relampaguea la existencia libre de toda
alienacién.” Sin embargo, en la madurez de Benjamin, él parece haber
renunciado a su tarea mesianica: “Hace tiempo que ha abdicado. Pero su
voz, que es como el zumbido del capuchén de incandescencia del gas, me
susurra estas palabras a través del umbral del siglo: ‘Querido nifiito, ay
te lo pido, / reza también por el hombrecito™ [Liebes Kindlein ach, ich bitt’

dialéctica se ha detenido: alli emerge la constelacion teoldgico-filosofica de la
primera tesis.

% Miriam Bratu Hansen (2008), siguiendo a Giorgio Agamben en “Walter
Benjamin y lo demoniaco” (Agamben, 2005, pp. 215-220), vinculd el aura y el
fragmento de existenciakafkiano conlanociéon hebrea de tzelem. Scholemle dedico
un estudio ejemplar llamado Zelem; la representacion del cuerpo astral. Agamben
sefala que en la idea de tzelem se encuentra el motivo pagano y neoplaténico del
idios daimon de cada hombre junto a aquel, hebreo, de la imagen celeste, demut
o tzelem, que se encuentra en Génesis 1, 27: “Dios cred al hombre en su fzelem, en
el tzelem de Dios él lo cred”; para los cabalistas, se trata de la originaria imagen
o forma anggélica, y luego cuerpo astral, a partir de la cual el hombre es creado.
Siguiendo a Scholem, es posible sugerir que se trata de la perspectiva redimida
y liberada de un hombre, asi como del caracter profético en el que se vislumbra
un encuentro entre la forma originaria del dngel con su copia terrenal y, asi, le
narra su futuro. Este motivo estd desarrollado en el articulo “Una explicacién
cabalistica de la profecia como autoencuentro” (publicado en 1930) de Scholem,
el cual Benjamin describié como una mina de oro en Noviembre de 1930. Es
en este momento que Benjamin introduce el concepto de “aura” en su obra —
por ejemplo, en una Pequeiia historia de la fotografia (de 1931)—. La perspectiva
del tzelem no es otra que aquella de los fragmentos de existencia, es decir, del
aura, que la investigacion kafkiana permite indagar a contrapelo de la creciente
alienacion.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



221

El reino mesianico y el enano jorobado

/ Bet fiirs bucklig’ Minnlein mit!] (VII/1, p. 430). El vinculo entre Benjamin
y el hombrecito cambia radicalmente: en su madurez, el jorobadito deja
de mirarlo, deja de prestarle aquella atencién® recapituladora propia
del vinculo mesianico y, a la vez, Benjamin, puede dar con el nombre
del jorobadito: “el torpe”. Benjamin, en su madurez, puede atender a la
plegaria del hombrecito, tiene una responsabilidad con los olvidados,
los monstruos y los animales: puede escuchar la plegaria, recordar el
reino y al enano jorobado para llevar, eventualmente, al materialismo
a su triunfo o dejar que la corriente teleoldgica y técnica los destruya.
Benjamin indica una metafisica y un mesianismo de la infancia en los
que la redencién opera de modo absolutamente inintencional, tal como
sucedia en el Jardin. En la infancia, liberada de la concepcién burguesa
que la reduce al heredero (I1I/1, p. 206),” la mirada del jorobado realiza
la recapitulacién y, a la vez, impide la atencién: es indice de que los
nifos viven en la ligereza redimida de quien no carga con la negatividad

% Werner Hamacher, en “Plegarias del arco”, comenté el mismo pasaje en

conjuncidén con la seccién dedicada al hombrecito jorobado en el ensayo kafkiano
del que nos ocupamos en la primera seccidn; también lo interpretd desde Paul
Celan, la atencién en René Descartes y Malebranche —citado por Benjamin—
y sugirié su genealogia paulina. Hamacher explica que el llamado “presten
atencién” es un resto que precede al lenguaje comunicativo: la interpelacién se
dirige al que esta en el porvenir y al que no es, que todavia no escucha y que,
cuando lo haga, no podra compensar no haberlo hecho. Se trata de un indice de
la lengua pura, muda, que nadie escucha y que no se dirige a nadie ni viene de
nadie. La mirada del monstruoso hombrecito jorobado, que impide la atencién
y que se ocupa de la media parte del olvido, lejos de ser un totalitarismo del
olvido, es la dimensién del resto que impide la clausura totalitaria, abriendo
la plegaria a los olvidados; interrupcién heterologica, absolutamente posible e
irrealizable. “Cuando se va a rezar, no es primero el hombrecito por el que se
reza, sino que interrumpe la plegaria antes incluso de que haya empezado y su
discurso no es un discurso completo, sino a medias [...] [;] la plegaria no puede
ser la confiada entrega a la gracia todopoderosa, sino sélo la quebrada intercesion
en el impotente quebramiento. Se reza para aquello que no puede rezar por si
mismo [...]. Desde el comienzo no puede sino estar librada a otro que no es a ella
misma 'y exponerse en ese otro: suspender y fracasar. Sélo asi puede articularse
en la plegaria el deseo que atin es el deseo de salvar lo fracasado, y salvarlo como
fracasado en su fracaso” (Hamacher, 2013, pp. 233-234).

27 Un estudio detallado en torno a la experiencia infantil proletaria, en
contraposicion al acercamiento iluminista y burgués, se encuentra en el segundo
capitulo de Belforte (2016).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



222

Juan Cruz Aponiuk

de la muerte ni con el peso del juicio. La infancia es el lugar del aura
en la medida en que “los nifios no se avergiienzan, ya que no tienen
reflexion, sino solo visiéon” (VI, p. 112). El hombrecito les exige a los
adultos interrumpir su logica calculadora y utilitarista a través de una
plegaria que ponga la atencion en cada creatura olvidada, ya que solo
asi se podra redimir la distorsién y aligerar el peso en los hombros
del jorobadito. Quizas solo los ayudantes que han perdido el lugar de
rezo, es decir, que han destituido el vinculo entre la vida del reino y la
institucion, puedan atenderlo.

4.3.

Un paso mas: el jorobado no es solamente el arquetipo de la
deformidad y el olvido, sino delaespectralidad, es decir, de la posibilidad
clandestina e invisible de otro mundo, de un estado justo del mundo. En
una nota complementaria a Sobre el concepto de historia, indica:

El materialista histdrico, que investiga la estructura de
la historia, utiliza a su modo una especie de analisis
espectral [eine Art von Spektralanalyse]. Como los fisicos
constatan en el espectro solar [Sonnenspektrum] los
rayos ultravioletas, del mismo modo, €l constata una
débil potencia mesidnica en la historia. Quien quiera
saber en qué condicidon se encuentra la “humanidad
redimida”, en qué condicion se encuentra el ingreso a
tal estado, y cuando se puede contar [rechnen] con ella
plantea preguntas para las que no hay respuesta. Del
mismo modo puede, entonces, preguntar qué colores
tienen destellos ultravioletas (I/3, p. 1232).

La tarea del materialista es la de constatar en la historia una débil
potencia mesianica. Quien la interrogue buscando cazarla, dominarla,
someterla a condiciones econdémicas y calculables, quedara sin
respuesta, ya que el analisis espectral es un nihilismo que no indica
nada, nada mas que una débil potencia inapropiable que pasa de
generacion en generacion en cada promesa de felicidad, deseo un trunco
sufrimiento padecido que espera su redencién. El analisis espectral se
vincula con la historia mas alla de la l6gica aditiva basada en un tiempo
homogéneo, vacio y lineal. En cambio, el analisis espectral, al igual que
la Tora y la plegaria, se vinculan con un porvenir en el que en cada
instante estaba presente “la pequena puerta por la que podia entrar el

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



223

El reino mesianico y el enano jorobado

Mesias” (Benjamin, 1/2, p. 704; 2009, p. 152). Tal como en el color no se
encuentra al rayo ultravioleta, en la historia no se encuentra al Mesias,
sino su puerta, su joroba y su espectro: el materialismo cientifico es un
espectralismo teoldgico.

5.Recapitulacion. La constelacion teoldgica-filosofica: nihilismo,
rememoracion y distorsion

Al inicio del articulo se sostuvo que en Sobre el concepto de historia
restan los destellos de una aproximacion nihilista y mesianica a la
teologia, la historia, la justicia y la naturaleza con la potencia de
interrumpir la creciente clausura del orden metafisico-juridico. Por ello,
interpretamos el primer fragmento en el que el triunfo del materialismo
depende de un autémata controlado por un enano jorobado asociado
con la teologia desde la perspectiva de la presencia inmediata, espectral
y fragmentaria del reino mesianico. El movimiento de las piezas de
ajedrez por el enano en el autémata no es el movimiento de la dialéctica
que mecanicamente resuelve y fagocita la heterologia y la negatividad
en una unidad positiva e inmanente, sino, por el contrario, el impulso
de una no acciéon que interrumpe todo automatismo dialéctico. Tal
detencion afirma la beatitud inmediata del reino y de la naturaleza en su
eterna caducidad nihilista. A lo largo del articulo se expuso la intimidad
entre la critica materialista y la teologia en cuanto figuras de la puerta de
la justicia en la que el reino mesianico esta entre nosotros aqui y ahora,
y que, a la vez, impide el anquilosamiento filosofico en lo meramente
calculable e inmanente sosteniendo que la vida que todavia no es, la
vida que viene, una vez liberada de la escritura, la ley y el lugar de rezo,
sera mejor, feliz, beata y ligera.

En la primera seccién se expuso el vinculo entre la teologia, el
materialismo, la maquina, la mitologia, la ley y la escritura. Se tratd
la orientacion existencial del estudio, ejemplificado por el derecho
estudiado, pero no practicado, por el abogado Bucéfalo, un esbozo del
nihilismo como método de la politica que viene. Se sefial6 la insuficiencia
de la escritura, especialmente por su lazo con la ley, y el desafio que
constituye para los estudiantes que buscan liberarse de la alienacién y
lograr, eventualmente, la liberacion de la maquina-escritura, asi como
su contraste con el actor y los ayudantes ya redimidos, ya liberados
del peso sobre sus espaldas. Se habld de las figuras desajustadas del
estudiante, el enano jorobado y Bucéfalo, en las que la redencion y el

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



224

Juan Cruz Aponiuk

reino se dan fragmentariamente como una nada real que excede al
orden profano e histdrico de las mediaciones de la maquina juridico-
dialéctica y permiten asi el triunfo del materialismo. En la segunda
seccion, dedicada a la rememoracion, que permite redimir el pasado,
se hizo un acercamiento a la historia y a la naturaleza desde el caracter
inapropiable e injuridificable de un estado justo del mundo, no
casualmente caracterizado por Benjamin a través de la plegaria del Pater
Noster, que llama a la venida del reino. En la tercera seccién se trat6 en
términos de mesianismo —a diferencia de Arendt— al enano jorobado,
que a partir de los margenes invisibles conserva “la media parte que
toca al olvido”, es decir, cada instante tal como se ve desde aquella
puerta espectral de la justicia que es el instante antes de la muerte, asi
como llama a la plegaria sin plegaria, a la atencion liberada del lugar de
rezo, por cada viviente, mortal, inmortal y espectro.

Bibliografia

Abadi, F. (2014). Conocimiento y redencion en la filosofia de Walter Benjamin.
Mifio y Davila Editores.

Adorno, W. T. y Horkheimer, M. (2004). Briefwechsel 1927-1969. Band II:
1938-1944. C. Gédde y H. Lonitz (eds.). Suhrkamp.

Agamben, G. (2000). Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai
Romani. Bollati Boringhieri.

___ (2001). L'aperto. L'uomo e I'animale. Bollati Boringhieri.

___ (2003). Stato di eccezione. Bollati Boringhieri.

___(2005). Potenza del pensiero. Saggi e conferenze. Neri Pozza Editore.

__(2019). Il Regno e il Giardino. Neri Pozza Editore.

___(2020). Potenza destituente e critica della realizzazione. Pélemos,
1(1), 15-24.
Arendt, H. (2007). Walter Benjamin. 1892-1940. En. H. Arendt,
Hluminations. Essays and Reflections. (pp. 1-58). Schocken Books.
Balcarce, G. (2014). Walter Benjamin y la aporia de los dos mesianismos.
Es necesario despertar para hacer la revolucion. Revista de Filosofia
de la Universidad de Chile, 70. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/50718-
43602014000100001.

Bratu Hansen, M. (2008). Benjamin’s Aura. Critical Inquiry, 34(2), 336-
375.

Belforte, M. (2016). Politica de la embriaguez: infancia, amor y muerte en
el proyecto politico de Walter Benjamin. Editorial de la Facultad de
Filosofia y Letras [de la Universidad de Buenos Aires].

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



225

El reino mesianico y el enano jorobado

Benjamin, W. (1972). Gesammelte Schriften. Kleine Prosa. Baudelaire-
Ubertragungen. Band IV.1. T. Rexroth (ed.). Suhrkamp.

__ (1974a). Gesammelte Schriften. Abhandlungen. Band 1.1. R. Tiedemann
y H. Schweppenhduser (eds.). Suhrkamp.

__ (1974b). Gesammelte Schriften. Abhandlungen. Band 1.2. R. Tiedemann
y H. Schweppenhduser (eds.). Suhrkamp.

__ (1974c). Gesammelte Schriften. Abhandlungen. Band 1.3. R. Tiedemann
y H. Schweppenhduser (eds.). Suhrkamp.

__ (1977a). Gesammelte Schriften. Aufsiitze, Essays, Vortrige. Band I.1. R.
Tiedemann y H. Schweppenhauser (eds.). Suhrkamp.

__ (1977b). Gesammelte Schriften. Aufsitze, Essays, Vortrige. Band 11.2. R.
Tiedemann y H. Schweppenhéuser (eds.). Suhrkamp.

__ (1981). Benjamin iiber Kafka. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen.
Suhrkamp.

_ (1982). Gesammelte Schriften. Das Passagen-Werk. Band V.1. R.
Tiedemann (ed.). Suhrkamp.

(1986). Gesammelte Schriften. Fragmente wvermischten Inhalts.
Autobiographische ~ Schriften. Band VI. R. Tiedemann y H.
Schweppenhduser (eds.). Suhrkamp.

__ (1991a). Gesammelte Schriften. Kritiken und Rezensionen. Band I11.1. H.
Tiedemann-Bartels (ed.). Suhrkamp.

__ (1991b). Gesammelte Schriften. Nachtrige. Band VIL.1. R. Tiedemann y
H. Schweppenhéuser. (eds.). Suhrkamp.

__ (1995). Gesammelte Briefe. Band I: 1910-1918. Christoph Godde y
Henri Lonitz. (eds.). Suhrkamp.

__(2009). Estética y politica. Walter Benjamin. T. A. Bartoletti y J. M. Fava
(trads.). Las cuarenta.

___ (2010a). Berliner Kindheit um neunzehnhundert. Fassung letzter Hand
und Fragmente aus friitheren Fassungen. Mit einem Nachwort von Theodor
W. Adorno. Suhrkamp.

___ (2010b). Werke und Nachlaf. Kritische Gesamtausgabe: Band 19. Uber
den Begriff der Geschichte. Gérard Raulet (ed.). Suhrkamp.

____ (2012a). Das bucklichte Méannlein [WBA 363/029]. [Felicitas-
Exemplar. Berliner Kindheit]. En Walter Benjamin Digital. URL:
https://www.walter-benjamin.online/seite/edition/wba_363_029.

__ (2012b). Origen del Trauerspiel alemdn. C. Pivetta (trad.). Editorial
Gorla.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



226

Juan Cruz Aponiuk

__ (2012c). Werke und Nachlaf. Kritische Gesamtausgabe. Band 16. Das
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. B. Lindner
(ed.). Suhrkamp.

___(2014). Sobre Kafka: textos, discusiones, apuntes. M. Dimdpulos (trad.).
Eterna Cadencia.

__(2016). Infancia en Berlin hacia 1900. G. Marscio y A. Magnus (trads.).
El cuenco de plata.

Carchia, G. (2009). Nome e immagine. Saggio su Walter Benjamin. Quodlibet.

Derrida, J. (1997). Fuerza de ley. El fundamento mistico de la autoridad. A.
Baberda y P. Penalver Gémez (trads.). Tecnos.

__(1998). De la gramatologia. O. del Barco (trad.). Siglo XXI.

Dimépulos, M. (2017). Carrusel Benjamin. Eterna Cadencia.

Di Pego, A. (2018). ;El retorno del narrador? La lectura benjaminiana de
Kafka. Agora, 37(1), 205-233.

Hamacher, W. (2013). Lingua amissa. L. S. Carugati (trad.). Mifo y Davila
Editores.

Jacobson, E. (2003). Metaphysics of the Profane. The Polical Theology of
Walter Benjamin and Gershom Scholem. Columbia University Press.

Lowy, M. (2005). Walter Benjamin. Aviso de incendio. H. Pons (trad.).
Fondo de Cultura Econémica.

Luduefia Romandini, F. (2020). Summa Cosmologiae. Breve tratado (politico)
de inmortalidad. La comunidad de los espectros IV. Mifo Davila.

Pangritz, A. (2000). Theologie. En E. Wizisla y Michael Opitz (eds.),
Benjamins Begriffe. (pp. 774-884). Suhrkamp.

___ (2014). Teologia. En E. Wizisla y Michael Opitz (eds.), Conceptos de
Walter Benjamin. (pp. 1173-1248). M. Belforte y M. Vedda (eds. en
castellano). F. Carranza (trad.). Las cuarenta.

Rosenzweig, F. (1988). Der Stern der Erlosung. Suhrkamp.

Ruvituso, M. (2020). Hamacher y Agamben: hacia una filosofia de la
plegaria, Chuy. Revista de Estudios Literarios y Latinoamericanos, 9,
315-337.

Scholem, G. (1974). Zionism: Dialectics of Continuity and Rebellion. En
E. Ben Ezer (ed.), Unease in Zion. (pp. 263-294). Jerusalem Academic
Press.

__(1990). Tagebiicher nebst Aufsiitzen und Entwiirfen bis 1923. 2. Halbband:
1917-1923, K. Griinder, H. Kopp-Oberstebrink, F. Niewohner y K. E.
Grozinger. Judischer Verlag.

__(1995). Tagebiicher nebst Aufsiitzen und Entwiirfen bis 1923. 1. Halbband:
1913-1917. K. Griinder y F. Niewohner. Jiidischer Verlag.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



227

El reino mesianico y el enano jorobado

Schottker, D. (2000). Erinnerung. En E. Wizisla y Michael Opitz (eds.),
Benjamins Begriffe. (pp. 260-298). Suhrkamp.

__ (2014). Recuerdo. En E. Wizisla y Michael Opitz (eds.), Conceptos
de Walter Benjamin. (pp. 955-1012.). M. Belforte y M. Vedda (eds. en
castellano). M. Castel (trad.). Las cuarenta.

Taubes, J. (2017). Le Tesi di filosofia della storia di Walter Benjamin.
Seminario del semestre invernale 1984/85. En J. Taubes, Il prezzo del
messianesimo. Una revisione critca delle tesi di Gershom Scholem. (pp. 75-
104). E. Stimilli (trad.). Quodlibet.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 187-227



