http://doi.org/10.21555/top.v660.2146

Genesis and Evolution of the Concept of Phantasy
in Husserl’s Phenomenology

Génesis y evolucion del concepto de “fantasia” en
la fenomenologia de Husserl

Azul Tamina Katz

Universidad de Buenos Aires
Argentina

azulkatz@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5684-2096

Recibido: 19 - 02 - 2021.
Aceptado: 06 - 07 - 2021.
Publicado en linea: 11 - 04 - 2023.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
=Ty -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



120 Azul Tamina Katz

Abstract

This paper seeks to restore the questions that led Husserl to
capture the morphological essence of phantasy and its modal-
ities and to fix each of its essential features. Despite the early
stabilization of the definition of phantasy as a type of intuitive,
simple and non-positional presentification, the literature on the
subject is still opaque regarding the way in which this type of
experience is constituted in internal consciousness and in rela-
tion to the criteria that allow to distinguish it from other more or
less close phenomena, such as perception, memory, image-con-
sciousness or imagination, among others. Establishing the gen-
esis and evolution of this concept will enable not only to clarify
these opacities, but also to shed light on those other spheres of
experience in which phantasy plays a substantial role, such as
the intuition of essences, empathy, or aesthetic contemplation.

Keywords: Husserl; pure phantasy; perception; imagination;
memory.

Resumen

El presente trabajo busca restituir los problemas que
condujeron a Husserl a capturar la esencia morfologica de la
fantasia y sus modalidadesy a fijar cada una de sus caracteristicas
esenciales. Pese a la temprana estabilizacion de la definicion de
la fantasia como un tipo de presentificacion intuitiva, simple y no
posicional, la literatura sobre el tema atin presenta opacidades
relativas al modo como este tipo de vivencia se constituye en la
conciencia interna y a los criterios que permiten distinguirla de
otros fendmenos mas o menos préximos, como la percepcion,
la rememoracion, la conciencia de imagen o imaginacién, entre
otras. Establecer la génesis y la evolucion de este concepto
permitira no solo despejar dichas opacidades, sino también
echar luz sobre aquellas otras esferas de experiencia en las
cuales la fantasia cumple alguna funcién, como en la intuiciéon
de esencias, la empatia, o la contemplacion estética.

Palabras  clave: Husserl; fantasia pura; percepcion;
imaginacion; rememoracion.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



121

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

Introduccion

El presente trabajo busca establecer la génesis del concepto
husserliano de “fantasia” (Phantasie) con el fin de aportar nuevos
elementos para disolver algunas de las opacidades que auin envuelven
a la fenomenologia de las modalidades no reales de la conciencia.
Desentranar la génesis de un concepto tan esquivo requiere restituir
los problemas que condujeron a fijar cada una de sus caracteristicas
esenciales, pues es como heredero —a la vez que como critico— de
algunos de sus maestros y colegas que Husserl llego6 a capturar la esencia
morfologica de la conciencia de fantasia y sus modalidades.

Los analisis husserlianos de la fantasia alcanzan su madurez con
la caracterizacion de dicho fendmeno como un tipo de presentificacién
intuitiva, simple y no posicional. Esa caracterizacion toma forma en el
transcurso de las lecciones impartidas en el semestre de invierno de
1904/05 en Gotinga, que tratan de las “Partes principales de la teoria
del conocimiento”.! Alli, Husserl se ocupa de extender y profundizar
los analisis sobre vivencias intencionales que habian sido el tema de
la “Quinta investigacién logica” (Hua XIX/1), cuyo objetivo inicial
era desentranar la naturaleza de los actos cognoscitivos objetivantes
que sirven de base para grados superiores de la experiencia, como las
voliciones y los juicios.? Por ello, las cuatro partes en las que se dividen
las lecciones del semestre de invierno de 1904/05 se ocupan de los
principales actos objetivantes: por un lado, las dos primeras partes se

! Especialmente en la tercera parte de esas lecciones, publicadas como

el texto N° 1 en el tomo XXIII de las obras completas de Husserl (1980) (en
adelante: Hua XXIII). Las obras completas de Husserl, publicadas en la coleccion
Husserliana, serdn consignadas con la abreviaciéon “Hua”, el niimero de tomo
en numeros romanos, el namero del texto del que se cita (distinguiendo con
“N?” los textos y “Ap.” los apéndices), seguido del nimero de pagina. Las
traducciones de los textos no traducidos y publicados al espafiol son nuestras.
Cuando hay traducciones disponibles, se ofrecen las referencias a la traduccion
al espanol.

2 Asf como la “Quinta investigacion logica” sirve de propedéutica para la
sexta y ultima investigacion, dedicada a los grados superiores del conocimiento,
también las lecciones de 1904/05 pueden leerse como introductorias para la
teoria de los juicios, de la cual se ocupa Husserl justamente en las lecciones
inmediatamente posteriores, las del semestre de verano de 1905.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



122 Azul Tamina Katz

ocupan del acto mas importante, la percepcidn, presentacion o intuicion
originaria (la segunda parte se ocupa de la atencién, como corolario
de la percepcién); por otro lado, la tercera y la cuarta parte se ocupan
de los tipos de actos intuitivos pero no originarios, entre los cuales se
encuentran laimaginacion, la fantasia y la rememoracion, junto con todas
las demas modalizaciones espaciotemporales de la intuicion originaria, a
las que Husserl denomina genéricamente “presentificaciones intuitivas”
(anschauliche Vergegenwirtigungen).

Las lecciones del semestre de invierno de 1904/05 constituyen,
entonces, una referencia fundamental porque en ellas Husserl
avanza sustancialmente en su comprension del campo de vivencias
intencionales, tanto en relacion con la clasificacién y los criterios que
sirven para distinguirlas como en relacion con las teorias que sirven
para dar cuenta no solo de su constitucion en la conciencia interna, sino
también de la constitucién de la conciencia interna misma. Sin embargo,
estas lecciones impartidas en Gotinga también se han convertido en
fuente de ambigiiedades, ya que Husserl pone alli a prueba diversas
hipotesis explicativas sobre el modo como se constituyen las diversas
vivencias, y si bien algunas de esas hipdtesis son descartadas en el
transcurso de la misma exposicion, es frecuente que los intérpretes
tomen como definitivas etapas provisorias del analisis, fijando asi
nociones inadecuadas sobre diversas vivencias. De esta manera, aunque
en esencia las caracteristicas de la fantasia son fijadas ya en las lecciones
de 1904/05, para aprehender su definicion es necesario recurrir a textos
publicados posteriormente por el propio Husserl. Por ejemplo, en Ideas
I, la fantasia es definida como “la modificaciéon de neutralidad de la
presentificacion ‘ponente’, o sea, del recuerdo en el mas amplio sentido
concebible” (Husserl, 2013, pp. 345-346).* Resulta sin embargo necesario
remarcar que esta definicion de 1913 reitera los resultados alcanzados en
1904/05. De ello da cuenta una definicién anterior, pero coincidente con
la de Ideas I, que corresponde a la entrada “fantaisie” con la cual Husserl
colaboré en 1906 en el Vocabulaire technique et critique de la philosophie de
André Lalande:

3 “Naher ausgefithrt, ist das Phantasieren {iiberhaupt die
Neutralititsmodifikation der ‘setzenden’ Vergegenwdrtigung, also der
Erinnerung im denkbar weitesten Sinne” (Hua III/1, p. 250).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



123

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

Fantasia. Phantasie (en el sentido en que esta palabra
se aplica a un acto aislado) designa la representacion
pura y simple de alguna cosa individual (el hecho que
la tengamos pura y simplemente frente a los ojos), pero
en la ausencia del sentimiento consciente de existencia
(belief) que lo pondria como objeto de percepcion o de
recuerdo. Lo tenemos bajo los ojos, pero sin decidir si lo
creemos o no, incluso si no lo creemos (Husserl, 1997,
p. 342).

Ahora bien, pese a la temprana estabilizaciéon de la definicién
de la fantasia en la obra de Husserl, la literatura sobre el tema se
encuentra opacada por confusiones que conciernen no solo a lo que
la fantasia es y a como se constituye, sino también a los criterios que
permiten distinguirla nitidamente de otros fenomenos lindantes, mas
0 menos proximos, como la percepcion, la conciencia de imagen, la
rememoracion, la espera, el suefio, la conciencia neutral, la concepcién
de posibilidades, etc. El trabajo que atn sirve de referencia, La imagination
selon Husserl, de M. M. Saraiva (1970), ofrece una interpretacién que,
mediada por la lectura de Sartre, no incorpora los manuscritos que
componen el volumen XXIII de Husserliana, publicado recién en 1980.
Como consecuencia, el analisis de Saraiva desconoce muchos de
los elementos que permiten establecer distinciones tajantes entre la
fantasia y otras formas de conciencia, como la conciencia de imagen
o imaginacion. Si bien la traduccion de Husserliana XXIII al francés en
2002, y al inglés en 2005, ha favorecido una proliferacion de trabajos
sobre el tema, falta ain una visién comprehensiva o global del modo
como estos fendmenos evolucionaron a través del pensamiento y de la
obra de Husserl. Muchos de los trabajos de las tiltimas décadas iluminan
aspectos parciales de la fenomenologia husserliana de la fantasia, pero
la mayoria reproduce algunas confusiones o simplificaciones que no
provienen necesariamente de la fuente misma.* Lo que en general falta

* En general nos referimos a problemas que se originan por el andlisis

parcial de los escritos de Husserl, favorecido sin dudas por el volumen de su
obra. Algunos de esos trabajos se concentran solamente en cierto aspecto de
estas vivencias, como en sus operaciones tedricas, prdcticas o, por supuesto,
estéticas; otros se ocupan de la fenomenologia temprana de la fantasia o de los
analisis tardios, pero no tienen siempre en cuenta las continuidades entre los
conceptos a través de diversos periodos.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



124 Azul Tamina Katz

en dichos trabajos es un reconocimiento de la preponderancia que
progresivamente fue ganando la fantasia sobre otros modos de conciencia
—en especial sobre la conciencia de imagen— a través de los analisis de
Husserl. Una expresion clara de esa conquista progresiva de la fantasia
es la distincion entre dos modalidades de fantasia: la pura, que es el caso
de la libre fantasia, y la atada, que consiste en las modalizaciones del
caso puro, en las cuales la fantasia se entrelaza o mezcla con otro tipo
de vivencias, imponiendo una restriccion o direccion a su operar libre.
El interés de revisar las dificultades hermenéuticas senaladas radica en
que no solo han distorsionado la nociéon de “fantasia” y de vivencias
lindantes, sino también la de aquellas otras esferas de experiencia en
las cuales las presentificaciones intuitivas, y en particular la fantasia,
tienen alguna incidencia, como en la intuicion de esencias, la empatia,
la reconstruccién de la historia, la experiencia estética, etc. En efecto,
seria posible establecer una divisién en la tradicion fenomenoldgica
con respecto a este campo de problemas entre quienes reconocen y
quienes no reconocen estas dos formas de fantasia, una auténoma o
libre y otra que engloba las modalidades atadas. Una de esas dos lineas
interpretativas reuniria, en particular, los trabajos de Eugen Fink (1966)
y Rudolf Bernet (2004) y la otra los trabajos de Jean-Paul Sartre (1940,
1965 y 2005), Maria Manuela Saraiva y Annabelle Dufourcq (2011).
Sostenemos que, luego de recorrer las sucesivas fases que condujeron
a la fijacion de la esencia de la fantasia en la fenomenologia, la primera
de estas dos lineas interpretativas resultara considerablemente mas afin
que la segunda a las ideas que encontramos en la obra de Husserl.?

I. Ni percepcion, ni concepto. La fantasia como presentificacion
intuitiva
¢Cdémo es posible tener experiencia de algo no presente aqui y ahora?
¢Cdédmo puede la conciencia intencionar algo ausente, ya sea pasado o

> Una mencién aparte requiere el trabajo de Marc Richir y sus seguidores,

que han tomado la fenomenologia de la fantasia como punto de partida para
desarrollos propios. Dejando de lado el problema, menos fructifero, de si la
fenomenologia debe o no respetar los caminos trazados por Husserl hace ya mas
de un siglo, el caso Richir introduce algunos elementos de especial opacidad
sobre estos fendmenos al sostener, por ejemplo, que la “fantasia perceptiva”
es un tercer tipo de fenémeno, diferente de la fantasia y de la conciencia de
imagen (cfr. Richir, 2004 y 2010). Objetamos especialmente la opcién de traducir

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



125

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

futuro, irreal, ficticio o incluso algo solamente posible? La fantasia es
un caso de representacion en ausencia de la cosa representada, es un
modo de vivenciar lo inactual. En este sentido, la fenomenologia de la
fantasia forma parte del campo mas general de investigaciones sobre
la intencionalidad de la conciencia y sus modos de representacion.
Husserl se encontré con el problema de las representaciones in absentia
rei durante sus afios de formacion, en los cursos de Franz Brentano, Carl
Stumpf y Anton Marty:® si, como postula Brentano, la intencionalidad
es la caracteristica esencial de la conciencia, es decir que la conciencia
debe estar siempre dirigida a algo, debe siempre ser conciencia de algo,
entonces ;a qué se dirige en aquellos casos en los que lo representado
no existe realmente? Responder a este problema conlleva definir un
concepto propio de intencionalidad y, por lo tanto, la respuesta de
Husserl forzé su distanciamiento respecto de su maestro, lo que dio
lugar al surgimiento mismo de la fenomenologia.”

En el caso de la fantasia, la discusion se remonta al semestre de
invierno de 1886/87, cuando Husserl asistié a un curso impartido por

el término aleman “Phantasie” con el término latino “phantasia” bajo pretexto
de que es la manera de resguardar su sentido técnico a falta de un equivalente
satisfactorio en francés (la traduccién de Hua XXIII al francés, revisada por el
propio Richir, conserva entonces “fantaisie” para el “uso comtn” y reserva
“phantasia” para el uso técnico; cfr. Husserl, 2002b, p. 45, n. 142). Pero no solo
el mismo Husserl opta por el término “fantaisie” como traduccién francesa para
“Phantasie” ya en 1906, como se acaba de mostrar, sino que, ademas, recurrir
al latin para poner de relieve la dimensién técnica de un término resulta una
estrategia poco econdémica que obligaria a utilizar en latin términos incluso mas
relevantes de la fenomenologia, como “percepcién”, “intencionalidad”, etc.

®  Como sefiala Eduard Marbach (1980, p. XXV) en su introduccién al
volumen XXIII de Husserliana, los primeros estimulos de Husserl sobre el tema
de la fantasia encuentran antecedentes histdricos claros en las lecciones de
Franz Brentano (semestre de invierno de 1885/86), de Carl Stumpf (semestre de
invierno de 1886/07) y de Anton Marty (semestre de verano de 1889). Aunque sin
referencia al curso de Marty, en las lecciones dictadas en Gotinga en el semestre
de invierno de 1904/05, Husserl reconoce que el problema de la fantasia no fue
trivial para “hombres importantes”, sino que ha sido abordado con profundidad
en sus lecciones y, aclara, “pienso aqui en la extremadamente aguda manera
como la pregunta fue tratada en unas lecciones de Brentano. Un buen tratamiento
de Stumpf en sus lecciones sobre psicologia también sobrepasa lo ofrecido por la
literatura” (Hua XXIIL N°1, p. 7).

7 Cfr. Benoist (2001) y English (1993).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



126 Azul Tamina Katz

Brentano en Viena dedicado a problemas de psicologia y estética, cuyo
objeto era determinar la naturaleza de las representaciones de fantasia,
discernir sus diferencias con respecto a las representaciones perceptivas
y establecer los criterios para distinguir entre tipos de representaciones.®
Sin embargo, dichos andlisis desembocan en una encrucijada, pues le
asignan a la fantasia un estatuto ambiguo entre las representaciones
perceptivas y las representaciones conceptuales. En este sentido, se
puede afirmar que la primera determinacién fenomenoldgica de la
fantasia, como especie de presentificacion intuitiva, surge del intento de
Husserl por superar la encrucijada a la que conduce el curso de 1886/87.

En su psicologia, Brentano distingue entre fendmenos fisicos y
psiquicos, y caracteriza a los fendmenos psiquicos por tener “una
referencia a un contenido, una direccién a un objeto” (1874, p. 124).° Tal
como retoma Husserl en la “Quinta investigacion 16gica”, los fendémenos
psiquicos pueden o bien ser representaciones (intuitivas o conceptuales),
o bien estar fundados en representaciones (como los juicios y los
sentimientos). A su vez, en cada representacion (o acto fundante) se
distinguen el acto y el contenido del acto. Para distinguir entre especies
de representaciones, Brentano adopta el criterio de la vivacity de Hume y
sostiene que la diferencia entre representaciones debe ser una diferencia
de grado de intensidad (Lebendigkeit). Al evaluar distintas posibilidades
respecto de donde radica la diferencia de intensidad, Brentano considera
que seria absurdo adjudicar variaciones en el nivel de los actos, es
decir, en el representar (Vorstellen), y concluye que solo pueden darse

8 De la influencia de estas lecciones da cuenta el mismo Husserl cuando

confiesa que desde sus primeros esfuerzos para ocuparse de fendmenos que,
“bajo los titulos un poco vagos de percepcién, sensacion, representaciones
de fantasia, conciencia de imagen, rememoracién, son bien conocidos y sin
embargo todavia poco cientificamente profundizados”, se encuentra en deuda
con su “genial profesor Brentano”, quien habia impartido desde mediados de
los afos 1880 en la Universidad de Viena “un curso, inolvidable a mis ojos,
intitulado Algunas cuestiones selectas de estética y de psicologia que (a razén de dos
horas por semana) se esforzaba casi exclusivamente en realizar una elucidacién
analitica de las representaciones de fantasia en contraste con las representaciones
perceptivas” (citado en Boehm, 1969, p. XV). Del curso que dicté Brentano en
Viena en el semestre del invierno de 1885/86 Husserl solamente conservé sus
notas, ya que no fue publicado sino hasta 1959 por F. Mayer-Hillebrand a partir
de una fusion de dos versiones del curso. Cfr. Brentano (1988, pp. 3-88).
Cfr. asimismo Brentano (1988, pp. 26-27).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



127

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

en el contenido de la representacion (Vorstellungsinhalt)."® Este criterio
permite establecer una primera divisién entre intuiciones y conceptos
de manera analoga al modo como Hume distingue entre impresiones e
ideas: los conceptos derivan de las impresiones y se distinguen de ellas
por un contenido mas débil. A diferencia de Aristoteles, para quien la
diferencia entre sensaciones y fantasmas es primordialmente genética,
“en Hume lo esencial es la diferencia de intensidad. En relacion
con ello es secundario que las ideas sean copias de las impresiones”
(Brentano, 1988, p. 49). Asi, las representaciones intuitivas o perceptivas
(Wahrnehmungsvorstellungen)  serian representaciones originarias,
auténticas o propias (eigentlich), mientras que las representaciones
conceptuales o ideas serian representaciones no originarias, inauténticas
o impropias (uneigentlich).

Ahora bien, el problema con las fantasias es que, si bien pertenecen a
la clase de las representaciones (es decir, son fendmenos psiquicos, pero
no son ni juicios ni sentimientos, sino que tienen un contenido objetivo),
es ambiguo a qué tipo de representaciones pertenecen, pues parecen no
caer ni enteramente en el dominio de las representaciones intuitivas ni
enteramente en el dominio de las representaciones conceptuales. Por un
lado, las fantasias se parecen a las representaciones perceptivas en que
ambas representan objetos, ambas darian “imagenes sensibles del objeto”
(Brentano, 1988, p. 45). Pero si tanto en la fantasia como en la percepcion
se puede representar el mismo objeto, resulta menester determinar
aquello que permite distinguir entre ambos tipos de representacion.
¢Donde radica la diferencia entre, por ejemplo, la fantasia de un auto
rojo y la percepcién del mismo auto rojo? ;O acaso el rojo fantaseado
y el rojo percibido no pueden ser el mismo rojo, sino que deben diferir
por naturaleza? La respuesta de Brentano apunta inmediatamente

10" Para rechazar la hip6tesis de que la diferencia se encuentra en el nivel

de los actos (como sostiene Herbart), Brentano sefiala la continuidad o gradacion
entre la intensidad de los contenidos de una fantasia y los de una percepcion:
cuanto mas intensa una fantasia, mas se acerca a una representacion perceptiva
y, viceversa, cuanto mas débil una percepcion, mas se acerca a una fantasia (cfr.
Brentano, 1988, pp. 78-80). Brentano sigue en esto a Hume, quien reconoce que
“en el suefio, en la fiebre, en la locura, o en cualquier emocién del alma muy
violenta, nuestras ideas pueden acercarse a nuestras impresiones: como por otro
lado sucede a veces, que nuestras impresiones son tan débiles y bajas, que no
podemos distinguirlas de ideas” (Hume, 1967, p. 2).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



128 Azul Tamina Katz

a los contenidos. Si la fantasia ha de distinguirse de la percepcién, y
el contenido de la percepcion es intuitivo, entonces el contenido de la
fantasia debe ser conceptual o abstracto. Asi, frente a las representaciones
perceptivas, que serian auténticas o propias, las representaciones de
fantasia serian inauténticas o impropias en la medida en que serian
intuiciones mas débiles, o percepciones menos intensas. La cercania de
las fantasias con las representaciones abstractas expresa bien el caracter
impropio, la pobreza de intuicion, la falta de detalles del objeto fantaseado.
En efecto, el color fantaseado es representado con menos intensidad o con
mis palidez que el color actualmente percibido (cfr. Brentano, 1988, p.
168). Sin embargo, en concordancia con lo que advierte el sentido comun,
Brentano sefiala que en las representaciones de fantasia hay un halo de
intuitividad que las emparenta con la percepcién e impide reducirlas a
meros conceptos o abstracciones: “las representaciones de fantasia son
representaciones no intuitivas o inauténticas que se aproximan a las
representaciones intuitivas” (Brentano, 1988, p. 86).

Dado que las fantasias parecerian ser representaciones con una
dimensidn intuitiva y otra conceptual, Brentano llega a una definicion
ambigua, seguin la cual “la mayoria de las representaciones de fantasia
no son intuiciones, sino, por asi decir, conceptos con un niicleo intuitivo
[Begriffe mit anschaulichem Kern]” (Brentano, 1988, p. 83).! Asi, en las
lecciones de 1886/87 Brentano concluye su analisis sobre las diferencias
entre representaciones perceptivas y representaciones de fantasia
confesando que “a decir verdad la frontera es difusa” (Brentano, 1988,
p. 86).

Husserl, por su parte, reconoce la importancia de la distincion entre
la representacion (acto) y lo representado (contenido), pero objeta el
criterio gradual utilizado por Brentano para distinguir entre tipos de
representaciones. Por un lado, porque considera que el criterio debe ser
tajante y esencial: una fantasia, por mas intensa que sea, no llega nunca
a ser percepcion, y una percepcion, por mas débil que sea, no llega
nunca a ser fantasia. Por otro lado, porque para establecer diferencias
de naturaleza, los contenidos solos resultan insuficientes: las diferencias
entre vivencias deben darse también al nivel de los actos, es decir que las

Y més adelante: “Las representaciones de fantasia tienen, por asi decir,

un nucleo intuitivo, es decir, se aproximan a las intuiciones” (Brentano, 1988, p.
84).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



129

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

vivencias difieren no solo en aquello que se intenciona, sino también en
el modo como se intenciona.'

La basqueda de diferencias esenciales entre las representaciones
conduce a Husserl a abandonar la dicotomia brentaniana, de cuno
humeano, entre intuicién y concepto, y a introducir una suerte de fercera
via que da lugar a una multiplicidad de modos de intuicién, ampliando
el espectro de las modalidades del hacerse presente, del darse.” Ni
enteramente auténticas ni enteramente inauténticas, Husserl propone un
tercer tipo de representaciones, a la vez intuitivas e inauténticas, que son
las presentificaciones intuitivas (Vergegenwirtigung o Reprisentation). Asi,
aunque la fantasia tenga, como sefiala Brentano, un estatuto intermedio
entre la autenticidad y la inautenticidad, no por ello debe ser tomada
como un tipo ambiguo de representacion. Intuitivas, como la percepcion,
e inauténticas, aunque no por ello conceptuales, las representaciones de
fantasia pertenecen a este dominio de las presentificaciones intuitivas."

Ahora bien, ;cémo es posible que la conciencia acceda de manera
intuitiva a dimensiones de la experiencia en cierto sentido ausentes?
Es decir, ;como es posible ser consciente de algo ya ocurrido, o aun
no acontecido? ;Como aparece algo irreal o inexistente? ;Qué hace
que tomemos algo como simbolo o como imagen de otra cosa que no
tenemos ante los ojos? Muchas de las confusiones que oscurecen los
analisis sobre vivencias intencionales —y que, por lo tanto, debilitan la

2 Segin Husserl, Brentano “no capta la esencia de la aprehension [...]

como interpretacion objetivante” y es por ello que atribuye a los contenidos
“la inica diferencia” sin “encontrar diferencias en la caracteristica del acto de
representar” (Hua XXIIL N¢ 1, p. 9).

3 La extensién de la intuiciéon llega incluso a comprender a las
representaciones conceptuales, cuyo modo particular es denominado “intuicién
categorial” ya en la “Sexta investigacion logica”.

14 Cfr. Rollinger (1993) y Tanasescu (2010). Cabe sefialar que la distincién
entre autenticidad e inautenticidad no desaparece del pensamiento husserliano,
sino que pasa a ser una variable de todas las vivencias, como diferencia entre
grados de cumplimiento de la intencién, que oscilan entre la mencién vacia y la
intuicion plena, es decir, que van de la impropiedad a la propiedad. La editora
del curso de Brentano, Franziska Mayer-Hillebrand, sefiala que es de este modo
como deberia interpretarse la impropiedad de la fantasia en el caso de Brentano:
no como la ausencia de intuicién, sino como la inadecuaciéon entre lo mentado
y lo dado (cfr. Mayer-Hillebrand, 1988, pp. III-XVII). Pero quizas esa sugerencia
esté ya mediada por el pensamiento husserliano.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



130 Azul Tamina Katz

comprension de las experiencias que se fundan sobre, o que dependen
de, los grados basicos de la experiencia— se originan al pasar por alto
las especificidades que han surgido del contraste de dichas vivencias, o
al tomar como definitivos momentos provisorios del analisis. Para evitar
algunas de esas confusiones, puede ser util recordar tres teorias y dos
objetivos en juego en la investigacion de Husserl sobre la conciencia y
sus modalidades.

Por un lado, en el analisis husserliano encontramos al menos tres
teorias para dar cuenta de la constitucion de las vivencias en la conciencia:
en primer lugar, una teoria hilemérfica o esquematica, segtin la cual toda
representacion tiene forma y contenido, es decir, un acto o aprehensién
y el contenido de la aprehension (Auffassung-Auffassungsinhalt). En
segundo lugar, una teoria representativa, segun la cual si el objeto
mentado no aparece en carne y hueso, entonces es dado de manera
indirecta a través de algo presente que actiia como representante de
la cosa ausente. En tercer lugar, una teoria reproductiva, con la que se
pretende superar las limitaciones de las dos primeras teorias postulando
que las experiencias no estrictamente actuales obtienen su intuitividad
de la reproduccion de vivencias intuitivas anteriores.

Por otro lado, el andlisis de vivencias se divide de acuerdo con dos
objetivos. El primer objetivo implica distinguir comparativamente las
dos especies mas generales de vivencias intuitivas objetivantes: las
presentaciones (Gegenwirtigung o Prisentation) y las presentificaciones
(Vergegenwiirtigung o Reprisentation). Mientras tiene en vista este primer
objetivo, Husserl analiza las diversas presentificaciones por lo que
tienen en comun, justamente por aquello que permite oponerlas a la
presentacion. El segundo objetivo consiste en establecer distinciones al
interior de la esfera de las presentificaciones intuitivas para determinar
los diversos modos en los que la conciencia intuye dimensiones no
presentes o no actuales de la experiencia, como el pasado (en el recuerdo),
el futuro (en la espera), lo irreal o ficticio (en la fantasia), el referente de
un simbolo (en la conciencia simbdlica) o el original figurado por una
imagen (en la conciencia de imagen).

Para establecer, entonces, el primer objetivo, el de distinguir
entre presentaciones y presentificaciones, Husserl utiliza las dos
primeras teorias constitutivas, la esquematica y la representativa. De
acuerdo con el esquema aprehensidén-contenido de la aprehension
(Schema Auffassung-Auffassungsinhalts), a veces denominado “teoria
esquematica”, una percepcion, por ejemplo, del sonido de un violin,

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



131

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

seria posible gracias a que un acto perceptivo aprehende un contenido
sensible, que es neutro y amorfo y, al animarlo, lo informa, le da sentido
para la conciencia.’” Para aplicar el esquema aprehension-contenido
de la aprehension a las presentificaciones, Husserl considera necesario
un modelo suplementario que dé cuenta de la diferencia entre ambos
tipos de conciencia intuitiva, la presentativa y la presentificadora, y
acude entonces a la teoria representativa tal como fue presentada por
su colega, Kasimir Twardowski, esto es, como teoria de la imagen. La
primera hipdtesis para dar cuenta del primer objetivo en el analisis, i. e.,
la diferencia entre presentaciones y presentificaciones, sostiene que, por
analogia con la percepcién, que es la conciencia directa que aprehende
algo presente, las presentificaciones deben aprehender intuitiva pero
indirectamente su objeto, i. e., gracias a la aprehension directa de un
representante —una imagen— de la cosa mentada.

Cabe sefialar que durante esta primera etapa del analisis
encontramos un uso ambiguo o laxo de los términos que componen la
esfera de las presentificaciones intuitivas. Términos como “fantasia”
(Phantasie), “conciencia de imagen” (Bildbewufitsein), “representacion
imaginativa” (bildliche Vorstellung), “imaginacion” (Imagination), o
incluso “rememoracion” (Erinnerung), en la medida en que forman parte
de la esfera de las presentificaciones intuitivas, suelen aparecer como
sinénimos o como equivalentes cuando Husserl busca distinguirlos
en general de la conciencia presentativa (Prisentation). Las diferencias
especificas entre presentificaciones —y, con su fijacion, un uso mas
estricto de los términos— aparecen en un segundo momento gracias a
la profundizacién de los analisis por contraste. En efecto, la frecuente
confusion entre “fantasia” y “conciencia de imagen” proviene, en
parte, de tomar como definitiva y valida incluso para la fantasia y la
rememoracion la primera explicacion que Husserl pone a prueba para dar
cuenta de la constitucion de las presentificaciones intuitivas en general,
que es la solucion mediata que ofrece la teoria de la imagen de cufio

1> El contenido aprehendido es neutral “en lo que concierne a la referencia

a un objeto particular” y “solamente gracias al momento de la aprehensién, en
este caso la aprehension del tono-violin, el contenido gana referencia a un objeto
trascendente”, como sostiene Brough (1991, p. XXXIII) en su introduccién a la
traduccion de Hua X al inglés. Es decir que la referencia intencional especifica
que adquiere ese contenido depende del cardcter de la aprehension que anima
el contenido.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



132 Azul Tamina Katz

twardowskiano. De los motivos por los cuales Husserl primero adopto,
pero luego progresivamente restringio hasta casi rechazar por completo
la teoria mediata de la imagen, surgié una nueva determinacion de la
fantasia como tipo de presentificacion intuitiva pero no mediata, sino
directa y simple.

II. ;Especie de imaginacion? La fantasia como presentificacion
intuitiva simple

En la etapa temprana de los analisis de las vivencias intencionales,
Husserl pone a prueba la idea de que las presentificaciones, que son las
formas en las que la conciencia mienta intuitivamente algo ausente (o no
estrictamente presente), deben presentar su objeto pero indirectamente,
esto es, por intermediacion de un representante presente de la cosa
ausente. Esta explicacion de las presentificaciones estuvo inspirada en la
solucion mediata que otro discipulo de Brentano, Kasimir Twardowski,
ofreci6 al misterio de las representaciones in absentia rei.

En 1894, Kasimir Twardowski escribié su tesis de habilitacién
sobre el problema de la distincién entre el contenido y el objeto de
las representaciones como un intento por resolver el problema de las
representaciones sin contenido o sin objeto.'® La solucién que Twardowski
ofrece en su disertacion a la paradoja de las representaciones sin objeto
se apoya, por un lado, en una distinciéon lingiiistica entre adjetivos
atributivos y adjetivos modificadores. Los adjetivos atributivos serian
aquellos que amplian el significado de un término, mientras que los
adjetivos modificadores serian aquellos que convierten al objeto del
cual se predican en otra cosa, transformando su sentido. Por otro
lado, la solucién agrega un tercer elemento a la distincion entre acto y
contenido en la representacion, que es “el objeto [Gegenstand] al cual se
dirige por asi decir nuestro representar” ([1894] 1982, § 1). Para explicar
cOmo estos tres elementos (el acto, el contenido y el objeto) componen
una representacion, Twardowski ofrece una ilustrativa analogia con
la pintura. En la pintura, sostiene, distinguimos, ademas del acto de
“pintar”, dos sentidos del término “pintado”, pues “el pintor pinta
un cuadro [Bild], pero también pinta un paisaje” (Twardowski, ([1894]
1982, p. 99). Asi, “pintado” se predica del paisaje de dos maneras: por
un lado, del paisaje que aparece en el cuadro; por otro lado, del paisaje

16 Cfr. English (1993) y Schuhmann (1993).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



133

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

real, la cosa (Sache) que el pintor retrata en su cuadro pero que tiene
una existencia exterior al cuadro e independiente de €él. En el segundo
caso, “pintado” es un adjetivo atributivo, pues no cambia el sentido
del “paisaje”, mientras que, en el primer caso, “pintado” es un adjetivo
“modificador”, pues convierte al paisaje real en un paisaje meramente
representado en la pintura. Un “paisaje pintado” seria la imagen-
copia (Abbild) del otro “paisaje pintado”, que oficiaria del original de
la pintura. Twardowski sostiene entonces que “aquello que sefialamos
sobre la palabra ‘pintado’ en su aplicacién al cuadro y al paisaje, vale
mutatis mutandis para la determinacion ‘representado’, en tanto se predica
del contenido y del objeto de una representacion” (Twardowski, ([1894] 1982,
p- 99). En una representacion también encontramos, ademas del acto de
“representar”, dos sentidos del término “representado”. Por un lado,
“representado” cumple una funcién atributiva con respecto al objeto
trascendente, existente efectivamente, el Gegenstand. Por otro lado,
“representado” cumple una funcién modificadora con respecto al objeto
inmanente, espiritual, el Inhalt, pues convierte al objeto real trascendente
en una copia inmanente, en “la ‘imagen’ psiquica existente ‘en’ nosotros
[‘an” uns Bestehende]” del objeto real “existente en si [an sich Bestehende]”
(Twardowski, ([1894] 1982, § 6). El valor de la analogia entre el paisaje
pintado y el objeto representado quedaria justificado porque “tenemos la
costumbre de designar el representar como una manera espiritual de
copiar en imagen [abbilden]” (Twardowski, ([1894] 1982, p. 99). Es decir
que lo que vale para la relaciéon original-copia en la pintura, valdria
también para la relacion entre el objeto real trascendente y el objeto
inmanente en la representacién. En suma, “el objeto representado en
este sentido es el contenido de la representacion, la ‘imagen copia espiritual’
de un objeto” (Twardowski, ([1894] 1982, p. 100).

La distincion introducida por Twardowski entre el objeto
y el contenido de la representacion resuelve la paradoja de las
representaciones sin objeto porque, en sentido estricto, solo puede haber
representaciones sin objeto trascendente, Gegenstand, pero no sin objeto
inmanente, Inhalt. Asi, las representaciones sin objeto real existente,
como la fantasia o la rememoracién, carecen de objeto trascendente,
pero no son por ello completamente “sin objeto”. En esos casos, la
conciencia se dirige al objeto inmanente, al objeto intencional. Husserl
reconoce explicitamente la virtud del modelo de la imagen-copia para
evitar la paradoja de las representaciones sin objeto, por ejemplo, en una
carta a Marty:

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



134 Azul Tamina Katz

La necesidad de esta distincion [entre objeto real
y contenido u objeto inmanente] radica sobre todo
en el hecho de que toda representacion refiere a un
objeto, mientras que no todas corresponden a un
objeto en verdad. Una representacion sin un objeto
representado es inconcebible, por lo que no hay
representaciones sin objeto. Por otro lado, no a todas
las representaciones corresponden objetos reales, por lo
que hay representaciones sin objeto. La contradiccion, al
parecer, solo puede evitarse si se diferencia entre objetos
representados y objetos reales: no hay representaciones
sin objetos inmanentes, hay representaciones sin objetos
reales (HuaDok III/1, p. 75).

Al enfrentarse con el problema de las representaciones sin objeto,
Husserl utiliza, primero en 1898 y de manera mas sistematica y propia
en las lecciones del semestre de invierno de 1904/05, la solucién mediata
de Twardowski."” De acuerdo con la teoria de la imagen-copia (Abbild),
las presentificaciones funcionarian de manera “analoga a la presentacién
indirecta [indirekten Prisentation]” (Hua XXIIL, N°1, p. 115). Es decir que,
a diferencia de la percepcion, que seria la aprehension intuitiva directa
del objeto, las presentificaciones serian la aprehension intuitiva pero
indirecta del objeto mentado: el objeto ausente es dado a través de una
imagen-copia (Abbild).

Desde la teoria esquematica, la diferencia entre la presentacién
y las presentificaciones se explicaria de acuerdo con la cantidad de
aprehensiones involucradas en cada caso. En las presentaciones hay
una Unica aprehension que se dirige de manera directa a un contenido
presente, las sensaciones. En cambio, en las presentificaciones habria

7" Si bien el tratado de 1898, “Fantasia y representaciéon imaginativa.

Sobre la relacion entre la representacion perceptiva y la representacion de
fantasia” (Hua XXIII, Ap. I), es el primer escrito en el que la fantasia ocupa un rol
central, el analisis estd ain muy apegado al de su maestro. Alli Husserl todavia
considera, como Brentano, que las representaciones son solamente de dos tipos,
intuitivas (anschauliche o intuitive Vorstellungen) y conceptuales (begriffliche o
konzeptive Vorstellungen), aunque ya sugiere dos clases de representaciones
intuitivas, “las representaciones perceptivas (Wahrnehmungsvorstellungen) y las
representaciones imaginativas (bildlichen Vorstellungen)” (Hua XXIII, Ap. I, p.
136).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



135

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

dos aprehensiones entrelazadas: una primera aprehension, que se dirige
a un contenido presente, y una segunda aprehension, que reinterpreta
esos mismos contenidos sensibles de otro modo, tomandolos como
representantes de algo ausente.

Ahora bien, a pesar de que Husserl reconoce la virtud del modelo
de la imagen-copia para evitar la paradoja de las representaciones
sin objeto, el modelo entra paulatinamente en crisis debido a los
problemas que produce concebir la constitucion de todas las vivencias
en términos mediatos. Que el modelo mediato no es adecuado para la
percepcién normal, sino solo para las presentificaciones, es claro desde
el principio.”® Pero cuando Husserl intenta explicar la constitucion de
todas las presentificaciones intuitivas en términos mediatos, encuentra
dificultades que conducen a introducir una segunda restriccion a la
validez delateoria delaimagen. Las presentificaciones intuitivas quedan,
entonces, divididas entre tipos mediatos o indirectos y tipos inmediatos o
directos. La mediacion o inmediacion en las representaciones proviene de
la cantidad de aprehensiones involucradas en cada caso. En las lecciones
de 1904/05, cuando todavia prevalece la explicacién esquematica para
dar cuenta de la constitucion de las vivencias, Husserl sostiene que
la conciencia imaginativa es posible gracias al entrelazamiento de
dos aprehensiones, una perceptiva y otra propiamente imaginativa,
que triunfa sobre la primera en la lucha por la interpretacion del
contenido sensible. En un ejemplo ofrecido por Husserl para este tipo
mediato de conciencia imaginativa (Bildlichkeitsbewuftsein), para ver
en una fotografia la imagen del nino fotografiado son necesarias dos
aprehensiones: por un lado, una aprehensién perceptiva (perzeptiven
Auffassung), que se dirige al soporte fisico (el papel fotografico), y por
otro lado una aprehensiéon imaginativa (imaginativen Auffassung), que
aprehende el material perceptivo pero lo interpreta de otra manera, lo
toma como representante del nifo que vemos en la imagen (cfr. Hua
XXIII, N° 1, p. 44). La aprehensién imaginativa neutraliza la aprehensiéon
perceptiva al tomar prestado el material sensible, y gracias a esa

8 La concepcion de la percepcion en términos mediatos resulta, a los ojos

de Husserl, una postura naive, dado que produce una innecesaria multiplicacion
de entidades. En la percepcién no hay dos objetos, uno como representante
interno de un objeto real que seria trascendente y externo a la mente, sino un
unico objeto: el objeto intencional, esto es, el objeto tal como es intencionado. La
conciencia se dirige “a las cosas mismas” y no a imagenes o signos de las cosas.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



136 Azul Tamina Katz

neutralizacion se puede ver al nifio fotografiado en lugar del papel
fotografico. Por eso la conciencia de imagen es definida en Ideas I como
“la modificacion de neutralidad de la percepcion normal, ponente con
certeza no modificada”, como “la conciencia neutral de un objeto-imagen
que encontramos como componente en el observar normal de un mundo
figurado exhibido perceptivamente” (Husserl, 2013, p. 347).

El objeto en la conciencia de imagen no es ni el soporte fisico, que
hace posible laimagen, ni el sujeto mentado, el nifio real en carne y hueso,
que no aparece mas que “pictorializado” o “figurado” (Verbildlichung),
sino propiamente la imagen que surge en lugar de la percepcién y que
refiere de manera inmanente, es decir, por semejanza, a algo mas alla
de si misma."” Dado que la imagen solo puede surgir sobre un soporte
fisico (physisches Bild o Bildding) que le “preste” el contenido sensible,
la conciencia de imagen (Bildbewufitsein) también recibe el nombre
de imaginacion fisica (physische Imagination), imaginacion perceptiva
(perzeptiver Imagination) o imaginacion fisica inmanente (immanenter
Bildlichkeit) (cfr., inter alia, Hua XXIII, N® 1, p. 18; pp. 28-29; p. 70).
¢Cdémo es posible ver una imagen en lugar del soporte fisico? Husserl
aclara que la conciencia imaginativa, a pesar de surgir sobre un soporte
fisico, no es confundida con una mera percepcion; esto se debe a que la
conciencia vive como conflicto la disputa de ambas aprehensiones, la
imaginativa y la perceptiva, por la interpretacién del mismo material
sensible. El conflicto entre la realidad percibida y la ficciéon que se abre
en medio de ella y aparece como a través de una “ventana”® evita que
tenga lugar una ilusion perceptiva, que implicaria tomar la imagen
como realmente existente. Este conflicto, sin embargo, no es total, sino
parcial. Esto se debe a que la imagen se destaca sobre un horizonte de
percepcion que no desaparece completamente, sino que permanece
latente, es decir, que se relaciona con todo el complejo de sensaciones

1 Husserl distingue entre dos funciones de este tipo de conciencia

mediata de acuerdo con el tipo de relaciéon que haya entre el representante y lo
representado: una funciéon inmanente en el caso de las relaciones de semejanza
entre figurante y figurado y una funcién trascendente en el caso en el que la
relacién es externa y arbitraria, como en los simbolos. Cfr., por ejemplo, Hua
XXII (N2 1, § 16).

2 “Este mundo ideal es un mundo en si mismo. [...] Miramos a través del
encuadre como a través de una ventana hacia el espacio pictérico [Bildraum],
hacia la realidad pictérica [Bildwirklichkeit]” (Hua XXIII, N® 1, p. 50).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



137

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

y objetos circundantes con los que se vincula el objeto fisico que provee
la materia para la aprehension imaginativa. Pero el conflicto que surge
entre la aprehension perceptiva y la aprehension imaginativa, aunque
se limite solamente al espacio de superposicion entre aprehensiones,
es fundamental porque permite tomar la aparicion imaginativa como
ficcion (Fiktum), como algo irreal (unwirklich), como algo disruptivo con
la realidad de la imagen. La conciencia de este conflicto es la senal que
nos impide tomar lo ficticio como real.

Ahora bien, Husserl intenta primero tomar a la fantasia como un
“caso paralelo” de la conciencia de imagen (cfr. Hua XXIII, N° 1, p.
18) pero, luego de encontrar impedimentos para la aplicacién del
modelo mediato a las representaciones de fantasia, concluye que
estos dos tipos de presentificaciones deben distinguirse tajantemente.
Cuando predomina el primer objetivo en el andlisis de vivencias, i. e.,
cuando Husserl busca establecer las diferencias mas generales entre la
presentacion y las presentificaciones, toma el “punto de vista unitario
de la imaginacion [Imagination]” (Hua XXIII, N° 1, p. 29) y considera
a la fantasia y a la conciencia de imagen como dos especies de un tipo
mas general de conciencia: la imaginacion. Desde este “punto de vista
unitario”, la diferencia entre ambos modos de imaginacion radicaria
solamente en el tipo de imagen que en cada caso oficia de representante
de la cosa ausente. La imagen de la conciencia de imagen seria externa,
fisica, en cuanto requiere un soporte fisico, una percepcion neutralizada
sobre la cual el acto imaginativo se funda. En cambio, la imagen de la
fantasia seria una imagen interna, espiritual (geistiges Bild), pues el sujeto
fantaseado no aparece atado a ningtin estimulo fisico, sino simplemente
“flotando” (vorschweben) ante los ojos (cfr. Hua XXIII, N° 1, p. 18).

Sin embargo, en el transcurso de las mismas lecciones, Husserl
descarta la hipdtesis segtn la cual la fantasia también representaria su
objeto por intermedio de algun tipo de imagen, basicamente porque en
la fantasia aparece un tnico objeto, sin ninguna relacion de figuracién
(Verbildlichung), de apuntar a otro objeto del cual seria copia. El hecho
de que las representaciones de fantasia no impliquen ninguna imagen-
copia conduce a Husserl a sostener que la fantasia debe ser “tajantemente
separada de la funcion de imagen genuina” (Hua XXIII, N° 1, p. 83).
En este sentido, la fantasia, concluye Husserl, no es una especie de
imaginacion, porque no representa por medio de ninguna imagen. En
consecuencia, en las lecciones de Gotinga se adopta un “punto de vista
discriminativo” (cfr. Dubosson, 2004, p. 103) que no solo considera

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



138 Azul Tamina Katz

como irreductibles entre si a la conciencia de imagen y a la fantasia, sino
que, en términos mas generales, conduce a fijar la distincién entre dos
especies de presentificaciones, una directa y otra indirecta.

Asi, ala division general entre presentaciones y presentificaciones se
anade la subdivision entre presentificaciones complejas —aquellas que
involucran mas de un acto o aprehensién— y presentificaciones simples
—agquellas en las cuales la conciencia aprehende directamente su objeto,
aunque no originariamente—. Solo las presentificaciones complejas,
como la conciencia de imagen en sentido estricto y la conciencia
simbdlica, requieren un representante fisico de lo mentado; en cambio,
otras presentificaciones, como la fantasia, la rememoracion o la espera,
se dirigen a su objeto de manera directa:

Entre percepcion, de una parte, y representacion simbdlica-
figurativa o simbdlica-signitiva, de otra parte, hay una
infranqueable diferencia esencial. En estas especies
de representacion intuimos algo con la conciencia que
figura o indica signitivamente algo distinto; teniendo lo
uno en el campo de la intuicién, no nos dirigimos a ello,
sino, por el intermedio de un aprehender fundado, a lo
otro, a lo figurado o a lo designado. En la percepcion no
se puede hablar de nada semejante, como tampoco en
el simple recuerdo o la simple fantasia (Husserl, 2013,
p. 171).

Ahora bien, si solo algunas de las presentificaciones son
representaciones mediatas, entonces la teoria mediata de la imagen
resulta insuficiente para establecer diferencias al interior de la esfera
de las presentificaciones y, por lo tanto, también para dar cuenta de la
diferencia entre presentaciones y presentificaciones. Pero entonces la
caida delasolucion mediata reabre el problema quela teoria delaimagen-
copia de Twardowski buscaba evitar. Pues si la fantasia es un tipo directo
de representacion y, por lo tanto, no entra en conflicto con la realidad,
entonces ;qué impide que sea tomada como simple percepcion? En otros
términos, si la aprehension de la fantasia no disputa la interpretacion de
un mismo material sensible con una aprehensioén perceptiva y, por lo
tanto, no entra en conflicto con el presente actual, ;por qué tomamos su
aparicion como algo irreal o ficticio y no como algo efectivo? Husserl
acude primero a su teoria esquematica y sostiene que la diferencia entre
percepcién y fantasia debe buscarse tanto del lado de la cualidad del acto

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



139

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

como del lado del contenido, tal como habia planteado en su objeciéon a
Brentano. Asi, en las citadas lecciones de Gotinga, Husserl postula que
la fantasia es un caso analogo a la percepcion, pero con otro tipo de
contenido sensible. Tanto la percepciéon como la fantasia aprehenden
contenidos sensibles de manera directa, solo que los contenidos son de
diferente especie: “las sensaciones [Empfindungen] sirven de base para
las percepciones; los fantasmas [Phantasmen] sensibles sirven de base
para las fantasias” (Hua XXIII, N° 1, p. 11).

Sin embargo, dificultades irresolubles en torno al estatuto de los
fantasmas revelan también la insuficiencia de la explicacion esquematica
para dar cuenta de las presentificaciones simples, esto es, no alcanza
a dar genuina cuenta del modo en que la conciencia puede intuir de
manera directa algo no presente. Pues, ;en qué radica el caracter ficticio
e irreal de lo fantaseado? Por un lado, si los fantasmas estan ausentes,
;como pueden siquiera ser aprehendidos? Por otro lado, si los fantasmas
aparecen, ;como pueden portar la caracteristica de lo ausente? Tomar
a los fantasmas como representantes internos de otra cosa a lo sumo
interioriza el problema de la mediacion, pero no resuelve el problema
de la aparicion de algo ausente. El caracter ausente de lo fantaseado no
puede ser solamente un adjetivo, o algo “puesto” por la conciencia en el
acto que aprehende un contenido presente, porque entonces la diferencia
entre ausencia y presencia, entre real y ficticio, quedaria reducida a una
arbitrariedad psicologica.

Asi, para dar cuenta de la posibilidad de intuir de manera directa algo
no presente, Husserl deberd buscar una nueva explicacion, diferente a
su vez del modelo directo de la presentacion y del modelo indirecto de
las presentificaciones complejas (cfr. Brough, 2005). Este nuevo modelo
emerge, no de nuevas discusiones con colegas o maestros, sino de sus
propios esfuerzos por desentranar la estructura de la conciencia interna
del tiempo, centrados en particular en el estudio de la rememoracion
(Erinnerung o Wiedererinnerung). En este sentido, tampoco el punto de
vista discriminativo, que considera la division tajante entre fantasia y
conciencia de imagen, serd el definitivo, sino que, en tltima instancia,
de la profundizacién de los analisis de la rememoracién y de la fantasia
como presentificaciones intuitivas simples surgira una inversion logica
de la relacion entre fantasia y conciencia de imagen en la cual esta se
revelara como una modalidad de aquella.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



140 Azul Tamina Katz

III. ;Modificacion reproductiva inactual? La fantasia como
presentificacion intuitiva simple y no posicional

En sus analisis sobre la rememoracién y la temporalidad de la
conciencia, desarrollados en la tltima y mas famosa de las cuatro partes
de las lecciones del semestre de invierno de 1904/05,%' Husserl se enfrenta
con problemas similares a los que dificultan el analisis de la fantasia. En
cuanto presentificacion también de tipo directo, ni la teoria esquematica
ni la teoria de la imagen alcanzan a explicar satisfactoriamente la
experiencia del pasado. Por un lado, si el pasado ya no existe, ;como
puede un acto rememorante, que es presente, dirigirse a algo ausente?
En cambio, si el acto rememorante se dirige a un contenido presente,
;de donde proviene el caracter pasado de lo aprehendido de manera
presente? Por otro lado, postular que el contenido aprehendido es
representante del pasado interioriza el problema de la relacién entre el
representante y lo representado pero, nuevamente, no lo explica.

Frente al fracaso de la teoria de la imagen y de la teoria esquematica
para dar genuina cuenta de la conciencia de dimensiones ausentes de la
experiencia, ya sean temporales (como el pasado o el futuro), espaciales
(coexistencia temporal pero en distinto lugar) o irreales (como en la
ficcion), Husserl debe desarrollar una tercera via. De otro modo, la
conciencia permaneceria encerrada en el presente.? Esa tercera via es
la teoria de la modificacién reproductiva (reproduktive Modifikation), que
sera desarrollada especialmente a partir de 1908 tomando como punto
de partida fundamental los analisis de la conciencia interna del tiempo.?
Como ha senalado Rudolf Bernet, la investigacién fenomenoldgica de
las vivencias intencionales, que condujo al “descubrimiento de una
conciencia reproductiva, no hubiera sido posible sin la exploracion de la
dimension temporal de la conciencia intencional y, mas particularmente,
de la conciencia interna del modo de cumplimiento de los actos
intencionales” (Bernet, 2004, p. 78). Los analisis de la conciencia interna

2L Cfr. Husserl (1969) (Hua X).

2 Justamente, dado que la teoria esquemética si permite explicar la
constitucion actual de experiencias presentes, Husserl la abandona para las
presentificaciones, pero la conserva para la presentacion.

2 Cfr. Hua XXIII (N° 8, pp. 265 y ss.).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



141

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

explican tanto la constitucion de objetividades temporales trascendentes
(como una melodia que dura en el tiempo y que aprehendemos en su
duracién) como la constitucion temporal de las objetividades inmanentes,
esto es, la constitucion e insercion de las vivencias mismas en el flujo
de la conciencia. Es decir, no solo dan cuenta de las condiciones de
posibilidad de la experiencia del pasado o de la experiencia de un
objeto ficticio, sino que también permiten establecer diferencias entre
tipos de experiencias segun su estructura de constitucion al interior de
la conciencia interna del tiempo. En palabras de Bernet: “la conciencia
interna no manifiesta solamente la pertenencia de todos los actos
intencionales efectuados por mi a la unidad de una misma conciencia,
sino que también pone igualmente de relieve la diferencia que existe
entre mis actos de presentacién y de presentificacion, entre los actos
efectivamente cumplidos o simplemente imaginados por mi” (2004, p.
13).

Ahora bien, la solucién que la teoria reproductiva permite dar
al problema de la posibilidad de la experiencia del pasado consiste
en no tomar a la rememoracién como la experiencia del pasado ni
como la conciencia de algo afectado por el caracter “pasado”, sino en
tomarla como la experiencia presente que da “de nuevo” algo que fue
experienciado originariamente en otro tiempo por el mismo sujeto.
Recordar no significa, entonces, viajar en el tiempo, vivir el pasado, sino
revivir, traer de nuevo, desempolvar algo que ya ha sido experienciado
anteriormente, en sintesis, reproducirlo.?* Dira Husserl en Ideas I: “El
recuerdo es, justo por su propia esencia, ‘modificacion de’ una percepcién
[...] modificacion del “presente’, el cual, en cuanto no modificado, es
precisamente el ‘originario’, el ‘presente en persona’ de la percepcién”

2 Larememoracidnes “conciencianosolodel objeto pasado, sino conciencia

del objeto pasado de tal modo que puedo decir: de lo sido perceptivamente, de lo
que fue percibido por mi, de lo que me fue dado en mi pasado aqui y ahora. [...]
No veo [lo recordado] como efectivo, sino que me siento ‘transportado de vuelta’
al pasado al verlo. El recuerdo es una modificacion peculiar de la percepcion;
siendo esta ultima una aparicion perceptiva [Wahrnehmungserscheinung]
(aparicién originaria [origindre Erscheinung]) en el modo de la creencia (también
originaria). Todo ello esta alli no solo como fantasia. Vuelvo a ‘ver’ frente a mi
[la aparicién perceptiva]. Es ‘vista” y ‘vuelta’ a ver, incluso si se da con rupturas,
intermitentemente. Nuevamente como oculta por un velo, luego rompiendo la
bruma. Es vista nuevamente, dada como pasado” (Hua XXIII, N° 11, pp. 286-
287).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



142 Azul Tamina Katz

(Husserl, 2013, p. 328). Mientras que la percepcion es “conciencia de ser”
(Seinsbewufitsein), es decir, conciencia de un “objeto existente” (seiender
Gegenstand) en el aqui y el ahora, la conciencia que rememora es la
conciencia que da de nuevo (Wiederbewuftsein) (cfr. Hua XXIII, N° 11,
p- 288), es la modificacion reproductiva de una percepcion o conciencia
originaria, que es dada de nuevo pero “en el modo como” [gleichsam],*
a través de una cierta bruma, bajo un encubrimiento (Verschleierung) (cfr.
Hua XXIII, Ap. XXXIV, p. 318), como encubierta por un velo (durch ein
Schleier verdeckt) (Hua XXIII, N° 11, pp. 286-287; cfr. también Hua XXIII,
N¢ 6y Hua X, p. 48).

La posibilidad de recordar algo ya vivido, esto es, de efectuar una
modificaciéon reproductiva sobre la percepcion, descansa en diversas
condiciones. Para que haya recuerdo debe primero haber olvido. Es decir
que la modificacion reproductiva depende a su vez de otra modificacion
a la cual estan sometidas todas las vivencias, que es la modificacion
retencional (retentionale Abwandlung o retentionale Modifikation) (cfr.
Hua X, § 11; Ap. VIII, § 30 y § 39). La retencidn convierte el presente
en pasado de tal manera que todas las vivencias que han sufrido ese
hundimiento en el pasado pertenecen a una misma conciencia. Si la
retencion es la modificacion por la cual el presente en cierto sentido
retrocede, la rememoracion, en la medida en que permite traer el
pasado al presente, es la modificacion inversa y de fuerza contraria.
Desempolvar el pasado es posible, ademas, gracias a la capacidad que
tiene la conciencia de desdoblarse y dirigirse desde el ahora actual
hacia una vivencia pasada para reproducirla. Sin embargo, lo que se
reproduce no es el contenido de la vivencia pasada, sino el acto en que
el objeto recordado fue constituido originariamente. Aquello que se
reproduce es reconocido como propio por la conciencia que recuerda,
porque ambos actos copertenecen a una misma conciencia gracias a que

% Husserl suele utilizar “gleichsam” en un sentido amplio, como indicador

de la modificacién reproductiva en general, es decir, como el “como si” de toda
presentificacién, mientras que “als ob” aparece en un sentido mads estrecho,
restringido a la modificacion que caracteriza a la fantasia. “Gleichsam” serviria
por lo tanto también para la rememoracién, mientras que el “als ob” expresa
el modo de ser de la fantasia. Para mantener ese matiz optamos por traducir
“gleichsam” por “en el modo como” y “als ob” por “como si”. (Aunque de uso
menos generalizado en espanol, se podria asimismo traducir “gleichsam” por
“dizque”, tal como propone A. Zirién Quijano en su traduccion de Ideas I).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



143

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

las vivencias se constituyen en la conciencia interna como objetividades
inmanentes, solo que, en este caso, una se constituye como reproduccién
de la otra. La conexién entre el ahora de lo rememorado y el ahora actual
otorga a la rememoracion la caracteristica de la actualidad, y la conciencia
de la distancia entre el ahora actual y el ahora reproducido permite
caracterizar al ahora reproducido como pasado. A la vez, esa distancia
otorga a la rememoracion su verificabilidad, que consiste en la posibilidad
ideal de presentificar o actualizar todo el curso de vivencias que conecta
el ahora actual con el ahora pasado.?

La modificacion reproductiva que caracteriza a la rememoracién
se convierte, entonces, en el nuevo modelo para explicar las
presentificaciones, que de este modo pasan a ser consideradas
“modos diferentes de ‘reproduccién’’ .’ Cabe advertir que el modelo
de la modificacion reproductiva no alcanzara solamente a las
presentificaciones simples, como la rememoracion o la fantasia,
sino también a las presentificaciones complejas, en las cuales suelen
combinarse una modificaciéon reproductiva y algin otro tipo de
modificacion.?® De acuerdo con esta tercera via, también la fantasia
es un tipo de presentificacion reproductiva. Pero ello requiere,
entonces, establecer nuevas distinciones entre tipos de modificaciones
reproductivas simples, lo que principalmente significa profundizar en

26 Husserl considera distintas formas de surgimiento de la rememoracién.

En uno de cuyos extremos se encuentra un mero emerger (Auftreten) pasivo,
motivado porque algiin sentido sedimentado de algo experienciado en el ahora
actual evoca un recuerdo (cfr. Hua XXIII, Ap. XXXII, p. 315). En el otro extremo
se encuentra la posibilidad activa de dirigirse (Zuwendung) al pasado, recordar
y llevar a cabo (vollziehen) una reconstruccion detallada de un evento anterior.
¥ “En verdad se trata de una serie de modificaciones. Puede tratarse
de una conciencia del pasado [Vergangenheitsbewuftsein], pero también de
una conciencia presentificadora [VergegenwaitiqungsbewufStsein] en la cual se
presentifica un ahora no presente [ein nichtgegenwaitiges Jetzt]. [...] Son distintos
modos de ‘reproduccion’, de presentificacion” (Hua XXIII, N 14, p. 305).

28 Esto vale también para el caso de la conciencia de imagen, en la cual
la modificaciéon de neutralidad a la que es sometida la percepcién de la cosa
fisica para que en su lugar aparezca una imagen (Bildobjekt) se entrelaza con una
segunda modificaciéon que da lugar a la conciencia del sujeto (Sujet) mentado
y que es posible gracias a un tipo peculiar de reproduccién por imagen copia
(Abbild) o modificacion figurativa (abbildende Modifikation) (cfr. Hua I1I/1, §§ 111-
112).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



144 Azul Tamina Katz

el contraste entre la fantasia y la rememoracion. Este contraste pivoteara
en torno del caracter actual o inactual (in-aktuell), o del caracter ponente
0 no ponente (nicht setzende), de las presentificaciones simples. Asi,
la ultima gran divisién entre vivencias intencionales, que surge del
contraste entre rememoracion y fantasia, es entre presentificaciones
intuitivas simples ponentes y presentificaciones intuitivas simples no
ponentes. Sostiene Husserl en 1910: “he encontrado dos modificaciones y
me mantengo en esta distincion. Por un lado, la modificacion de fantasia
[Phantasiemodifikation], por otro lado, la modificacion rememorativa
[Erinnerungsmodifikation]. Se diferencian por actualidad [Aktualitit] e
inactualidad [Inaktualitit]” (Hua XXIII, N° 13, p. 294, n. 1).

La rememoracion es caracterizada como un tipo de “presentificacién
actual” (Hua XXIII, N° 7, p. 260, n. 1) o de reproducciéon “ponente”
porque, al reproducir una vivencia originaria, reproduce también su
“lugar de tiempo” o su “punto de tiempo” (Hua X, p. 28).% Es decir que
lo reproducido conserva las conexiones espaciotemporales originarias
y todos los demas caracteres con los que lo reproducido fue vivenciado
originalmente, como sus caracteres de ser y de creencia. Asi, lo
rememorado forma parte de la realidad. En cambio, en la fantasia faltan
esas conexiones con el resto de la experiencia, porque lo reproducido no
necesariamente tuvolugarenel propio pasado de quien fantasea; e incluso
si hay vinculos con la propia experiencia (como cuando fantaseamos
pasados alternativos de historias reales), la posibilidad misma de la
fantasia depende de su libertad con respecto a las ataduras y exigencias
de la realidad: las fantasias se verian anuladas si quisiéramos someterlas
a un proceso de verificacion. En consecuencia, Husserl sostiene que, por
oposicidn a la rememoracion, que es la modificacién reproductiva actual,
“la mera fantasia [blofle Phantasie] es precisamente lo mismo, pero en
inactualidad [Inaktualitit]” (Hua XIII, N°7, p. 260, n. 1). El establecimiento

¥ El lugar o punto de tiempo marca la individualidad de cada vivencia

en el flujo de la conciencia interna, que es fijada en la aprehension originaria,
impresional. Laindividuacion es absoluta en cuanto a los caracteres constitutivos,
pero es relativa en relacién con el presente viviente o el ahora actual. Por eso
Husserl sostiene que “al retroceder el fenémeno hacia el pasado”, el ahora toma
“el caracter de ahora pasado” pero conservando su identidad, siendo “el mismo
ahora, sdélo que ofreciéndose como pasado en relacion con el ahora actual del
caso, con el ahora temporalmente nuevo” (Hua X, pp. 65-66; cfr. Husserl 2002a,

§ 31).

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



145

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

de la distincion entre la rememoracion y la fantasia sobre la base de
este caracter posicional tiene lugar solo tras la profundizacion de los
analisis sobre la rememoracién. De hecho, en el otorio de 1909, Husserl
sostiene que en las lecciones de 1904/05 “no tom[6] en consideracion los
‘momentos cualitativos’ [qualitativen Momente], los modos de creencia,
duda, a pesar de que ciertamente juegan un rol importante” (Hua XXIII,
N¢ 10, pp. 276 y ss.).

La fantasia es, entonces, el tipo inactual de reproduccion. ;Pero
como es posible que la conciencia pueda dirigirse a objetos sin posicion
(cfr. Hua XXIII, N° 15¢, p. 351), que aparecen como meramente flotando
ante los ojos (cfr. Hua XXIII, N° 1, p. 18), desconectados del resto de
la experiencia? Segin Husserl, la ausencia de posicién, si bien no
es el resultado de una actividad, si requiere un tipo de modificacién
que suspenda la tesis, la posicién de lo fantaseado. Es gracias a una
“modificaciéon de fantasia” (Phantasiemodifikation) que la conciencia
ponente se modifica en conciencia neutralizada, es decir que el acto de
fantasia “inactualiza” lo experienciado, lo desconecta de las exigencias
de la realidad efectiva.® Sin esta modificacion, que es una especie de
modificacion de inactualidad, el objeto no podria ni siquiera surgir,
porque la intencion fantaseante se veria cancelada por su discordancia
con las exigencias de la realidad de tomar la apariciéon como algo
existente efectivamente. Esto no significa que lo fantaseado no tenga
ninguna caracteristica o que aparezca completamente indeterminado,
sino, en todo caso, que puede tener todos los caracteres de un ndema

3% Cabe aclarar que, si bien la “modificaciéon imaginativa” de las

Investigaciones l6gicas es la “modificacion de fantasia”, la denominaciéon cambia
luego de establecida la tajante distincion entre la imaginaciéon o conciencia de
imagen y la fantasia. Sostiene Husserl: “En general, ya intenté distinguir entre
‘modificacion cualitativa’ y ‘modificacién imaginativa’ en las Investigaciones
légicas. Este ultimo titulo resulta inadecuado, ya que pensé reconocer que
la aprehension de fantasia y la aprehension auténtica de una imagen debian
distinguirse. Mientras tanto, he avanzado considerablemente, he reconocido que
la aprehension de la fantasia no es una aprehension genuina, sino simplemente
la modificacion de la aprehensién correspondiente de la percepcién, y que la
aprehensiéon de una imagen en tanto ilusion es una aprehension perceptiva
neutralizada por un conflicto, por lo cual la ‘neutralizaciéon’ es una cuestion de
cualificacion y requiere ‘competencia’ entre o ‘entrelazamiento’ de aprehensiones
simples, es decir, de aprehensiones [objetivantes] de cosas [Dingauffassungen]”
(Hua XXIIL, N2 10, p. 276).

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



146 Azul Tamina Katz

pleno, pero modificados o afectados por un cambio de signo que es el
de la simulacién, el del “como si” (als ob), el del “cuasi-” (quasi-). Para
distinguir este cambio de signo del de otra modificacién de inactualidad
—la modificacién de neutralidad — proponemos considerar a la simple
neutralizacion como la modificacién de inactualidad que pone “entre
paréntesis” y a la fantasia como la modificacién de inactualidad que
pone “entre comillas”.

Ahora bien, resulta claro que el acto de fantasia requiere una
modificacion de inactualidad. Sin embargo, puede objetarse que el
analisis fenomenoldgico de las vivencias de fantasia se agote en esa
condicion de posibilidad. Asi como la epojé es la condicion de posibilidad
inicial para la tarea fenomenologica, pero no es la tarea misma, tampoco
el acto de fantasear se agota en la modificacion de inactualidad. Lo que
parece faltar en el analisis husserliano es la diferencia entre el caracter
reproductivo de la rememoracion y el caracter productivo o inventivo de la
fantasia, pues, entendida en términos reproductivos, la fantasia puede a
lo sumo dar cuenta de la reproduccién no ponente de un caballo y de un
hombre, pero no de la conciencia de un centauro.

Ahora bien, esta limitacion de la definicion husserliana de las
vivencias de fantasia en términos reproductivos bien podria subsanarse
definiéndola como un tipo de modificacién cuasi-productiva inactual. Lo
que la fantasia reproduciria seria algo que al mismo tiempo produce
o cuasi-produce. Como parecen sugerir tanto Fink (1966) como Bernet
(2004), para explicar cémo puede la conciencia cuasi-producir algo que
no puede ser nuevo en un sentido absoluto (como lo es todo lo que
emerge en el presente viviente) parece necesario complementar estos
analisis con una teoria asociativa.* Pero si bien es cierto que los analisis
eidéticos sobre la fantasia se detienen antes de dar este paso, pueden
encontrarse nuevas dimensiones, matices o aclaraciones, en los usos
que Husserl hace de este concepto al estudiar otras dimensiones de la
experiencia, como la empatia, la intuicion de esencias, la experiencia
estética, la reconstruccién de la historia, etc.

Asimismo, resulta menester sefialar que la consolidacion de lanocién
de “fantasia” conlleva una ultima distincion entre fantasia “pura” y

31 Lanovedad provendria, asi, de la combinacién o asociacion de elementos

ya vividos, pero no de la produccién de elementos impresionalmente nuevos.
Tal como sugieren otros andlisis de la fantasia, la rememoracion reproduciria en
orden, mientras que la fantasia utilizaria el pasado arbitraria o caprichosamente.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



147

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

fantasia “mixta” o “atada” (cfr., inter alia, Hua XXIIL, N° 15d, p. 355), que
permite fijar terminologicamente los resultados del analisis conceptual
que hasta aqui hemos reconstruido. Por un lado, se distingue la mera
fantasia libre (frei), pura (rein, pure), desconectada; por otro lado, las
fantasias que se encuentran entrelazadas, mezcladas o atadas (verbunden,
gebunden) a otros actos, a otras apariciones. La “mera” fantasia (blof,
gewdhnlich, schlicht) ocupa el lugar del proto-modo, mientras que las
fantasias atadas son las modalizaciones del “caso puro”. La fantasia se
modaliza cuando se ata a otras apariciones, como ocurre, por ejemplo,
en el caso de la intuicion de esencias, donde queda “atada” al ejemplo
tomado como punto de partida, o en la empatia, donde se “ata” a la
aparicion del cuerpo del alter ego. Podriamos llamar a la primera “fantasia
eidética” y a la segunda “fantasia empatica”. En concordancia, Husserl
denomina “fantasia perceptiva” (perzeptive Phantasie) a toda fantasia
que aparece atada a una percepcion. Por ello, al menos a partir de 1918,
Husserl abandona la expresion “conciencia de imagen”, pues considera
que se trata de un “ejemplo de fantasia perceptiva” (Hua XXIII, N° 18, p.
504). Asi, contrariamente a lo que sostienen, por ejemplo, Ricoeur (2000a
y 2000b) o Saraiva (1970), la fantasia y la conciencia de imagen no serian,
entonces, dos especies de imaginacion, sino, en todo caso, dos especies
de fantasia: la forma pura y una de sus modalizaciones. Y dado que
Husserl la considera un tipo de conciencia de imagen, en tiltima instancia
también la experiencia estética sera posible como tipo de fantasia atada,
mas especificamente, como tipo de “ficciéon perceptiva” (perzeptive
Fikta) (Hua XXIII, N° 18, pp. 509-510). La contemplacién de una obra
de teatro, por ejemplo, seria un caso de “ficcion perceptiva” en el que el
espectador neutraliza a los actores para ver, en su lugar, personajes. En
este caso, la fantasia seria libre de no ver actores, sino personajes, pero
la materialidad que permite la encarnacién de los personajes y los otros
elementos que constituyen la obra de teatro, como la trama, operan una
limitacion a la operacion de la fantasia que queda atada a posibilidades
prefiguradas por la ficcion misma:

En el caso de la figuracion o representacion por imagen-
copia, lo que se figura en el como del ser figurado
determina los limites de lo que aparece en tanto que
aparece [...]. Tal como ocurre en una narracién, una
novela o cosas por el estilo. Puedo ir mas alla de la
narraciéon hasta el punto de estar profundamente

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



148 Azul Tamina Katz

absorto en la elucidacion de lo que esta siendo narrado,
el paisaje, las personas, etc. Pero mi fantasia no es libre
de ulteriores desarrollos (obviamente no es libre en
relacion con el estilo de concordancia de lo prefigurado).
Por el contrario, estoy atado [gebunden]; la unidad
de las apariciones como apariciones representadas
debe siempre ser lo narrado como tal y nada mas. De
lo contario estaré componiendo nuevas invenciones
ficticias [pero] no estaré ya en la obra ficcional del artista
(Hua XXIIL N? 20, p. 588).

Conclusion

No es cuestion aqui de objetar ciertos usos del concepto de “fantasia”
en la fenomenologia posterior a Husserl, sino de advertir sobre
algunas direcciones infructiferas para el analisis de la conciencia y sus
posibilidades. Con ese objetivo, hemos buscado destacar los momentos
clave en la evolucion del concepto husserliano de “fantasia” y los
motivos que dieron lugar a la fijacion de cada una de sus principales
caracteristicas esenciales.

En primer lugar, el interés de Husserl por desambiguar la definicion
de Brentano de la fantasia como un tipo de representacion intermedia
entre la abstraccion de los conceptos y la impresionalidad de la
percepcién, dio lugar al andlisis propiamente fenomenoldgico de las
vivencias de la conciencia al permitir una primera distincién global
entre, de un lado, la percepcion o presentacion, como fuente primigenia
de donde surge impresionalmente toda experiencia nueva y, del otro
lado, todas las otras vivencias como modificaciones de la forma madre
no modificada. Si bien las presentificaciones intuitivas no son explicadas
en términos reproductivos hasta 1908/09, estas primeras consideraciones
trazan el camino de un modelo jerarquico que considera un punto cero
respecto del cual todas las demas modalidades serian derivadas. Se
puede agregar que Husserl recurre nuevamente a esa relacion entre un
caso puro y sus modificaciones o modalizaciones al distinguir entre el
caso puro de fantasia simple y libre y sus modalidades atadas a otras
apariciones.

En relacion con la frecuente confusién (recurrente en la historia de
la filosofia, y no solo en la tradicién fenomenoldgica) entre fantasia y
conciencia de imagen o imaginacién, debemos insistir en que a lo largo

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



149

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

de los analisis de Husserl tiene lugar una inversién de la prioridad
logica sugerida al principio. Ni la fantasia es un tipo de imaginacion,
ni se trata de dos formas independientes de conciencia irreal o ficticia,
sino que, luego del desarrollo de un modelo de constitucién para las
presentificaciones simples (el de la reproduccién), se revela el lugar
primordial de la fantasia sobre la conciencia mimética, que depende para
su surgimiento del entrelazamiento de un estimulo fisico con un acto de
fantasia. El temprano interés de Husserl por la fantasia y su busqueda
por superar las posiciones de Brentano y Twardowski refuerzan la idea
de que la tajante distincion entre imaginacion y fantasia es anterior y
tiene motivos mas firmes que la ambivalencia con la que aparentemente
Husserl aborda el problema en las lecciones del semestre de invierno de
1904/05.

Por ultimo, la proximidad (sin dudas también omnipresente en
la tradicidn filosofica) entre la fantasia y la rememoracién, que ocupa
el primer plano en el andlisis al librarse la fantasia del yugo de la
conciencia mimética, no debe, sin embargo, hacernos olvidar que la
fantasia no puede ser solamente concebida como un tipo de conciencia
reproductiva y que su potencia productiva o inventiva tampoco puede
consistir exclusivamente en una mera neutralizacion de lo reproducido.
El esclarecimiento del camino que condujo a la fijacién de la esencia
morfologica de la fantasia deja abierta la tarea de desarrollar un modelo
de constitucion productivo o cuasi-productivo que dé cuenta del exceso
de la fantasia sobre la reproduccion. Ese modelo, si bien exige una critica
de la definicién husserliana de la fantasia, puede enriquecerse de un
analisis de las funciones tedricas, practicas y estéticas que la fantasia
lleva a cabo en la constitucion de otras experiencias, como la intuicién de
esencias, la empatia, la reconstruccion de la historia, la contemplacién
estética, i. a., de las que Husserl se ocupa extensa y productivamente.

Bibliografia

Benoist, J. (2001). Représentations sans objet. Aux origines de laphénoménologie
et de la philosophie analytique. PUF.

Bernet, R. (2004). Conscience et existence. Perspectives phénoménologiques.
PUF.

Brentano, F. (1874). Psychologie vom empirischen Standpunkt. Duncker &
Humblot.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



150 Azul Tamina Katz

___ (1988). Ausgewihlte Fragen aus Psychologie und Asthetik. En
Grundziige der Asthetik. (pp. 3-88). F. Mayer-Hillebrand (ed.). F.
Meiner.

Boehm, R. (1969). Einleitung des Herausgebers. En E. Husserl, Zur
Phinomenologie des inneren Zeitbewuftseins (1893-1917). (pp. XIII-
XLIII). Martinus Nijhoff.

Brough, J. B. (1991). Translator’s Introduction. En E. Husserl, On the
Phenomenology of the Consciousness of Internal Time (1893-1917).
Edmund Husserl’s Collected Works. Vol. IV. (pp. XI-LVII). Kluwer
Academic Publishers.

__ (2005). Translator’s Introduction. En E. Husserl, Phantasy, Image
Consciousness and Memory (1898-1925). Edmund Husserl’s Collected
Works. Vol. XI. (pp. XXIX-LXVIII). Springer.

Dubosson, S. (2004). L’imagination légitimée. La conscience imaginative dans
la phénoménologie proto-trascendantale de Husserl. L'Harmattan.

Dufourcq, A. (2011). La dimension imaginaire du réel dans la philosophie de
Husserl. Springer.

English, J. (1993). Présentation. En E. Husserl y K. Twardowski, Sur les
objets intentionnels. 1893-1901. (pp. 9-84). Vrin.

Fink, E. (1966). Vergegenwairtigung und Bild. Beitrage zur
Phanomenologie der Unwirklichkeit. En Studien zur Phinomenologie.
1930-1939. (pp. 1-78). Martinus Nijhoff.

Hume, D. (1967). A Treatise of Human Nature. L. A. Selby-Bigge (ed.).
Clarendon Press.

Husserl, E. (1997). Fantaisie. En A. Lalande, Vocabulaire technique et
critique de la philosophie. (p. 342). Quadrige-PUF.

_ (1969). [Hua X]. Zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufStseins
(1893-1917). R. Boehm (ed.). Martinus Nijhoff.

_ (1976). [Hua IlI/1]. Ideen zu einer reinen Phinomenologie und
phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einfiihrung in
die reine Phinomenologie. K. Schuhmann (ed.). Martinus Nijhoff.

_ (1980). [Hua XXII]. Phantasie, Bildbewuftsein, Erinnerung. Zur
Phiinomenologie der Anschaulichen Vergegenwdrtigungen. Texte aus dem
Nachlass (1898-1925). E. Marbach (ed.). Kluwer Academic Publishers.

_ (1984). [Hua XIX/1]. Logische Untersuchungen II. Erste bis fiinfte
Untersuchung. U. Panzer (ed.). Martinus Nijhoff.

_ (1994). [HuaDok 1II/1]. Briefwechsel. 1. Die Brentanoschule. K.
Schuhmann y E. Schuhmann (eds.). Kluwer Academic Publishers.

Topicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



151

El concepto de “fantasia” en la fenomenologia de Husserl

__ (2002a). Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo.
A. Serrano de Haro (trad.). Trotta.

__ (2002b). Phantasia, conscience d’'image, souvenir. R. Kassis, J.-F.
Pestureau y M. Richir (trads.). Jérome Millon.

__ (2005). Phantasy, Image Consciousness and Memory (1898-1925).
Edmund Husserl’s Collected Works. Vol. XI. John B. Brough (trad.).
Springer.

__ (2013). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica. J. Gaos y A. Zirién Quijano (trads.). FCE.

Marbach, E. (1980). Einleitung des Herausgebers. En E. Husserl, Phantasie,
Bildbewufitsein, Erinnerung. Zur Phinomenologie der Anschaulichen
Vergegenwiirtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). E. Marbach
(ed.). (pp- XXIV-LXXXII). Kluwer Academic Publishers.

Mayer-Hillebrand, F. (1988). Vorwort des Herausgeberin. En F. Brentano,
Grundziige der Asthetik. (pp. III-XVII). F. Meiner.

Richir, M. (2004). Phantasia, Imagination, Affectivité. Phénomenologie et
anthropologie phénomenologique. Million.

__ (2010). Imaginacion y Phantasia en Husserl. P. Posada Varela (trad.).
Eikasia. Revista de Filosofia, 6(34), 419-438.

Ricceur, P. (2000a). La mémoire, ['histoire, I’'oublie. Seuil.

___ (2000b). La memoria, la historia, el olvido. A. Neira (trad.). FCE.

Rollinger, R. D. (1993). Husserl and Brentano on Imagination. Archiv fiir
Geschichte der Philosophie, 75, 195-210.

Saraiva, M. M. (1970). L'imagination selon Husserl. Martinus Nijhoff.

Sartre, J.-P. (1940). L'imaginaire. Gallimard.

__ (1965). L'imagination. PUF.

__(2005). Lo imaginario. M. Lamana (trads.). Losada.

Schuhmann, K. (1993). Husserl and Twardowski. En F. Coniglioni,
R. Poli y J. Wolenski (eds.), Polish Scientifique Philosophy: the Lvov-
Warsaw School. (pp. 41-58). Rodopi.

Tanasescu, I. (2010). Le concept psychologique de la représentation
de la fantaisie chez Brentano et sa réception chez Husserl. Studia
Phaenomenologica, 10, 45-75.

Twardowski, K. ([1894] 1982). Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der
Vorstellungen — Eine psychologische Untersuchung. Philosophia Verlag.

Tépicos, Revista de Filosofia 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 119-151



