
Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

http://doi.org/10.21555/top.v660.2146

Genesis and Evolution of the Concept of Phantasy 
in Husserl’s Phenomenology

Génesis y evolución del concepto de “fantasía” en 
la fenomenología de Husserl

Azul Tamina Katz
Universidad de Buenos Aires

Argentina
azulkatz@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-5684-2096

Recibido: 19 - 02 - 2021.
Aceptado: 06 - 07 - 2021.
Publicado en línea: 11 - 04 - 2023.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



120 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This paper seeks to restore the questions that led Husserl to 

capture the morphological essence of phantasy and its modal-
ities and to fix each of its essential features. Despite the early 
stabilization of the definition of phantasy as a type of intuitive, 
simple and non-positional presentification, the literature on the 
subject is still opaque regarding the way in which this type of 
experience is constituted in internal consciousness and in rela-
tion to the criteria that allow to distinguish it from other more or 
less close phenomena, such as perception, memory, image-con-
sciousness or imagination, among others. Establishing the gen-
esis and evolution of this concept will enable not only to clarify 
these opacities, but also to shed light on those other spheres of 
experience in which phantasy plays a substantial role, such as 
the intuition of essences, empathy, or aesthetic contemplation.

Keywords: Husserl; pure phantasy; perception; imagination; 
memory.

Resumen
El presente trabajo busca restituir los problemas que 

condujeron a Husserl a capturar la esencia morfológica de la 
fantasía y sus modalidades y a fijar cada una de sus características 
esenciales. Pese a la temprana estabilización de la definición de 
la fantasía como un tipo de presentificación intuitiva, simple y no 
posicional, la literatura sobre el tema aún presenta opacidades 
relativas al modo como este tipo de vivencia se constituye en la 
conciencia interna y a los criterios que permiten distinguirla de 
otros fenómenos más o menos próximos, como la percepción, 
la rememoración, la conciencia de imagen o imaginación, entre 
otras. Establecer la génesis y la evolución de este concepto 
permitirá no solo despejar dichas opacidades, sino también 
echar luz sobre aquellas otras esferas de experiencia en las 
cuales la fantasía cumple alguna función, como en la intuición 
de esencias, la empatía, o la contemplación estética.

Palabras clave: Husserl; fantasía pura; percepción; 
imaginación; rememoración.



121El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

Introducción
El presente trabajo busca establecer la génesis del concepto 

husserliano de “fantasía” (Phantasie) con el fin de aportar nuevos 
elementos para disolver algunas de las opacidades que aún envuelven 
a la fenomenología de las modalidades no reales de la conciencia. 
Desentrañar la génesis de un concepto tan esquivo requiere restituir 
los problemas que condujeron a fijar cada una de sus características 
esenciales, pues es como heredero —a la vez que como crítico— de 
algunos de sus maestros y colegas que Husserl llegó a capturar la esencia 
morfológica de la conciencia de fantasía y sus modalidades.

Los análisis husserlianos de la fantasía alcanzan su madurez con 
la caracterización de dicho fenómeno como un tipo de presentificación 
intuitiva, simple y no posicional. Esa caracterización toma forma en el 
transcurso de las lecciones impartidas en el semestre de invierno de 
1904/05 en Gotinga, que tratan de las “Partes principales de la teoría 
del conocimiento”.1 Allí, Husserl se ocupa de extender y profundizar 
los análisis sobre vivencias intencionales que habían sido el tema de 
la “Quinta investigación lógica” (Hua XIX/1), cuyo objetivo inicial 
era desentrañar la naturaleza de los actos cognoscitivos objetivantes 
que sirven de base para grados superiores de la experiencia, como las 
voliciones y los juicios.2 Por ello, las cuatro partes en las que se dividen 
las lecciones del semestre de invierno de 1904/05 se ocupan de los 
principales actos objetivantes: por un lado, las dos primeras partes se 

1  Especialmente en la tercera parte de esas lecciones, publicadas como 
el texto Nº 1 en el tomo XXIII de las obras completas de Husserl (1980) (en 
adelante: Hua XXIII). Las obras completas de Husserl, publicadas en la colección 
Husserliana, serán consignadas con la abreviación “Hua”, el número de tomo 
en números romanos, el número del texto del que se cita (distinguiendo con 
“Nº” los textos y “Ap.” los apéndices), seguido del número de página. Las 
traducciones de los textos no traducidos y publicados al español son nuestras. 
Cuando hay traducciones disponibles, se ofrecen las referencias a la traducción 
al español.

2  Así como la “Quinta investigación lógica” sirve de propedéutica para la 
sexta y última investigación, dedicada a los grados superiores del conocimiento, 
también las lecciones de 1904/05 pueden leerse como introductorias para la 
teoría de los juicios, de la cual se ocupa Husserl justamente en las lecciones 
inmediatamente posteriores, las del semestre de verano de 1905.



122 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

ocupan del acto más importante, la percepción, presentación o intuición 
originaria (la segunda parte se ocupa de la atención, como corolario 
de la percepción); por otro lado, la tercera y la cuarta parte se ocupan 
de los tipos de actos intuitivos pero no originarios, entre los cuales se 
encuentran la imaginación, la fantasía y la rememoración, junto con todas 
las demás modalizaciones espaciotemporales de la intuición originaria, a 
las que Husserl denomina genéricamente “presentificaciones intuitivas” 
(anschauliche Vergegenwärtigungen). 

Las lecciones del semestre de invierno de 1904/05 constituyen, 
entonces, una referencia fundamental porque en ellas Husserl 
avanza sustancialmente en su comprensión del campo de vivencias 
intencionales, tanto en relación con la clasificación y los criterios que 
sirven para distinguirlas como en relación con las teorías que sirven 
para dar cuenta no solo de su constitución en la conciencia interna, sino 
también de la constitución de la conciencia interna misma. Sin embargo, 
estas lecciones impartidas en Gotinga también se han convertido en 
fuente de ambigüedades, ya que Husserl pone allí a prueba diversas 
hipótesis explicativas sobre el modo como se constituyen las diversas 
vivencias, y si bien algunas de esas hipótesis son descartadas en el 
transcurso de la misma exposición, es frecuente que los intérpretes 
tomen como definitivas etapas provisorias del análisis, fijando así 
nociones inadecuadas sobre diversas vivencias. De esta manera, aunque 
en esencia las características de la fantasía son fijadas ya en las lecciones 
de 1904/05, para aprehender su definición es necesario recurrir a textos 
publicados posteriormente por el propio Husserl. Por ejemplo, en Ideas 
I, la fantasía es definida como “la modificación de neutralidad de la 
presentificación ‘ponente’, o sea, del recuerdo en el más amplio sentido 
concebible” (Husserl, 2013, pp. 345-346).3 Resulta sin embargo necesario 
remarcar que esta definición de 1913 reitera los resultados alcanzados en 
1904/05. De ello da cuenta una definición anterior, pero coincidente con 
la de Ideas I, que corresponde a la entrada “fantaisie” con la cual Husserl 
colaboró en 1906 en el Vocabulaire technique et critique de la philosophie de 
André Lalande:

3  “Näher ausgeführt, ist das Phantasieren überhaupt die 
Neutralitätsmodifikation der ‘setzenden’ Vergegenwärtigung, also der 
Erinnerung im denkbar weitesten Sinne” (Hua III/1, p. 250).



123El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

Fantasía. Phantasie (en el sentido en que esta palabra 
se aplica a un acto aislado) designa la representación 
pura y simple de alguna cosa individual (el hecho que 
la tengamos pura y simplemente frente a los ojos), pero 
en la ausencia del sentimiento consciente de existencia 
(belief) que lo pondría como objeto de percepción o de 
recuerdo. Lo tenemos bajo los ojos, pero sin decidir si lo 
creemos o no, incluso si no lo creemos (Husserl, 1997, 
p. 342).

Ahora bien, pese a la temprana estabilización de la definición 
de la fantasía en la obra de Husserl, la literatura sobre el tema se 
encuentra opacada por confusiones que conciernen no solo a lo que 
la fantasía es y a cómo se constituye, sino también a los criterios que 
permiten distinguirla nítidamente de otros fenómenos lindantes, más 
o menos próximos, como la percepción, la conciencia de imagen, la 
rememoración, la espera, el sueño, la conciencia neutral, la concepción 
de posibilidades, etc. El trabajo que aún sirve de referencia, La imagination 
selon Husserl, de M. M. Saraiva (1970), ofrece una interpretación que, 
mediada por la lectura de Sartre, no incorpora los manuscritos que 
componen el volumen XXIII de Husserliana, publicado recién en 1980. 
Como consecuencia, el análisis de Saraiva desconoce muchos de 
los elementos que permiten establecer distinciones tajantes entre la 
fantasía y otras formas de conciencia, como la conciencia de imagen 
o imaginación. Si bien la traducción de Husserliana XXIII al francés en 
2002, y al inglés en 2005, ha favorecido una proliferación de trabajos 
sobre el tema, falta aún una visión comprehensiva o global del modo 
como estos fenómenos evolucionaron a través del pensamiento y de la 
obra de Husserl. Muchos de los trabajos de las últimas décadas iluminan 
aspectos parciales de la fenomenología husserliana de la fantasía, pero 
la mayoría reproduce algunas confusiones o simplificaciones que no 
provienen necesariamente de la fuente misma.4 Lo que en general falta 

4  En general nos referimos a problemas que se originan por el análisis 
parcial de los escritos de Husserl, favorecido sin dudas por el volumen de su 
obra. Algunos de esos trabajos se concentran solamente en cierto aspecto de 
estas vivencias, como en sus operaciones teóricas, prácticas o, por supuesto, 
estéticas; otros se ocupan de la fenomenología temprana de la fantasía o de los 
análisis tardíos, pero no tienen siempre en cuenta las continuidades entre los 
conceptos a través de diversos periodos. 



124 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en dichos trabajos es un reconocimiento de la preponderancia que 
progresivamente fue ganando la fantasía sobre otros modos de conciencia 
—en especial sobre la conciencia de imagen— a través de los análisis de 
Husserl. Una expresión clara de esa conquista progresiva de la fantasía 
es la distinción entre dos modalidades de fantasía: la pura, que es el caso 
de la libre fantasía, y la atada, que consiste en las modalizaciones del 
caso puro, en las cuales la fantasía se entrelaza o mezcla con otro tipo 
de vivencias, imponiendo una restricción o dirección a su operar libre. 
El interés de revisar las dificultades hermenéuticas señaladas radica en 
que no solo han distorsionado la noción de “fantasía” y de vivencias 
lindantes, sino también la de aquellas otras esferas de experiencia en 
las cuales las presentificaciones intuitivas, y en particular la fantasía, 
tienen alguna incidencia, como en la intuición de esencias, la empatía, 
la reconstrucción de la historia, la experiencia estética, etc. En efecto, 
sería posible establecer una división en la tradición fenomenológica 
con respecto a este campo de problemas entre quienes reconocen y 
quienes no reconocen estas dos formas de fantasía, una autónoma o 
libre y otra que engloba las modalidades atadas. Una de esas dos líneas 
interpretativas reuniría, en particular, los trabajos de Eugen Fink (1966) 
y Rudolf Bernet (2004) y la otra los trabajos de Jean-Paul Sartre (1940, 
1965 y 2005), Maria Manuela Saraiva y Annabelle Dufourcq (2011). 
Sostenemos que, luego de recorrer las sucesivas fases que condujeron 
a la fijación de la esencia de la fantasía en la fenomenología, la primera 
de estas dos líneas interpretativas resultará considerablemente más afín 
que la segunda a las ideas que encontramos en la obra de Husserl.5

I. Ni percepción, ni concepto. La fantasía como presentificación 
intuitiva
¿Cómo es posible tener experiencia de algo no presente aquí y ahora? 

¿Cómo puede la conciencia intencionar algo ausente, ya sea pasado o 

5  Una mención aparte requiere el trabajo de Marc Richir y sus seguidores, 
que han tomado la fenomenología de la fantasía como punto de partida para 
desarrollos propios. Dejando de lado el problema, menos fructífero, de si la 
fenomenología debe o no respetar los caminos trazados por Husserl hace ya más 
de un siglo, el caso Richir introduce algunos elementos de especial opacidad 
sobre estos fenómenos al sostener, por ejemplo, que la “fantasía perceptiva” 
es un tercer tipo de fenómeno, diferente de la fantasía y de la conciencia de 
imagen (cfr. Richir, 2004 y 2010). Objetamos especialmente la opción de traducir 



125El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

futuro, irreal, ficticio o incluso algo solamente posible? La fantasía es 
un caso de representación en ausencia de la cosa representada, es un 
modo de vivenciar lo inactual. En este sentido, la fenomenología de la 
fantasía forma parte del campo más general de investigaciones sobre 
la intencionalidad de la conciencia y sus modos de representación. 
Husserl se encontró con el problema de las representaciones in absentia 
rei durante sus años de formación, en los cursos de Franz Brentano, Carl 
Stumpf y Anton Marty:6 si, como postula Brentano, la intencionalidad 
es la característica esencial de la conciencia, es decir que la conciencia 
debe estar siempre dirigida a algo, debe siempre ser conciencia de algo, 
entonces ¿a qué se dirige en aquellos casos en los que lo representado 
no existe realmente? Responder a este problema conlleva definir un 
concepto propio de intencionalidad y, por lo tanto, la respuesta de 
Husserl forzó su distanciamiento respecto de su maestro, lo que dio 
lugar al surgimiento mismo de la fenomenología.7 

En el caso de la fantasía, la discusión se remonta al semestre de 
invierno de 1886/87, cuando Husserl asistió a un curso impartido por 

el término alemán “Phantasie” con el término latino “phantasia” bajo pretexto 
de que es la manera de resguardar su sentido técnico a falta de un equivalente 
satisfactorio en francés (la traducción de Hua XXIII al francés, revisada por el 
propio Richir, conserva entonces “fantaisie” para el “uso común” y reserva 
“phantasia” para el uso técnico; cfr. Husserl, 2002b, p. 45, n. 142). Pero no solo 
el mismo Husserl opta por el término “fantaisie” como traducción francesa para 
“Phantasie” ya en 1906, como se acaba de mostrar, sino que, además, recurrir 
al latín para poner de relieve la dimensión técnica de un término resulta una 
estrategia poco económica que obligaría a utilizar en latín términos incluso más 
relevantes de la fenomenología, como “percepción”, “intencionalidad”, etc.

6  Como señala Eduard Marbach (1980, p. XXV) en su introducción al 
volumen XXIII de Husserliana, los primeros estímulos de Husserl sobre el tema 
de la fantasía encuentran antecedentes históricos claros en las lecciones de 
Franz Brentano (semestre de invierno de 1885/86), de Carl Stumpf (semestre de 
invierno de 1886/07) y de Anton Marty (semestre de verano de 1889). Aunque sin 
referencia al curso de Marty, en las lecciones dictadas en Gotinga en el semestre 
de invierno de 1904/05, Husserl reconoce que el problema de la fantasía no fue 
trivial para “hombres importantes”, sino que ha sido abordado con profundidad 
en sus lecciones y, aclara, “pienso aquí en la extremadamente aguda manera 
como la pregunta fue tratada en unas lecciones de Brentano. Un buen tratamiento 
de Stumpf en sus lecciones sobre psicología también sobrepasa lo ofrecido por la 
literatura” (Hua XXIII, Nº 1, p. 7).

7  Cfr. Benoist (2001) y English (1993).



126 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Brentano en Viena dedicado a problemas de psicología y estética, cuyo 
objeto era determinar la naturaleza de las representaciones de fantasía, 
discernir sus diferencias con respecto a las representaciones perceptivas 
y establecer los criterios para distinguir entre tipos de representaciones.8 
Sin embargo, dichos análisis desembocan en una encrucijada, pues le 
asignan a la fantasía un estatuto ambiguo entre las representaciones 
perceptivas y las representaciones conceptuales. En este sentido, se 
puede afirmar que la primera determinación fenomenológica de la 
fantasía, como especie de presentificación intuitiva, surge del intento de 
Husserl por superar la encrucijada a la que conduce el curso de 1886/87.

En su psicología, Brentano distingue entre fenómenos físicos y 
psíquicos, y caracteriza a los fenómenos psíquicos por tener “una 
referencia a un contenido, una dirección a un objeto” (1874, p. 124).9 Tal 
como retoma Husserl en la “Quinta investigación lógica”, los fenómenos 
psíquicos pueden o bien ser representaciones (intuitivas o conceptuales), 
o bien estar fundados en representaciones (como los juicios y los 
sentimientos). A su vez, en cada representación (o acto fundante) se 
distinguen el acto y el contenido del acto. Para distinguir entre especies 
de representaciones, Brentano adopta el criterio de la vivacity de Hume y 
sostiene que la diferencia entre representaciones debe ser una diferencia 
de grado de intensidad (Lebendigkeit). Al evaluar distintas posibilidades 
respecto de dónde radica la diferencia de intensidad, Brentano considera 
que sería absurdo adjudicar variaciones en el nivel de los actos, es 
decir, en el representar (Vorstellen), y concluye que solo pueden darse 

8  De la influencia de estas lecciones da cuenta el mismo Husserl cuando 
confiesa que desde sus primeros esfuerzos para ocuparse de fenómenos que, 
“bajo los títulos un poco vagos de percepción, sensación, representaciones 
de fantasía, conciencia de imagen, rememoración, son bien conocidos y sin 
embargo todavía poco científicamente profundizados”, se encuentra en deuda 
con su “genial profesor Brentano”, quien había impartido desde mediados de 
los años 1880 en la Universidad de Viena “un curso, inolvidable a mis ojos, 
intitulado Algunas cuestiones selectas de estética y de psicología que (a razón de dos 
horas por semana) se esforzaba casi exclusivamente en realizar una elucidación 
analítica de las representaciones de fantasía en contraste con las representaciones 
perceptivas” (citado en Boehm, 1969, p. XV). Del curso que dictó Brentano en 
Viena en el semestre del invierno de 1885/86 Husserl solamente conservó sus 
notas, ya que no fue publicado sino hasta 1959 por F. Mayer-Hillebrand a partir 
de una fusión de dos versiones del curso. Cfr. Brentano (1988, pp. 3-88).

9  Cfr. asimismo Brentano (1988, pp. 26-27).



127El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

en el contenido de la representación (Vorstellungsinhalt).10 Este criterio 
permite establecer una primera división entre intuiciones y conceptos 
de manera análoga al modo como Hume distingue entre impresiones e 
ideas: los conceptos derivan de las impresiones y se distinguen de ellas 
por un contenido más débil. A diferencia de Aristóteles, para quien la 
diferencia entre sensaciones y fantasmas es primordialmente genética, 
“en Hume lo esencial es la diferencia de intensidad. En relación 
con ello es secundario que las ideas sean copias de las impresiones” 
(Brentano, 1988, p. 49). Así, las representaciones intuitivas o perceptivas 
(Wahrnehmungsvorstellungen) serían representaciones originarias, 
auténticas o propias (eigentlich), mientras que las representaciones 
conceptuales o ideas serían representaciones no originarias, inauténticas 
o impropias (uneigentlich). 

Ahora bien, el problema con las fantasías es que, si bien pertenecen a 
la clase de las representaciones (es decir, son fenómenos psíquicos, pero 
no son ni juicios ni sentimientos, sino que tienen un contenido objetivo), 
es ambiguo a qué tipo de representaciones pertenecen, pues parecen no 
caer ni enteramente en el dominio de las representaciones intuitivas ni 
enteramente en el dominio de las representaciones conceptuales. Por un 
lado, las fantasías se parecen a las representaciones perceptivas en que 
ambas representan objetos, ambas darían “imágenes sensibles del objeto” 
(Brentano, 1988, p. 45). Pero si tanto en la fantasía como en la percepción 
se puede representar el mismo objeto, resulta menester determinar 
aquello que permite distinguir entre ambos tipos de representación. 
¿Dónde radica la diferencia entre, por ejemplo, la fantasía de un auto 
rojo y la percepción del mismo auto rojo? ¿O acaso el rojo fantaseado 
y el rojo percibido no pueden ser el mismo rojo, sino que deben diferir 
por naturaleza? La respuesta de Brentano apunta inmediatamente 

10  Para rechazar la hipótesis de que la diferencia se encuentra en el nivel 
de los actos (como sostiene Herbart), Brentano señala la continuidad o gradación 
entre la intensidad de los contenidos de una fantasía y los de una percepción: 
cuanto más intensa una fantasía, más se acerca a una representación perceptiva 
y, viceversa, cuanto más débil una percepción, más se acerca a una fantasía (cfr. 
Brentano, 1988, pp. 78-80). Brentano sigue en esto a Hume, quien reconoce que 
“en el sueño, en la fiebre, en la locura, o en cualquier emoción del alma muy 
violenta, nuestras ideas pueden acercarse a nuestras impresiones: como por otro 
lado sucede a veces, que nuestras impresiones son tan débiles y bajas, que no 
podemos distinguirlas de ideas” (Hume, 1967, p. 2).



128 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

a los contenidos. Si la fantasía ha de distinguirse de la percepción, y 
el contenido de la percepción es intuitivo, entonces el contenido de la 
fantasía debe ser conceptual o abstracto. Así, frente a las representaciones 
perceptivas, que serían auténticas o propias, las representaciones de 
fantasía serían inauténticas o impropias en la medida en que serían 
intuiciones más débiles, o percepciones menos intensas. La cercanía de 
las fantasías con las representaciones abstractas expresa bien el carácter 
impropio, la pobreza de intuición, la falta de detalles del objeto fantaseado. 
En efecto, el color fantaseado es representado con menos intensidad o con 
más palidez que el color actualmente percibido (cfr. Brentano, 1988, p. 
168). Sin embargo, en concordancia con lo que advierte el sentido común, 
Brentano señala que en las representaciones de fantasía hay un halo de 
intuitividad que las emparenta con la percepción e impide reducirlas a 
meros conceptos o abstracciones: “las representaciones de fantasía son 
representaciones no intuitivas o inauténticas que se aproximan a las 
representaciones intuitivas” (Brentano, 1988, p. 86).

Dado que las fantasías parecerían ser representaciones con una 
dimensión intuitiva y otra conceptual, Brentano llega a una definición 
ambigua, según la cual “la mayoría de las representaciones de fantasía 
no son intuiciones, sino, por así decir, conceptos con un núcleo intuitivo 
[Begriffe mit anschaulichem Kern]” (Brentano, 1988, p. 83).11 Así, en las 
lecciones de 1886/87 Brentano concluye su análisis sobre las diferencias 
entre representaciones perceptivas y representaciones de fantasía 
confesando que “a decir verdad la frontera es difusa” (Brentano, 1988, 
p. 86).

Husserl, por su parte, reconoce la importancia de la distinción entre 
la representación (acto) y lo representado (contenido), pero objeta el 
criterio gradual utilizado por Brentano para distinguir entre tipos de 
representaciones. Por un lado, porque considera que el criterio debe ser 
tajante y esencial: una fantasía, por más intensa que sea, no llega nunca 
a ser percepción, y una percepción, por más débil que sea, no llega 
nunca a ser fantasía. Por otro lado, porque para establecer diferencias 
de naturaleza, los contenidos solos resultan insuficientes: las diferencias 
entre vivencias deben darse también al nivel de los actos, es decir que las 

11  Y más adelante: “Las representaciones de fantasía tienen, por así decir, 
un núcleo intuitivo, es decir, se aproximan a las intuiciones” (Brentano, 1988, p. 
84). 



129El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

vivencias difieren no solo en aquello que se intenciona, sino también en 
el modo como se intenciona.12 

La búsqueda de diferencias esenciales entre las representaciones 
conduce a Husserl a abandonar la dicotomía brentaniana, de cuño 
humeano, entre intuición y concepto, y a introducir una suerte de tercera 
vía que da lugar a una multiplicidad de modos de intuición, ampliando 
el espectro de las modalidades del hacerse presente, del darse.13 Ni 
enteramente auténticas ni enteramente inauténticas, Husserl propone un 
tercer tipo de representaciones, a la vez intuitivas e inauténticas, que son 
las presentificaciones intuitivas (Vergegenwärtigung o Repräsentation). Así, 
aunque la fantasía tenga, como señala Brentano, un estatuto intermedio 
entre la autenticidad y la inautenticidad, no por ello debe ser tomada 
como un tipo ambiguo de representación. Intuitivas, como la percepción, 
e inauténticas, aunque no por ello conceptuales, las representaciones de 
fantasía pertenecen a este dominio de las presentificaciones intuitivas.14

Ahora bien, ¿cómo es posible que la conciencia acceda de manera 
intuitiva a dimensiones de la experiencia en cierto sentido ausentes? 
Es decir, ¿cómo es posible ser consciente de algo ya ocurrido, o aún 
no acontecido? ¿Cómo aparece algo irreal o inexistente? ¿Qué hace 
que tomemos algo como símbolo o como imagen de otra cosa que no 
tenemos ante los ojos? Muchas de las confusiones que oscurecen los 
análisis sobre vivencias intencionales —y que, por lo tanto, debilitan la 

12  Según Husserl, Brentano “no capta la esencia de la aprehensión […] 
como interpretación objetivante” y es por ello que atribuye a los contenidos 
“la única diferencia” sin “encontrar diferencias en la característica del acto de 
representar” (Hua XXIII, Nº 1, p. 9).

13  La extensión de la intuición llega incluso a comprender a las 
representaciones conceptuales, cuyo modo particular es denominado “intuición 
categorial” ya en la “Sexta investigación lógica”.

14  Cfr. Rollinger (1993) y Tanasescu (2010). Cabe señalar que la distinción 
entre autenticidad e inautenticidad no desaparece del pensamiento husserliano, 
sino que pasa a ser una variable de todas las vivencias, como diferencia entre 
grados de cumplimiento de la intención, que oscilan entre la mención vacía y la 
intuición plena, es decir, que van de la impropiedad a la propiedad. La editora 
del curso de Brentano, Franziska Mayer-Hillebrand, señala que es de este modo 
como debería interpretarse la impropiedad de la fantasía en el caso de Brentano: 
no como la ausencia de intuición, sino como la inadecuación entre lo mentado 
y lo dado (cfr. Mayer-Hillebrand, 1988, pp. III-XVII). Pero quizás esa sugerencia 
esté ya mediada por el pensamiento husserliano.



130 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

comprensión de las experiencias que se fundan sobre, o que dependen 
de, los grados básicos de la experiencia— se originan al pasar por alto 
las especificidades que han surgido del contraste de dichas vivencias, o 
al tomar como definitivos momentos provisorios del análisis. Para evitar 
algunas de esas confusiones, puede ser útil recordar tres teorías y dos 
objetivos en juego en la investigación de Husserl sobre la conciencia y 
sus modalidades. 

Por un lado, en el análisis husserliano encontramos al menos tres 
teorías para dar cuenta de la constitución de las vivencias en la conciencia: 
en primer lugar, una teoría hilemórfica o esquemática, según la cual toda 
representación tiene forma y contenido, es decir, un acto o aprehensión 
y el contenido de la aprehensión (Auffassung-Auffassungsinhalt). En 
segundo lugar, una teoría representativa, según la cual si el objeto 
mentado no aparece en carne y hueso, entonces es dado de manera 
indirecta a través de algo presente que actúa como representante de 
la cosa ausente. En tercer lugar, una teoría reproductiva, con la que se 
pretende superar las limitaciones de las dos primeras teorías postulando 
que las experiencias no estrictamente actuales obtienen su intuitividad 
de la reproducción de vivencias intuitivas anteriores. 

Por otro lado, el análisis de vivencias se divide de acuerdo con dos 
objetivos. El primer objetivo implica distinguir comparativamente las 
dos especies más generales de vivencias intuitivas objetivantes: las 
presentaciones (Gegenwärtigung o Präsentation) y las presentificaciones 
(Vergegenwärtigung o Repräsentation). Mientras tiene en vista este primer 
objetivo, Husserl analiza las diversas presentificaciones por lo que 
tienen en común, justamente por aquello que permite oponerlas a la 
presentación. El segundo objetivo consiste en establecer distinciones al 
interior de la esfera de las presentificaciones intuitivas para determinar 
los diversos modos en los que la conciencia intuye dimensiones no 
presentes o no actuales de la experiencia, como el pasado (en el recuerdo), 
el futuro (en la espera), lo irreal o ficticio (en la fantasía), el referente de 
un símbolo (en la conciencia simbólica) o el original figurado por una 
imagen (en la conciencia de imagen). 

Para establecer, entonces, el primer objetivo, el de distinguir 
entre presentaciones y presentificaciones, Husserl utiliza las dos 
primeras teorías constitutivas, la esquemática y la representativa. De 
acuerdo con el esquema aprehensión-contenido de la aprehensión 
(Schema Auffassung-Auffassungsinhalts), a veces denominado “teoría 
esquemática”, una percepción, por ejemplo, del sonido de un violín, 



131El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

sería posible gracias a que un acto perceptivo aprehende un contenido 
sensible, que es neutro y amorfo y, al animarlo, lo informa, le da sentido 
para la conciencia.15 Para aplicar el esquema aprehensión-contenido 
de la aprehensión a las presentificaciones, Husserl considera necesario 
un modelo suplementario que dé cuenta de la diferencia entre ambos 
tipos de conciencia intuitiva, la presentativa y la presentificadora, y 
acude entonces a la teoría representativa tal como fue presentada por 
su colega, Kasimir Twardowski, esto es, como teoría de la imagen. La 
primera hipótesis para dar cuenta del primer objetivo en el análisis, i. e., 
la diferencia entre presentaciones y presentificaciones, sostiene que, por 
analogía con la percepción, que es la conciencia directa que aprehende 
algo presente, las presentificaciones deben aprehender intuitiva pero 
indirectamente su objeto, i. e., gracias a la aprehensión directa de un 
representante —una imagen— de la cosa mentada. 

Cabe señalar que durante esta primera etapa del análisis 
encontramos un uso ambiguo o laxo de los términos que componen la 
esfera de las presentificaciones intuitivas. Términos como “fantasía” 
(Phantasie), “conciencia de imagen” (Bildbewußtsein), “representación 
imaginativa” (bildliche Vorstellung), “imaginación” (Imagination), o 
incluso “rememoración” (Erinnerung), en la medida en que forman parte 
de la esfera de las presentificaciones intuitivas, suelen aparecer como 
sinónimos o como equivalentes cuando Husserl busca distinguirlos 
en general de la conciencia presentativa (Präsentation). Las diferencias 
específicas entre presentificaciones —y, con su fijación, un uso más 
estricto de los términos— aparecen en un segundo momento gracias a 
la profundización de los análisis por contraste. En efecto, la frecuente 
confusión entre “fantasía” y “conciencia de imagen” proviene, en 
parte, de tomar como definitiva y válida incluso para la fantasía y la 
rememoración la primera explicación que Husserl pone a prueba para dar 
cuenta de la constitución de las presentificaciones intuitivas en general, 
que es la solución mediata que ofrece la teoría de la imagen de cuño 

15  El contenido aprehendido es neutral “en lo que concierne a la referencia 
a un objeto particular” y “solamente gracias al momento de la aprehensión, en 
este caso la aprehensión del tono-violín, el contenido gana referencia a un objeto 
trascendente”, como sostiene Brough (1991, p. XXXIII) en su introducción a la 
traducción de Hua X al inglés. Es decir que la referencia intencional específica 
que adquiere ese contenido depende del carácter de la aprehensión que anima 
el contenido.



132 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

twardowskiano. De los motivos por los cuales Husserl primero adoptó, 
pero luego progresivamente restringió hasta casi rechazar por completo 
la teoría mediata de la imagen, surgió una nueva determinación de la 
fantasía como tipo de presentificación intuitiva pero no mediata, sino 
directa y simple. 

II. ¿Especie de imaginación? La fantasía como presentificación 
intuitiva simple 
En la etapa temprana de los análisis de las vivencias intencionales, 

Husserl pone a prueba la idea de que las presentificaciones, que son las 
formas en las que la conciencia mienta intuitivamente algo ausente (o no 
estrictamente presente), deben presentar su objeto pero indirectamente, 
esto es, por intermediación de un representante presente de la cosa 
ausente. Esta explicación de las presentificaciones estuvo inspirada en la 
solución mediata que otro discípulo de Brentano, Kasimir Twardowski, 
ofreció al misterio de las representaciones in absentia rei. 

En 1894, Kasimir Twardowski escribió su tesis de habilitación 
sobre el problema de la distinción entre el contenido y el objeto de 
las representaciones como un intento por resolver el problema de las 
representaciones sin contenido o sin objeto.16 La solución que Twardowski 
ofrece en su disertación a la paradoja de las representaciones sin objeto 
se apoya, por un lado, en una distinción lingüística entre adjetivos 
atributivos y adjetivos modificadores. Los adjetivos atributivos serían 
aquellos que amplían el significado de un término, mientras que los 
adjetivos modificadores serían aquellos que convierten al objeto del 
cual se predican en otra cosa, transformando su sentido. Por otro 
lado, la solución agrega un tercer elemento a la distinción entre acto y 
contenido en la representación, que es “el objeto [Gegenstand] al cual se 
dirige por así decir nuestro representar” ([1894] 1982, § 1). Para explicar 
cómo estos tres elementos (el acto, el contenido y el objeto) componen 
una representación, Twardowski ofrece una ilustrativa analogía con 
la pintura. En la pintura, sostiene, distinguimos, además del acto de 
“pintar”, dos sentidos del término “pintado”, pues “el pintor pinta 
un cuadro [Bild], pero también pinta un paisaje” (Twardowski, ([1894] 
1982, p. 99). Así, “pintado” se predica del paisaje de dos maneras: por 
un lado, del paisaje que aparece en el cuadro; por otro lado, del paisaje 

16  Cfr. English (1993) y Schuhmann (1993).



133El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

real, la cosa (Sache) que el pintor retrata en su cuadro pero que tiene 
una existencia exterior al cuadro e independiente de él. En el segundo 
caso, “pintado” es un adjetivo atributivo, pues no cambia el sentido 
del “paisaje”, mientras que, en el primer caso, “pintado” es un adjetivo 
“modificador”, pues convierte al paisaje real en un paisaje meramente 
representado en la pintura. Un “paisaje pintado” sería la imagen-
copia (Abbild) del otro “paisaje pintado”, que oficiaría del original de 
la pintura. Twardowski sostiene entonces que “aquello que señalamos 
sobre la palabra ‘pintado’ en su aplicación al cuadro y al paisaje, vale 
mutatis mutandis para la determinación ‘representado’, en tanto se predica 
del contenido y del objeto de una representación” (Twardowski, ([1894] 1982, 
p. 99). En una representación también encontramos, además del acto de 
“representar”, dos sentidos del término “representado”. Por un lado, 
“representado” cumple una función atributiva con respecto al objeto 
trascendente, existente efectivamente, el Gegenstand. Por otro lado, 
“representado” cumple una función modificadora con respecto al objeto 
inmanente, espiritual, el Inhalt, pues convierte al objeto real trascendente 
en una copia inmanente, en “la ‘imagen’ psíquica existente ‘en’ nosotros 
[‘an’ uns Bestehende]” del objeto real “existente en sí [an sich Bestehende]” 
(Twardowski, ([1894] 1982, § 6). El valor de la analogía entre el paisaje 
pintado y el objeto representado quedaría justificado porque “tenemos la 
costumbre de designar el representar como una manera espiritual de 
copiar en imagen [abbilden]” (Twardowski, ([1894] 1982, p. 99). Es decir 
que lo que vale para la relación original-copia en la pintura, valdría 
también para la relación entre el objeto real trascendente y el objeto 
inmanente en la representación. En suma, “el objeto representado en 
este sentido es el contenido de la representación, la ‘imagen copia espiritual’ 
de un objeto” (Twardowski, ([1894] 1982, p. 100).

La distinción introducida por Twardowski entre el objeto 
y el contenido de la representación resuelve la paradoja de las 
representaciones sin objeto porque, en sentido estricto, solo puede haber 
representaciones sin objeto trascendente, Gegenstand, pero no sin objeto 
inmanente, Inhalt. Así, las representaciones sin objeto real existente, 
como la fantasía o la rememoración, carecen de objeto trascendente, 
pero no son por ello completamente “sin objeto”. En esos casos, la 
conciencia se dirige al objeto inmanente, al objeto intencional. Husserl 
reconoce explícitamente la virtud del modelo de la imagen-copia para 
evitar la paradoja de las representaciones sin objeto, por ejemplo, en una 
carta a Marty:



134 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

La necesidad de esta distinción [entre objeto real 
y contenido u objeto inmanente] radica sobre todo 
en el hecho de que toda representación refiere a un 
objeto, mientras que no todas corresponden a un 
objeto en verdad. Una representación sin un objeto 
representado es inconcebible, por lo que no hay 
representaciones sin objeto. Por otro lado, no a todas 
las representaciones corresponden objetos reales, por lo 
que hay representaciones sin objeto. La contradicción, al 
parecer, solo puede evitarse si se diferencia entre objetos 
representados y objetos reales: no hay representaciones 
sin objetos inmanentes, hay representaciones sin objetos 
reales (HuaDok III/1, p. 75).

Al enfrentarse con el problema de las representaciones sin objeto, 
Husserl utiliza, primero en 1898 y de manera más sistemática y propia 
en las lecciones del semestre de invierno de 1904/05, la solución mediata 
de Twardowski.17 De acuerdo con la teoría de la imagen-copia (Abbild), 
las presentificaciones funcionarían de manera “análoga a la presentación 
indirecta [indirekten Präsentation]” (Hua XXIII, Nº 1, p. 115). Es decir que, 
a diferencia de la percepción, que sería la aprehensión intuitiva directa 
del objeto, las presentificaciones serían la aprehensión intuitiva pero 
indirecta del objeto mentado: el objeto ausente es dado a través de una 
imagen-copia (Abbild). 

Desde la teoría esquemática, la diferencia entre la presentación 
y las presentificaciones se explicaría de acuerdo con la cantidad de 
aprehensiones involucradas en cada caso. En las presentaciones hay 
una única aprehensión que se dirige de manera directa a un contenido 
presente, las sensaciones. En cambio, en las presentificaciones habría 

17  Si bien el tratado de 1898, “Fantasía y representación imaginativa. 
Sobre la relación entre la representación perceptiva y la representación de 
fantasía” (Hua XXIII, Ap. I), es el primer escrito en el que la fantasía ocupa un rol 
central, el análisis está aún muy apegado al de su maestro. Allí Husserl todavía 
considera, como Brentano, que las representaciones son solamente de dos tipos, 
intuitivas (anschauliche o intuitive Vorstellungen) y conceptuales (begriffliche o 
konzeptive Vorstellungen), aunque ya sugiere dos clases de representaciones 
intuitivas, “las representaciones perceptivas (Wahrnehmungsvorstellungen) y las 
representaciones imaginativas (bildlichen Vorstellungen)” (Hua XXIII, Ap. I, p. 
136).



135El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

dos aprehensiones entrelazadas: una primera aprehensión, que se dirige 
a un contenido presente, y una segunda aprehensión, que reinterpreta 
esos mismos contenidos sensibles de otro modo, tomándolos como 
representantes de algo ausente.

Ahora bien, a pesar de que Husserl reconoce la virtud del modelo 
de la imagen-copia para evitar la paradoja de las representaciones 
sin objeto, el modelo entra paulatinamente en crisis debido a los 
problemas que produce concebir la constitución de todas las vivencias 
en términos mediatos. Que el modelo mediato no es adecuado para la 
percepción normal, sino solo para las presentificaciones, es claro desde 
el principio.18 Pero cuando Husserl intenta explicar la constitución de 
todas las presentificaciones intuitivas en términos mediatos, encuentra 
dificultades que conducen a introducir una segunda restricción a la 
validez de la teoría de la imagen. Las presentificaciones intuitivas quedan, 
entonces, divididas entre tipos mediatos o indirectos y tipos inmediatos o 
directos. La mediación o inmediación en las representaciones proviene de 
la cantidad de aprehensiones involucradas en cada caso. En las lecciones 
de 1904/05, cuando todavía prevalece la explicación esquemática para 
dar cuenta de la constitución de las vivencias, Husserl sostiene que 
la conciencia imaginativa es posible gracias al entrelazamiento de 
dos aprehensiones, una perceptiva y otra propiamente imaginativa, 
que triunfa sobre la primera en la lucha por la interpretación del 
contenido sensible. En un ejemplo ofrecido por Husserl para este tipo 
mediato de conciencia imaginativa (Bildlichkeitsbewußtsein), para ver 
en una fotografía la imagen del niño fotografiado son necesarias dos 
aprehensiones: por un lado, una aprehensión perceptiva (perzeptiven 
Auffassung), que se dirige al soporte físico (el papel fotográfico), y por 
otro lado una aprehensión imaginativa (imaginativen Auffassung), que 
aprehende el material perceptivo pero lo interpreta de otra manera, lo 
toma como representante del niño que vemos en la imagen (cfr. Hua 
XXIII, Nº 1, p. 44). La aprehensión imaginativa neutraliza la aprehensión 
perceptiva al tomar prestado el material sensible, y gracias a esa 

18  La concepción de la percepción en términos mediatos resulta, a los ojos 
de Husserl, una postura naïve, dado que produce una innecesaria multiplicación 
de entidades. En la percepción no hay dos objetos, uno como representante 
interno de un objeto real que sería trascendente y externo a la mente, sino un 
único objeto: el objeto intencional, esto es, el objeto tal como es intencionado. La 
conciencia se dirige “a las cosas mismas” y no a imágenes o signos de las cosas.



136 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

neutralización se puede ver al niño fotografiado en lugar del papel 
fotográfico. Por eso la conciencia de imagen es definida en Ideas I como 
“la modificación de neutralidad de la percepción normal, ponente con 
certeza no modificada”, como “la conciencia neutral de un objeto-imagen 
que encontramos como componente en el observar normal de un mundo 
figurado exhibido perceptivamente” (Husserl, 2013, p. 347).

El objeto en la conciencia de imagen no es ni el soporte físico, que 
hace posible la imagen, ni el sujeto mentado, el niño real en carne y hueso, 
que no aparece más que “pictorializado” o “figurado” (Verbildlichung), 
sino propiamente la imagen que surge en lugar de la percepción y que 
refiere de manera inmanente, es decir, por semejanza, a algo más allá 
de sí misma.19 Dado que la imagen solo puede surgir sobre un soporte 
físico (physisches Bild o Bildding) que le “preste” el contenido sensible, 
la conciencia de imagen (Bildbewußtsein) también recibe el nombre 
de imaginación física (physische Imagination), imaginación perceptiva 
(perzeptiver Imagination) o imaginación física inmanente (immanenter 
Bildlichkeit) (cfr., inter alia, Hua XXIII, Nº 1, p. 18; pp. 28-29; p. 70). 
¿Cómo es posible ver una imagen en lugar del soporte físico? Husserl 
aclara que la conciencia imaginativa, a pesar de surgir sobre un soporte 
físico, no es confundida con una mera percepción; esto se debe a que la 
conciencia vive como conflicto la disputa de ambas aprehensiones, la 
imaginativa y la perceptiva, por la interpretación del mismo material 
sensible. El conflicto entre la realidad percibida y la ficción que se abre 
en medio de ella y aparece como a través de una “ventana”20 evita que 
tenga lugar una ilusión perceptiva, que implicaría tomar la imagen 
como realmente existente. Este conflicto, sin embargo, no es total, sino 
parcial. Esto se debe a que la imagen se destaca sobre un horizonte de 
percepción que no desaparece completamente, sino que permanece 
latente, es decir, que se relaciona con todo el complejo de sensaciones 

19  Husserl distingue entre dos funciones de este tipo de conciencia 
mediata de acuerdo con el tipo de relación que haya entre el representante y lo 
representado: una función inmanente en el caso de las relaciones de semejanza 
entre figurante y figurado y una función trascendente en el caso en el que la 
relación es externa y arbitraria, como en los símbolos. Cfr., por ejemplo, Hua 
XXIII (Nº 1, § 16).

20  “Este mundo ideal es un mundo en sí mismo. […] Miramos a través del 
encuadre como a través de una ventana hacia el espacio pictórico [Bildraum], 
hacia la realidad pictórica [Bildwirklichkeit]” (Hua XXIII, Nº 1, p. 50).



137El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

y objetos circundantes con los que se vincula el objeto físico que provee 
la materia para la aprehensión imaginativa. Pero el conflicto que surge 
entre la aprehensión perceptiva y la aprehensión imaginativa, aunque 
se limite solamente al espacio de superposición entre aprehensiones, 
es fundamental porque permite tomar la aparición imaginativa como 
ficción (Fiktum), como algo irreal (unwirklich), como algo disruptivo con 
la realidad de la imagen. La conciencia de este conflicto es la señal que 
nos impide tomar lo ficticio como real.

Ahora bien, Husserl intenta primero tomar a la fantasía como un 
“caso paralelo” de la conciencia de imagen (cfr. Hua XXIII, Nº 1, p. 
18) pero, luego de encontrar impedimentos para la aplicación del 
modelo mediato a las representaciones de fantasía, concluye que 
estos dos tipos de presentificaciones deben distinguirse tajantemente. 
Cuando predomina el primer objetivo en el análisis de vivencias, i. e., 
cuando Husserl busca establecer las diferencias más generales entre la 
presentación y las presentificaciones, toma el “punto de vista unitario 
de la imaginación [Imagination]” (Hua XXIII, Nº 1, p. 29) y considera 
a la fantasía y a la conciencia de imagen como dos especies de un tipo 
más general de conciencia: la imaginación. Desde este “punto de vista 
unitario”, la diferencia entre ambos modos de imaginación radicaría 
solamente en el tipo de imagen que en cada caso oficia de representante 
de la cosa ausente. La imagen de la conciencia de imagen sería externa, 
física, en cuanto requiere un soporte físico, una percepción neutralizada 
sobre la cual el acto imaginativo se funda. En cambio, la imagen de la 
fantasía sería una imagen interna, espiritual (geistiges Bild), pues el sujeto 
fantaseado no aparece atado a ningún estímulo físico, sino simplemente 
“flotando” (vorschweben) ante los ojos (cfr. Hua XXIII, Nº 1, p. 18). 

Sin embargo, en el transcurso de las mismas lecciones, Husserl 
descarta la hipótesis según la cual la fantasía también representaría su 
objeto por intermedio de algún tipo de imagen, básicamente porque en 
la fantasía aparece un único objeto, sin ninguna relación de figuración 
(Verbildlichung), de apuntar a otro objeto del cual sería copia. El hecho 
de que las representaciones de fantasía no impliquen ninguna imagen-
copia conduce a Husserl a sostener que la fantasía debe ser “tajantemente 
separada de la función de imagen genuina” (Hua XXIII, Nº 1, p. 83). 
En este sentido, la fantasía, concluye Husserl, no es una especie de 
imaginación, porque no representa por medio de ninguna imagen. En 
consecuencia, en las lecciones de Gotinga se adopta un “punto de vista 
discriminativo” (cfr. Dubosson, 2004, p. 103) que no solo considera 



138 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

como irreductibles entre sí a la conciencia de imagen y a la fantasía, sino 
que, en términos más generales, conduce a fijar la distinción entre dos 
especies de presentificaciones, una directa y otra indirecta. 

Así, a la división general entre presentaciones y presentificaciones se 
añade la subdivisión entre presentificaciones complejas —aquellas que 
involucran más de un acto o aprehensión— y presentificaciones simples 
—aquellas en las cuales la conciencia aprehende directamente su objeto, 
aunque no originariamente—. Solo las presentificaciones complejas, 
como la conciencia de imagen en sentido estricto y la conciencia 
simbólica, requieren un representante físico de lo mentado; en cambio, 
otras presentificaciones, como la fantasía, la rememoración o la espera, 
se dirigen a su objeto de manera directa:

Entre percepción, de una parte, y representación simbólica-
figurativa o simbólica-signitiva, de otra parte, hay una 
infranqueable diferencia esencial. En estas especies 
de representación intuimos algo con la conciencia que 
figura o indica signitivamente algo distinto; teniendo lo 
uno en el campo de la intuición, no nos dirigimos a ello, 
sino, por el intermedio de un aprehender fundado, a lo 
otro, a lo figurado o a lo designado. En la percepción no 
se puede hablar de nada semejante, como tampoco en 
el simple recuerdo o la simple fantasía (Husserl, 2013, 
p. 171).

Ahora bien, si solo algunas de las presentificaciones son 
representaciones mediatas, entonces la teoría mediata de la imagen 
resulta insuficiente para establecer diferencias al interior de la esfera 
de las presentificaciones y, por lo tanto, también para dar cuenta de la 
diferencia entre presentaciones y presentificaciones. Pero entonces la 
caída de la solución mediata reabre el problema que la teoría de la imagen-
copia de Twardowski buscaba evitar. Pues si la fantasía es un tipo directo 
de representación y, por lo tanto, no entra en conflicto con la realidad, 
entonces ¿qué impide que sea tomada como simple percepción? En otros 
términos, si la aprehensión de la fantasía no disputa la interpretación de 
un mismo material sensible con una aprehensión perceptiva y, por lo 
tanto, no entra en conflicto con el presente actual, ¿por qué tomamos su 
aparición como algo irreal o ficticio y no como algo efectivo? Husserl 
acude primero a su teoría esquemática y sostiene que la diferencia entre 
percepción y fantasía debe buscarse tanto del lado de la cualidad del acto 



139El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

como del lado del contenido, tal como había planteado en su objeción a 
Brentano. Así, en las citadas lecciones de Gotinga, Husserl postula que 
la fantasía es un caso análogo a la percepción, pero con otro tipo de 
contenido sensible. Tanto la percepción como la fantasía aprehenden 
contenidos sensibles de manera directa, solo que los contenidos son de 
diferente especie: “las sensaciones [Empfindungen] sirven de base para 
las percepciones; los fantasmas [Phantasmen] sensibles sirven de base 
para las fantasías” (Hua XXIII, Nº 1, p. 11). 

Sin embargo, dificultades irresolubles en torno al estatuto de los 
fantasmas revelan también la insuficiencia de la explicación esquemática 
para dar cuenta de las presentificaciones simples, esto es, no alcanza 
a dar genuina cuenta del modo en que la conciencia puede intuir de 
manera directa algo no presente.  Pues, ¿en qué radica el carácter ficticio 
e irreal de lo fantaseado? Por un lado, si los fantasmas están ausentes, 
¿cómo pueden siquiera ser aprehendidos? Por otro lado, si los fantasmas 
aparecen, ¿cómo pueden portar la característica de lo ausente? Tomar 
a los fantasmas como representantes internos de otra cosa a lo sumo 
interioriza el problema de la mediación, pero no resuelve el problema 
de la aparición de algo ausente.  El carácter ausente de lo fantaseado no 
puede ser solamente un adjetivo, o algo “puesto” por la conciencia en el 
acto que aprehende un contenido presente, porque entonces la diferencia 
entre ausencia y presencia, entre real y ficticio, quedaría reducida a una 
arbitrariedad psicológica. 

Así, para dar cuenta de la posibilidad de intuir de manera directa algo 
no presente, Husserl deberá buscar una nueva explicación, diferente a 
su vez del modelo directo de la presentación y del modelo indirecto de 
las presentificaciones complejas (cfr. Brough, 2005). Este nuevo modelo 
emerge, no de nuevas discusiones con colegas o maestros, sino de sus 
propios esfuerzos por desentrañar la estructura de la conciencia interna 
del tiempo, centrados en particular en el estudio de la rememoración 
(Erinnerung o Wiedererinnerung). En este sentido, tampoco el punto de 
vista discriminativo, que considera la división tajante entre fantasía y 
conciencia de imagen, será el definitivo, sino que, en última instancia, 
de la profundización de los análisis de la rememoración y de la fantasía 
como presentificaciones intuitivas simples surgirá una inversión lógica 
de la relación entre fantasía y conciencia de imagen en la cual esta se 
revelará como una modalidad de aquella.



140 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

III. ¿Modificación reproductiva inactual? La fantasía como 
presentificación intuitiva simple y no posicional
En sus análisis sobre la rememoración y la temporalidad de la 

conciencia, desarrollados en la última y más famosa de las cuatro partes 
de las lecciones del semestre de invierno de 1904/05,21 Husserl se enfrenta 
con problemas similares a los que dificultan el análisis de la fantasía. En 
cuanto presentificación también de tipo directo, ni la teoría esquemática 
ni la teoría de la imagen alcanzan a explicar satisfactoriamente la 
experiencia del pasado. Por un lado, si el pasado ya no existe, ¿cómo 
puede un acto rememorante, que es presente, dirigirse a algo ausente? 
En cambio, si el acto rememorante se dirige a un contenido presente, 
¿de dónde proviene el carácter pasado de lo aprehendido de manera 
presente? Por otro lado, postular que el contenido aprehendido es 
representante del pasado interioriza el problema de la relación entre el 
representante y lo representado pero, nuevamente, no lo explica.

Frente al fracaso de la teoría de la imagen y de la teoría esquemática 
para dar genuina cuenta de la conciencia de dimensiones ausentes de la 
experiencia, ya sean temporales (como el pasado o el futuro), espaciales 
(coexistencia temporal pero en distinto lugar) o irreales (como en la 
ficción), Husserl debe desarrollar una tercera vía. De otro modo, la 
conciencia permanecería encerrada en el presente.22 Esa tercera vía es 
la teoría de la modificación reproductiva (reproduktive Modifikation), que 
será desarrollada especialmente a partir de 1908 tomando como punto 
de partida fundamental los análisis de la conciencia interna del tiempo.23 
Como ha señalado Rudolf Bernet, la investigación fenomenológica de 
las vivencias intencionales, que condujo al “descubrimiento de una 
conciencia reproductiva, no hubiera sido posible sin la exploración de la 
dimensión temporal de la conciencia intencional y, más particularmente, 
de la conciencia interna del modo de cumplimiento de los actos 
intencionales” (Bernet, 2004, p. 78). Los análisis de la conciencia interna 

21  Cfr. Husserl (1969) (Hua X).
22  Justamente, dado que la teoría esquemática sí permite explicar la 

constitución actual de experiencias presentes, Husserl la abandona para las 
presentificaciones, pero la conserva para la presentación.

23  Cfr. Hua XXIII (Nº 8, pp. 265 y ss.).



141El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

explican tanto la constitución de objetividades temporales trascendentes 
(como una melodía que dura en el tiempo y que aprehendemos en su 
duración) como la constitución temporal de las objetividades inmanentes, 
esto es, la constitución e inserción de las vivencias mismas en el flujo 
de la conciencia. Es decir, no solo dan cuenta de las condiciones de 
posibilidad de la experiencia del pasado o de la experiencia de un 
objeto ficticio, sino que también permiten establecer diferencias entre 
tipos de experiencias según su estructura de constitución al interior de 
la conciencia interna del tiempo. En palabras de Bernet: “la conciencia 
interna no manifiesta solamente la pertenencia de todos los actos 
intencionales efectuados por mí a la unidad de una misma conciencia, 
sino que también pone igualmente de relieve la diferencia que existe 
entre mis actos de presentación y de presentificación, entre los actos 
efectivamente cumplidos o simplemente imaginados por mí” (2004, p. 
13).

Ahora bien, la solución que la teoría reproductiva permite dar 
al problema de la posibilidad de la experiencia del pasado consiste 
en no tomar a la rememoración como la experiencia del pasado ni 
como la conciencia de algo afectado por el carácter “pasado”, sino en 
tomarla como la experiencia presente que da “de nuevo” algo que fue 
experienciado originariamente en otro tiempo por el mismo sujeto. 
Recordar no significa, entonces, viajar en el tiempo, vivir el pasado, sino 
revivir, traer de nuevo, desempolvar algo que ya ha sido experienciado 
anteriormente, en síntesis, reproducirlo.24 Dirá Husserl en Ideas I: “El 
recuerdo es, justo por su propia esencia, ‘modificación de’ una percepción 
[…] modificación del ‘presente’, el cual, en cuanto no modificado, es 
precisamente el ‘originario’, el ‘presente en persona’ de la percepción” 

24  La rememoración es “conciencia no solo del objeto pasado, sino conciencia 
del objeto pasado de tal modo que puedo decir: de lo sido perceptivamente, de lo 
que fue percibido por mí, de lo que me fue dado en mi pasado aquí y ahora. […] 
No veo [lo recordado] como efectivo, sino que me siento ‘transportado de vuelta’ 
al pasado al verlo. El recuerdo es una modificación peculiar de la percepción; 
siendo esta última una aparición perceptiva [Wahrnehmungserscheinung] 
(aparición originaria [originäre Erscheinung]) en el modo de la creencia (también 
originaria). Todo ello está allí no solo como fantasía. Vuelvo a ‘ver’ frente a mí 
[la aparición perceptiva]. Es ‘vista’ y ‘vuelta’ a ver, incluso si se da con rupturas, 
intermitentemente. Nuevamente como oculta por un velo, luego rompiendo la 
bruma. Es vista nuevamente, dada como pasado” (Hua XXIII, Nº 11, pp. 286-
287).



142 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

(Husserl, 2013, p. 328). Mientras que la percepción es “conciencia de ser” 
(Seinsbewußtsein), es decir, conciencia de un “objeto existente” (seiender 
Gegenstand) en el aquí y el ahora, la conciencia que rememora es la 
conciencia que da de nuevo (Wiederbewußtsein) (cfr. Hua XXIII, Nº 11, 
p. 288), es la modificación reproductiva de una percepción o conciencia 
originaria, que es dada de nuevo pero “en el modo como” [gleichsam],25 
a través de una cierta bruma, bajo un encubrimiento (Verschleierung) (cfr. 
Hua XXIII, Ap. XXXIV, p. 318), como encubierta por un velo (durch ein 
Schleier verdeckt) (Hua XXIII, Nº 11, pp. 286-287; cfr. también Hua XXIII, 
Nº 6 y Hua X, p. 48). 

La posibilidad de recordar algo ya vivido, esto es, de efectuar una 
modificación reproductiva sobre la percepción, descansa en diversas 
condiciones. Para que haya recuerdo debe primero haber olvido. Es decir 
que la modificación reproductiva depende a su vez de otra modificación 
a la cual están sometidas todas las vivencias, que es la modificación 
retencional (retentionale Abwandlung o retentionale Modifikation) (cfr. 
Hua X, § 11; Ap. VIII, § 30 y § 39). La retención convierte el presente 
en pasado de tal manera que todas las vivencias que han sufrido ese 
hundimiento en el pasado pertenecen a una misma conciencia. Si la 
retención es la modificación por la cual el presente en cierto sentido 
retrocede, la rememoración, en la medida en que permite traer el 
pasado al presente, es la modificación inversa y de fuerza contraria. 
Desempolvar el pasado es posible, además, gracias a la capacidad que 
tiene la conciencia de desdoblarse y dirigirse desde el ahora actual 
hacia una vivencia pasada para reproducirla. Sin embargo, lo que se 
reproduce no es el contenido de la vivencia pasada, sino el acto en que 
el objeto recordado fue constituido originariamente. Aquello que se 
reproduce es reconocido como propio por la conciencia que recuerda, 
porque ambos actos copertenecen a una misma conciencia gracias a que 

25  Husserl suele utilizar “gleichsam” en un sentido amplio, como indicador 
de la modificación reproductiva en general, es decir, como el “como si” de toda 
presentificación, mientras que “als ob” aparece en un sentido más estrecho, 
restringido a la modificación que caracteriza a la fantasía. “Gleichsam” serviría 
por lo tanto también para la rememoración, mientras que el “als ob” expresa 
el modo de ser de la fantasía. Para mantener ese matiz optamos por traducir 
“gleichsam” por “en el modo como” y “als ob” por “como si”. (Aunque de uso 
menos generalizado en español, se podría asimismo traducir “gleichsam” por 
“dizque”, tal como propone A. Zirión Quijano en su traducción de Ideas I).



143El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

las vivencias se constituyen en la conciencia interna como objetividades 
inmanentes, solo que, en este caso, una se constituye como reproducción 
de la otra. La conexión entre el ahora de lo rememorado y el ahora actual 
otorga a la rememoración la característica de la actualidad, y la conciencia 
de la distancia entre el ahora actual y el ahora reproducido permite 
caracterizar al ahora reproducido como pasado. A la vez, esa distancia 
otorga a la rememoración su verificabilidad, que consiste en la posibilidad 
ideal de presentificar o actualizar todo el curso de vivencias que conecta 
el ahora actual con el ahora pasado.26

La modificación reproductiva que caracteriza a la rememoración 
se convierte, entonces, en el nuevo modelo para explicar las 
presentificaciones, que de este modo pasan a ser consideradas 
“modos diferentes de ‘reproducción’”.27 Cabe advertir que el modelo 
de la modificación reproductiva no alcanzará solamente a las 
presentificaciones simples, como la rememoración o la fantasía, 
sino también a las presentificaciones complejas, en las cuales suelen 
combinarse una modificación reproductiva y algún otro tipo de 
modificación.28 De acuerdo con esta tercera vía, también la fantasía 
es un tipo de presentificación reproductiva. Pero ello requiere, 
entonces, establecer nuevas distinciones entre tipos de modificaciones 
reproductivas simples, lo que principalmente significa profundizar en 

26  Husserl considera distintas formas de surgimiento de la rememoración. 
En uno de cuyos extremos se encuentra un mero emerger (Auftreten) pasivo, 
motivado porque algún sentido sedimentado de algo experienciado en el ahora 
actual evoca un recuerdo (cfr. Hua XXIII, Ap. XXXII, p. 315). En el otro extremo 
se encuentra la posibilidad activa de dirigirse (Zuwendung) al pasado, recordar 
y llevar a cabo (vollziehen) una reconstrucción detallada de un evento anterior.

27  “En verdad se trata de una serie de modificaciones. Puede tratarse 
de una conciencia del pasado [Vergangenheitsbewußtsein], pero también de 
una conciencia presentificadora [Vergegenwa ̈rtigungsbewußtsein] en la cual se 
presentifica un ahora no presente [ein nichtgegenwa ̈rtiges Jetzt]. […] Son distintos 
modos de ‘reproducción’, de presentificación” (Hua XXIII, Nº 14, p. 305).

28  Esto vale también para el caso de la conciencia de imagen, en la cual 
la modificación de neutralidad a la que es sometida la percepción de la cosa 
física para que en su lugar aparezca una imagen (Bildobjekt) se entrelaza con una 
segunda modificación que da lugar a la conciencia del sujeto (Sujet) mentado 
y que es posible gracias a un tipo peculiar de reproducción por imagen copia 
(Abbild) o modificación figurativa (abbildende Modifikation) (cfr. Hua III/1, §§ 111-
112).



144 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

el contraste entre la fantasía y la rememoración. Este contraste pivoteará 
en torno del carácter actual o inactual (in-aktuell), o del carácter ponente 
o no ponente (nicht setzende), de las presentificaciones simples. Así, 
la última gran división entre vivencias intencionales, que surge del 
contraste entre rememoración y fantasía, es entre presentificaciones 
intuitivas simples ponentes y presentificaciones intuitivas simples no 
ponentes. Sostiene Husserl en 1910: “he encontrado dos modificaciones y 
me mantengo en esta distinción. Por un lado, la modificación de fantasía 
[Phantasiemodifikation], por otro lado, la modificación rememorativa 
[Erinnerungsmodifikation]. Se diferencian por actualidad [Aktualität] e 
inactualidad [Inaktualität]” (Hua XXIII, Nº 13, p. 294, n. 1).

La rememoración es caracterizada como un tipo de “presentificación 
actual” (Hua XXIII, Nº 7, p. 260, n. 1) o de reproducción “ponente” 
porque, al reproducir una vivencia originaria, reproduce también su 
“lugar de tiempo” o su “punto de tiempo” (Hua X, p. 28).29 Es decir que 
lo reproducido conserva las conexiones espaciotemporales originarias 
y todos los demás caracteres con los que lo reproducido fue vivenciado 
originalmente, como sus caracteres de ser y de creencia. Así, lo 
rememorado forma parte de la realidad. En cambio, en la fantasía faltan 
esas conexiones con el resto de la experiencia, porque lo reproducido no 
necesariamente tuvo lugar en el propio pasado de quien fantasea; e incluso 
si hay vínculos con la propia experiencia (como cuando fantaseamos 
pasados alternativos de historias reales), la posibilidad misma de la 
fantasía depende de su libertad con respecto a las ataduras y exigencias 
de la realidad: las fantasías se verían anuladas si quisiéramos someterlas 
a un proceso de verificación. En consecuencia, Husserl sostiene que, por 
oposición a la rememoración, que es la modificación reproductiva actual, 
“la mera fantasía [bloße Phantasie] es precisamente lo mismo, pero en 
inactualidad [Inaktualität]” (Hua XIII, Nº 7, p. 260, n. 1). El establecimiento 

29  El lugar o punto de tiempo marca la individualidad de cada vivencia 
en el flujo de la conciencia interna, que es fijada en la aprehensión originaria, 
impresional. La individuación es absoluta en cuanto a los caracteres constitutivos, 
pero es relativa en relación con el presente viviente o el ahora actual. Por eso 
Husserl sostiene que “al retroceder el fenómeno hacia el pasado”, el ahora toma 
“el carácter de ahora pasado” pero conservando su identidad, siendo “el mismo 
ahora, sólo que ofreciéndose como pasado en relación con el ahora actual del 
caso, con el ahora temporalmente nuevo” (Hua X, pp. 65-66; cfr. Husserl 2002a, 
§ 31).



145El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

de la distinción entre la rememoración y la fantasía sobre la base de 
este carácter posicional tiene lugar solo tras la profundización de los 
análisis sobre la rememoración. De hecho, en el otoño de 1909, Husserl 
sostiene que en las lecciones de 1904/05 “no tom[ó] en consideración los 
‘momentos cualitativos’ [qualitativen Momente], los modos de creencia, 
duda, a pesar de que ciertamente juegan un rol importante” (Hua XXIII, 
Nº 10, pp. 276 y ss.).

La fantasía es, entonces, el tipo inactual de reproducción. ¿Pero 
cómo es posible que la conciencia pueda dirigirse a objetos sin posición 
(cfr. Hua XXIII, Nº 15c, p. 351), que aparecen como meramente flotando 
ante los ojos (cfr. Hua XXIII, Nº 1, p. 18), desconectados del resto de 
la experiencia? Según Husserl, la ausencia de posición, si bien no 
es el resultado de una actividad, sí requiere un tipo de modificación 
que suspenda la tesis, la posición de lo fantaseado. Es gracias a una 
“modificación de fantasía” (Phantasiemodifikation) que la conciencia 
ponente se modifica en conciencia neutralizada, es decir que el acto de 
fantasía “inactualiza” lo experienciado, lo desconecta de las exigencias 
de la realidad efectiva.30 Sin esta modificación, que es una especie de 
modificación de inactualidad, el objeto no podría ni siquiera surgir, 
porque la intención fantaseante se vería cancelada por su discordancia 
con las exigencias de la realidad de tomar la aparición como algo 
existente efectivamente. Esto no significa que lo fantaseado no tenga 
ninguna característica o que aparezca completamente indeterminado, 
sino, en todo caso, que puede tener todos los caracteres de un nóema 

30  Cabe aclarar que, si bien la “modificación imaginativa” de las 
Investigaciones lógicas es la “modificación de fantasía”, la denominación cambia 
luego de establecida la tajante distinción entre la imaginación o conciencia de 
imagen y la fantasía. Sostiene Husserl: “En general, ya intenté distinguir entre 
‘modificación cualitativa’ y ‘modificación imaginativa’ en las Investigaciones 
lógicas. Este último título resulta inadecuado, ya que pensé reconocer que 
la aprehensión de fantasía y la aprehensión auténtica de una imagen debían 
distinguirse. Mientras tanto, he avanzado considerablemente, he reconocido que 
la aprehensión de la fantasía no es una aprehensión genuina, sino simplemente 
la modificación de la aprehensión correspondiente de la percepción, y que la 
aprehensión de una imagen en tanto ilusión es una aprehensión perceptiva 
neutralizada por un conflicto, por lo cual la ‘neutralización’ es una cuestión de 
cualificación y requiere ‘competencia’ entre o ‘entrelazamiento’ de aprehensiones 
simples, es decir, de aprehensiones [objetivantes] de cosas [Dingauffassungen]” 
(Hua XXIII, Nº 10, p. 276).



146 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

pleno, pero modificados o afectados por un cambio de signo que es el 
de la simulación, el del “como si” (als ob), el del “cuasi-” (quasi-). Para 
distinguir este cambio de signo del de otra modificación de inactualidad 
—la modificación de neutralidad— proponemos considerar a la simple 
neutralización como la modificación de inactualidad que pone “entre 
paréntesis” y a la fantasía como la modificación de inactualidad que 
pone “entre comillas”. 

Ahora bien, resulta claro que el acto de fantasía requiere una 
modificación de inactualidad. Sin embargo, puede objetarse que el 
análisis fenomenológico de las vivencias de fantasía se agote en esa 
condición de posibilidad. Así como la epojé es la condición de posibilidad 
inicial para la tarea fenomenológica, pero no es la tarea misma, tampoco 
el acto de fantasear se agota en la modificación de inactualidad. Lo que 
parece faltar en el análisis husserliano es la diferencia entre el carácter 
reproductivo de la rememoración y el carácter productivo o inventivo de la 
fantasía, pues, entendida en términos reproductivos, la fantasía puede a 
lo sumo dar cuenta de la reproducción no ponente de un caballo y de un 
hombre, pero no de la conciencia de un centauro. 

Ahora bien, esta limitación de la definición husserliana de las 
vivencias de fantasía en términos reproductivos bien podría subsanarse 
definiéndola como un tipo de modificación cuasi-productiva inactual. Lo 
que la fantasía reproduciría sería algo que al mismo tiempo produce 
o cuasi-produce. Como parecen sugerir tanto Fink (1966) como Bernet 
(2004), para explicar cómo puede la conciencia cuasi-producir algo que 
no puede ser nuevo en un sentido absoluto (como lo es todo lo que 
emerge en el presente viviente) parece necesario complementar estos 
análisis con una teoría asociativa.31 Pero si bien es cierto que los análisis 
eidéticos sobre la fantasía se detienen antes de dar este paso, pueden 
encontrarse nuevas dimensiones, matices o aclaraciones, en los usos 
que Husserl hace de este concepto al estudiar otras dimensiones de la 
experiencia, como la empatía, la intuición de esencias, la experiencia 
estética, la reconstrucción de la historia, etc. 

Asimismo, resulta menester señalar que la consolidación de la noción 
de “fantasía” conlleva una última distinción entre fantasía “pura” y 

31  La novedad provendría, así, de la combinación o asociación de elementos 
ya vividos, pero no de la producción de elementos impresionalmente nuevos. 
Tal como sugieren otros análisis de la fantasía, la rememoración reproduciría en 
orden, mientras que la fantasía utilizaría el pasado arbitraria o caprichosamente.



147El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

fantasía “mixta” o “atada” (cfr., inter alia, Hua XXIII, Nº 15d, p. 355), que 
permite fijar terminológicamente los resultados del análisis conceptual 
que hasta aquí hemos reconstruido. Por un lado, se distingue la mera 
fantasía libre (frei), pura (rein, pure), desconectada; por otro lado, las 
fantasías que se encuentran entrelazadas, mezcladas o atadas (verbunden, 
gebunden) a otros actos, a otras apariciones. La “mera” fantasía (bloß, 
gewöhnlich, schlicht) ocupa el lugar del proto-modo, mientras que las 
fantasías atadas son las modalizaciones del “caso puro”. La fantasía se 
modaliza cuando se ata a otras apariciones, como ocurre, por ejemplo, 
en el caso de la intuición de esencias, donde queda “atada” al ejemplo 
tomado como punto de partida, o en la empatía, donde se “ata” a la 
aparición del cuerpo del alter ego. Podríamos llamar a la primera “fantasía 
eidética” y a la segunda “fantasía empática”. En concordancia, Husserl 
denomina “fantasía perceptiva” (perzeptive Phantasie) a toda fantasía 
que aparece atada a una percepción. Por ello, al menos a partir de 1918, 
Husserl abandona la expresión “conciencia de imagen”, pues considera 
que se trata de un “ejemplo de fantasía perceptiva” (Hua XXIII, Nº 18, p. 
504). Así, contrariamente a lo que sostienen, por ejemplo, Ricœur (2000a 
y 2000b) o Saraiva (1970), la fantasía y la conciencia de imagen no serían, 
entonces, dos especies de imaginación, sino, en todo caso, dos especies 
de fantasía: la forma pura y una de sus modalizaciones. Y dado que 
Husserl la considera un tipo de conciencia de imagen, en última instancia 
también la experiencia estética será posible como tipo de fantasía atada, 
más específicamente, como tipo de “ficción perceptiva” (perzeptive 
Fikta) (Hua XXIII, Nº 18, pp. 509-510). La contemplación de una obra 
de teatro, por ejemplo, sería un caso de “ficción perceptiva” en el que el 
espectador neutraliza a los actores para ver, en su lugar, personajes. En 
este caso, la fantasía sería libre de no ver actores, sino personajes, pero 
la materialidad que permite la encarnación de los personajes y los otros 
elementos que constituyen la obra de teatro, como la trama, operan una 
limitación a la operación de la fantasía que queda atada a posibilidades 
prefiguradas por la ficción misma: 

En el caso de la figuración o representación por imagen-
copia, lo que se figura en el cómo del ser figurado 
determina los límites de lo que aparece en tanto que 
aparece […]. Tal como ocurre en una narración, una 
novela o cosas por el estilo. Puedo ir más allá de la 
narración hasta el punto de estar profundamente 



148 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

absorto en la elucidación de lo que está siendo narrado, 
el paisaje, las personas, etc. Pero mi fantasía no es libre 
de ulteriores desarrollos (obviamente no es libre en 
relación con el estilo de concordancia de lo prefigurado). 
Por el contrario, estoy atado [gebunden]; la unidad 
de las apariciones como apariciones representadas 
debe siempre ser lo narrado como tal y nada más. De 
lo contario estaré componiendo nuevas invenciones 
ficticias [pero] no estaré ya en la obra ficcional del artista 
(Hua XXIII, Nº 20, p. 588).

Conclusión
No es cuestión aquí de objetar ciertos usos del concepto de “fantasía” 

en la fenomenología posterior a Husserl, sino de advertir sobre 
algunas direcciones infructíferas para el análisis de la conciencia y sus 
posibilidades. Con ese objetivo, hemos buscado destacar los momentos 
clave en la evolución del concepto husserliano de “fantasía” y los 
motivos que dieron lugar a la fijación de cada una de sus principales 
características esenciales. 

En primer lugar, el interés de Husserl por desambiguar la definición 
de Brentano de la fantasía como un tipo de representación intermedia 
entre la abstracción de los conceptos y la impresionalidad de la 
percepción, dio lugar al análisis propiamente fenomenológico de las 
vivencias de la conciencia al permitir una primera distinción global 
entre, de un lado, la percepción o presentación, como fuente primigenia 
de donde surge impresionalmente toda experiencia nueva y, del otro 
lado, todas las otras vivencias como modificaciones de la forma madre 
no modificada. Si bien las presentificaciones intuitivas no son explicadas 
en términos reproductivos hasta 1908/09, estas primeras consideraciones 
trazan el camino de un modelo jerárquico que considera un punto cero 
respecto del cual todas las demás modalidades serían derivadas. Se 
puede agregar que Husserl recurre nuevamente a esa relación entre un 
caso puro y sus modificaciones o modalizaciones al distinguir entre el 
caso puro de fantasía simple y libre y sus modalidades atadas a otras 
apariciones.

En relación con la frecuente confusión (recurrente en la historia de 
la filosofía, y no solo en la tradición fenomenológica) entre fantasía y 
conciencia de imagen o imaginación, debemos insistir en que a lo largo 



149El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

de los análisis de Husserl tiene lugar una inversión de la prioridad 
lógica sugerida al principio. Ni la fantasía es un tipo de imaginación, 
ni se trata de dos formas independientes de conciencia irreal o ficticia, 
sino que, luego del desarrollo de un modelo de constitución para las 
presentificaciones simples (el de la reproducción), se revela el lugar 
primordial de la fantasía sobre la conciencia mimética, que depende para 
su surgimiento del entrelazamiento de un estímulo físico con un acto de 
fantasía. El temprano interés de Husserl por la fantasía y su búsqueda 
por superar las posiciones de Brentano y Twardowski refuerzan la idea 
de que la tajante distinción entre imaginación y fantasía es anterior y 
tiene motivos más firmes que la ambivalencia con la que aparentemente 
Husserl aborda el problema en las lecciones del semestre de invierno de 
1904/05. 

Por último, la proximidad (sin dudas también omnipresente en 
la tradición filosófica) entre la fantasía y la rememoración, que ocupa 
el primer plano en el análisis al librarse la fantasía del yugo de la 
conciencia mimética, no debe, sin embargo, hacernos olvidar que la 
fantasía no puede ser solamente concebida como un tipo de conciencia 
reproductiva y que su potencia productiva o inventiva tampoco puede 
consistir exclusivamente en una mera neutralización de lo reproducido. 
El esclarecimiento del camino que condujo a la fijación de la esencia 
morfológica de la fantasía deja abierta la tarea de desarrollar un modelo 
de constitución productivo o cuasi-productivo que dé cuenta del exceso 
de la fantasía sobre la reproducción. Ese modelo, si bien exige una crítica 
de la definición husserliana de la fantasía, puede enriquecerse de un 
análisis de las funciones teóricas, prácticas y estéticas que la fantasía 
lleva a cabo en la constitución de otras experiencias, como la intuición de 
esencias, la empatía, la reconstrucción de la historia, la contemplación 
estética, i. a., de las que Husserl se ocupa extensa y productivamente.

Bibliografía
Benoist, J. (2001). Représentations sans objet. Aux origines de la phénoménologie 

et de la philosophie analytique. PUF. 
Bernet, R. (2004). Conscience et existence. Perspectives phénoménologiques. 

PUF.
Brentano, F. (1874). Psychologie vom empirischen Standpunkt. Duncker & 

Humblot.



150 Azul Tamina Katz

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

	  (1988). Ausgewählte Fragen aus Psychologie und Ästhetik. En 
Grundzüge der Ästhetik. (pp. 3-88). F. Mayer-Hillebrand (ed.). F. 
Meiner.

Boehm, R. (1969). Einleitung des Herausgebers. En E. Husserl, Zur 
Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins (1893-1917). (pp. XIII-
XLIII). Martinus Nijhoff.

Brough, J. B. (1991). Translator’s Introduction. En E. Husserl, On the 
Phenomenology of the Consciousness of Internal Time (1893-1917). 
Edmund Husserl’s Collected Works. Vol. IV. (pp. XI-LVII). Kluwer 
Academic Publishers.

	  (2005). Translator’s Introduction. En E. Husserl, Phantasy, Image 
Consciousness and Memory (1898-1925). Edmund Husserl’s Collected 
Works. Vol. XI. (pp. XXIX-LXVIII). Springer.

Dubosson, S. (2004). L’imagination légitimée. La conscience imaginative dans 
la phénoménologie proto-trascendantale de Husserl. L’Harmattan.

Dufourcq, A. (2011). La dimension imaginaire du réel dans la philosophie de 
Husserl. Springer.

English, J. (1993). Présentation. En E. Husserl y K. Twardowski, Sur les 
objets intentionnels. 1893-1901. (pp. 9-84). Vrin.

Fink, E. (1966). Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur 
Phänomenologie der Unwirklichkeit. En Studien zur Phänomenologie. 
1930-1939. (pp. 1-78). Martinus Nijhoff. 

Hume, D. (1967). A Treatise of Human Nature. L. A. Selby-Bigge (ed.). 
Clarendon Press.

Husserl, E. (1997). Fantaisie. En A. Lalande, Vocabulaire technique et 
critique de la philosophie. (p. 342). Quadrige-PUF.

	  (1969). [Hua X]. Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins 
(1893-1917). R. Boehm (ed.). Martinus Nijhoff. 

	  (1976). [Hua III/1]. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 
phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in 
die reine Phänomenologie. K. Schuhmann (ed.). Martinus Nijhoff. 

	  (1980). [Hua XXIII]. Phantasie, Bildbewußtsein, Erinnerung. Zur 
Phänomenologie der Anschaulichen Vergegenwärtigungen. Texte aus dem 
Nachlass (1898-1925). E. Marbach (ed.). Kluwer Academic Publishers. 

	  (1984). [Hua XIX/1]. Logische Untersuchungen II. Erste bis fünfte 
Untersuchung. U. Panzer (ed.). Martinus Nijhoff.

	  (1994). [HuaDok III/1]. Briefwechsel. I. Die Brentanoschule. K. 
Schuhmann y E. Schuhmann (eds.). Kluwer Academic Publishers.



151El concepto de “fantasía” en la fenomenología de Husserl

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 119-151

	  (2002a). Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 
A. Serrano de Haro (trad.). Trotta.

	  (2002b). Phantasia, conscience d’image, souvenir. R. Kassis, J.-F. 
Pestureau y M. Richir (trads.). Jérôme Millon. 

	  (2005). Phantasy, Image Consciousness and Memory (1898-1925). 
Edmund Husserl’s Collected Works. Vol. XI. John B. Brough (trad.). 
Springer.

	  (2013). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. J. Gaos y A. Zirión Quijano (trads.). FCE.

Marbach, E. (1980). Einleitung des Herausgebers. En E. Husserl, Phantasie, 
Bildbewußtsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der Anschaulichen 
Vergegenwärtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). E. Marbach 
(ed.). (pp. XXIV-LXXXII). Kluwer Academic Publishers.

Mayer-Hillebrand, F. (1988). Vorwort des Herausgeberin. En F. Brentano, 
Grundzüge der Ästhetik. (pp. III-XVII). F. Meiner.

Richir, M. (2004). Phantasia, Imagination, Affectivité. Phénomenologie et 
anthropologie phénomenologique. Million.

	  (2010). Imaginación y Phantasia en Husserl. P. Posada Varela (trad.). 
Eikasia. Revista de Filosofía, 6(34), 419-438. 

Ricœur, P. (2000a). La mémoire, l’histoire, l’oublie. Seuil. 
	  (2000b). La memoria, la historia, el olvido. A. Neira (trad.). FCE.
Rollinger, R. D. (1993). Husserl and Brentano on Imagination. Archiv für 

Geschichte der Philosophie, 75, 195-210.
Saraiva, M. M. (1970). L’imagination selon Husserl. Martinus Nijhoff.
Sartre, J.-P. (1940). L’imaginaire. Gallimard. 
	  (1965). L’imagination. PUF.
	  (2005). Lo imaginario. M. Lamana (trads.). Losada. 
Schuhmann, K. (1993). Husserl and Twardowski. En F. Coniglioni, 

R. Poli y J. Woleński (eds.), Polish Scientifique Philosophy: the Lvov-
Warsaw School. (pp. 41-58). Rodopi.

Tanasescu, I. (2010). Le concept psychologique de la représentation 
de la fantaisie chez Brentano et sa réception chez Husserl. Studia 
Phaenomenologica, 10, 45-75.

Twardowski, K. ([1894] 1982). Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der 
Vorstellungen—Eine psychologische Untersuchung. Philosophia Verlag.


