
Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

http://doi.org/10.21555/top.v660.2143

Riddles, Education, and Philosophy in Clearchus 
of Soli’s On Riddles

Acertijos, educación y filosofía en el tratado Sobre 
los acertijos de Clearco de Solos

Mariana Gardella
Universidad de Buenos Aires

Argentina
mgardellah@uba.ar

https://orcid.org/0000-0002-9622-4644

Recibido: 11 - 02 - 2021.
Aceptado: 12 - 04 - 2021.
Publicado en línea: 11 - 04 - 2023.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



12 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The aim of this paper is to examine the relationship between 

riddles, education, and philosophy that Clearchus of Soli pro-
poses in fr. 63W. I begin by analyzing the definition of “riddle” 
given in fr. 86W. I will argue in favor of the following claims: (1) 
a riddle (grîphos) is different from an enigma (aínigma); (2) a rid-
dle is similar, in a certain way, to a dialectical problem; (3) there 
is a relationship between riddle and aporia. Then, taking the ex-
amples of riddles transmitted in the fragments of the treatise On 
Riddles into account, I will try to explain what the exact relation-
ship between riddle, education, and philosophy could be.

Keywords: Clearchus of Soli; riddle; education; philosophy. 

Resumen
El objetivo de este artículo es examinar la relación entre 

los acertijos, la educación y la filosofía que propone Clearco de 
Solos en el fr. 63W. En primer lugar, analizaré la definición de 
“acertijo” del fr. 86W y ofreceré argumentos para probar las 
siguientes afirmaciones: (1) existe una diferencia entre el acertijo 
(grîphos) y el enigma (aínigma); (2) el acertijo se asemeja, en cierto 
sentido, al problema dialéctico; (3) existe una relación entre el 
acertijo y la aporía. En segundo lugar, tomando en consideración 
los ejemplos de acertijos transmitidos en los fragmentos del 
tratado Sobre los acertijos, explicaré cuál podría ser la relación 
que los acertijos tienen con la filosofía y la educación.

Palabras clave: Clearco de Solos; acertijo; educación; filosofía.



13Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

Introducción
Entre los títulos de las obras adjudicadas al filósofo peripatético 

Clearco de Solos (c. 340-270 a. e. c.) figura el Περὶ γρίφων (Sobre los 
acertijos).1 Su importancia radica en haber sido el primer tratado de 
la Antigüedad (y quizás también el único) dedicado íntegramente 
al estudio de los acertijos.2 Lamentablemente, de los libros del Sobre 
los acertijos, solo conservamos catorce fragmentos que nos permiten 
conocer parcialmente el contenido de la obra.3 Diez de estos fragmentos 
son transmitidos en el Banquete de los sabios de Ateneo de Náucratis, que 
es la principal fuente para reconstruir el tratado de Clearco.4 A su vez, 

1  Cito los fragmentos de Clearco siguiendo la numeración de Wehrli 
(1948) (= W), cuya edición he tomado como referencia. En la primera aparición, 
agrego entre paréntesis la numeración equivalente de la edición de Taifacos 
(2008) (= T) y la fuente de donde se extrae el fragmento. Las traducciones de 
fuentes antiguas son de mi autoría. A lo largo de este trabajo, traduzco γρῖφος 
como “acertijo” y αἴνιγμα como “enigma”. Sobre el sentido de ambos términos, 
cfr. infra, sección 1.1.

2  Cfr. Wehrli (1948, pp. 74-75) y Schneider (1994, p. 419). Sobre Clearco, 
cfr. Baltussen (2016, p. 13). Sobre los enigmas en la antigua Grecia, se puede 
consultar las obras clásicas de Schultz (1909-1912) y Ohlert (1912), y los estudios 
más recientes de Pucci (1996), Berra (2008) y Beta (2016).

3  Que el Sobre los acertijos fue una obra compuesta por más de un libro 
se desprende de los fragmentos en los que se hace referencia al primer libro 
del tratado: “Clearco, discípulo de Aristóteles, nativo de Solos, en el primer 
libro del Sobre los acertijos [ἐν τῷ προτέρῳ Περὶ γρίφων] —recuerdo el texto 
porque me resultaba muy agradable— ha dicho de alguna forma lo siguiente” 
(fr. 91aW; 103-112T = Ath. 7.275b-276a) y “Clearco, en el primer libro del Sobre los 
acertijos [ἐν τῷ προτέρῳ Περὶ γρίφων], dice que Simónides de Zacinto recitaba 
los versos de Arquíloco, sentado en una silla sobre el escenario” (fr. 92W; 104T 
= Ath. 14.620c).

4  Es probable que Ateneo tuviera ante sus ojos una copia completa o un 
resumen del Sobre los acertijos, ya que no parafrasea las ideas de Clearco, sino 
que transcribe citas textuales e identifica con precisión el nombre del autor y 
la obra de donde las ha extraído. Sobre el modo de citar de Ateneo, cfr. Arnott 
(2000, pp. 41-42) y Paulas (2012, pp. 408-410). Jacob (2000, pp. 87-89) sugiere que 
Ateneo podría haber consultado el Sobre los acertijos en la biblioteca de Larensio 
o de Cinulco, quien afirma tener una copia: “Si desconfías, compañero, como 
tengo una copia del libro, no me negaré a prestártela” (fr. 91aW).



14 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de los diez fragmentos transmitidos por Ateneo, cinco corresponden al 
libro décimo del Banquete, que es, junto con el libro decimocuarto de la 
Antología griega, una de las fuentes más importantes para el estudio de 
los acertijos en la Antigüedad. 

En el Sobre los acertijos, Clearco propone una definición de γρῖφος 
(“acertijo”), acompañada de un criterio de clasificación y algunos 
ejemplos. La definición de acertijo aparece en el fr. 86W:

Clearco de Solos lo define así: un acertijo es un problema 
entretenido que exige descubrir la solución a través de 
una investigación realizada por medio de la inteligencia, 
y que se propone con la intención de otorgar un premio 
o un castigo [ὁ μὲν Σολεὺς Κλέαρχος οὕτως ὁρίζεται· 
γρῖφος πρόβλημά ἐστι ἐπιπαιστικόν, προστακτικὸν 
τοῦ διὰ ζητήσεως εὑρεῖν τῇ διανοίᾳ τὸ προβληθὲν 
τιμῆς ἢ ἐπιζημίου χάριν εἰρημένον] (fr. 86W; 101a-b, 
102aT = Ath. 10.448c-e).5 

En esta definición destacan tres características del acertijo: que es 
un problema entretenido, que la solución se descubre a través de una 

5  El fragmento continúa del siguiente modo: “En el Sobre los acertijos, el 
mismo Clearco dice que existen siete clases de acertijos. ‘A partir de la letra’ (ἐν 
γράμματι), por ejemplo, cuando tenemos que decir palabras que comienzan con 
alfa, como un nombre de pez o planta. Lo mismo ocurre cada vez que alguien 
solicita que los nombres tengan o no tengan alguna de las letras, como los 
acertijos llamados ‘asigmáticos’. De ahí que Píndaro también haya compuesto 
una oda contra la sigma como si esta fuera un acertijo que se propone en un 
poema lírico [ὅθεν καὶ Πίνδαρος πρὸς τὸ σ ἐποίησεν ᾠδήν, οἱονεὶ γρίφου τινὸς 
ἐν μελοποιίᾳ προβληθέντος]. Se dice que existen acertijos ‘a partir de la sílaba’ 
[ἐν συλλαβῇ], por ejemplo, cuando tenemos que decir cualquier verso que esté 
encabezado por ba–, como basileús [“rey”]; o que finalice en –nax, como Calianax; 
o que empiece con ‘león’, como Leónidas; o que por el contrario tengan esta 
sílaba al final, como Trasileón. Y ‘a partir del nombre’ [ἐν ὀνόματι], por ejemplo, 
cuando tenemos que decir nombres simples o compuestos de dos sílabas cuya 
forma se muestre elevada o baja; o nombres que no tengan relación con dioses, 
como Cleónimo, o que sí la tengan, como Dionisio —en este caso, pueden estar 
formados a partir del nombre de un dios o de muchos, como Hermafrodito—; o 
que comiencen por Zeus, como Diocles; o con Hermes, como Hermodoro; o que 
finalicen, si se puede, en –nikos. Quienes no hablan como se les ha pedido beben 
de la copa. Así lo definió Clearco”.



15Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

investigación realizada por medio de la inteligencia, y que hay una 
recompensa para quien encuentra la solución y un castigo para quien 
no lo logra. En opinión de Luz (2010, p. 140), la segunda característica se 
retoma y explica en el fr. 63W:

En Atenas, ¿qué castigo recibían quienes no resolvían el 
acertijo que se había propuesto, si es verdad que bebían 
una copa de vino mezclada con salmuera, como también 
ha dicho Clearco en su definición? En el primer libro del 
Sobre los proverbios escribe lo siguiente: la investigación 
de los acertijos no es ajena a la filosofía y a través de 
ellos los antiguos realizaban una demostración de 
su educación [τῶν γρίφων ἡ ζήτησις οὐκ ἀλλοτρία 
φιλοσοφίας ἐστί, καὶ οἱ παλαιοὶ τὴν τῆς παιδείας 
ἀπόδειξιν ἐν τούτοις ἐποιοῦντο] (fr. 63, 84W; 77T = 
Ath. 10.457c-458a).6

6  El fragmento continúa del siguiente modo: “Mientras bebían, proponían 
acertijos, pero no como los que ahora se preguntan unos a otros qué posición 
sexual es la más placentera, cuál es el pescado más delicioso o el de estación, o 
cuál es mejor comer luego de la aparición de Arturo, las Pléyades o el Perro. A 
quienes vencían, les daban como premios besos que eran dignos de la aversión 
de quienes tienen una sensibilidad noble; para quienes eran derrotados, 
establecían como castigo beber vino puro, que tomaban con más placer que el 
de la copa de Higía. Este es precisamente el comportamiento propio de quien 
se ha ocupado de los escritos de Filenis y Arquéstrato, y se ha interesado por 
las llamadas Gastrologías. Pero aquellos preferían acertijos de este tipo: cuando 
el primero citaba un hexámetro o un yambo, cada uno respondía con el verso 
que venía luego; cuando alguien citaba la parte más importante de un poema, 
el resto respondía con un verso de un poeta diferente que expresara la misma 
opinión; o cada uno recitaba un yambo. Además, cada uno recitaba un verso de 
una cantidad determinada de sílabas o versos que siguieran la teoría de las letras 
y sílabas. De modo similar a lo que ya se ha dicho, decían el nombre de cada 
general que atacó Troya o de los generales troyanos; o alguien decía el nombre 
de una ciudad de Asia que empezara con determinada letra, el que seguía decía, 
en cambio, el nombre de una ciudad de Europa y el resto procedía de forma 
alternada, ya se trate de ciudades griegas o bárbaras, según lo ordenado. De 
modo que este juego, que no requiere poca reflexión, se ha transformado en 
un indicador de la educación de cada una de las personas del grupo [ὥστε τὴν 
παιδιὰν μὴ ἄσκεπτον οὖσαν μηνύματα γίνεσθαι τῆς ἑκάστου πρὸς παιδείαν 



16 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Al inicio de este fragmento, Ateneo recuerda la definición de acertijo 
del Sobre los acertijos y luego cita el Περὶ παροιμιῶν (Sobre los proverbios), 
un tratado donde Clearco establece una relación entre los acertijos, la 
filosofía y la educación.7 Esta relación es relevante para el estudio de los 
acertijos porque permite atribuirles otro tipo de finalidad, además de la 
finalidad lúdica que ya poseen por ser juegos. Sin embargo, dado que la 
cita que transmite Ateneo en el fr. 63W es muy breve, no queda claro cuál 
es para Clearco la relación que los acertijos guardan con la filosofía y la 
educación. Al respecto, se han ofrecido dos interpretaciones. Por una 
parte, Wehrli defiende que los acertijos tienen una finalidad pedagógica 
y que, por esa razón, son útiles para la educación y la filosofía.8 Esto 
explica, en su opinión, la diferencia entre los acertijos y las preguntas 
sobre temas eróticos o gastronómicos que se mencionan en el fr. 63W y 
que carecen de tal finalidad (1948, pp. 75-76). Por otra parte, Luz señala 
que, para Clearco, el pensamiento filosófico y la educación son la base 
del juego de los acertijos.9 Si bien es posible comprender la relación entre 
los acertijos y la educación a través de los ejemplos que Ateneo cita del 
Sobre los acertijos, Luz reconoce que no se puede saber con certeza qué 
entiende Clearco por “filosofía” y cuál es la relación que los acertijos 
tienen con el pensamiento filosófico (2010, p. 141).

Aunque las observaciones de Wehrli y Luz sobre la relación entre los 
acertijos y la educación son, como mostraré en la sección 2, acertadas, 
ninguno de estos dos intérpretes logra explicar cuál podría ser el vínculo 
entre los acertijos y la filosofía que propone Clearco. En este artículo, 
me propongo tratar este problema. Para ello, intentaré mostrar que la 
relación entre los acertijos y la filosofía se puede comprender a la luz de 
la definición del acertijo como una especie de πρόβλημα (“problema”). 
Aunque la definición de γρῖφος de Clearco es diferente de la definición 
de αἴνιγμα (“enigma”) de Aristóteles, el concepto de “problema” 
utilizado por Clearco muestra un influjo aristotélico. Argumentaré que 

οἰκειότητος]. Como premio, proponían una corona y un elogio, que por sobre 
todo endulzaban su recíproca amistad. Estas cosas ha dicho Clearco”. 

7  En este trabajo, no me ocuparé en detalle del Sobre los proverbios. Sobre 
este tratado, cfr. Dorandi (2006).

8  Wehrli (1948, p. 75): “Das Ganze diente als παιδεία und φιλοσοφία (fr. 
63) umfassenden erzieherischen Zwecken“.

9  Luz (2010, p. 140): “Nach Klearchos sind also philosophisches Denken 
(bzw. Denkvermögen) und Bildung die Grundlage für das Spiel des γρῖφος”. 



17Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

el acertijo se asemeja al problema dialéctico porque ambos son objeto de 
controversia. Al igual que el problema dialéctico, el acertijo genera una 
aporía que impulsa el desarrollo de una investigación. Esto no significa 
que el acertijo sea idéntico al problema dialéctico ni que la investigación 
para resolver los acertijos sea una investigación dialéctica. Lo que la 
definición de Clearco sugiere es que la resolución de acertijos tiene 
cierto aire de familia con el análisis de problemas dialécticos, ya que 
ayuda a ejercitar la inteligencia a través de la investigación de distintas 
soluciones. Ahora bien, no todos los acertijos citados por Clearco 
presentan la misma dificultad ni se resuelven de la misma manera. En 
este punto, es conveniente distinguir dos tipos de acertijos: los acertijos en 
sentido amplio y los acertijos en sentido estricto. Los primeros consisten 
en juegos con palabras y desafíos mentales que se resuelven gracias al 
conocimiento de las letras y la poesía tradicional. De acuerdo con el 
fr. 63W, estos acertijos sirven como una demostración de la educación 
que posee cada comensal. Los segundos, en cambio, son descripciones 
ambiguas que ocultan su verdadero referente. Estos acertijos (llamados 
γρῖφοι por Clearco, pero αἰνίγματα en otras fuentes) suscitan un 
mayor nivel de controversia y exigen un mayor esfuerzo para adivinar 
el verdadero referente de la descripción enigmática. La relación entre 
el acertijo y la filosofía se observa sobre todo en el caso de los acertijos 
en sentido estricto. Para resolverlos, usualmente se proponen diferentes 
respuestas que deben ser analizadas con vistas a determinar cuál es la 
correcta. Este tipo de actividad se parece, mutatis mutandis, al análisis de 
los argumentos contrapuestos que constituyen una aporía, análisis que 
es útil no solo para el ejercicio dialéctico, sino también para la filosofía, 
como afirma Aristóteles en Top. 1.2. Esta semejanza podría explicar la 
relación general que, a los ojos de Clearco, existe entre los acertijos y la 
filosofía.

Dividiré mi argumentación en dos grandes secciones. Por una parte, 
en la sección 1, examinaré la definición del fr. 86W, deteniéndome en 
los conceptos de “acertijo” y “problema”. En 1.1. exploraré la diferencia 
entre “acertijo” y “enigma” teniendo en cuenta la definición de “enigma” 
de Aristóteles, la distinción que se establece en el escolio a la Compra de 
vidas de Luciano de Samósata y los ejemplos de acertijos incluidos en el 
tratado de Clearco. En 1.2. analizaré la definición de problema dialéctico 
ofrecida por Aristóteles, señalaré las semejanzas que existen entre el 
problema dialéctico y el acertijo, y analizaré la relación entre el acertijo 
y la aporía. Por otra parte, en la sección 2, intentaré explicar la relación 



18 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

que existe entre los acertijos, la educación y la filosofía. Para ello tendré 
en cuenta los ejemplos analizados en 1.1. y las definiciones de acertijo y 
problema analizadas en 1.1. y 1.2.

1. La definición de γρῖφος de Clearco

1.1. Γρῖφος
El primer aspecto relevante de la definición que ofrece Clearco en 

el fr. 86W es el concepto que se propone definir: γρῖφος. Esta palabra 
designa la cesta de juntos utilizada para pescar. Por extensión, se aplica 
a cualquier dicho intrincado y oscuro, e. g. los acertijos que, al igual 
que las redes de pesca, atrapan a quienes no pueden resolverlos.10 En 
los textos antiguos, también es frecuente la utilización del sustantivo 
αἴνιγμα.11 Este se vincula etimológicamente con αἶνος, término que 
refiere a un discurso complejo cuyo sentido es difícil de comprender. 
A veces, αἶνος se emplea como sinónimo de αἴνιγμα, e. g. para referir 
al acertijo del eunuco en uno de los escolios a la República de Platón (fr. 
95aW; 111bT = Schol. Pl. Resp. 5.479c).12

Aunque en algunas fuentes αἴνιγμα y γρῖφος se utilizan de forma 
intercambiable como si fueran sinónimos (e. g. Plut., Quaest. conv., 
673a8-b1 y 717a4-9; Luc., Pseudol., 32.8-10), son conceptos distintos 
que no siempre refieren al mismo tipo de enunciados; de ahí que sea 
necesario distinguirlos. Hay dos razones para sostener esta posición. 
Por una parte, las definiciones de enigma y acertijo son diferentes. Como 
se verá en la sección 1.2., Clearco define el acertijo como una especie 
de problema. Aristóteles, en cambio, asocia el enigma con la metáfora. 
En efecto, el enigma se caracteriza por referir a algo que es a través de 
una descripción metafórica que evoca un personaje, objeto o fenómeno 

10  Chantraine (1968, s. v. γρῖφος). Cfr. LSJ (1996, s. v. γρῖφος) y Luz (2010, 
p. 139). Es probablemente Aristófanes quien utiliza por primera vez el término 
γρῖφος con la acepción de “acertijo”. Cfr. Ar. (Vesp., 20).

11  Αἴνιγμα es un término más antiguo que γρῖφος, ya que aparece 
registrado en las tragedias de Esquilo. Cfr. Aesch. (PV, 610; Ag., 1112 y 1183; 
Cho., 887).

12  Cfr. Chantraine (1968, s. v. αἴνιγμα). Αἶνος también se utiliza con la 
acepción de “relato” (Hom., Od., 14.508), “elogio” (Hom., Il., 23.652 y 795; Od., 
21.110), “fábula” (Hes., Op., 202; Archil., fr. 174, 185 West) y “proverbio” (Eur., 
fr. 508 Kannicht).



19Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

en apariencia imposible o inexistente.13 Usualmente, esta descripción 
presenta numerosas metáforas que dificultan la comprensión, de ahí 
que el exceso de metáforas sea considerado la fuente del enigma.14 Los 
enigmas bien formulados son aquellos que se componen de metáforas 
adecuadas, i. e. metáforas que tienen su base en una analogía entre 
ítems que pertenecen a especies similares o a especies del mismo 
género.15 Como ejemplo, Aristóteles cita el enigma de las ventosas: “Vi 

13  Arist. (Poet. 22.1458a26-27): “Esta es la forma del enigma: hacer 
combinaciones imposibles para referir a cosas que son [αἰνίγματός τε γὰρ 
ἰδέα αὕτη ἐστί, τὸ λέγοντα ὑπάρχοντα ἀδύνατα συνάψαι]”. Vale aclarar que 
Aristóteles nunca emplea el término γρῖφος en su obra. Para un estudio de la 
definición aristotélica de enigma, cfr. Gardella (2022).

14  Arist. (Poet. 22.1458a23-26): “Si alguien compusiera todas las expresiones 
poéticas de este modo [scil. utilizando solo nombres extraños], resultará un 
enigma o un barbarismo. En efecto, si la expresión poética se compone sólo de 
metáforas, resulta un enigma, si de nombres extranjeros, un barbarismo [ἀλλ’ ἄν 
τις ἅπαντα τοιαῦτα ποιήσῃ, ἢ αἴνιγμα ἔσται ἢ βαρβαρισμός· ἂν μὲν οὖν ἐκ 
μεταφορῶν, αἴνιγμα, ἐὰν δὲ ἐκ γλωττῶν, βαρβαρισμός]”. Aristóteles define 
la metáfora como la transferencia del nombre propio (κύριον ὄνομα) de un ítem 
a otro ítem, al que este nombre se aplica de forma desplazada: “La metáfora es 
la transferencia de un nombre ajeno [ὀνόματος ἀλλοτρίου ἐπιφορά], ya sea 
del género a una especie, de la especie al género, de la especie a otra especie, 
o por analogía” (Poet., 21.1457b6-9). La metáfora es un recurso para evitar la 
banalidad de la λέξις poética. Esta debe ser clara, pero sin caer en lugares 
comunes (Poet., 22.1458a18, 31-34). La claridad se logra a través del empleo de 
los nombres propios (ἡ ἐκ τῶν κυρίων ὀνομάτων) y la solemnidad, a través de 
los nombres extraños (ἡ τοῖς ξενικοῖς κεχρημένη). Entre los nombres llamados 
“extraños”, se incluyen los términos extranjeros o dialectales (γλῶτταν), los 
términos alargados (ἐπέκτασιν) y las metáforas (Poet., 22.1457a33-1458a25). 
Sobre la teoría aristotélica de la metáfora hay numerosos estudios, entre los que 
se destacan Most (1987), Laks (1994), Lloyd (1996, pp. 205-222), Moran (1996), 
Kirby (1997) y O’Rourke (2006).

15  Sobre los enigmas bien formulados, cfr. Arist. (Rh., 3.2.1405b2-4 y 
11.1412a24-26). En Poet. (21.1457b16-19), se aclara que la analogía establece que 
b es a a como d es a c, de manera que es posible decir b en lugar de d y viceversa, 
e. g. dado que la copa de vino es a Dioniso lo que el escudo es a Ares, es posible 
llamar a la copa “escudo de Dioniso” y al escudo “copa de Ares”. Sobre las 
metáforas adecuadas, cfr. Arist. (Rh., 3.2.1405a10-16 y 31-34; 3.2.1405b5-18; 
3.11.1411b22-23). Aunque Aristóteles no define los enigmas mal formulados, 
de la caracterización de los enigmas bien formulados se deduce que aquellos 
serían enigmas hechos de metáforas inapropiadas. Estas son metáforas poco 



20 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

a un hombre soldar con fuego bronce a otro hombre [ἄνδρ’ εἶδον πυρὶ 
χαλκὸν ἐπ’ ἀνέρι κολλήσαντα]” (Poet., 22.1458a29-30; Rh., 3.2.1405b1).16 
Este conocido enigma refiere al igualmente conocido procedimiento 
médico que consiste en la aplicación de ventosas calientes sobre el 
cuerpo para aliviar la tensión muscular (Hippoc., VM 22). El enigma 
establece una analogía entre el trabajo de un soldador que por medio 
del fuego suelda bronce con el del médico que aplica ventosas calientes 
del mismo material sobre el cuerpo de sus pacientes. En la versión citada 
por Aristóteles, aparecen dos metáforas: las ventosas son llamadas 
“bronce” porque este era el material del que estaban hechas (metáfora 
basada en la aplicación del nombre del género a una de las especies) y 
se dice que el médico “suelda” porque, como Aristóteles reconoce en 
la Retórica, la práctica médica de la aplicación de las ventosas carece 
de nombre propio.17 Dado que la soldadura de bronce realizada por el 
herrero y la aplicación de ventosas por parte del médico pertenecen al 
mismo género porque constituyen casos de πρόσθεσις (“aplicación”), 
la aplicación de ventosas puede recibir metafóricamente el nombre de 
κόλλησις (“soldadura”) (metáfora basada en la aplicación del nombre 
de una especie a otra que pertenece al mismo género).

Por otra parte, dado que αἴνιγμα y γρῖφος no comparten la misma 
definición, no refieren al mismo tipo de enunciados, i. e. los enunciados 
considerados αἰνίγματα son distintos de los enunciados llamados 
γρῖφοι. La diferencia se establece en uno de los escolios a la Compra de 
vidas de Luciano de Samósata:

claras (ἀσαφεῖς) que vinculan ítems que “están lejos” (πόρρωθεν), i. e. que no 
pertenecen a especies similares o a especies del mismo género (Rh. 3.3.1406b8-9).

16  Para otras versiones del enigma, cfr. Ath. (10.452b-c), Demetr. (Eloc., 
102), Siriano (in Hermog. Id., 36.12-14) y Juan de Sicilia (in Hermog. Id., 199.30-
200.2; Anth. Pal., 14.54). El enigma de las ventosas fue probablemente creado por 
Cleobulina de Lindos, una eximia compositora de acertijos (Plut., Conv. sept. sap., 
154b). Sobre Cleobulina y sus enigmas, cfr. Gardella (2021).

17  Arist. (Rh., 3.2.1405a34-1405b1): “Aún más, no se debe proponer 
metáforas a partir de cosas lejanas, sino a partir de cosas que son del mismo 
género y similar especie, otorgando un nombre a las cosas que no tienen nombre, 
nombre que, una vez que se dice, es evidente que pertenece al mismo género de 
aquello que no tiene nombre, como en el famoso enigma ‘vi a un hombre soldar 
con fuego bronce a otro hombre’”.



21Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

Acertijo y enigma se diferencian porque en relación 
con el enigma cualquiera reconoce que ignora, pero en 
relación con el acertijo se ignora, aunque se cree saber 
[διαφέρει γρῖφος καὶ αἴνιγμα, ὅτι τὸ μὲν αἴνιγμα 
ὁμολογεῖ τις ἀγνοεῖν, τὸν δὲ γρῖφον ἀγνοεῖ δοκῶν 
ἐπίστασθαι] (Schol. Luc., Vit. auct., 14).18

La diferencia entre enigma y acertijo se relaciona con el 
reconocimiento de la propia ignorancia. Para comprender mejor esto, es 
necesario analizar los dos ejemplos citados en el escolio. Como ejemplo 
de enigma, se cita el que propone la Esfinge: “¿Qué cosa tiene dos pies? 
¿Qué cosa tiene tres pies? ¿Qué cosa tiene cuatro pies? [τί δίπουν; τί 
τρίπουν; τί τετράπουν;]”.19 Este consiste en una pregunta compleja 
cuya respuesta se desconoce y se debe investigar. Frente al enigma, el 
reconocimiento de la ignorancia es inmediato. El ejemplo de acertijo, en 
cambio, es el siguiente: “A Héctor, el hijo de Príamo, lo mató el varón 
Diomedes [Ἕκτορα τὸν Πριάμου Διομήδης ἔκτανεν ἀνήρ]”. Aunque 
la afirmación parece clara, presenta una ambigüedad que oculta su 
verdadero sentido. La expresión Διομήδης ἀνήρ puede referir tanto 
al guerrero Diomedes, quien no mató a Héctor, como al “varón de 
Diomeda”, i. e. Aquiles, quien asesinó al hijo de Príamo. La ambigüedad 
se origina en el sustantivo Διομήδης que puede ser, o bien la forma 
en nominativo del nombre masculino Διομήδης (Diomedes), o bien el 
genitivo del nombre femenino Διομήδη (Diomeda), la muchacha que 
Aquiles tomó luego de Briseida. Si se desconoce el doble sentido de la 
expresión Διομήδης ἀνήρ, se podría pensar que la afirmación Ἕκτορα 
τὸν Πριάμου Διομήδης ἔκτανεν ἀνήρ es falsa, cuando en realidad es 
verdadera porque Διομήδης ἀνήρ no refiere a Diomedes, sino a Aquiles, 
el asesino de Héctor.

En el escolio analizado, se llama γρῖφος a un juego con palabras 
basado en una ambigüedad del lenguaje y αἴνιγμα a una pregunta cuya 
respuesta se desconoce y debe ser investigada. Por esta razón, algunos 

18  Sobre este testimonio, cfr. Luz (2013, pp. 97-98). Pólux también 
diferencia αἴνιγμα y γρῖφος al asociar el primero con la diversión propia de los 
juegos de niños y el segundo con la seriedad (τὸ μὲν αἴνιγμα παιδιὰν εἶχεν, ὁ 
δὲ γρῖφος καὶ σπουδήν) (6.107).

19  Para otras versiones del mismo enigma, cfr. Apollod. (Bibl. 3.5.8), Ath. 
(10.456b) y Anth. Pal. (14.64).



22 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

intérpretes, como Konstantakos (2004, p. 120), Guichard (2010, p. 286) 
y Della Bona (2013, pp.169-172), han defendido que, mientras αἴνιγμα 
designa a los enigmas en sentido estricto, γρῖφος es un concepto más 
amplio que refiere no solo a este tipo de enigmas, sino también a los 
juegos con palabras, como la charada y el lipograma (contra Luz, 2010, 
p. 144). 

A continuación, presentaré los ejemplos de acertijos que Ateneo 
cita del Sobre los acertijos de Clearco. Estos muestran que en su tratado 
Clearco incluyó tanto enigmas en sentido estricto como diversos juegos 
con palabras que poseen las mismas características que los enigmas: son 
problemas que ponen en marcha el pensamiento. A todos ellos, Clearco 
los llamó γρῖφοι porque, como se ha visto, γρῖφος es un concepto más 
amplio que αἴνιγμα. A su vez, estos ejemplos reflejan el tipo de acertijos 
que se pronunciaban en los simposios. Allí las competencias de acertijos 
formaban parte de las actividades recreativas que entretenían a los 
comensales luego de la cena (cfr. Della Bona, 2013, pp. 172-180; Potamiti, 
2015, pp. 136-137). Clearco parece haber acotado su estudio a los acertijos 
pronunciados en los banquetes, dejando de lado el uso de acertijos en 
otros contextos y con diferentes propósitos.20 Esto explica por qué en el 
fr. 85W los acertijos se identifican con las preguntas enigmáticas de los 
simposios21 y en el fr. 86 se aclara que estos se proponen con la intención 
de otorgar un premio o un castigo. En efecto, como se explica en el fr. 

20  Por ejemplo, muchos de los mensajes transmitidos por los oráculos 
tenían la forma de acertijos y se componían a través de los mismos recursos 
empleados para la creación de acertijos, e. g. las metáforas, las ideas paradojales 
y los términos polisémicos (Naerebout y Beerden, 2013, p. 122). Sobre la relación 
entre los acertijos y los oráculos, cfr. Fontenrose (1978, pp. 79-83) y Struck (2004, 
pp. 77-110). También era usual el uso de acertijos con fines pedagógicos para 
transmitir conocimientos sobre ciencia natural o sobre los mitos que formaban 
parte de la educación tradicional. Se especula que estos eran dictados por 
un maestro y copiados por los alumnos, de modo que servían también como 
ejercicio de escritura. Sobre este tema, cfr. Guichard (2007, p. 234). 

21  Fr. 85W (102bT = Schol. Ar., Vesp., 20b): “Siete clases de estos [scil. 
acertijos] describe Clearco en su libro Sobre los acertijos. Se llama ‘acertijos’ a 
las preguntas enigmáticas que se proponen en los simposios [τὰ ἐν τοῖς 
συμποσίοις προβαλλόμενα αἰνιγματώδη ζητήματα]”. Cfr. fr. 102bT (= Schol. 
Ar., Vesp., 20a): “Los acertijos son preguntas enigmáticas de las que se hacía uso 
en los simposios [οἱ γρῖφοι ζητήματα αἰνιγματώδη, οἷς ἐχρῶντο πρὸς τοῖς 
συμποσίοις]. Siete clases de estos describe Clearco en Sobre los acertijos”. Como 



23Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

63W, los comensales que encuentran la solución de los acertijos reciben 
como premios besos, coronas y elogios; quienes no lo logran, en cambio, 
a modo de castigo, deben beber una copa de vino mezclada con salmuera 
o una copa de vino sin diluir (cfr. fr. 101dT = Ath. 10. 458f-459a).

Ejemplos de enigmas en sentido estricto son el de la ventosa y el del 
eunuco:

Muchos acertijos son como este: “Vi a un hombre soldar 
con fuego bronce a otro hombre [ἄνδρ’ εἶδον πυρὶ 
χαλκὸν ἐπ’ ἀνέρι κολλήσαντα], / tan íntimamente 
soldados quedaban que se hacían consanguíneos [οὕτω 
συγκόλλως ὥστε σύναιμα ποιεῖν]”. Esto refiere a la 
aplicación de las ventosas. También el de Panarces es del 
mismo tipo, como dice Clearco en el Sobre los acertijos: 
“Posado en un tronco no tronco, a un pájaro no pájaro, 
un varón no varón le arroja una piedra no piedra” 
[βάλοι ξύλῳ τε καὶ οὐ ξύλῳ καθημένην ὄρνιθα καὶ 
οὐκ ὄρνιθα ἀνήρ τε κοὐκ ἀνὴρ λίθῳ τε καὶ οὐ λίθῳ]. 
Estos son la caña, el murciélago, el eunuco y la piedra 
pómez (fr. 94W; 110-111aT = Ath. 10.452b-c).

En su tratado, Clearco cita una versión del popular enigma de la 
ventosa en forma de dístico y una versión del llamado “enigma del 
eunuco”. Este último aparece en la República de Platón y habría sido 
formulado por Panarces, un personaje del que no sabemos nada más que 
lo que se dice en este fragmento.22 A través de una serie de contradicciones 

señala Taub (2014, pp. 423-424), ζήτημα es un término utilizado muchas veces 
como sinónimo de πρόβλημα.

22  Al referirse al hecho de que las entidades sensibles poseen propiedades 
opuestas (e. g. son bellas y a la vez feas, grandes y a la vez pequeñas), de modo 
que son y no son aquello que se dice que son, Platón establece una comparación 
con las afirmaciones de doble sentido y los enigmas: “Esto se parece —dijo— 
a las afirmaciones con doble sentido que se pronuncian en los banquetes y al 
enigma de los niños sobre el eunuco y sobre el golpe al murciélago, que dice 
de manera oscura con qué lo golpea y sobre qué estaba posado [τοῖς ἐν ταῖς 
ἑστιάσεσιν, ἔφη, ἐπαμφοτερίζουσιν ἔοικεν, καὶ τῷ τῶν παίδων αἰνίγματι τῷ 
περὶ τοῦ εὐνούχου, τῆς βολῆς πέρι τῆς νυκτερίδος, ᾧ καὶ ἐφ’ οὗ αὐτὸν αὐτὴν 
αἰνίττονται βαλεῖν]” (Pl., Resp., 5.479b10-c3). Para otras versiones del enigma 
del eunuco, cfr. fr. 95aW y 95bW (= Eust., Il., 2.580.9-14). Sobre Panarces, cfr. 
Bowie (2006).



24 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

(cada ítem se describe como x y no x), el enigma refiere a un eunuco que 
arroja una piedra pómez a un murciélago que está posado en una caña. 
El de la ventosa y el del eunuco son considerados por Clearco acertijos 
“del mismo tipo”, lo que podría aludir al hecho de que son enigmas 
en sentido estricto, i. e. descripciones ambiguas formuladas a través del 
uso excesivo de metáforas o de algún otro recurso (e. g. el uso excesivo 
de la contradicción) que en apariencia refieren a un objeto, personaje o 
situación inexistente o imposible.

Ejemplos de juegos con letras y palabras aparecen en el fr. 86W, 
donde se menciona la clasificación en siete tipos de acertijos que 
lamentablemente Ateneo transmite de forma incompleta.23 Allí se 
distinguen tres clases de acertijos: γρῖφοι ἐν γράμματι (“acertijos a 
partir de la letra”), e. g. decir palabras que comiencen con alfa o que 
no tengan sigma; γρῖφοι ἐν συλλαβῇ (“acertijos a partir de la sílaba”), 
e. g. decir un verso que comience con la sílaba βα– o que finalice en –
ναξ; y γρῖφοι ἐν ὀνόματι (“acertijos a partir del nombre”), e. g. decir 
nombres compuestos, nombres que tengan relación con los dioses, y 
nombres que comiencen con Διός o Ἑρμοῦ, o que terminen en –νικος.24 
Como ejemplo de γρῖφοι ἐν γράμματι, se puede mencionar también el 
decir nombres de ciudades de Asia y Europa que comiencen con una 
letra en particular (fr. 63W). Entre los ejemplos de γρῖφοι ἐν ὀνόματι 
se incluyen el nombrar a los generales aqueos y troyanos (fr. 63W) y el 
decir nombres de utensilios, comidas y postres (fr. 87W).25 

23  No me ocuparé del problema de la reconstrucción de la clasificación de 
Clearco. Al respecto, cfr. Wehrli (1948, p. 76) y Luz (2010, pp. 142-143).

24  Algunos de los ejemplos de γρῖφοι ἐν ὀνόματι (decir nombres que 
comiencen con Διός o Ἑρμοῦ, o que terminen en νικος) podrían ser incluidos 
también dentro de los γρῖφοι ἐν συλλαβῇ.

25  Fr. 87W (109T = Ath. 14.648f-649a): “Clearco de Solos ha mencionado 
el pastel de miel que está frente a nosotros en el Sobre los acertijos, donde dice lo 
siguiente. [‘]Para quien te pide decir nombres de utensilios, debes responder: [«]
Trípode, olla, lámpara, mortero, banco, / esponja, brasero, jofaina, vaso, aceitera, 
/ panera, cuchillo, cuenco, cratera, aguja[»]. En cambio, para quien te pide decir 
nombres de comidas, debes responder lo siguiente: [«]Puré de alubias, sopa de 
lentejas, pescado ahumado, pescado fresco, nabo, / ajo, carne, atún, salmuera, 
echalote, / cardo, aceituna, alcaparra, cebolla, hongo[»]. Y sobre los nombres de 
postres, debes responder de la misma manera: [«]Pastel de leche, tarta, tarta de 
pescado, pastel, granada, / huevo, garbanzo, sésamo, torta de sésamo molido, 
uva, / higo seco, pera, el fruto de la perséa, manzanas, almendras[»][‘].Estas cosas 



25Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

Además, Clearco menciona algunos desafíos que se resuelven 
gracias al conocimiento de la poesía tradicional y que podrían clasificarse 
como γρῖφοι ἐν μέτρῳ (“acertijos en verso”) (Luz, 2010, p. 143), e. g. 
un comensal debe citar un verso de un poema y el que le sigue debe 
responder con el verso que viene luego; un comensal debe citar algunos 
versos de un poema y el resto de los invitados debe responder con versos 
de un poeta diferente que expresen la misma opinión; cada comensal 
debe recitar un yambo, o cada comensal debe recitar un verso de una 
cantidad determinada de sílabas. Un ejemplo de este último desafío es el 
poema de Castorión de Solos, citado también por Clearco, en el que cada 
metro está formado por once letras y palabras completas. Esto hace que 
los metros sean intercambiables, ya que pueden colocarse en cualquier 
lugar del verso sin que la posición altere la métrica (fr. 88W; 114-116T 
= Ath. 10.454f-455c).26 Dentro de este grupo, se puede incluir el pedir 
comida y bebida hablando en metro, como hacían Cleantes de Tarento y 

dijo Clearco”. En este tipo de desafíos, un comensal pide a otro decir nombres de 
objetos que pertenezcan a determinado grupo o categoría. Quien responde debe 
hacerlo en metro, como ocurre en este fragmento, donde se emplea el trímetro 
yámbico.

26  Fr. 88W (114-116T = Ath. 10.454f-455b): “Según dice Clearco, el poema 
en honor a Pan de Castorión de Solos es así. Cada uno de los metros incluye 
palabras completas y el poema tiene metros que pueden, todos de igual 
modo, estar al comienzo del verso o luego, por ejemplo: [‘]Por ti, que habitas 
en una morada fría por los disparos de nieve repiqueteante, / Pan, pastor de 
bestias salvajes, la tierra de Arcadia invocaré, / en este ingenioso escrito, tras 
haber combinado versos renombrados, / difíciles de comprender, señor, para 
quienes no son hábiles en escuchar, / bestia servidora de las Musas, que lanzas 
un dulce canto moldeado en cera [σὲ τὸν βολαῖς νιφοκτύποις δυσχείμερον / 
ναίονθ’ ἕδος, θηρονόμε Πάν, χθόν’ Ἀρκάδων / κλῄσω γραφῇ τῇδ’ <ἐν> σοφῇ 
πάγκλειτ’ ἔπη / συνθείς, ἄναξ, δύσγνωστα μὴ σοφοῖς κλυεῖν, / μουσοπόλε 
θήρ, κηρόχυτον ὃς μείλιγμ’ ἱεῖς][‘]. Y el resto se compone de la misma forma. 
Cada uno de los metros, cualquiera sea el orden en que los coloques, formará 
el mismo esquema métrico, por ejemplo: [‘]Por ti, que habitas en una morada 
fría por los disparos de nieve repiqueteante. / Por ti, que en una morada fría 
por los disparos de nieve repiqueteante habitas [σὲ τὸν βολαῖς νιφοκτύποις 
δυσχείμερον, / νιφοκτύποις σὲ τὸν βολαῖς δυσχείμερον][‘]. Además, cada uno 
de los metros tiene once letras […]”. Para un análisis del poema de Castorión de 
Solos, cfr. Bing (1985).



26 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Pánfilo de Sicilia (fr. 89W),27 y el recitar versos de poemas clásicos frente 
a cada nuevo platillo servido en la mesa, como hacía Carmo de Siracusa 
(fr. 90W).28 Asimismo, Ateneo cita algunos ejemplos adicionales que 
combinan el llamado γρῖφος ἐν μέτρῳ con los otros tres tipos de acertijos 
mencionados en el fr. 86W (Ath. 10.458a-f). Entre ellos se cuentan el 
decir versos que empiecen y terminen con la misma letra, e. g. ἀγχοῦ 
δ’ ἱσταμένη ἔπεα πτερόεντα προσηύδα (Il. 4.92); el decir versos que sean 
asigmáticos, e. g. πάντ’  ἐθέλω  δόμεναι  καὶ  οἴκοθεν  ἄλλ’  ἐπιθεῖναι 
(Il. 7.364); y el decir versos cuyas primera y última sílabas combinadas 
produzcan un nombre, e.g. con la letra inicial y la sílaba final del verso 
ἰητῆρ’ ἀγαθὼ Ποδαλείριος ἠδὲ Μαχάων se forma el nombre Ἴων (Ion) 
(Il. 2.732).

1.2. Πρόβλημα ἐπιπαιστικόν
A diferencia de Aristóteles, Clearco no explora la relación entre 

acertijo y metáfora, sino que se enfoca en la relación entre acertijo 
y problema. El sustantivo πρόβλημα (de προβάλλω, “lanzar hacia 
adelante”) refiere a aquello que se arroja delante de alguien y que puede 
servir, o bien como una barrera de defensa, o bien como un obstáculo. 
Por extensión, el término se aplica a una dificultad que se debe resolver 

27  Fr. 89W (106T = Ath. 1.4d): “Mientras bebía, Cleantes de Tarento decía 
todo en metro, según afirma Clearco, al igual que Pánfilo de Sicilia, por ejemplo: 
[‘]Sírveme algo para beber y una pata de perdiz [ἔγχει πιεῖν μοι καὶ τὸ πέρδικος 
σκέλος][‘]. [‘]Que alguien me dé un orinal o que alguien me dé una tarta [ἀμίδα 
δότω τις ἢ πλακοῦντά τις δότω][‘]”.

28  Fr. 90W (107-108T = Ath. 1.4a-c): “Clearco dice que Carmo de Siracusa 
tenía listos versitos y proverbios para cada uno de los platos que se sirven en los 
banquetes. Para el pescado: [‘]He llegado, dejando atrás la salada profundidad 
del Egeo[‘] [cfr. Eur., Tro., 1]. Para las trompetas de caracol: [‘]Alégrense, heraldos, 
mensajeros de Zeus[‘] [cfr. Hom., Il., 1.334]. Para el chorizo: [‘]De forma retorcida, 
para nada sano[‘] [cfr. Eur., Andr., 448]. Para el calamar relleno: [‘]Sabia, sabia, 
tú[‘] [cfr. Eur., Andr., 245]. Para el pescado de estación servido sobre pescado 
hervido: [‘]¿No apartarás de mí la multitud?[‘] [cfr. Diog. Laert. 2.117]. Para 
la anguila sin piel: [‘]Sin cubrir mis rizos…[‘] [cfr. Eur., Phoen., 1486]. Clearco 
también dice que entre los mesenios Carmo se había ganado la reputación de ser 
instruido [πεπαιδευμένος εἶναι], por tener a mano alguna cita para cada uno de 
los platos servidos, como se ha dicho. De igual modo, Calífanes, llamado ‘hijo 
del devorador’, tras haber copiado el comienzo de muchos poemas, aprendía de 
memoria hasta tres o cuatro versos y se ganaba así la fama de mucho conocimiento 
[πολυμαθείας δόξαν προσποιούμενος]”.



27Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

(e. g. en el campo de la geometría, la construcción de un triángulo) o a 
un tema que se debe discutir (e. g. en el ámbito de la dialéctica). Por ser 
un tipo de problema, el acertijo se presenta como una dificultad que hay 
que solucionar.29

Clearco no explica cómo entender la noción de “problema”. 
No obstante, este concepto tiene un importante peso en la filosofía 
aristotélica. Los problemas juegan un rol central tanto en la investigación 
dialéctica como en la científica. Aristóteles se habría ocupado del 
tratamiento de numerosos problemas en un tratado perdido, titulado 
Περὶ προβλημάτων (Sobre los problemas), al que remite en algunos 
pasajes de sus obras (e. g. An. post., 1.31.88a12; Mete., 2.6.363a24; 
Part. an., 3.15.676a18; Gen. an., 2.8.747b5, 4.4.772b12 y 4.7.775b37. Cfr. 
Diog. Laert., 5.23.18 y 26.10). A su vez, una extensa colección de casi 
novecientos problemas figura entre las obras que forman parte del 
corpus aristotelicum.30  Por esta razón, como sugiere Berra (2008, p. 388), 
para comprender la definición de “acertijo” de Clearco, es útil revisar 
la caracterización de “problema” de Aristóteles. Clearco podría haber 
tenido esta caracterización en mente a la hora de definir la noción de 
“acertijo”.31

Los problemas se presentan como el tema de los razonamientos 
deductivos (συλλογισμοί) (Top., 1.4.101b15-16). Aunque Aristóteles 
afirma que no todo problema es dialéctico (Top., 1.10.104a4-5), en los 
Tópicos se ocupa principalmente del problema dialéctico: 

29  Esto explica por qué, para referir a la acción de proponer un acertijo, 
Clearco utiliza frecuentemente el verbo προβάλλω: οἱ μὴ λύσαντες τὸν 
προτεθέντα γρῖφον (fr. 63W), προέβαλλον γὰρ παρὰ τοὺς πότους (fr. 63W), 
τὰ ἐν τοῖς συμποσίοις προβαλλόμενα αἰνιγματώδη (fr. 85W), τὸ προβληθὲν 
τιμῆς ἢ ἐπιζημίου χάριν εἰρημένον (fr. 86W) y οἱονεὶ γρίφου τινὸς ἐν 
μελοποιίᾳ προβληθέντος (fr. 86W). Cfr. LSJ (1996, s. v. προβάλλω, πρόβλημα) 
y Blair (1999, p. 172).

30  Esta obra no pertenece a Aristóteles, sino que es el resultado de una 
compilación de diversos materiales de la tradición peripatética. Cfr. Mayhew 
(2011, pp. xiii–xxiv).

31  En esta sección, me ocuparé del uso de los problemas en un contexto 
dialéctico y de la caracterización que de ellos ofrece Aristóteles en los Tópicos. 
Sobre el uso de los problemas en la investigación científica, cfr. Lennox (2001, 
pp. 76-91).



28 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Un problema dialéctico es un tema de investigación que 
se dirige, o bien a la elección y el rechazo, o bien a la 
verdad y el conocimiento, ya sea por sí mismo o como 
una ayuda para algún otro problema del mismo tipo, 
y acerca de lo cual o nadie opina nada, o la mayoría 
opina lo opuesto a los sabios, o los sabios lo opuesto a la 
mayoría, o en cada uno de estos grupos hay opiniones 
opuestas [Πρόβλημα δ’ ἐστὶ διαλεκτικὸν θεώρημα τὸ 
συντεῖνον ἢ πρὸς αἵρεσιν καὶ φυγὴν ἢ πρὸς ἀλήθειαν 
καὶ γνῶσιν, ἢ αὐτὸ ἢ ὡς συνεργὸν πρός τι ἕτερον τῶν 
τοιούτων, περὶ οὗ ἢ οὐδετέρως δοξάζουσιν ἢ ἐναντίως 
(οἱ πολλοὶ τοῖς σοφοῖς ἢ) οἱ σοφοὶ τοῖς πολλοῖς ἢ 
ἑκάτεροι αὐτοὶ ἑαυτοῖς] (Arist., Top., 1.11.104b1-5).

De acuerdo con esta definición, el problema dialéctico presenta tres 
características: versa sobre cuestiones prácticas o teóricas, puede tratarse 
por sí mismo o como medio para tratar otro problema y es objeto de un 
desacuerdo significativo entre quienes participan del debate. Esta última 
es la característica esencial del problema dialéctico —y, se puede agregar, 
de todo problema—: ser objeto de discusión, controversia y desacuerdo. 
Esto se observa en el modo en que se desarrolla una discusión dialéctica. 
En efecto, en una discusión de este tipo, quien interroga propone a quien 
responde una pregunta en forma de problema. Usualmente, el problema 
expresa una disyunción encabezada por el adverbio interrogativo 
πότερον, e. g. “¿Animal terrestre bípedo es la definición de hombre o 
no? [πότερον τὸ ζῷον πεζὸν δίπουν ὁρισμός ἐστιν ἀνθρώπου ἢ οὔ;]” 
(Top., 1.4.101b32-33). Quien responde elige una de las dos alternativas 
y quien interroga, la contraria. La misión de quien interroga es refutar 
la tesis de quien responde.32 Para ello, formula distintas preguntas que 
tienen la forma de proposiciones y que solo se responden con “sí” o 
“no”, e. g. “¿Acaso animal es el género de hombre? [ἆρά γε τὸ ζῷον 

32  Sobre el rol de quien interroga y quien responde, cfr. Brunschwig (1967, 
pp. xxix-xxxiv). Una θέσις (“tesis”) puede ser, o bien una opinión paradójica 
defendida por alguien reconocido en el ámbito de la filosofía (e. g. que no se 
puede contradecir, como dice Antístenes; que todo se mueve, como defiende 
Heráclito; o que lo que es es uno, como afirma Meliso) (Top., 1.10.104b19-24), o 
bien simplemente la tesis que se somete a discusión (Top., 1.10.104b29-105a2). 
Cfr. Smith (2003, pp. 82-83). Por tratarse de una opinión paradójica, la tesis se 
identifica con el problema, ya que es objeto de controversia.



29Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

γένος τοῦ ἀνθρώπου;] (Top., 1.4.101b30-31).33 El objetivo es llegar a una 
conclusión que contradiga la tesis del que responde y pruebe la posición 
de quien interroga.

Los problemas dialécticos expresan una dificultad que genera un 
estado de confusión, de ahí que exista una estrecha relación entre el 
problema y la aporía.34 Por esta razón, las cuestiones que son evidentes 
para la mayoría, i. e. cuestiones sobre las que no hay desacuerdo, no 
son consideradas problemas, ya que de ellas no puede surgir aporía 
alguna (Top., 1.10.104a5-8). La aporía conduce al desarrollo de una 
ζήτησις (“investigación”). En el marco de una discusión dialéctica, esta 
investigación toma, como hemos visto, la forma de un intercambio de 
preguntas y respuestas entre quienes participan del debate que tiene por 
objetivo refutar la tesis del que responde y probar la de quien interroga.35 

33  La πρότασις (“proposición dialéctica”) también suele tener la forma de 
una pregunta, aunque a diferencia del problema, no expresa una disyunción y 
no es objeto de controversia, ya que debe ser plausible (ἔνδοξος) y no paradójica 
(μὴ παράδοξος) (Top., 1.10.104a8-12). Está encabezada por ἆρα y exige una 
respuesta de “sí” o “no”. También se consideran proposiciones dialécticas 
aquellas que son similares a las plausibles, aquellas que son contrarias a las 
plausibles y aquellas que tienen su base en el conocimiento de las técnicas (Top., 
1.10.104a12-37). Sobre las características del problema y sus diferencias con la 
proposición, cfr. Smith (2003, pp. 56-57, 59). En algunos casos, los problemas y 
las proposiciones pueden expresarse como afirmaciones (e. g. Top., 1.11.104b18-
28 y 1.14.105a34-b18). En opinión de Lennox (2001, p. 74), esta alternancia es 
inevitable en el contexto de una discusión dialéctica, donde quien responde 
expresa su respuesta en forma de afirmación y no de pregunta.  

34  Esta conexión ha sido señalada por Lennox (2001, p. 75), Castelli (2011, 
p. 240) y Taub (2014, pp. 417-418). Se debe recordar que para Aristóteles la aporía 
refiere no sólo a una situación, sino también a un estado del alma. Cfr. Metaph. 
3.1.995a30-33.

35  Sobre la relación entre aporía e investigación, cfr. Gärtner (2006). 
También se puede ver la célebre descripción del método diaporemático de 
Metaph. 3.1.995a24-995b4. De acuerdo con la interpretación de Aubenque (1980, 
p. 4), este método consta de tres pasos: la detección de una aporía, que se 
presenta como el inicio de toda investigación; el análisis de la aporía, conocido 
como διαπορία; y la εὐπορία, con la que culmina la investigación. La εὐπορία 
es un estado contrario a la aporía que puede consistir, o bien en la solución del 
problema investigado (Metaph. 3.1.995a28-29, Arist. Eth. Nic. 1146b7-8), o bien 
en un avance de la investigación, e.g. encontrar una hipótesis probable, admitir 
la verdad de dos tesis contrapuestas o reconocer que la ἀπορία no tiene una 



30 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

La relación que existe entre el problema dialéctico y la aporía se ve 
claramente en el caso de los problemas que surgen de razonamiento 
contrarios: 

También son problemas aquellas cuestiones sobre 
las que existen razonamientos deductivos contrarios 
[ἐναντίοι συλλογισμοί] —la dificultad [ἀπορίαν] 
es si es así o no es así, dado que existen argumentos 
persuasivos para ambos— y aquellas sobre las que no 
tenemos un argumento, dado que son muy amplias y 
creemos que es difícil explicar el porqué, por ejemplo, si 
el universo es eterno o no, pues nadie podría investigar 
temas de este tipo (Arist., Top., 1.11.104b12-17).

Aristóteles se refiere aquí a dos tipos de problemas en relación con 
los cuales el debate no se origina por la divergencia de opiniones entre 
quien interroga y quien responde, sino por la naturaleza misma del 
problema, que es la que motiva la discusión (Smith, 2003, p. 81). Estos 
son, por una parte, los problemas que, por su vastedad, no pueden ser 
investigados y sobre los que no se puede formular argumento alguno; 
y, por otra parte, aquellos sobre los que existen argumentos pro et contra, 
igualmente válidos, entre los cuales es difícil optar. En este último caso, 
la imposibilidad de elegir uno de los dos argumentos contrarios genera 
una aporía (cfr. Top., 6.6.145b1-2, 16-20).

A primera vista, los acertijos incluidos por Clearco en el Sobre los 
acertijos no se parecen a los problemas dialécticos: no versan sobre los 
mismos temas, no expresan una disyunción en forma de pregunta y no 
se enuncian en el marco de una discusión dialéctica, en la que quien 
interroga busca probar su propia posición refutando la tesis de quien 
responde. Sin embargo, el acertijo comparte con el problema dialéctico 
—y con todo problema— el ser objeto de controversia. Esto se observa 
en el hecho de que, frente a un acertijo, es posible proponer y defender 
distintas soluciones —como se hacía, de hecho, en las competencias de 
acertijos de los simposios— aunque solo una es la correcta. Un claro 
ejemplo aparece en Safo, la comedia de Antífanes. De acuerdo con el 
testimonio de Ateneo, en esta obra la poeta pronuncia un acertijo 
acerca de una criatura cuyas crías, a pesar de ser mudas, profieren 

solución definitiva y que se debe continuar investigando (Aubenque, 1980, pp. 
14-17). Sobre el método diaporemático, cfr. Laks (2009).



31Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

gritos resonantes.36 Del acertijo se ofrecen dos soluciones. La primera es 
propuesta por el personaje que en la comedia representa al padre de Safo: 
la criatura femenina es la ciudad y sus crías, los oradores que, gritándose 
unos a otros, se reparten el dinero que ganan ante una audiencia que 
no comprende lo que dicen realmente. Safo objeta la respuesta de su 
padre argumentando que no hay oradores mudos y ofrece la verdadera 
solución del acertijo: la criatura es la carta y sus crías mudas, las letras 
(Ath. 10.450f-451b). 

Los acertijos podrían ser considerados un caso de problemas no 
dialécticos, como aquellos que Aristóteles menciona en Top., 1.10.104a4-
5 y no desarrolla. De acuerdo con la definición que ofrece Clearco en el fr. 
86W, el acertijo pertenece al género de los προβλήματα y se diferencia 
de otros problemas, e. g. el problema dialéctico, por ser ἐπιπαιστικόν, 
i. e. entretenido, divertido.37 Sin embargo, al igual que el problema 
dialéctico, el acertijo expresa una aporía y conduce a desarrollar una 
investigación que permita dar con la solución (τοῦ διὰ ζητήσεως εὑρεῖν) 
y poner fin a la dificultad (fr. 86W). Uno de los ejemplos que mejor ilustra 
esta característica de los acertijos es el mensaje del oráculo que recibe 
Sócrates: “nadie es más sabio [μηδένα σοφώτερον εἶναι]” (Pl. Ap. 21a6-
7). El oráculo habla de forma enigmática (αἰνίττεται) (Ap., 21b4). Como 
Sócrates no se reconoce sabio, sino ignorante, las palabras del oráculo lo 
sumen en un estado de confusión (ἠπόρουν) (Ap., 21b7) que lo obliga 
a emprender una investigación. Esta investigación no refuta el mensaje 
del oráculo (ἐλέγξων τὸ μαντεῖον) (Ap., 21c1), como Sócrates pretende, 
sino que lo confirma: Sócrates es el más sabio porque reconoce no saber, 
a diferencia de la mayoría que, sin saber, cree que sabe.

36  Antífanes, fr. 194 KA (= Ath. 10. 450f): “Safo: Existe una criatura 
femenina que protege a sus crías en su propio vientre. / Aunque mudas, a través 
del oleaje del mar y de la tierra firme toda, / ellas lanzan un grito resonante / 
a cualquier mortal que deseen. / Es posible que las escuchen quienes no están 
presentes, aunque sean sordos”. Para un análisis de este acertijo, cfr. Ceccarelli 
(2013, pp. 244-257).

37  Ἐπιπαιστικόν es un ἅπαξ λεγόμενον. En su edición, Taifacos sigue 
la corrección de Musurus y opta por παιστικόν, un adjetivo que no modifica el 
sentido general de la frase.



32 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

2. La relación entre los acertijos, la educación y la filosofía
En el Sobre los proverbios, Clearco afirma que la investigación de 

los acertijos (τῶν γρίφων ἡ ζήτησις), i. e. la investigación que se debe 
realizar para resolver los acertijos, no es una tarea ajena a la filosofía (οὐκ 
ἀλλοτρία φιλοσοφίας ἐστί) y que sirve para realizar una demostración 
de la propia educación (τὴν τῆς παιδείας ἀπόδειξιν). Si los acertijos son 
pasatiempos que entretienen a los comensales de los simposios, ¿qué 
relación podrían guardar con la educación y con la filosofía?

Empecemos por la educación. En el fr. 63W, la noción de παιδεία 
refiere probablemente a la educación tradicional que recibían los 
ciudadanos.38 La γυμναστική (“gimnasia”) y la μουσική (“música”) 
eran los dos principales componentes de dicha formación. La música 
agrupaba el conjunto de artes gobernadas por las Musas, que incluía la 
música instrumental, la matemática aplicada al estudio de la armonía y el 
ritmo, el canto, la danza y la poesía (Murray, 2004). En época de Clearco, 
además de la gimnasia y la música, se distinguía otro componente en la 
formación: las γράμματα, que incluían tanto el aprendizaje de las letras, 
i. e. de la lectura y la escritura, como también el de la literatura en verso 
y prosa (Morgan, 1999).

La relación entre los acertijos y la educación que propone Clearco 
se explica por el hecho de que muchos acertijos se resuelven gracias al 
conocimiento de las letras y la poesía, como muestran los ejemplos que 
Ateneo cita del Sobre los acertijos. Por una parte, como se ha visto en la 
sección 1.1., los llamados γρῖφοι ἐν γράμματι, γρῖφοι ἐν συλλαβῇ y 
γρῖφοι ἐν ὀνόματι se resuelven por medio del conocimiento gramatical 
que permite decir palabras que presenten determinadas características 
(fr. 86W). Por otra parte, algunos acertijos involucran el conocimiento 
de la poesía tradicional, e. g. citar un verso de un poema conocido y que 
el siguiente comensal cite el verso que sigue a continuación (fr. 63W), 
y el conocimiento de la llamada “teoría de las letras y sílabas”, i. e. la 
teoría métrica, que permite recitar versos de una determinada cantidad 

38  Clearco es el autor de un tratado titulado Περὶ παιδείας (Sobre la 
educación). De este tratado se conservan solo cuatro fragmentos cuyo contenido 
no aclara el problema que aquí se desarrolla. Cfr. fr. 13W (55T = Diog. Laert., 
1.9), 14W (56T = Hsch. s. v. Μανέρως), 15W (54T = Ath. 15.697f) y 16W (Ath. 
13.611b-c).



33Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

de sílabas (fr. 88W). Por último, algunos acertijos se resuelven gracias al 
conocimiento de la cultura general, transmitida en parte a través de los 
poemas tradicionales, e. g. nombrar a los generales aqueos y troyanos 
y nombrar ciudades de Asia y Europa (fr. 63W). Para resolver todos 
estos acertijos, se requiere cierto nivel de instrucción, de ahí que estos 
sirvan como una demostración (ἀπόδειξις) o indicador (μήνυμα) de la 
educación que los comensales poseen (fr. 63W). Por eso Clearco cuenta 
que Carmo y Calífanes se habían ganado la fama de ser instruidos, ya 
que eran capaces de recitar versos de poemas tradicionales frente a cada 
nuevo platillo que se servía en la mesa (fr. 90W).	

Ahora bien, ¿cuál podría ser la relación entre los acertijos y la filosofía? 
Antes de tratar este problema, se debe tener en cuenta que, aunque 
en los fragmentos de Clearco encontramos algunas apariciones de los 
términos φιλοσοφία y φιλόσοφος, ninguna de ellas nos permite saber 
con certeza qué entendía Clearco por “filosofía”.39 Lo único que sugiere 
el fr. 63W es que el conocimiento filosófico es distinto del conocimiento 
general de las letras y la poesía que comprende la παιδεία. Dado que 
en la sección 1.2 he intentado mostrar que el concepto de “problema” 
que utiliza Clearco muestra un influjo aristotélico, para responder esta 
pregunta volveré una vez más sobre los Tópicos. 

En Top., 1.2.101a25-b4, Aristóteles explica las utilidades de la 
dialéctica. Allí se dice que la dialéctica sirve para el entrenamiento 
(πρὸς  γυμνασίαν) en la discusión de cualquier problema que se 
proponga (cfr. Top., 8.5.159a25-26, 32-34, 11.161a24-26 y 14.163a29-
30); para las conversaciones informales (πρὸς  τὰς  ἐντεύξεις) que no 
siguen las reglas de la dialéctica (cfr. Rhet., 1.1.1355a27-29) y para los 
conocimientos en filosofía (πρὸς  τὰς  κατὰ  φιλοσοφίαν  ἐπιστήμας) 
(cfr. Slomkowski, 1997, pp. 11-14). Con respecto a esto último, 
Aristóteles señala que “poder analizar una dificultad en ambos sentidos 
(πρὸς ἀμφότερα διαπορῆσαι) hace que sea más fácil ver con claridad 
lo verdadero y lo falso en cada cosa” (Top., 1.2.101a34-36). La dialéctica 

39  Para las apariciones de los términos φιλοσοφία y φιλόσοφος, cfr. fr. 6W 
(4aT = Joseph., Ap., 1.177-181; Euseb., Praep., evang. 9.5.2-7), 8W (6T = Procl., In R., 
2.113-115.7), 26W (44T = Ath. 13.605e-f), 60W (34T = Ath. 12.548b), 63W y 71W 
(91T = Diog. Laert., 1.81). Sobre el concepto de φιλοσοφία de Clearco, Moore 
(2020, pp. 291-297) formula algunas observaciones a partir del descubrimiento 
de una estela donde figuraba la inscripción φιλόσοφους γίνου y el nombre de 
Clearco.



34 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

permite evaluar los argumentos contrarios que conforman una dificultad 
y ayuda a determinar su valor de verdad. Esto hace que sea útil no solo 
para vencer en la argumentación, sino también para la búsqueda de la 
verdad.40

Salvando las diferencias entre el problema dialéctico y el acertijo, la 
resolución de acertijos también podría ser considerada un buen ejercicio 
para la inteligencia. Por ser una especie de problema, el acertijo presenta 
una aporía que, como se dice en el fr. 86W, conduce a desarrollar una 
investigación que permita dar con la solución (προστακτικὸν τοῦ διὰ 
ζητήσεως εὑρεῖν). Esta investigación es realizada por medio de la 
inteligencia (τῇ διανοίᾳ); de ahí que el acertijo pueda ser considerado un 
aliciente, un estímulo para poner en marcha el pensamiento. El acertijo 
es un problema divertido que posee una doble función: entretiene 
y, al mismo tiempo, hace pensar. Por esta razón, la tarea de resolver 
acertijos se puede comparar, de forma general y a grandes rasgos, con 
el entrenamiento dialéctico. Así como el tratamiento dialéctico de los 
problemas sirve como entrenamiento para la discusión, el análisis de los 
acertijos sirve como entrenamiento de la inteligencia.

Ahora bien, aunque todo acertijo presenta una aporía que mueve la 
inteligencia a desarrollar una investigación, la relación entre los acertijos 
y la filosofía se observa sobre todo en un caso particular de acertijos. 
En el fr. 94W, Clearco cita el acertijo de la ventosa y el del eunuco, a 
los que considera “del mismo tipo”. Estos no parecen tener nada en 
común, salvo por el hecho de que, siguiendo la clasificación comentada 
en 1.1, son acertijos en sentido estricto. Para resolverlos, no basta con 
el conocimiento de las letras y la poesía tradicional. Estos suscitan un 
mayor nivel de controversia y demandan un mayor esfuerzo de la 
inteligencia para detectar cuál es el verdadero referente de la descripción 
enigmática. Por esta razón, es usual que frente a estos acertijos se 
propongan distintas soluciones que deben ser analizadas a fin de hallar 
la correcta, como se ve en el ejemplo de la Safo de Antífanes, ya citado. 
El análisis de las distintas soluciones sería semejante, mutatis mutandis, 
al análisis de los dos sentidos de una dificultad, que es un ejercicio que, 

40  En relación con esto último, Aristóteles agrega que la dialéctica es útil 
para establecer los primeros principios de cualquier ciencia, como se ve en la 
discusión del principio de no contradicción en Metaph., 4.4. Sobre la utilidad de 
la dialéctica y la relación entre la dialéctica y la filosofía, cfr. Irwin (1988) y las 
críticas a la posición de Irwin de Hamlyn (1990) y Smith (1993). 



35Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

como se dice en Top., 1.2.101a34-36, es útil para aprender a percibir la 
diferencia entre lo falso y lo verdadero en el terreno de la filosofía.

Conclusión 
Clearco fue el primer filósofo en definir la noción de “acertijo”, un 

concepto amplio que hace referencia tanto a los acertijos en sentido 
estricto como a diversos juegos con palabras y desafíos intelectuales. 
La definición de Clearco tiene un gran valor porque reconoce en los 
acertijos una doble finalidad: una finalidad lúdica, que consiste en 
entretener, y una finalidad más amplia, que consiste en hacer pensar. 
Para comprender esta faceta de los acertijos, he estudiado la relación 
que existe entre el acertijo y el problema dialéctico y he defendido que, 
por ser una especie de problema, todo acertijo expresa una aporía que 
impulsa el desarrollo de una investigación. Los acertijos en sentido 
amplio se resuelven gracias al conocimiento de las letras y de la poesía. 
Por esta razón, sirven como una prueba del nivel de educación que 
posee cada comensal. Los acertijos en sentido estricto demandan un 
mayor esfuerzo de la inteligencia. Estos suscitan un mayor nivel de 
controversia que lleva a los comensales a proponer distintas soluciones 
que deben ser analizadas a fin de descubrir cuál es la correcta. Tomando 
en consideración las utilidades de la dialéctica que Aristóteles menciona 
en Top., 1.2, aunque todos los acertijos pueden ser considerados un 
entrenamiento para la inteligencia, solo los acertijos en sentido estricto 
guardan cierta relación con la filosofía. En efecto, estos permiten 
analizar las distintas soluciones ofrecidas, lo que se parece al análisis 
de los argumentos contrapuestos que constituyen una aporía, análisis 
que es útil para la detección de lo falso y lo verdadero en el terreno de la 
filosofía. La relación que establece Clearco entre los acertijos y la filosofía 
parece ser una relación de proximidad poco estrecha. Para quienes no se 
dedican a la filosofía, la tarea de resolver acertijos podría ser una forma 
de tener un contacto indirecto con lo filosófico.

Bibliografía
Aristóteles. (1984). The Complete Works of Aristotle: The Revised Oxford 

Translation. Dos volúmenes. J. Barnes (ed.). Princeton University 
Press.

Arnott, G. (2000). Athenaeus and the Epitome: Texts, Manuscripts and 
Early Editions. En D. Braund y J. Wilkins (eds.), Athenaeus and 



36 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

his World. Reading Greek Culture in the Roman Empire. (pp. 41-52). 
University of Exeter Press. 

Aubenque, P. (1980). Sur la notion aristotélicienne d’aporie. En S. 
Mansion (ed.), Aristote et les problèmes de méthode (2ème Symposium 
Aristotelicum). (pp. 3-19). Peeters.

Baltussen, H. (2016). The Peripatetics. Aristotle’s Heirs, 322 BCE-200 CE. 
Routledge.

Berra, A. (2008). Théorie et pratique de l’énigme en Grèce ancienne. École des 
Hautes Études en Sciences Sociales.

Beta, S. (2016). Il labirinto della parola. Enigmi, oracoli e sogni nella cultura 
antica. Einaudi.

Bing, P. (1985). Kastorion of Soloi’s Hymn to Pan (Supplementum 
Hellenisticum 310). The American Journal of Philology, 106(4), 502-509. 

Blair, A. (1999). The Problemata as a Natural Philosophical Genre. En 
A. Grafton y N. Siraisi (eds.), Natural Particulars. Nature and the 
Disciplines in Renaissance Europe. (pp. 171-204). MIT Press. 

Bowie, E. (2006). Panarces. En H. Cancik, H. Schneider, C. F. Salazar, M. 
Landfester y F. G. Gentry (eds.), Brill’s New Pauly. Brill. DOI: http://
dx.doi.org/10.1163/1574-9347_bnp_e905410.

Brunschwig, J. (1967). Aristote. Topiques. Tome 1. Livres I-IV. Les Belles 
Lettres.  

Castelli, L. M. (2011). Manifestazioni somatiche e fisiologia delle 
‘affezioni dell’anima’ nei Problemata aristotelici. En B. Centrone (ed.), 
Studi sui Problemata Physica Aristotelici. (pp. 239-274). Bibliopolis.

Ceccarelli, P. (2013). Ancient Greek Letter Writing: A Cultural History (600 
BC-150 BC). Oxford University Press.

Chantraine, P. (1968). Dictionnaire étymologique de la langue grecque. 
Histoire des mots. I. Klincksieck.

Della Bona, M. E. (2013). Gare simposiali di enigmi e indovinelli. 
Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 104 (2), 169-182. DOI: https://
doi.org/10.1400/216327.

Diógenes Laercio. (2013). Lives of Eminent Philosophers. T. Dorandi (ed. y 
trad.). Cambridge University Press. 

Dorandi, T. (2006). Il Περὶ παροιμιῶν di Clearco di Soli: contributi a una 
raccolta dei frammenti. Eikasmos 17, 157-170.

Fontenrose, J. (1978). The Delphic Oracle. Its Responses and Operations. 
University of California Press.

Gardella, M. (2021). Cleobulina of Rhodes and the Philosophical Power 
of Riddles. En I. Chouinard, Z. McConaughey, A. Medeiros Ramos 



37Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

y R. Noël (eds.), Women’s Perspectives on Ancient and Medieval 
Philosophy. (pp. 31-45). Springer.

	  (2022). Aristotle on Riddle. Ancient Philosophy, 42, 1-17.
Gärtner, H. A. (2006). Zetema. En H. Cancik, H. Schneider, C. F. Salazar, 

M. Landfester y F. G. Gentry (eds.), Brill’s New Pauly. Brill. DOI: 
http://dx.doi.org.pbidi.unam.mx:8080/10.1163/1574-9347_bnp_
e12216680.

Guichard, L. (2007). Acertijos de uso escolar en papiros, tablillas y óstraka. 
En J. F. Delgado, F. Pordomingo Pardo y A. Stramaglia (eds.), Escuela 
y literatura en Grecia antigua. (pp. 225-236). Ediciones Universidad de 
Salamanca.

	  (2010). Acerca del tratado Περὶ γρίφων de Clearco de Solos. En F. 
Cortés Gabaudán y J. Méndez Dosuna (eds.), Dic mihi, Musa, virum. 
Homenaje al Profesor Antonio López Eire. (pp. 285-291). Ediciones 
Universidad de Salamanca.

Jacob, C. (2000). Athenaeus the Librarian. En D. Braund y J. Wilkins 
(eds.), Athenaeus and his World. Reading Greek Culture in the Roman 
Empire. (pp. 85-110). University of Exeter Press. 

Kirby, J. T. (1997). Aristotle on Metaphor. The American Journal of 
Philology, 118(4), 517-554. DOI: https://doi.org/10.1353/ajp.1997.0056.

Konstantakos, I. M. (2004). Trial by Riddle: The Testing of the Counsellor 
and the Contest of Kings in the Legend of Amasis and Bias. Classica 
et Mediaevalia, 55, 85-138.

Laks, A. (1994). Substitution et connaissance: Une interprétation unitaire 
(ou presque) de la théorie aristotélicienne de la métaphore. En D. 
Furley y A. Nehamas (eds.), Aristotle’s Rhetoric. Philosophical Essays. 
(pp. 283-305). Princeton University Press.

Laks, A. (2009). Aporia Zero (Metaphysics, B 1, 995a24-995b4). En A. Laks 
and M. Crubellier (eds.), Aristotle: Metaphysics Beta (16th Symposium 
Aristotelicum). (pp. 25-46). Oxford University Press.

Lennox, J. (2001). Aristotle’s Philosophy of Biology: Studies in the Origins of 
Life Science. Cambridge University Press. 

Liddell, H. G., Scott, R. y Jones, H. S. (1996). Greek-English Lexicon. Oxford 
University Press.

Lloyd, G. E. R. (1996). Aristotelian Explorations. Cambridge University 
Press.

Luz, C. (2010). Technopaignia. Formspiele in der griechischen Dichtung. Brill.
	  (2013): What Has It Got in Its Pocketses? Or, What Makes a Riddle 

a Riddle?. In J. Kwapisz, D. Petrain, and M. Szymański (eds.), The 



38 Mariana Gardella

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Muse at Play. Riddles and Wordplay in Greek and Latin Poetry. (pp. 83-
99). De Gruyter.

Mayhew, R. (2011). Aristotle. Problems. Volume 1: Books 1-19. Harvard 
University Press. 

Moore, C. (2020). Calling Philosophers Names. On the Origin of a Discipline. 
Princeton University Press. 

Moran, R. (1996). Artifice and Persuasion: The Work of Metaphor in the 
Rhetoric. En A. Oksenberg Rorty (ed.), Essays on Aristotle’s Rhetoric. 
(pp. 385-398). University of California Press.

Morgan, T. J. (1999). Literate Education in Classical Athens. The Classical 
Quarterly, 49(1), 46-61. DOI: https://doi.org/10.1093/cq/49.1.46

Most, G. W. (1987). Seeming and Being: Sign and Metaphor in Aristotle. 
En M. Amsler (ed.), Creativity and the Imagination. Case Studies from 
the Classical Age to the Twentieth Century. (pp. 11-33). University of 
Delaware Press.

Murray, P. (2004). The Muses and their Arts. En P. Murray y P. Wilson 
(ed.), Music and the Muses. The Culture of Mousike in the Classical 
Athenian City. (pp. 365-429). Oxford University Press. 

Naerebout, F. G. y Beerden, K. (2013). ‘Gods Cannot Tell Lies’: Riddling 
and Ancient Greek Divination. En J. Kwapisz, D. Petrain y M. 
Szymański (ed.), The Muse at Play. Riddles and Wordplay in Greek and 
Latin Poetry. (pp. 121-147). De Gruyter.

O’Rourke, F. (2006). Aristotle and the Metaphysics of Metaphor. 
Proceedings of the Boston Area Colloquium of Ancient Philosophy, 21, 
155-190. DOI: https://doi.org/10.1163/22134417-90000073

Ohlert, K. (1912). Rätsel und Rätselspiele der alten Griechen. Mayer & 
Müller.

Paulas, J. (2012). How to Read Athenaeus’ Deipnosophists. The American 
Journal of Philology, 133(3), 403-439. DOI: https://doi.org/10.1353/
ajp.2012.0026.

Potamiti, A. (2015). γρίφους παίζειν: Playing at Riddles in Greek. Greek, 
Roman, and Byzantine Studies, 55(1), 2015, 133-153.

Pucci, P. (1996). Enigma, segreto, oracolo. Istituti Editoriali e Poligrafici 
Internazionali.

Schneider, J.-P. (1994). Cléarque de Soles. En R. Goulet (ed.), Dictionnaire 
des philosophes antiques. Tome II: Babélyca d’Argos à Dyscolius. (pp. 415-
420). CNRS Éditions. 

Schultz, W. (1909-1912). Rätsel aus dem hellenischen Kulturkreise. Dos 
volúmenes. Hinrichs.



39Acertijos, educación y filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 66, may-ago (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-39

Slomkowski, P. (1997). Aristotle’s Topics. Brill.
Smith, R. (2003). Aristotle. Topics. Books I and VIII with Excerpts from 

Related Texts. Translated with a Commentary. Oxford University Press.
Struck, P. T. (2004). Birth of the Symbol: Ancient Readers at the Limits of 

Their Texts. Princeton University Press.
Taifacos, I. (2008). Ἀρχαία Κυπριακή γραμματεία. 6. Φιλοσωφία: 

Κλέαρχος, Περσαίος, Δημώναξ καὶ ἄλλοι Κύπριοι φιλόσοφοι. 
Λευκωσία.

Taub, L. (2014). ‘Problematising’ the Problemata: The Problemata in 
Relation to Other Question-and-Answer Texts. En R. Mayhew 
(ed.), The Aristotelian Problemata Physica. Philosophical and Scientific 
Investigations. (pp. 413-436). Brill.

Wehrli, F. (1948). Die Schule des Aristoteles. Texte und Kommentar. 3. 
Klearchos. Verlag. 


