
Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

http://doi.org/10.21555/top.v650.2112

On Dealing with Circumstances: The Sense of Care 
(Sorge) in Martin Heidegger’s Der Begriff der Zeit 

(1924)

De un ocuparse de las circunstancias. El sentido 
del cuidado (Sorge) en la obra de Martin Heidegger 

Der Begriff der Zeit (1924)

Fernando Gilabert
Universidad de Sevilla

España
fernando.gilabert.bello@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-7503-3654

Recibido: 10 - 12 - 2020.
Aceptado: 19 - 02 - 2021.
Publicado en línea: 02 - 12 - 2022.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



226 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
The existential of care (Sorge) is one of the most important el-

ements in Martin Heidegger’s philosophical framework. In this 
article, I explore the relationship between this existential and 
three others that we consider fundamental: being-in-the-world 
(In-der-Welt-sein), being-with (Mit-sein) and the impersonal One 
(das Man). A propaedeutic overview of this relationship can be 
put forward with the help of Heidegger’s 1924 lecture delivered 
in Marburg: Der Begriff der Zeit, considered one of the key texts 
of those who pave the way to Sein und Zeit, often seen as his 
most important work.

Keywords: Heidegger; care (Sorge); being-in-the-world (In-
der-Welt-sein); being-with (Mit-sein); the One (das Man).

Resumen 
El existenciario del cuidado (Sorge) es uno de los elementos 

de mayor importancia en el entramado filosófico de Martin 
Heidegger. El cometido de mi trabajo es profundizar en la relación 
que tiene ese existenciario con otros tres que consideramos 
fundamentales: ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein), ser-con 
(Mit-sein) y el Uno impersonal (das Man). Una panorámica 
propedéutica de la relación con ellos puede elucidarse a partir 
de la conferencia que Heidegger impartió en Marburgo en 1924: 
Der Begriff der Zeit, uno de los textos clave de los que allanan el 
camino a Sein und Zeit, considerada su obra magna.

Palabras clave: Heidegger; cuidado (Sorge); ser-en-el-mundo 
(In-der-Welt-sein); ser-con (Mit-sein); el Uno (das Man).



227De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

A Juan José Garrido Periñán
Cum laurea philosophiam doctoralis et baeticus acerrimus

1. Introducción
El cometido que nos proponemos con este trabajo es llevar a cabo un 

análisis del existenciario del cuidado en la conferencia Der Begriff der Zeit, 
impartida por el filósofo alemán Martin Heidegger (1889-1976) en 1924. 
Dicha conferencia está recogida en el volumen 64 de su Gesamtausgabe 
(Heidegger, 2004), que incluye, además de la conferencia, un tratado 
de idéntico título (tampoco publicado en vida). Para ayudar al lector 
castellanoparlante, emplearemos para las citas de dicha conferencia 
la traducción realizada por Raúl Gabás y Jesús Adrián (Heidegger, 
2011), salvo algunas precisiones que nos parece indicado hacer a fin de 
clarificar el sentido del cuidado dentro de nuestro trabajo. 

Nuestro interés por el análisis del existenciario del cuidado se debe 
a que pensamos que este es un concepto básico para comprender la obra 
del joven Heidegger y la evolución de su pensamiento en los años en 
que imparte lecciones en la Universidad de Marburgo. Esta ponencia 
sirve de bisagra entre los problemas sobre los que diserta en sus 
tempranas lecciones friburguesas (bajo el patrocinio de la fenomenología 
husserliana)1 y lo que luego supondría Sein und Zeit (Heidegger, 2006).

Durante los últimos años de vida de Heidegger, se hizo fuerte la idea 
de que Sein und Zeit era una obra sin historia, que desde su trabajo de 
habilitación sobre Duns Scoto, en 1915, Heidegger había permanecido en 
silencio hasta la aparición, aparentemente de la nada, de su obra magna, 
publicado en 1927 (cfr. Heidegger, 2011, p. 9). Esta idea fue potenciada 

1  Heidegger estuvo vinculado a la Universidad de Friburgo toda su vida, 
salvo los años en que ejerció de docente en Marburgo (de 1923 a 1929). Los 
últimos años de la primera etapa de Friburgo estuvieron muy condicionados por 
su labor de asistente de Husserl. Podemos suponer que en Marburgo eclosionó 
un estilo propio que ya se aventura en las últimas lecciones friburguesas (cfr. 
Heidegger, 1995b).



228 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

por el propio Heidegger y su entorno. Tenemos así Aus einem Gespräch 
von der Sprache, escrito entre 1953 y 1954, en el que Heidegger elabora 
un diálogo ficticio a propósito del lenguaje con un japonés, quien habla 
de esos doce años de silencio (cfr. Heidegger, 1985, p. 86). Veintidós 
años antes de su muerte, Heidegger ya aventuraba la oscuridad de ese 
periodo, que fue aún más ensombrecido con la biografía intelectual que 
hizo, tutorizado por el propio pensador de Friburgo, Otto Pöggeler, 
quien sólo nombra de esos doce años su trabajo como asistente de 
Husserl, su docencia en Marburgo y su profundización en Aristóteles, 
así como las influencias que para él supusieron, por un lado, Dilthey 
(cfr. Pöggeler, 1983, pp. 35-43), y, por otro, la experiencia de la vida 
fáctica del cristianismo (cfr. Pöggeler, 1983, pp. 44 y ss.). Empero, no 
da detalles de lo que supusieron esos cursos marburgueses ni de las 
pequeñas obras inéditas ni de las conferencias que impartió en la ciudad 
atravesada por el Lahm. En descargo de culpas al trabajo de Pöggeler 
huelga decir, primero, que lo conservado de las conferencias impartidas 
por Heidegger en esa época son notas sueltas y apuntes de aquellos 
que asistieron a escuchar esas disertaciones, y segundo, que, al ser su 
trabajo tutorizado por el propio Heidegger, es reseñable que se centrase 
en sus obras mayores, obviando el material que él mismo destruyó por 
considerarlo preludios incompletos de su obra. 

Cuando fallece Heidegger y comienza la edición de su Gesamtausgabe, 
y conforme se van realizando investigaciones y estudios sobre los años 
en que se desarrolla la obra de 1927, puede comenzar el establecimiento 
de un itinerario intelectual de todo ese periodo de preparación de Sein 
und Zeit. Es cierto que el filósofo destruyó gran parte de sus obras de 
juventud, pero eso no implica que no tengamos material para elaborar 
la “historia” de una obra sin historia, sino que a partir de esos doce años 
de presunto silencio podemos trazar cómo el camino desde la referencia 
de la fenomenología husserliana se va sintetizando con una multitud de 
ideas que influyen en el pensamiento del joven Heidegger, como son el 
cuestionamiento de los fundamentos kantianos, el distanciamiento del 
catolicismo, la postura crítica ante Husserl, los motivos de la filosofía 
de la vida, la hermenéutica de Dilthey y, por supuesto, el impacto que 
supuso en su pensamiento la profundización en la lectura de Aristóteles 
(cfr. Heidegger, 2011, p. 10).

Es cierto que el camino de formación que tuvo Heidegger fue bastante 
extenso, prologándose más allá del acontecimiento que supuso escribir 
Sein und Zeit. Pero antes de dicho momento, Heidegger ya fraguó con 



229De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

sus lecturas y las exégesis que hizo de estas lo que más tarde serían los 
temas fundamentales de su filosofía. Una de las ponencias que imparte 
en estos años es El concepto de tiempo (Der Begriff der Zeit) en la Sociedad 
Teológica de Marburgo el 25 de julio de 1924.

El contexto histórico en que surge esta conferencia es el de la República 
de Weimar, la Alemania de entreguerras. Mientras el resto de Occidente 
vive los felices años veinte, Alemania está en crisis tras el desastre de 
la guerra. La joven República no goza del apoyo popular al ser vista 
como una suplantación del imperio sin que sus principios de gobierno 
difieran. Aunque desde 1923, con Stressemann al frente del gobierno, 
la República gira a un cierto periodo de estabilización y se produce 
una mejora en la economía, la desconfianza late en los ciudadanos. En 
las artes y las letras se da una etapa muy creativa con la consolidación 
del expresionismo y el dadaísmo, el cine de Lang, Murnau y Wiene, y 
autores como Brecht, Döblin o Mann. Es significativo que mencionemos 
a este último autor, puesto que un personaje de su novela Der Zauberberg 
(1924) es comparado con Heidegger: Leo Naphta, un jesuíta fanático, 
un terrorista metafísico que iba contra todo (cfr. Safranski, 2007, p. 224).

En 1924, Heidegger está lejos de Friburgo. La Universidad de 
Marburgo, conocida por sus estudios humanísticos y de ambiente 
protestante, le había ofrecido un puesto por la fama que estaban 
alcanzando sus lecciones de Friburgo. Entre los estudios filosóficos de 
Marburgo predominaba el neokantismo, con Natorp y Hartmann a la 
cabeza, que buscaban fundamentar a Kant desde el idealismo alemán, 
desarrollando una epistemología fundada en lo transcendental de las 
categorías a partir del intelecto. En la época en que Heidegger descubre 
que es Heidegger (cfr. Safranski, 2007, p. 161), dos personajes surgen 
ante él en la aburrida ciudad de Marburgo: Hannah Arendt y Rudolf 
Bultmann.2 Este último le invita a impartir la conferencia.

2  Arendt (1906-1975) fue una alumna judía y amante de Heidegger; más 
tarde se convertiría en una de las filósofas más influyentes del siglo XX. De 
sobra es conocida la relación entre ambos como para hacer aquí una exposición 
sobre el tema. Bultmann (1884-1976) era un teólogo protestante, defensor de la 
helenización del judeocristianismo primitivo por parte de Pablo de Tarso y de 
la búsqueda del Cristo de la fe frente al Cristo histórico. Personaje influyente 
en los círculos intelectuales de Marburgo, establece una cordial relación con 
Heidegger cuando este llega a la ciudad hessiana.



230 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Esta conferencia no es un manuscrito original del propio Heidegger, 
sino que proviene de las notas que tomaron dos asistentes anónimos. 
Parece que el filósofo de la Selva Negra destruyó el trabajo original 
con vistas a escribir un tratado de idéntico título, que tampoco vio la 
luz hasta mucho tiempo después, según cuenta Hermut Tietjen en el 
epílogo de su edición del volumen 64 de la Gesamtausgabe, que aúna la 
conferencia y el tratado (cfr. Heidegger, 2004, pp. 127 y ss.). Pero, a pesar 
de no ser el manuscrito original, sí refleja las ideas que Heidegger quiso 
exponer, puesto que está en la línea de textos que hay entre su trabajo 
de habilitación sobre Duns Scoto y Sein und Zeit. El concepto de tiempo 
es uno de esos textos que constituyen la génesis de Sein und Zeit. Dicha 
conferencia nos introduce en la problemática de la temporalidad dentro 
de los entramados filosóficos de la tradición y plantea una ruptura con 
la teología, separándola definitivamente de la filosofía. Esta conferencia 
presenta también las estructuras fundamentales de la existencia 
(Dasein),3 necesarias para exponer su temporalidad, que es un requisito 
sine qua non del planteamiento de Heidegger.

La conferencia de 1924 viene a convertirse en un pequeño 
compendio donde se esbozan las ideas fundamentales de Sein und 
Zeit, así como un hito de ruptura con la fenomenología husserliana 
y la teología, exponiendo una fenomenología existencial en relación 
con la vida fáctica, la vida vivida. De ahí la importancia que le damos 
dentro del conjunto de textos de los años de presunto silencio. Ya en 
1924, Heidegger estaba trabajando en las ideas que luego plasmaría en 
Sein und Zeit. La conferencia evita centrarse en la teología pese a que 
se imparte frente a teólogos porque ya Heidegger mismo, como hemos 
señalado, se ha apartado de dicha disciplina y por eso no se va a centrar 

3  Hemos decidido traducir el término alemán Dasein como “existencia”, 
entendido como “estar-ahí”, y, con ello, recuperar su sentido “existencialista”, 
que defendemos que no se ha de perder en la obra de Heidegger a pesar de 
las críticas de este al sentido que toma en la filosofía francesa después de Sein 
und Zeit. No nos referimos a ese existencialismo cultural francés, por supuesto, 
sino que nuestro cometido quiere retomar el nexo entre el existencialismo 
kierkegaardiano y la fenomenología existencial que lleva a cabo Heidegger. Para 
las citas traducidas al castellano que empleamos de las obras de Heidegger, el 
término Dasein será dejado tal cual, del mismo modo que en la versión de Ser 
y tiempo de Rivera Cruchaga (cfr. Heidegger, 2009, p. 452, nota XI), a pesar de 
que en la obra principal aquí trabajada el término empleado para la traducción 
es “ser-ahí”.



231De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

en lo divino, que es lo eterno e infinito, sino en la existencia, que es 
finita, que puede morir, porque esa finitud conlleva tiempo y con ello se 
despliega su carácter propio. 

Además de distanciarse de la teología, también había dejado entrever 
la línea que separaba la fenomenología transcendental de Husserl de 
la suya propia, encaminada hacia la existencialidad, porque Husserl, 
al salvar los fenómenos, agudiza otra vez el sentido para las diversas 
formas en que nos encontramos con los entes, pero nunca preguntó en 
qué sentido es ente el hombre (cfr. Safranski, 2007, p. 113), y su teoría del 
yo trascendental se considera más allá de la historia, lo que no es posible 
porque toda filosofía ha de enmarcarse históricamente (cfr. Safranski, 
2007, p. 114). Heidegger pretendía ir más allá; Husserl solo describía 
las formas en que estaban dadas las cosas en la conciencia orientada 
teóricamente, pero para Heidegger solo ocasionalmente adoptamos una 
actitud teórica: por lo general nos dedicamos a vivir (cfr. Safranski, 2007, 
p. 124). La vida fáctica no puede ser observada desde fuera, sino que 
siempre estamos en ella, viviendo sus singularidades. Esta vida del más 
acá, y no del más allá trascendental, es caracterizada por un cuidar.

2. Las estructuras de la existencia (Dasein) en la conferencia de 
1924
El cuidado (die Sorge) es una de las estructuras fundamentales de 

la existencia. Traducimos Sorge como “cuidado”. Podríamos traducirlo 
como “cura” o “solicitud”, pero el primer término (“cura”) representa 
un arcaísmo y el segundo (“solicitud”) es la traducción que se empleará 
en la edición castellana para el término Fürsorge, uno de los modos 
fundamentales de la Sorge (cfr. Adrián Escudero, 2009, p. 156) (fürsorgen 
sería el modo propio de tratar a los otros, mientras que besorgen 
—”ocuparse”— sería el modo en que nos ocupamos de los entes que 
comparecen en el circunmundo). De este modo, traducir Sorge como 
“cuidado” implicaría el carácter dinámico con que Heidegger dota al 
término en relación con la vida fáctica, que se representa como algo 
móvil, algo que no es estático, sino que siempre es cambiante. 

El centrar nuestro interés en el empleo de dicho término en la 
conferencia de 1924 y no en otros textos en los que se emplea —por 
ejemplo, en las lecciones del semestre veraniego de 1921 sobre Agustín 
y el neoplatonismo (Heidegger, 1995a)— o en Sein und Zeit se debe a 
que pensamos que en dicha ponencia se dan las pautas pormenorizadas 



232 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de lo que este existenciario va a suponer en el entramado filosófico 
heideggeriano, y, asimismo, porque creemos que allí se refleja con 
fidelidad lo que consideramos que se despliega en dicha estructura, a 
saber, aquello que es la identidad. La vida se caracteriza por el cuidado 
porque, en cuanto existencia (Dasein), esa vida siempre se experiencia 
desde la mismidad, desde la identidad propia y no desde el punto de 
vista de un otro. Pero esta identidad del sí mismo, esta mismidad no 
ha de ser entendida como un “yo”, como el sujeto epistemológico de la 
tradición, aquel que todo lo conoce y que, sin embargo, no puede ser 
conocido (cfr. Schopenhauer, 1986, p. 5), porque esa disposición “yoica” 
trasciende al mundo (y, con ello, al espacio y al tiempo), de modo que la 
mismidad remite a una ubicación en un momento concreto: el presente, 
el ahora. El yo-soy del que hablan la epistemología y la gnoseología, 
desde el Barroco hasta el siglo XX, se transforma, con la incursión de 
Heidegger en la historia del pensamiento occidental, en un yo-soy-
siempre-ahora, no antes ni después, sino en un preciso instante que 
recoge la historia existencial de cada uno, su pasado, y se proyecta hacia 
un futuro. En la conferencia El concepto de tiempo, el sí-mismo se vincula 
a la temporalidad, que es aquello que da las claves existenciarias desde 
un ahora referenciado con estas características.

En dicho texto, Heidegger expone brevemente las estructuras 
fundamentales de la existencia. Lo hace en un par de páginas nada más, y 
en ellas enumera cada uno de los existenciarios que luego se desarrollarán 
con bastante más detalle y, con algunas alteraciones y precisiones, en 
Sein und Zeit.4 En la conferencia se citan ocho estructuras ontológicas 
fundamentales, a saber, el estar-en-el-mundo (In-der-Welt-sein), el estar-
con (Mit-einander-sein), el hablar (das Sprechen), el yo-soy (Ich-bin), el 
uno impersonal (das Man), el cuidado (die Sorge), el encuentro consigo 
mismo (sich-selbst) y la inmanencia de la existencia (Seiendes-Dasein) (cfr. 
Heidegger, 2004, pp. 113-114). El cuidado es expuesto en sexto lugar 
pero con la particularidad de que es presentado no como Sorge, sino 
como Besorge, un ocuparse, en este caso, de sí mismo. Matizamos esta 
diferencia en el presente trabajo porque, si bien Heidegger emplea dicho 
término en la conferencia de 1924, en Sein und Zeit empleará el término 

4  A diferencia de Sein und Zeit, en la conferencia Der Begriff der Zeit 
los existenciarios nombrados no se desdoblan en los modos de ser auténtico 
(Eigentlichkeit) e inauténtico (Uneigentlichkeit). Nos centramos en el modo 
“primitivo” expuesto en la conferencia por la simplicidad que presenta.



233De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

Sorge, que empleamos nosotros, pero con el mismo sentido, a fin de 
diferenciarlo del estar-ocupado con los útiles (cfr. Heidegger, 2006, pp. 
192-193).

Todas las estructuras que constituyen la existencia son inseparables; 
la división que hace Heidegger no se debe a que sean “partes” que 
componen un todo, sino más bien porque son factores que determinan 
la existencia como tal. No es como, por ejemplo, el hombre cartesiano 
compuesto de cuerpo y alma, teniendo cada cual una entidad propia e 
independiente aunque se den conjuntamente. Más bien es como lo que 
se considera determinante para que algo, alguna cosa, “sea” (y sin eso no 
puede “ser”). No vamos a llevar a cabo un análisis de cada una de esas 
estructuras de la existencia, sino que nos centraremos en la del cuidado. 
Sin embargo, tendremos que aludir a muchas de ellas y realizar algunas 
explicaciones al respecto de para tratar de ofrecer una visión global del 
cuidado.

2.1. Estar-en-el-mundo y cuidado
Heidegger señala que la existencia (Dasein) se caracteriza por un 

cuidar. Las palabras que emplea son:

Das so charakterisierte Seiende ist ein solches, dem es 
in seinem alltäglichen und jeweiligen In-der-Welt-sein 
auf sein Sein ankommt. Wie in allem Spreche über die 
Welt ein Sichaussprechen des Daseins über sich selbst 
liegt, so ist alles besorgende Umgehen ein Besorgen des 
Seins das Daseins. Das, womit ich umgehe, womit ich 
mich beschäftige, woran mich mein Beruf kettet, bin 
ich gewissermaßen selbst und darin spielt sich mein 
Dasein ab. Die Sorge um das Dasein hat jeweils das Sein in 
die Sorge gestellt, wie es in der herrschenden Auslegung 
des Daseins bekannt und verstanden ist (Heidegger, 
2004, p. 114).

[El ente así caracterizado es tal que en su cotidiano 
y específico ser-en-el-mundo le va su ser. Del mismo 
modo que en todo hablar sobre el mundo va inherente 
un expresarse del Dasein acerca de sí mismo, así también 
toda actividad de procurarnos cosas es un cuidarse del 
ser del Dasein. En cierto modo yo mismo soy aquello 



234 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

con lo que trato, aquello de lo que me ocupo, aquello 
a lo que me ata mi profesión; y en eso está en juego 
mi existencia. Las ocupaciones del Dasein han puesto 
en cada caso el ser en el cuidado, cosa que en el fondo 
conoce y comprende la interpretación dominante del 
Dasein (Heidegger, 2011, p. 39)].

Con estas palabras, lo primero que encontramos cuando 
consideramos el cuidado en la conferencia de 1924 es una referencia a 
la primera estructura ontológica fundamental de la existencia, al estar-
en-el-mundo. La existencia siempre está sometida a circunstancias, no 
es nada transcendente, sino que es algo inmanente: siempre está sujeta 
a los eventos que le acaecen en el mundo, por lo que toda la analítica 
existencial también ha de tener visos de inmanencia, esto es, ha de ser 
un análisis que parta desde las propias circunstancias en las que la 
mismidad, el cuidado de sí-mismo, se vea envuelta cada vez, esto es, ha 
de partir desde el propio mundo en que existimos. 

Ahora bien, ¿por qué estar-en-el-mundo y no ser-en-el-mundo? 
Traducir sein como “estar” permite a la vez la traducción de Dasein como 
“estar-ahí” y le dota de un sentido, pues todo “estar” implica un “ahí”. 
Ser-en-el-mundo implica, de alguna manera, que se “está” en el mundo; 
además, “ser” y “estar” se coimplican con “existir”. El empleo de la 
traducción como “estar” aclara el discurso respecto a la temporalidad 
de la existencia, algo muy importante en el entramado filosófico de 
Heidegger, pues supera la identificación teológica y metafísica que se ha 
venido haciendo del ser como algo inmutable que permanece y permite 
que algo tenga “ser”. Pero, al emplear “estar”, estamos implicando con 
ello el sentido de un hallarse circunstancial, bien en una localización, 
bien en una situación, o en una condición, o bien, como recoge el 
diccionario de la Real Academia Española (2014), en un modo actual del 
ser. Respecto del existir, ese “estar” implica una suerte de temporalidad, 
que es como se entiende, precisamente, la existencia en Heidegger, a 
saber, cambiante y sujeta a los estados afectivos (y, por ello, al tiempo). 

Estamos, entonces, en el mundo. Señala Heidegger que la vida 
humana no es algo así como un sujeto que haya de realizar alguna hazaña 
habilidosa para llegar al mundo —“Das menschliche Leben ist nich 
irgendein Subjekt, das irgendein Kunstück machen muß, um die Welt 
zu kommen” (Heidegger, 2004, p. 112)—, sino que estamos arrojados a 
él, a ese mundo, sin haber hecho nada para lograrlo, ni siquiera el acto 



235De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

de nacer, puesto que nuestro nacimiento no es cosa nuestra. “Nacer” 
es un verbo en modo activo, pero que denota una acción “pasiva”: uno 
no nace, más bien “es nacido”, encontrándose ya siempre en el mundo. 
Todo el mundo está inmerso en una situación, y ese es el verdadero 
inicio de todo. Por tanto, estamos de tal manera en el mundo que este 
“estar” implica que ya nos manejamos en él —“In der Weise in der Welt 
sein, daß dieses Sein besagt: mit der Welt umgehen”— (Heidegger, 2004, 
p. 112). Cuando estamos en una situación solemos saber desenvolvernos 
en esta a pesar de no haberla elegida nosotros: el “estar” implica un 
desenvolvimiento que es a la vez actuación y padecimiento. Actuamos 
en cuanto que estamos; tenemos la sensación de que cuando hacemos, 
actuamos o, incluso, sufrimos, tenemos el don de la acción. Prueba de 
ello es la perífrasis verbal del gerundio formada con ese verbo “estar”, 
por ejemplo, “estar replicando”, que implica una voz activa, mientras 
que la voz pasiva se construye con el verbo “ser” y el participio, que 
en nuestro ejemplo sería “ser replicado”. De ahí que sea interesante 
una comparativa de la fenomenología existencial de Heidegger con el 
existencialismo de sus lectores franceses de la primera época, que se 
inclinan por una interpretación según la cual el estar en el mundo es, 
en cierto modo, una condena (cfr. Sartre, 1996), mientras que Heidegger 
parece tener la intención de alzar la voz desde el arrojo del mundo, 
desde el propio “estar”, que ya implica un modo de actuar conforme a 
la circunstancialidad.

La actuación está vinculada a la propia existencia en cuanto estar-
en-el-mundo. Ese manejo del mundo que implica la actividad, el hacer, 
surge del mero hecho de que se “está”, surge del mismo “estar”. A 
partir de que “estamos”, podemos hacer, podemos actuar. Pero ese 
hacer implica además una actividad ulterior: todo hacer implica un 
cuidar, el estar-en-el-mundo se caracteriza por un cuidar —“Das In-der-
Welt-sein ist charakterisiert als Besorgen”— (Heidegger, 2004, p. 112). 
Besorgen, el “ocuparse” que traducimos como “cuidar”, tiene en lengua 
alemana la consideración de “actuación”, esto es, implica un “hacer”, 
corroborando que el “estar” implica ya de suyo un desenvolvimiento 
en las circunstancias, las cuales determinan todas y cada una de las 
posibilidades existenciales. Son las circunstancias las que determinan la 
existencia, pero estas circunstancias no pueden ser predeterminadas, sino 
que estamos conformados respecto a la cultura, al mundo, al que hemos 
sido arrojados y del que aprendemos todo nuestro comportamiento, 
nuestra forma de “hacer” las cosas: regula de antemano lo que hacemos; 



236 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

no hay una verdadera autonomía y no se puede transcender para escapar 
de ella. Somos esclavos de las circunstancias.

Pero en el mundo hay multitud de factores que afectan a cada existente 
de diversas maneras y no se pueden extrapolar las circunstancias de 
un individuo a otro; la manera de actuar entre uno y otro también 
será distinta. Así, cada mundo se divide en otros “mundos” menores 
que otorgan el lugar de cada uno de forma específica, señalando las 
particularidades del individuo en unas circunstancias concretas. Pero 
cada cual participa en diversos “mundos”, en diversas circunstancias. La 
existencia (Dasein) tiene sus posibilidades en cuanto está en el mundo, 
por lo que “está” en el mundo, pero a la vez “es” (o “está”) gracias al 
mundo mismo al que pertenece, con lo que el “ser” de la existencia 
se encuentra indisolublemente unido a su “estar”, permitiendo su 
comprensión solo desde el momento en que se aclaren las estructuras 
fundamentales y básicas de lo que posibilita la unión de la existencia 
(Dasein) con su mundo, esto es, con su “estar” mismo. Ello implica que el 
existente no es un observador desapegado del mundo ni ajeno a él, sino 
que está completamente inmerso en él. 

2.2. Estar-con y cuidado
La segunda estructura de la existencia, el Mit-Einander-sein, el estar-

con, ha sido el eje central de mis investigaciones en los últimos años.5 En 
esta ocasión, he de mencionarla no tanto para hacer un análisis profundo 
y exhaustivo de ella, sino para comprender la circunstancialidad que 
rodea al cuidado (Sorge) de la existencia (Dasein), ya que esta siempre está 
en el mundo con otros semejantes. Los otros están bajo la influencia de la 
existencia propia, no como aquello que los determina, sino como lo que 
los “localiza” en el mundo. Si bien el “con” tiene un carácter primario de 
reciprocidad, aquí su sentido es unidireccional: es lo que determina al 
otro, a lo otro. En cuanto “estar”, la existencia implica alteridad. Es estar 
con los otros en un mismo mundo, un compartir circunstancial, y que no 
es voluntario, que refleja el carácter de lo arrojado en el mundo. Pero los 
otros que habitan el mundo al que hemos sido arrojados siempre llevan 
a cabo ese habitar desde su propia óptica y no desde la nuestra; no 
puede contemplarse una subjetividad exterior salvo como mera opinión 
de la variedad circundante, que se ve reflejada en el cuidado respecto de 
los demás. 

5  A este respecto, cfr. Gilabert (2020). 



237De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

Pero que no pueda contemplarse al otro salvo desde la propia 
existencia subjetiva no implica que exista un individuo único y aislado: no 
implica caer en la ingenuidad del solipsismo, sino que el cohabitar entre 
los diversos existentes da la pauta para la existencia en general, puesto 
que presenta a los otros, no como cosas que estuvieran ahí, como una 
piedra, sin mundo ni cuidado (cfr. Heidegger, 2004, p. 113). El mundo es 
para cada cual y la alteridad ya está dada de antemano en el mundo, del 
que debemos de ocuparnos, al que debemos dedicar nuestro cuidado. 
Ese ser para cada cual implica que la existencia siempre se formula como 
un determinado como “yo-soy” (o “yo-estoy”) (cfr. Heidegger, 2004, p. 
113), lo cual implica la subjetividad, pero siempre desde la temporalidad 
en la que estamos envueltos: el “yo” no es algo inmutable al modo en 
que lo entiende la epistemología desde Descartes,6 sino que es más bien 
algo que se configura temporalmente: es la identidad de cada cual, 
pero no la que vemos de nosotros mismos o proyectamos en los demás, 
sino una identidad que se configura conforme a la circunstancialidad 
y al rol que ocupamos en cada situación específica. La identidad se 
consuma respecto a lo que el existente es en cuanto que sí-mismo: tan 
primariamente, como está-en-el-mundo, es nuestra existencia —“Dasein 
its also ebenso primär, wie es In-der-Welt-sein ist, auch mein Dasein”— 
(Heidegger, 2004, p. 113). Las circunstancias que la rodean son las que 
constituyen a la existencia (Dasein); no hay una existencia definitiva, 
sino que va cambiando su configuración a lo largo del tiempo.

Heidegger insiste en que cada existencia es propia de la subjetividad 
de cada cual: cada sí-mismo es una existencia, que es en cada caso 
propia, y, como propia, respectiva de cada uno —“Es ist je eigenes und 
als eigenes jeweiliges” (Heidegger, 2004, p. 113)—. La idea central bajo la 
que se posiciona respecto de la existencia en la conferencia de 1924 es 
la individualidad y el vínculo de lo subjetivo de cada cual, y que esto 
sea la base constitutiva de la existencia, no pudiendo ser extrapolable 
a los otros, sino que sólo puede ser contemplada desde la mismidad 

6  Soy de la opinión de que la verdadera batalla que Heidegger mantiene 
respecto de la Modernidad (más concretamente, respecto del modo en que la 
tradición moderna trata el tema de la subjetividad) parte de considerar que los 
planteamientos cartesianos son erróneos. Muchos textos de Heidegger advierten 
esos errores. Tomaremos como muestra lo señalado en el tercer capítulo de la 
primera sección de Sein und Zeit, donde confronta el modo establecido por 
Descartes del trato del sujeto con el mundo (cfr. Heidegger, 2006, pp. 89 y ss.).



238 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

más propia, esto es, se trataría de contemplar la subjetividad desde la 
subjetividad misma. Pero:

Sofern das Dasein ein Seiendes ist, das ich bin, und 
zugleich bestimmt ist als Mit-einander-sein, bin ich 
mein Dasein zumeist und durchschnittilch nicht selbst, 
sondern die Anderen; ich bin mit den Anderen und die 
Anderen mit den Anderen ebenso (Heidegger, 2004, p. 
113).

[En tanto el Dasein es un ente al que va anejo el yo 
soy (o estoy) y a la vez está determinado como Ser-
juntamente-con-otros, mayormente y como término 
medio no soy yo mismo mi Dasein, sino que lo son los 
otros, yo soy con los otros, y los otros son igualmente 
con los otros (Heidegger, 2011, p. 38)].

La existencia nunca “es” por sí misma, es nuestro ocuparnos 
(Besorge) de los demás lo que la configura; esta existencia es reflejo de 
las circunstancias que se experimentan y la imagen que los demás hacen 
de uno mismo. No es una mera conciencia que está en un mundo y lo 
percibe y se relaciona con otros que poseen unas características parecidas, 
como era predominante en la filosofía antes de que la fenomenología 
pusiera el problema de la intersubjetividad sobre la mesa, puesto que 
así puede llegar a suponerse que todo es un engaño de los sentidos 
y que la realidad experimentada no es una realidad real. Más bien la 
mismidad, el sí-mismo, viene de “fuera” de uno mismo, pero eso pasa 
desapercibido en la vida cotidiana, ya que nadie es él mismo en la 
cotidianidad (cfr. Heidegger, 2004, p. 113); esto es, lo que cada uno es 
no puede ser analizado por separado en la vida cotidiana, sino que solo 
mediante el trato con el resto de lo que existe es que puede surgir una 
definición válida para lo que la existencia es.

De manera anticipativa, podemos señalar que la solicitud (Fürsorge), 
desplegada por Heidegger a partir del año siguiente de la conferencia de 
la que partimos para nuestra investigación, es la modalidad del cuidado 
para con los demás. En 1924, Heidegger aún no ha desarrollado esto, 
pero creemos que ese ulterior despliegue del cuidado debe ser revisado 
con vistas a un análisis del modo en que en la cotidianidad media se 
produce el encuentro con el otro.



239De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

2.3. Uno impersonal y cuidado
La analítica de la existencia, siguiendo lo que hemos expuesto hasta 

ahora, no puede llevarse a cabo de manera individual, sino que ha de 
venir de una óptica que englobe a la colectividad, la cual implica, por 
un lado, el estar-en-el-mundo, y por otro, el Estar-con-los-otros. O lo 
que es lo mismo: la mismidad no puede ser de nadie; los otros que nos 
muestran a nuestro sí-mismo y, consecuentemente, nuestra identidad, 
no son nadie en concreto, no es este o aquel, sino que son todos 
juntamente sin ser ninguno de ellos un sí-mismo (cfr. Heidegger, 2004, 
p. 113). No hay una existencia individual y exclusiva, sino que esta toma 
la forma de la pluralidad. Al hacerlo así, al tomar esa forma múltiple, 
toma la forma de la impersonalidad: solo hay existencia (Dasein) cuando 
se trata de analizarla, mientras esa existencia es nadie. Este nadie dado 
en la vida cotidiana es el Uno impersonal (das Man), el “se” reflexivo 
impersonal con el que se forman las oraciones en voz pasiva refleja. 
En la obstinación del dominio de este Uno impersonal descansan las 
posibilidades de nuestra existencia y, a partir de la nivelación que ofrece, 
es posible identificar lo que cada sí-mismo es (cfr. Heidegger, 2004, pp. 
113-114). Se rompe, de este modo, la paradoja de que la existencia pueda 
ser sujeto allí donde no hay sujeto, manteniéndose como existencia en la 
medida en que son analizables las consecuencias de las actividades de 
nadie, de una impersonalidad.

El ente que representa a la existencia cotidiana, el Uno impersonal, 
está configurado de modo que su cotidianidad le hace ser partícipe de 
su ser. A este ente, en su cotidiano y específico estar-en-el-mundo, le va 
su ser (cfr. Heidegger, 2004, p. 114). Con esto, Heidegger señala que el 
lugar del existente es lo cotidiano, su hoy por hoy. Indica que no hay 
un trascender de la existencia a un plano superior a su propio mundo. 
Pero también señala que la existencia está inmersa en la cotidianidad, 
lleva anexas unas circunstancias en las que ella misma se despliega 
como tal, mostrándola en cuanto estar-en-el-mundo y siendo el mundo 
esa circunstancialidad. Lo decisivo no es que esa estructura primaria 
del estar-en-el-mundo sea la condición necesaria al implicar la situación 
que configura a la existencia como tal cada vez, sino que la cotidianidad 
implica el cuidado (Besorge) de las cosas que componen lo circunstancial, 
en cuanto se es consciente de la circunstancialidad del mundo, y que 
constituyen el todo del Uno impersonal, que a su vez constituye a la 



240 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

existencia. En 1924, en la conferencia ahora tratada, aún no se han 
desarrollado las fronteras claras entre la cotidianidad media y los modo 
de ser personal e impersonal, y cómo es posible la salida del modo de ser 
“caído” en esa cotidianidad.

La existencia es un ente inmerso en un mundo de entes. Es un 
ente más pero se distingue porque se sabe ente, sabe de su onticidad, 
lo cual le permite, mediante el análisis, escapar de lo óntico y llegar a 
lo ontológico. Su ser, el ser de la existencia (Dasein), lleva implícito el 
cuidado del mundo, porque este mundo le da a la existencia su categoría 
de tal (de existencia) al ser toda actividad de procurarnos cosas un 
cuidar la existencia (“Alles besorgende Umgehen ein Besorgen des Seins das 
Daseins”. Heidegger, 2004, p. 114), y también las ocupaciones de ésta han 
puesto en cada caso el ser (o el estar) en el cuidado, cosa que en el fondo 
conoce y comprende su interpretación dominante (de la existencia) 
(“Die Sorge um das Dasein hat jeweils das Sein in die Sorge gestellt, wie 
es in derr herrschenden Auslegung des Daseins bekannt und verstanden ist”. 
Heidegger, 2004, p. 114). El cuidado implica que la existencia es activa, 
lo cual desencadena la praxis a la que la está sujeta, resultando de ello 
de nuevo que lo propio de ella es su estar-en-el-mundo, porque dicha 
estancia implica la actividad, el hacer.

Aunque, en la cotidianidad del Uno impersonal, la existencia no se 
pregunta por su mismidad, no puede evitar encontrarla en la actividad 
que implica el cuidado (Sorge). En el término medio de la existencia 
cotidiana no se da ninguna reflexión sobre el yo y la mismidad; a pesar 
de esto, la existencia se tiene a sí misma —“In der Durchschnittlichkeit 
des alltäglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das Ich und das Selbst, 
und doch hat sich das Dasein selbst” (Heidegger, 2004, p. 114)—, lo 
cual no es producto de una reflexión sobre el sí mismo que concluya 
que yo y existencia están conectados metafísicamente, sino que, en el 
hacer en el mundo, la mismidad se convierte en una suerte de yo agente. 
De este modo, la identidad tiene el matiz de la acción en el cuidado. 
Porque la existencia se encuentra consigo misma, da consigo en lo que 
normalmente se ocupa (Besorge) (cfr. Heidegger, 2004, p. 114), a saber, en 
el cuidado (Sorge) mismo. Pero este consigo mismo, más que encuentro, 
deber ser considerado como descubrimiento, puesto que no podemos 
decir que estuvieran separados con anterioridad.

Pero, ¿en qué radica ese cuidado de la existencia? Pues precisamente 
en ser existencia. Si tomáramos la pauta por la que se guio la epistemología 
y el existente fuera un equivalente al sujeto, su función sería la de 



241De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

objetualizar al resto de cosas para saber de ellas y poder pensarlas. Pero 
para conocer al sujeto es necesario objetualizarlo y a la existencia no se le 
puede reducir a un mero objeto epistemológico, puesto que siempre es 
opuesta a esta objetualidad. El objeto puede contemplarse y, a partir de 
ahí, actuar respecto del mundo, pero no puede hacerse respecto del sujeto 
mismo. Como estar-en-el-mundo no puede analizarse la existencia, ni 
como objeto mundano, ni desde la intersubjetividad en cuanto estar-
con-los-otros. Solo puede analizarse desde el cuidado, reflejando la 
mismidad del existente. La contemplación de sí mismo, aquello que 
viene a resultar de la analítica existencial propuesta por Heidegger, 
está condicionada por la circunstancialidad que envuelve a la existencia 
cada vez. El existente no puede desprenderse de su existencialidad, en 
la cual radica el cuidado. La existencialidad, lo que hace que el existente 
tenga existencia, puede contemplarse siempre teniendo en cuenta que 
es circunstancial, que está contenida en el momento en que se hace el 
análisis pretendido de la existencia y que una vez que pase dicho análisis 
puede diluirse. Que la existencialidad no sea algo inmutable excluye al 
existente de la categoría de “objeto”, con la consecuencia de que entonces 
la existencia siempre ha de estar en permanente análisis, ya que puede 
variar conforme a la situación, que siempre está en continuo cambio, y, 
por ende, siempre estará mutando. Las circunstancias marcan el carácter 
existencial, por lo que volvemos de nuevo al existenciario de estar-en-el-
mundo, marcando el carácter de circunstancialidad de la mundaneidad.

3. Conclusión
Hay que señalar, como conclusión primera, que el planteamiento 

que Heidegger lleva a cabo acerca del cuidado (Sorge) en la conferencia 
en que nos apoyamos de manera principal para la realización de este 
trabajo anticipa de algún modo lo que más tarde se despliega en Sein 
und Zeit con toda su magnitud. Este existenciario del cuidado es la 
forma en la que la existencia (Dasein) se relaciona con el mundo, y, si 
bien en 1924 este ya se formula como un ocuparse que identifica que lo 
que la existencia “es” (su ser) siempre es en relación con aquello con lo 
que trata en el mundo, solo es mencionado en relación con el interés que 
los existenciarios tienen para el análisis de la subjetividad en relación 
con el concepto de “tiempo”, pero no desarrolla lo que más tarde se 
desarrollará y su relación fundamental para pasar del modo de ser 
impropio al modo de ser propio (expuesto por Heidegger en 1927).



242 Fernando Gilabert

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Es posible acceder a una comprensión de carácter integral de la 
existencia (Dasein) desde la autocomprensión de su estar circunstancial 
y el cuidado que ello implica, pero llevar a cabo esta autocomprensión 
entraña la dificultad de que las circunstancias son cambiantes, cada vez 
distintas, por lo que el análisis resultante de la existencia siempre es 
pasado, siempre se refiere a algo que ha cambiado ya; aunque posea 
una serie de características similares a lo analizado, siempre aparece 
algún factor novedoso que lo diferencia de la existencia analizante, la 
existencia que analiza la existencia misma, que no puede autoanalizarse 
más que a posteriori. Esto crea perplejidad, pero es un tipo de perplejidad 
ineludible, de la que surge la posibilidad de aprehender la existencia en 
su propiedad (cfr. Heidegger, 2004, p. 115).

Para conocer aquello que es lo propio de la existencia necesitamos 
algo que “frene” de algún modo el instante en que se analiza. Pero esta 
detención solo nos da una versión parcial de lo que la existencia misma 
es, a saber, lo único que nos revela es su carácter temporal y, por ende, 
efímero. Para captar, entonces su totalidad, tendremos que recurrir a 
algo que incluya a todas y cada una de las posibilidades en las que la 
existencia se sumerge a lo largo de su historia como existencia. Si cada 
instante incluye lo que ya estaba incluido en el instante anterior, tenemos 
entonces que el instante que concentra todo aquello que la existencia es 
(o puede ser) es el instante último, su extrema posibilidad, la muerte. 
Pero entonces es cuando la existencia deja de ser existencia y no hay 
lugar para un análisis de esta.

Referencias 
Escudero, J. A. (2009). El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosófico 1912-

1927. Herder.
Gilabert, F. (2020). Propedéutica existenciaria de la vida en común a partir 

del pensamiento de Martin Heidegger. Condiciones de posibilidad de una 
política de mínimos. [Tesis doctoral]. Universidad de Sevilla. URL: 
https://hdl.handle.net/11441/93468. 

Heidegger, M. (1985). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 
1910–1976. Band 12. Unterwegs zur Sprache (1950–1959). Vittorio 
Klostermann.

	  (1995a). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919–1944. Band 60 
Phänomenologie des religiösen Lebens. Vittorio Klostermann.

	  (1995b). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919–1944. Band 
63. Ontologie. Hermeneutik der Faktizität. Vittorio Klostermann.



243De un ocuparse de las circunstancias

Tópicos, Revista de Filosofía 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 225-243

	  (2004). Gesamtausgabe. III. Abteilung: Unveröffentlichte Abhandlungen. 
Vorträge – Gedachtes. Band 64. Der Begriff der Zeit. Vittorio Klostermann.

	  (2006). Sein und Zeit. Niemeyer.
	  (2009). Ser y tiempo. J. E. Rivera (trad.). Trotta.
	   (2011). El concepto de tiempo. R. Gabás y J. Adrián (trads.). Trotta.
Pöggeler, O. (1983). Der Denkweg Martin Heideggers. Neske.
Real Academia Española. (2014). Estar. En Diccionario de lengua española. 

[DRAE]. Espasa.
Safranski, R. (2007).  Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo. 

R. Gabás Pallás (trad.). Tusquets.
Sartre, J.-P. (1996). L’existentialisme est un humanisme. Gallimard.
Schopenhauer, A. (1986). Die Welt als Wille und Vorstellung. Suhrkamp.


