http://doi.org/10.21555/top.v650.2112

On Dealing with Circumstances: The Sense of Care
(Sorge) in Martin Heidegger’s Der Begriff der Zeit
(1924)

De un ocuparse de las circunstancias. El sentido
del cuidado (Sorge) en la obra de Martin Heidegger
Der Begriff der Zeit (1924)

Fernando Gilabert

Universidad de Sevilla

Espana
fernando.gilabert.bello@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7503-3654

Recibido: 10 - 12 - 2020.
Aceptado: 19 - 02 - 2021.
Publicado en linea: 02 - 12 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
AN\"7 By nNC sag -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



226

Fernando Gilabert

Abstract

The existential of care (Sorge) is one of the most important el-
ements in Martin Heidegger’s philosophical framework. In this
article, I explore the relationship between this existential and
three others that we consider fundamental: being-in-the-world
(In-der-Welt-sein), being-with (Mit-sein) and the impersonal One
(das Man). A propaedeutic overview of this relationship can be
put forward with the help of Heidegger’s 1924 lecture delivered
in Marburg: Der Begriff der Zeit, considered one of the key texts
of those who pave the way to Sein und Zeit, often seen as his
most important work.

Keywords: Heidegger; care (Sorge); being-in-the-world (In-
der-Welt-sein); being-with (Mit-sein); the One (das Man).

Resumen

El existenciario del cuidado (Sorge) es uno de los elementos
de mayor importancia en el entramado filoséfico de Martin
Heidegger. El cometido de mi trabajo es profundizarenlarelacién
que tiene ese existenciario con otros tres que consideramos
fundamentales: ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein), ser-con
(Mit-sein) y el Uno impersonal (das Man). Una panoramica
propedéutica de la relacién con ellos puede elucidarse a partir
de la conferencia que Heidegger impartié en Marburgo en 1924:
Der Begriff der Zeit, uno de los textos clave de los que allanan el
camino a Sein und Zeit, considerada su obra magna.

Palabras clave: Heidegger; cuidado (Sorge); ser-en-el-mundo
(In-der-Welt-sein); ser-con (Mit-sein); el Uno (das Man).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



227

De un ocuparse de las circunstancias

A Juan José Garrido Perifiin
Cum laurea philosophiam doctoralis et baeticus acerrimus

1. Introduccion

El cometido que nos proponemos con este trabajo es llevar a cabo un
analisis del existenciario del cuidado en la conferencia Der Begriff der Zeit,
impartida por el filésofo aleman Martin Heidegger (1889-1976) en 1924.
Dicha conferencia esta recogida en el volumen 64 de su Gesamtausgabe
(Heidegger, 2004), que incluye, ademas de la conferencia, un tratado
de idéntico titulo (tampoco publicado en vida). Para ayudar al lector
castellanoparlante, emplearemos para las citas de dicha conferencia
la traduccion realizada por Raul Gabas y Jesus Adrian (Heidegger,
2011), salvo algunas precisiones que nos parece indicado hacer a fin de
clarificar el sentido del cuidado dentro de nuestro trabajo.

Nuestro interés por el analisis del existenciario del cuidado se debe
a que pensamos que este es un concepto basico para comprender la obra
del joven Heidegger y la evolucién de su pensamiento en los afios en
que imparte lecciones en la Universidad de Marburgo. Esta ponencia
sirve de bisagra entre los problemas sobre los que diserta en sus
tempranas lecciones friburguesas (bajo el patrocinio de la fenomenologia
husserliana)' y lo que luego supondria Sein und Zeit (Heidegger, 2006).

Durante los tltimos afos de vida de Heidegger, se hizo fuerte la idea
de que Sein und Zeit era una obra sin historia, que desde su trabajo de
habilitacion sobre Duns Scoto, en 1915, Heidegger habia permanecido en
silencio hasta la aparicidn, aparentemente de la nada, de su obra magna,
publicado en 1927 (cfr. Heidegger, 2011, p. 9). Esta idea fue potenciada

! Heidegger estuvo vinculado a la Universidad de Friburgo toda su vida,

salvo los afnos en que ejercié de docente en Marburgo (de 1923 a 1929). Los
ultimos afios de la primera etapa de Friburgo estuvieron muy condicionados por
su labor de asistente de Husserl. Podemos suponer que en Marburgo eclosiond
un estilo propio que ya se aventura en las tltimas lecciones friburguesas (cfr.
Heidegger, 1995b).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



228

Fernando Gilabert

por el propio Heidegger y su entorno. Tenemos asi Aus einem Gesprich
von der Sprache, escrito entre 1953 y 1954, en el que Heidegger elabora
un dialogo ficticio a proposito del lenguaje con un japonés, quien habla
de esos doce afios de silencio (cfr. Heidegger, 1985, p. 86). Veintidos
anos antes de su muerte, Heidegger ya aventuraba la oscuridad de ese
periodo, que fue atin mas ensombrecido con la biografia intelectual que
hizo, tutorizado por el propio pensador de Friburgo, Otto Poggeler,
quien solo nombra de esos doce afnos su trabajo como asistente de
Husserl, su docencia en Marburgo y su profundizacién en Aristoteles,
asi como las influencias que para él supusieron, por un lado, Dilthey
(cfr. Poggeler, 1983, pp. 35-43), y, por otro, la experiencia de la vida
factica del cristianismo (cfr. Poggeler, 1983, pp. 44 y ss.). Empero, no
da detalles de lo que supusieron esos cursos marburgueses ni de las
pequenias obras inéditas ni de las conferencias que impartio en la ciudad
atravesada por el Lahm. En descargo de culpas al trabajo de Poggeler
huelga decir, primero, que lo conservado de las conferencias impartidas
por Heidegger en esa época son notas sueltas y apuntes de aquellos
que asistieron a escuchar esas disertaciones, y segundo, que, al ser su
trabajo tutorizado por el propio Heidegger, es resefiable que se centrase
en sus obras mayores, obviando el material que €l mismo destruyé por
considerarlo preludios incompletos de su obra.

Cuando fallece Heidegger y comienza la edicion de su Gesamtausgabe,
y conforme se van realizando investigaciones y estudios sobre los afios
en que se desarrolla la obra de 1927, puede comenzar el establecimiento
de un itinerario intelectual de todo ese periodo de preparaciéon de Sein
und Zeit. Es cierto que el fildsofo destruyd gran parte de sus obras de
juventud, pero eso no implica que no tengamos material para elaborar
la “historia” de una obra sin historia, sino que a partir de esos doce afios
de presunto silencio podemos trazar cémo el camino desde la referencia
de la fenomenologia husserliana se va sintetizando con una multitud de
ideas que influyen en el pensamiento del joven Heidegger, como son el
cuestionamiento de los fundamentos kantianos, el distanciamiento del
catolicismo, la postura critica ante Husserl, los motivos de la filosofia
de la vida, la hermenéutica de Dilthey y, por supuesto, el impacto que
supuso en su pensamiento la profundizacion en la lectura de Aristoteles
(cfr. Heidegger, 2011, p. 10).

Es cierto que el camino de formacion que tuvo Heidegger fue bastante
extenso, prologandose mas alla del acontecimiento que supuso escribir
Sein und Zeit. Pero antes de dicho momento, Heidegger ya fragué con

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



229

De un ocuparse de las circunstancias

sus lecturas y las exégesis que hizo de estas lo que mas tarde serian los
temas fundamentales de su filosofia. Una de las ponencias que imparte
en estos afnos es El concepto de tiempo (Der Begriff der Zeit) en la Sociedad
Teolodgica de Marburgo el 25 de julio de 1924.

El contexto historico en que surge esta conferenciaesel dela Reptiblica
de Weimar, la Alemania de entreguerras. Mientras el resto de Occidente
vive los felices afios veinte, Alemania esta en crisis tras el desastre de
la guerra. La joven Reptblica no goza del apoyo popular al ser vista
como una suplantacién del imperio sin que sus principios de gobierno
difieran. Aunque desde 1923, con Stressemann al frente del gobierno,
la Repuiblica gira a un cierto periodo de estabilizaciéon y se produce
una mejora en la economia, la desconfianza late en los ciudadanos. En
las artes y las letras se da una etapa muy creativa con la consolidacién
del expresionismo y el dadaismo, el cine de Lang, Murnau y Wiene, y
autores como Brecht, D&blin o Mann. Es significativo que mencionemos
a este ultimo autor, puesto que un personaje de su novela Der Zauberberg
(1924) es comparado con Heidegger: Leo Naphta, un jesuita fanatico,
un terrorista metafisico que iba contra todo (cfr. Safranski, 2007, p. 224).

En 1924, Heidegger esta lejos de Friburgo. La Universidad de
Marburgo, conocida por sus estudios humanisticos y de ambiente
protestante, le habia ofrecido un puesto por la fama que estaban
alcanzando sus lecciones de Friburgo. Entre los estudios filoséficos de
Marburgo predominaba el neokantismo, con Natorp y Hartmann a la
cabeza, que buscaban fundamentar a Kant desde el idealismo aleman,
desarrollando una epistemologia fundada en lo transcendental de las
categorias a partir del intelecto. En la época en que Heidegger descubre
que es Heidegger (cfr. Safranski, 2007, p. 161), dos personajes surgen
ante él en la aburrida ciudad de Marburgo: Hannah Arendt y Rudolf
Bultmann.? Este tltimo le invita a impartir la conferencia.

2 Arendt (1906-1975) fue una alumna judia y amante de Heidegger; més

tarde se convertiria en una de las filésofas mas influyentes del siglo XX. De
sobra es conocida la relacién entre ambos como para hacer aqui una exposicion
sobre el tema. Bultmann (1884-1976) era un te6logo protestante, defensor de la
helenizaciéon del judeocristianismo primitivo por parte de Pablo de Tarso y de
la busqueda del Cristo de la fe frente al Cristo histdrico. Personaje influyente
en los circulos intelectuales de Marburgo, establece una cordial relaciéon con
Heidegger cuando este llega a la ciudad hessiana.

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



230

Fernando Gilabert

Esta conferencia no es un manuscrito original del propio Heidegger,
sino que proviene de las notas que tomaron dos asistentes andénimos.
Parece que el filosofo de la Selva Negra destruy¢ el trabajo original
con vistas a escribir un tratado de idéntico titulo, que tampoco vio la
luz hasta mucho tiempo después, seguin cuenta Hermut Tietjen en el
epilogo de su ediciéon del volumen 64 de la Gesamtausgabe, que atina la
conferencia y el tratado (cfr. Heidegger, 2004, pp. 127 y ss.). Pero, a pesar
de no ser el manuscrito original, si refleja las ideas que Heidegger quiso
exponer, puesto que esta en la linea de textos que hay entre su trabajo
de habilitacion sobre Duns Scoto y Sein und Zeit. EIl concepto de tiempo
es uno de esos textos que constituyen la génesis de Sein und Zeit. Dicha
conferencia nos introduce en la problematica de la temporalidad dentro
de los entramados filosoficos de la tradicion y plantea una ruptura con
la teologia, separandola definitivamente de la filosofia. Esta conferencia
presenta también las estructuras fundamentales de la existencia
(Dasein),® necesarias para exponer su temporalidad, que es un requisito
sine qua non del planteamiento de Heidegger.

La conferencia de 1924 viene a convertirse en un pequefio
compendio donde se esbozan las ideas fundamentales de Sein und
Zeit, asi como un hito de ruptura con la fenomenologia husserliana
y la teologia, exponiendo una fenomenologia existencial en relacién
con la vida factica, la vida vivida. De ahi la importancia que le damos
dentro del conjunto de textos de los afios de presunto silencio. Ya en
1924, Heidegger estaba trabajando en las ideas que luego plasmaria en
Sein und Zeit. La conferencia evita centrarse en la teologia pese a que
se imparte frente a tedlogos porque ya Heidegger mismo, como hemos
sefialado, se ha apartado de dicha disciplina y por eso no se va a centrar

3 Hemos decidido traducir el término aleman Dasein como “existencia”,

entendido como “estar-ahi”, y, con ello, recuperar su sentido “existencialista”,
que defendemos que no se ha de perder en la obra de Heidegger a pesar de
las criticas de este al sentido que toma en la filosofia francesa después de Sein
und Zeit. No nos referimos a ese existencialismo cultural francés, por supuesto,
sino que nuestro cometido quiere retomar el nexo entre el existencialismo
kierkegaardiano y la fenomenologia existencial que lleva a cabo Heidegger. Para
las citas traducidas al castellano que empleamos de las obras de Heidegger, el
término Dasein sera dejado tal cual, del mismo modo que en la versiéon de Ser
y tiempo de Rivera Cruchaga (cfr. Heidegger, 2009, p. 452, nota XI), a pesar de
que en la obra principal aqui trabajada el término empleado para la traduccion
es “ser-ahi”.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



231

De un ocuparse de las circunstancias

en lo divino, que es lo eterno e infinito, sino en la existencia, que es
finita, que puede morir, porque esa finitud conlleva tiempo y con ello se
despliega su caracter propio.

Ademas de distanciarse de la teologia, también habia dejado entrever
la linea que separaba la fenomenologia transcendental de Husserl de
la suya propia, encaminada hacia la existencialidad, porque Husserl,
al salvar los fenémenos, agudiza otra vez el sentido para las diversas
formas en que nos encontramos con los entes, pero nunca pregunto6 en
qué sentido es ente el hombre (cfr. Safranski, 2007, p. 113), y su teoria del
yo trascendental se considera mas alla de la historia, lo que no es posible
porque toda filosofia ha de enmarcarse historicamente (cfr. Safranski,
2007, p. 114). Heidegger pretendia ir mas alla; Husserl solo describia
las formas en que estaban dadas las cosas en la conciencia orientada
tedricamente, pero para Heidegger solo ocasionalmente adoptamos una
actitud teorica: por lo general nos dedicamos a vivir (cfr. Safranski, 2007,
p- 124). La vida factica no puede ser observada desde fuera, sino que
siempre estamos en ella, viviendo sus singularidades. Esta vida del mas
aca, y no del mas alla trascendental, es caracterizada por un cuidar.

2. Las estructuras de la existencia (Dasein) en la conferencia de
1924

El cuidado (die Sorge) es una de las estructuras fundamentales de
la existencia. Traducimos Sorge como “cuidado”. Podriamos traducirlo
como “cura” o “solicitud”, pero el primer término (“cura”) representa
un arcaismo y el segundo (“solicitud”) es la traduccién que se empleara
en la edicion castellana para el término Fiirsorge, uno de los modos
fundamentales de la Sorge (cfr. Adrian Escudero, 2009, p. 156) (fiirsorgen
seria el modo propio de tratar a los otros, mientras que besorgen
—"ocuparse” — seria el modo en que nos ocupamos de los entes que
comparecen en el circunmundo). De este modo, traducir Sorge como
“cuidado” implicaria el caracter dinamico con que Heidegger dota al
término en relacion con la vida factica, que se representa como algo
movil, algo que no es estatico, sino que siempre es cambiante.

El centrar nuestro interés en el empleo de dicho término en la
conferencia de 1924 y no en otros textos en los que se emplea —por
ejemplo, en las lecciones del semestre veraniego de 1921 sobre Agustin
y el neoplatonismo (Heidegger, 1995a)— o en Sein und Zeit se debe a
que pensamos que en dicha ponencia se dan las pautas pormenorizadas

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



232

Fernando Gilabert

de lo que este existenciario va a suponer en el entramado filosofico
heideggeriano, y, asimismo, porque creemos que alli se refleja con
fidelidad lo que consideramos que se despliega en dicha estructura, a
saber, aquello que es la identidad. La vida se caracteriza por el cuidado
porque, en cuanto existencia (Dasein), esa vida siempre se experiencia
desde la mismidad, desde la identidad propia y no desde el punto de
vista de un otro. Pero esta identidad del si mismo, esta mismidad no
ha de ser entendida como un “yo”, como el sujeto epistemologico de la
tradiciéon, aquel que todo lo conoce y que, sin embargo, no puede ser
conocido (cfr. Schopenhauer, 1986, p. 5), porque esa disposicién “yoica”
trasciende al mundo (y, con ello, al espacio y al tiempo), de modo que la
mismidad remite a una ubicacién en un momento concreto: el presente,
el ahora. El yo-soy del que hablan la epistemologia y la gnoseologia,
desde el Barroco hasta el siglo XX, se transforma, con la incursion de
Heidegger en la historia del pensamiento occidental, en un yo-soy-
siempre-ahora, no antes ni después, sino en un preciso instante que
recoge la historia existencial de cada uno, su pasado, y se proyecta hacia
un futuro. En la conferencia El concepto de tiempo, el si-mismo se vincula
a la temporalidad, que es aquello que da las claves existenciarias desde
un ahora referenciado con estas caracteristicas.

En dicho texto, Heidegger expone brevemente las estructuras
fundamentales de la existencia. Lo hace en un par de paginas nadamas, y
enellasenumera cada uno delos existenciarios que luego se desarrollaran
con bastante mas detalle y, con algunas alteraciones y precisiones, en
Sein und Zeit.* En la conferencia se citan ocho estructuras ontoldgicas
fundamentales, a saber, el estar-en-el-mundo (In-der-Welt-sein), el estar-
con (Mit-einander-sein), el hablar (das Sprechen), el yo-soy (Ich-bin), el
uno impersonal (das Man), el cuidado (die Sorge), el encuentro consigo
mismo (sich-selbst) y la inmanencia de la existencia (Seiendes-Dasein) (cfr.
Heidegger, 2004, pp. 113-114). El cuidado es expuesto en sexto lugar
pero con la particularidad de que es presentado no como Sorge, sino
como Besorge, un ocuparse, en este caso, de si mismo. Matizamos esta
diferencia en el presente trabajo porque, si bien Heidegger emplea dicho
término en la conferencia de 1924, en Sein und Zeit empleard el término

* A diferencia de Sein und Zeit, en la conferencia Der Begriff der Zeit

los existenciarios nombrados no se desdoblan en los modos de ser auténtico
(Eigentlichkeit) e inauténtico (Uneigentlichkeit). Nos centramos en el modo
“primitivo” expuesto en la conferencia por la simplicidad que presenta.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



233

De un ocuparse de las circunstancias

Sorge, que empleamos nosotros, pero con el mismo sentido, a fin de
diferenciarlo del estar-ocupado con los ttiles (cfr. Heidegger, 2006, pp.
192-193).

Todas las estructuras que constituyen la existencia son inseparables;
la division que hace Heidegger no se debe a que sean “partes” que
componen un todo, sino mas bien porque son factores que determinan
la existencia como tal. No es como, por ejemplo, el hombre cartesiano
compuesto de cuerpo y alma, teniendo cada cual una entidad propia e
independiente aunque se den conjuntamente. Mas bien es como lo que
se considera determinante para que algo, alguna cosa, “sea” (y sin eso no
puede “ser”). No vamos a llevar a cabo un analisis de cada una de esas
estructuras de la existencia, sino que nos centraremos en la del cuidado.
Sin embargo, tendremos que aludir a muchas de ellas y realizar algunas
explicaciones al respecto de para tratar de ofrecer una vision global del
cuidado.

2.1. Estar-en-el-mundo y cuidado

Heidegger sefiala que la existencia (Dasein) se caracteriza por un
cuidar. Las palabras que emplea son:

Das so charakterisierte Seiende ist ein solches, dem es
in seinem alltaglichen und jeweiligen In-der-Welt-sein
auf sein Sein ankommt. Wie in allem Spreche iiber die
Welt ein Sichaussprechen des Daseins iiber sich selbst
liegt, so ist alles besorgende Umgehen ein Besorgen des
Seins das Daseins. Das, womit ich umgehe, womit ich
mich beschiftige, woran mich mein Beruf kettet, bin
ich gewissermafien selbst und darin spielt sich mein
Dasein ab. Die Sorge um das Dasein hat jeweils das Sein in
die Sorge gestellt, wie es in der herrschenden Auslegung
des Daseins bekannt und verstanden ist (Heidegger,
2004, p. 114).

[El ente asi caracterizado es tal que en su cotidiano
y especifico ser-en-el-mundo le va su ser. Del mismo
modo que en todo hablar sobre el mundo va inherente
un expresarse del Dasein acerca de si mismo, asi también
toda actividad de procurarnos cosas es un cuidarse del
ser del Dasein. En cierto modo yo mismo soy aquello

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



234

Fernando Gilabert

con lo que trato, aquello de lo que me ocupo, aquello
a lo que me ata mi profesion; y en eso esta en juego
mi existencia. Las ocupaciones del Dasein han puesto
en cada caso el ser en el cuidado, cosa que en el fondo
conoce y comprende la interpretacion dominante del
Dasein (Heidegger, 2011, p. 39)].

Con estas palabras, lo primero que encontramos cuando
consideramos el cuidado en la conferencia de 1924 es una referencia a
la primera estructura ontoldgica fundamental de la existencia, al estar-
en-el-mundo. La existencia siempre estd sometida a circunstancias, no
es nada transcendente, sino que es algo inmanente: siempre estd sujeta
a los eventos que le acaecen en el mundo, por lo que toda la analitica
existencial también ha de tener visos de inmanencia, esto es, ha de ser
un analisis que parta desde las propias circunstancias en las que la
mismidad, el cuidado de si-mismo, se vea envuelta cada vez, esto es, ha
de partir desde el propio mundo en que existimos.

Ahora bien, ;por qué estar-en-el-mundo y no ser-en-el-mundo?
Traducir sein como “estar” permite a la vez la traduccion de Dasein como
“estar-ahi” y le dota de un sentido, pues todo “estar” implica un “ahi”.
Ser-en-el-mundo implica, de alguna manera, que se “esta” en el mundo;
ademas, “ser” y “estar” se coimplican con “existir”. El empleo de la
traduccion como “estar” aclara el discurso respecto a la temporalidad
de la existencia, algo muy importante en el entramado filoséfico de
Heidegger, pues supera la identificacion teoldgica y metafisica que se ha
venido haciendo del ser como algo inmutable que permanece y permite
que algo tenga “ser”. Pero, al emplear “estar”, estamos implicando con
ello el sentido de un hallarse circunstancial, bien en una localizacion,
bien en una situacién, o en una condicién, o bien, como recoge el
diccionario de la Real Academia Espafiola (2014), en un modo actual del
ser. Respecto del existir, ese “estar” implica una suerte de temporalidad,
que es como se entiende, precisamente, la existencia en Heidegger, a
saber, cambiante y sujeta a los estados afectivos (y, por ello, al tiempo).

Estamos, entonces, en el mundo. Sefiala Heidegger que la vida
humana no es algo asi como un sujeto que haya de realizar alguna hazana
habilidosa para llegar al mundo —“Das menschliche Leben ist nich
irgendein Subjekt, das irgendein Kunstiick machen muf3, um die Welt
zu kommen” (Heidegger, 2004, p. 112) —, sino que estamos arrojados a
él, a ese mundo, sin haber hecho nada para lograrlo, ni siquiera el acto

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



235

De un ocuparse de las circunstancias

de nacer, puesto que nuestro nacimiento no es cosa nuestra. “Nacer”
es un verbo en modo activo, pero que denota una accién “pasiva”’: uno
no nace, mas bien “es nacido”, encontrandose ya siempre en el mundo.
Todo el mundo estd inmerso en una situacidn, y ese es el verdadero
inicio de todo. Por tanto, estamos de tal manera en el mundo que este
“estar” implica que ya nos manejamos en €l —“In der Weise in der Welt
sein, daf3 dieses Sein besagt: mit der Welt umgehen” — (Heidegger, 2004,
p- 112). Cuando estamos en una situacion solemos saber desenvolvernos
en esta a pesar de no haberla elegida nosotros: el “estar” implica un
desenvolvimiento que es a la vez actuacion y padecimiento. Actuamos
en cuanto que estamos; tenemos la sensacion de que cuando hacemos,
actuamos o, incluso, sufrimos, tenemos el don de la accién. Prueba de
ello es la perifrasis verbal del gerundio formada con ese verbo “estar”,
por ejemplo, “estar replicando”, que implica una voz activa, mientras
que la voz pasiva se construye con el verbo “ser” y el participio, que
en nuestro ejemplo seria “ser replicado”. De ahi que sea interesante
una comparativa de la fenomenologia existencial de Heidegger con el
existencialismo de sus lectores franceses de la primera época, que se
inclinan por una interpretacion segun la cual el estar en el mundo es,
en cierto modo, una condena (cfr. Sartre, 1996), mientras que Heidegger
parece tener la intencion de alzar la voz desde el arrojo del mundo,
desde el propio “estar”, que ya implica un modo de actuar conforme a
la circunstancialidad.

La actuacién esta vinculada a la propia existencia en cuanto estar-
en-el-mundo. Ese manejo del mundo que implica la actividad, el hacer,
surge del mero hecho de que se “esta”, surge del mismo “estar”. A
partir de que “estamos”, podemos hacer, podemos actuar. Pero ese
hacer implica ademds una actividad ulterior: todo hacer implica un
cuidar, el estar-en-el-mundo se caracteriza por un cuidar —“Das In-der-
Welt-sein ist charakterisiert als Besorgen” — (Heidegger, 2004, p. 112).
Besorgen, el “ocuparse” que traducimos como “cuidar”, tiene en lengua
alemana la consideracién de “actuacion”, esto es, implica un “hacer”,
corroborando que el “estar” implica ya de suyo un desenvolvimiento
en las circunstancias, las cuales determinan todas y cada una de las
posibilidades existenciales. Son las circunstancias las que determinan la
existencia, pero estas circunstancias no pueden ser predeterminadas, sino
que estamos conformados respecto a la cultura, al mundo, al que hemos
sido arrojados y del que aprendemos todo nuestro comportamiento,
nuestra forma de “hacer” las cosas: regula de antemano lo que hacemos;

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



236

Fernando Gilabert

no hay una verdadera autonomia y no se puede transcender para escapar
de ella. Somos esclavos de las circunstancias.

Peroenelmundohay multitud de factores que afectan a cada existente
de diversas maneras y no se pueden extrapolar las circunstancias de
un individuo a otro; la manera de actuar entre uno y otro también
sera distinta. Asi, cada mundo se divide en otros “mundos” menores
que otorgan el lugar de cada uno de forma especifica, sefialando las
particularidades del individuo en unas circunstancias concretas. Pero
cada cual participa en diversos “mundos”, en diversas circunstancias. La
existencia (Dasein) tiene sus posibilidades en cuanto esta en el mundo,
por lo que “esta” en el mundo, pero a la vez “es” (o “esta”) gracias al
mundo mismo al que pertenece, con lo que el “ser” de la existencia
se encuentra indisolublemente unido a su “estar”, permitiendo su
comprension solo desde el momento en que se aclaren las estructuras
fundamentales y basicas de lo que posibilita la unién de la existencia
(Dasein) con su mundo, esto es, con su “estar” mismo. Ello implica que el
existente no es un observador desapegado del mundo ni ajeno a €él, sino
que esta completamente inmerso en €l.

2.2. Estar-con y cuidado

La segunda estructura de la existencia, el Mit-Einander-sein, el estar-
con, ha sido el eje central de mis investigaciones en los tiltimos afios.” En
esta ocasion, he de mencionarla no tanto para hacer un analisis profundo
y exhaustivo de ella, sino para comprender la circunstancialidad que
rodea al cuidado (Sorge) de la existencia (Dasein), ya que esta siempre esta
en el mundo con otros semejantes. Los otros estan bajo la influencia de la
existencia propia, no como aquello que los determina, sino como lo que
los “localiza” en el mundo. Si bien el “con” tiene un caracter primario de
reciprocidad, aqui su sentido es unidireccional: es lo que determina al
otro, a lo otro. En cuanto “estar”, la existencia implica alteridad. Es estar
con los otros en un mismo mundo, un compartir circunstancial, y que no
es voluntario, que refleja el caracter de lo arrojado en el mundo. Pero los
otros que habitan el mundo al que hemos sido arrojados siempre llevan
a cabo ese habitar desde su propia dptica y no desde la nuestra; no
puede contemplarse una subjetividad exterior salvo como mera opinién
de la variedad circundante, que se ve reflejada en el cuidado respecto de
los demas.

> A este respecto, cfr. Gilabert (2020).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



237

De un ocuparse de las circunstancias

Pero que no pueda contemplarse al otro salvo desde la propia
existencia subjetivanoimplica que exista un individuo tinico y aislado: no
implica caer en la ingenuidad del solipsismo, sino que el cohabitar entre
los diversos existentes da la pauta para la existencia en general, puesto
que presenta a los otros, no como cosas que estuvieran ahi, como una
piedra, sin mundo ni cuidado (cfr. Heidegger, 2004, p. 113). El mundo es
para cada cual y la alteridad ya esta dada de antemano en el mundo, del
que debemos de ocuparnos, al que debemos dedicar nuestro cuidado.
Ese ser para cada cual implica que la existencia siempre se formula como
un determinado como “yo-soy” (o “yo-estoy”) (cfr. Heidegger, 2004, p.
113), lo cual implica la subjetividad, pero siempre desde la temporalidad
en la que estamos envueltos: el “yo” no es algo inmutable al modo en
que lo entiende la epistemologia desde Descartes,® sino que es mas bien
algo que se configura temporalmente: es la identidad de cada cual,
pero no la que vemos de nosotros mismos o proyectamos en los demas,
sino una identidad que se configura conforme a la circunstancialidad
y al rol que ocupamos en cada situacién especifica. La identidad se
consuma respecto a lo que el existente es en cuanto que si-mismo: tan
primariamente, como esta-en-el-mundo, es nuestra existencia —“Dasein
its also ebenso primar, wie es In-der-Welt-sein ist, auch mein Dasein” —
(Heidegger, 2004, p. 113). Las circunstancias que la rodean son las que
constituyen a la existencia (Dasein); no hay una existencia definitiva,
sino que va cambiando su configuracién a lo largo del tiempo.

Heidegger insiste en que cada existencia es propia de la subjetividad
de cada cual: cada si-mismo es una existencia, que es en cada caso
propia, y, como propia, respectiva de cada uno —“Es ist je eigenes und
als eigenes jeweiliges” (Heidegger, 2004, p. 113)—. La idea central bajo la
que se posiciona respecto de la existencia en la conferencia de 1924 es
la individualidad y el vinculo de lo subjetivo de cada cual, y que esto
sea la base constitutiva de la existencia, no pudiendo ser extrapolable
a los otros, sino que so6lo puede ser contemplada desde la mismidad

®  Soy de la opinién de que la verdadera batalla que Heidegger mantiene

respecto de la Modernidad (mas concretamente, respecto del modo en que la
tradicion moderna trata el tema de la subjetividad) parte de considerar que los
planteamientos cartesianos son erréneos. Muchos textos de Heidegger advierten
esos errores. Tomaremos como muestra lo sefialado en el tercer capitulo de la
primera seccion de Sein und Zeit, donde confronta el modo establecido por
Descartes del trato del sujeto con el mundo (cfr. Heidegger, 2006, pp. 89y ss.).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



238

Fernando Gilabert

mas propia, esto es, se trataria de contemplar la subjetividad desde la
subjetividad misma. Pero:

Sofern das Dasein ein Seiendes ist, das ich bin, und
zugleich bestimmt ist als Mit-einander-sein, bin ich
mein Dasein zumeist und durchschnittilch nicht selbst,
sondern die Anderen; ich bin mit den Anderen und die
Anderen mit den Anderen ebenso (Heidegger, 2004, p.
113).

[En tanto el Dasein es un ente al que va anejo el yo
soy (o estoy) y a la vez esta determinado como Ser-
juntamente-con-otros, mayormente y como término
medio no soy yo mismo mi Dasein, sino que lo son los
otros, yo soy con los otros, y los otros son igualmente
con los otros (Heidegger, 2011, p. 38)].

“

La existencia nunca “es” por si misma, es nuestro ocuparnos
(Besorge) de los demas lo que la configura; esta existencia es reflejo de
las circunstancias que se experimentan y la imagen que los demas hacen
de uno mismo. No es una mera conciencia que esta en un mundo y lo
percibe y se relaciona con otros que poseen unas caracteristicas parecidas,
como era predominante en la filosofia antes de que la fenomenologia
pusiera el problema de la intersubjetividad sobre la mesa, puesto que
asi puede llegar a suponerse que todo es un engafio de los sentidos
y que la realidad experimentada no es una realidad real. Mas bien la
mismidad, el si-mismo, viene de “fuera” de uno mismo, pero eso pasa
desapercibido en la vida cotidiana, ya que nadie es él mismo en la
cotidianidad (cfr. Heidegger, 2004, p. 113); esto es, lo que cada uno es
no puede ser analizado por separado en la vida cotidiana, sino que solo
mediante el trato con el resto de lo que existe es que puede surgir una
definicion valida para lo que la existencia es.

De manera anticipativa, podemos sefalar que la solicitud (Fiirsorge),
desplegada por Heidegger a partir del afio siguiente de la conferencia de
la que partimos para nuestra investigacion, es la modalidad del cuidado
para con los demas. En 1924, Heidegger atin no ha desarrollado esto,
pero creemos que ese ulterior despliegue del cuidado debe ser revisado
con vistas a un analisis del modo en que en la cotidianidad media se
produce el encuentro con el otro.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



239

De un ocuparse de las circunstancias

2.3. Uno impersonal y cuidado

La analitica de la existencia, siguiendo lo que hemos expuesto hasta
ahora, no puede llevarse a cabo de manera individual, sino que ha de
venir de una oOptica que englobe a la colectividad, la cual implica, por
un lado, el estar-en-el-mundo, y por otro, el Estar-con-los-otros. O lo
que es lo mismo: la mismidad no puede ser de nadie; los otros que nos
muestran a nuestro si-mismo y, consecuentemente, nuestra identidad,
no son nadie en concreto, no es este o aquel, sino que son todos
juntamente sin ser ninguno de ellos un si-mismo (cfr. Heidegger, 2004,
p- 113). No hay una existencia individual y exclusiva, sino que esta toma
la forma de la pluralidad. Al hacerlo asi, al tomar esa forma multiple,
toma la forma de la impersonalidad: solo hay existencia (Dasein) cuando
se trata de analizarla, mientras esa existencia es nadie. Este nadie dado
en la vida cotidiana es el Uno impersonal (das Man), el “se” reflexivo
impersonal con el que se forman las oraciones en voz pasiva refleja.
En la obstinacion del dominio de este Uno impersonal descansan las
posibilidades de nuestra existencia y, a partir de la nivelacion que ofrece,
es posible identificar lo que cada si-mismo es (cfr. Heidegger, 2004, pp.
113-114). Se rompe, de este modo, la paradoja de que la existencia pueda
ser sujeto alli donde no hay sujeto, manteniéndose como existencia en la
medida en que son analizables las consecuencias de las actividades de
nadie, de una impersonalidad.

El ente que representa a la existencia cotidiana, el Uno impersonal,
esta configurado de modo que su cotidianidad le hace ser participe de
su ser. A este ente, en su cotidiano y especifico estar-en-el-mundo, le va
su ser (cfr. Heidegger, 2004, p. 114). Con esto, Heidegger senala que el
lugar del existente es lo cotidiano, su hoy por hoy. Indica que no hay
un trascender de la existencia a un plano superior a su propio mundo.
Pero también sefiala que la existencia esta inmersa en la cotidianidad,
lleva anexas unas circunstancias en las que ella misma se despliega
como tal, mostrandola en cuanto estar-en-el-mundo y siendo el mundo
esa circunstancialidad. Lo decisivo no es que esa estructura primaria
del estar-en-el-mundo sea la condicion necesaria al implicar la situacion
que configura a la existencia como tal cada vez, sino que la cotidianidad
implica el cuidado (Besorge) de las cosas que componen lo circunstancial,
en cuanto se es consciente de la circunstancialidad del mundo, y que
constituyen el todo del Uno impersonal, que a su vez constituye a la

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



240

Fernando Gilabert

existencia. En 1924, en la conferencia ahora tratada, ain no se han
desarrollado las fronteras claras entre la cotidianidad media y los modo
de ser personal e impersonal, y como es posible la salida del modo de ser
“caido” en esa cotidianidad.

La existencia es un ente inmerso en un mundo de entes. Es un
ente mas pero se distingue porque se sabe ente, sabe de su onticidad,
lo cual le permite, mediante el analisis, escapar de lo 6ntico y llegar a
lo ontologico. Su ser, el ser de la existencia (Dasein), lleva implicito el
cuidado del mundo, porque este mundo le da a la existencia su categoria
de tal (de existencia) al ser toda actividad de procurarnos cosas un
cuidar la existencia (“Alles besorgende Umgehen ein Besorgen des Seins das
Daseins”. Heidegger, 2004, p. 114), y también las ocupaciones de ésta han
puesto en cada caso el ser (o el estar) en el cuidado, cosa que en el fondo
conoce y comprende su interpretacién dominante (de la existencia)
(“Die Sorge um das Dasein hat jeweils das Sein in die Sorge gestellt, wie
es in derr herrschenden Auslegung des Daseins bekannt und verstanden ist”.
Heidegger, 2004, p. 114). El cuidado implica que la existencia es activa,
lo cual desencadena la praxis a la que la esta sujeta, resultando de ello
de nuevo que lo propio de ella es su estar-en-el-mundo, porque dicha
estancia implica la actividad, el hacer.

Aunque, en la cotidianidad del Uno impersonal, la existencia no se
pregunta por su mismidad, no puede evitar encontrarla en la actividad
que implica el cuidado (Sorge). En el término medio de la existencia
cotidiana no se da ninguna reflexion sobre el yo y la mismidad; a pesar
de esto, la existencia se tiene a si misma —“In der Durchschnittlichkeit
des alltdglichen Daseins liegt keine Reflexion auf das Ich und das Selbst,
und doch hat sich das Dasein selbst” (Heidegger, 2004, p. 114)—, lo
cual no es producto de una reflexion sobre el si mismo que concluya
que yo y existencia estan conectados metafisicamente, sino que, en el
hacer en el mundo, la mismidad se convierte en una suerte de yo agente.
De este modo, la identidad tiene el matiz de la accion en el cuidado.
Porque la existencia se encuentra consigo misma, da consigo en lo que
normalmente se ocupa (Besorge) (cfr. Heidegger, 2004, p. 114), a saber, en
el cuidado (Sorge) mismo. Pero este consigo mismo, mas que encuentro,
deber ser considerado como descubrimiento, puesto que no podemos
decir que estuvieran separados con anterioridad.

Pero, ;en qué radica ese cuidado de la existencia? Pues precisamente
enserexistencia. Sitomaramosla pauta porla que se guio laepistemologia
y el existente fuera un equivalente al sujeto, su funcién seria la de

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



241

De un ocuparse de las circunstancias

objetualizar al resto de cosas para saber de ellas y poder pensarlas. Pero
para conocer al sujeto es necesario objetualizarlo y a la existencia no se le
puede reducir a un mero objeto epistemoldgico, puesto que siempre es
opuesta a esta objetualidad. El objeto puede contemplarse y, a partir de
ahi, actuar respecto del mundo, pero no puede hacerse respecto del sujeto
mismo. Como estar-en-el-mundo no puede analizarse la existencia, ni
como objeto mundano, ni desde la intersubjetividad en cuanto estar-
con-los-otros. Solo puede analizarse desde el cuidado, reflejando la
mismidad del existente. La contemplacion de si mismo, aquello que
viene a resultar de la analitica existencial propuesta por Heidegger,
esta condicionada por la circunstancialidad que envuelve a la existencia
cada vez. El existente no puede desprenderse de su existencialidad, en
la cual radica el cuidado. La existencialidad, lo que hace que el existente
tenga existencia, puede contemplarse siempre teniendo en cuenta que
es circunstancial, que esta contenida en el momento en que se hace el
analisis pretendido de la existencia y que una vez que pase dicho analisis
puede diluirse. Que la existencialidad no sea algo inmutable excluye al
existente de la categoria de “objeto”, con la consecuencia de que entonces
la existencia siempre ha de estar en permanente analisis, ya que puede
variar conforme a la situacion, que siempre esta en continuo cambio, y,
por ende, siempre estard mutando. Las circunstancias marcan el caracter
existencial, por lo que volvemos de nuevo al existenciario de estar-en-el-
mundo, marcando el caracter de circunstancialidad de la mundaneidad.

3. Conclusion

Hay que sefialar, como conclusién primera, que el planteamiento
que Heidegger lleva a cabo acerca del cuidado (Sorge) en la conferencia
en que nos apoyamos de manera principal para la realizacion de este
trabajo anticipa de algin modo lo que mas tarde se despliega en Sein
und Zeit con toda su magnitud. Este existenciario del cuidado es la
forma en la que la existencia (Dasein) se relaciona con el mundo, y, si
bien en 1924 este ya se formula como un ocuparse que identifica que lo
que la existencia “es” (su ser) siempre es en relacion con aquello con lo
que trata en el mundo, solo es mencionado en relacion con el interés que
los existenciarios tienen para el andlisis de la subjetividad en relacién
con el concepto de “tiempo”, pero no desarrolla lo que mas tarde se
desarrollara y su relacion fundamental para pasar del modo de ser
impropio al modo de ser propio (expuesto por Heidegger en 1927).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



242

Fernando Gilabert

Es posible acceder a una comprension de caracter integral de la
existencia (Dasein) desde la autocomprension de su estar circunstancial
y el cuidado que ello implica, pero llevar a cabo esta autocomprensién
entrana la dificultad de que las circunstancias son cambiantes, cada vez
distintas, por lo que el analisis resultante de la existencia siempre es
pasado, siempre se refiere a algo que ha cambiado ya; aunque posea
una serie de caracteristicas similares a lo analizado, siempre aparece
algun factor novedoso que lo diferencia de la existencia analizante, la
existencia que analiza la existencia misma, que no puede autoanalizarse
mas que a posteriori. Esto crea perplejidad, pero es un tipo de perplejidad
ineludible, de la que surge la posibilidad de aprehender la existencia en
su propiedad (cfr. Heidegger, 2004, p. 115).

Para conocer aquello que es lo propio de la existencia necesitamos
algo que “frene” de algin modo el instante en que se analiza. Pero esta
detencion solo nos da una version parcial de lo que la existencia misma
es, a saber, lo inico que nos revela es su caracter temporal y, por ende,
efimero. Para captar, entonces su totalidad, tendremos que recurrir a
algo que incluya a todas y cada una de las posibilidades en las que la
existencia se sumerge a lo largo de su historia como existencia. Si cada
instante incluye lo que ya estaba incluido en el instante anterior, tenemos
entonces que el instante que concentra todo aquello que la existencia es
(o puede ser) es el instante tltimo, su extrema posibilidad, la muerte.
Pero entonces es cuando la existencia deja de ser existencia y no hay
lugar para un analisis de esta.

Referencias

Escudero, J. A. (2009). El lenguaje de Heidegger. Diccionario filoséfico 1912-
1927. Herder.

Gilabert, F. (2020). Propedéutica existenciaria de la vida en comiin a partir
del pensamiento de Martin Heidegger. Condiciones de posibilidad de una
politica de minimos. [Tesis doctoral]. Universidad de Sevilla. URL:
https://hdl.handle.net/11441/93468.

Heidegger, M. (1985). Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften
1910-1976. Band 12. Unterwegs zur Sprache (1950-1959). Vittorio
Klostermann.

__ (1995a). Gesamtausgabe. 11. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band 60
Phinomenologie des religidsen Lebens. Vittorio Klostermann.

__ (1995b). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band
63. Ontologie. Hermeneutik der Faktizitit. Vittorio Klostermann.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



243

De un ocuparse de las circunstancias

___ (2004). Gesamtausgabe. I11. Abteilung: Unverdffentlichte Abhandlungen.
Vortrige—Gedachtes. Band 64. Der Begriff der Zeit. Vittorio Klostermann.

___ (2006). Sein und Zeit. Niemeyer.

___(2009). Ser y tiempo. ]. E. Rivera (trad.). Trotta.

___ (2011). El concepto de tiempo. R. Gabas y J. Adrian (trads.). Trotta.

Poggeler, O. (1983). Der Denkweg Martin Heideggers. Neske.

Real Academia Espafiola. (2014). Estar. En Diccionario de lengua espariola.
[DRAE]. Espasa.

Safranski, R. (2007). Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo.
R. Gabas Pallas (trad.). Tusquets.

Sartre, ].-P. (1996). L'existentialisme est un humanisme. Gallimard.

Schopenhauer, A. (1986). Die Welt als Wille und Vorstellung. Suhrkamp.

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 225-243



