http://doi.org/10.21555/top.v650.2036

The Thought of Young Maria Zambrano (1928-
1939). An Approach from the Perspective of
Conservative Liberalism

El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-
1939). Una aproximacion desde la perspectiva del
liberalismo conservador

Enric Lujan

Universidad de Barcelona

Espana

elujan@ub.edu
https://orcid.org/0000-0001-6988-2644

Josep Baqués

Universidad de Barcelona

Espana

jbaquesq@ub.edu
https://orcid.org/0000-0002-8526-4149

Recibido: 21 - 07 - 2020.
Aceptado: 06 - 10 - 2020.
Publicado en linea: 02 - 12 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A 5 Nc sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



192

Enric Lujan y Josep Baqués

Abstract

This article deals with the political contributions of the
Spanish philosopher Maria Zambrano during her youth (1928-
1939) at the dawn of the Second Spanish Republic and the sub-
sequent Civil War. We suggest her views may be within the the-
oretical realm of liberal conservatism. With this aim, we engage
with her criticisms of rationalism and idealism as disciplines
incapable of adequately dealing with the political community
understood as an organic reality, hardly reducible to a gener-
al plan. The analysis of this rejection deals with its two expres-
sions: as a critique of the theoretical impossibility of rationalism
to obtain a complete picture of reality, and as radical distrust
regarding the practical application of ideal schemes.

Keywords: Maria Zambrano; liberal conservatism; rational-
ism.

Resumen

Este articulo ahonda en las aportaciones en clave politica
de la filosofa espanola Maria Zambrano durante su juventud
(1928-1939) en los albores de la Segunda Reptiblica espafiola y la
posterior Guerra Civil para plantear un posible encaje de estas en
el cuerpo tedrico del liberalismo conservador. Con esa intencion,
contrastamos ambas referencias sirviéndonos de sus respectivas
criticas del racionalismo e idealismo en cuanto disciplinas
incapaces de tratar adecuadamente con la comunidad politica
entendida como realidad organica dificilmente reducible a un
plan general. El anadlisis de este rechazo se lleva a cabo en sus
dos expresiones: como denuncia de la imposibilidad teérica que
supone la tentativa racionalista de obtener una imagen completa
de la realidad y como radical desconfianza en cuanto a la
aplicacién en el terreno practico de los esquemas de la idealidad.

Palabras clave: Maria Zambrano; liberalismo conservador;
racionalismo.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 193

Introduccion

La obra de Maria Zambrano (1904-1991) ha sido ampliamente
estudiada en su dimensién de critica filosofica: su propuesta de “razén
poética” como alternativa a una “razén racionalista” cada vez mas
reduccionista y separada de la realidad probablemente sea la parte
de su obra que mas interés ha recibido en la literatura académica. No
obstante, esta idea de la razon explicitada como tal pertenece ya a una
etapa relativamente tardia de su pensamiento, que Mercedes Gomez
Blesa (2009, p. 32) sitda en los contornos de 1970, de manera que una
buena parte de su trayectoria, si no su mayor parte en cuanto a total de
anos (1928-1970), no ha sido objeto de un grado de atencién equiparable.
Asimismo, la naturaleza de una razén poética manifiestamente “no
politica”, expresada en forma de lenguaje “cada vez mas simbdlico y
metafdrico, al mismo tiempo que hermético” (Gomez Blesa, 2009, p.
32) ha terminado por hacer olvidar (aunque solamente en parte)' las
dimensiones mas politicas de la obra de Zambrano.

Con esta contribucién se busca revalorizar esas mismas aportaciones
que, sea por la razén que sea, han recibido un interés académico
comparativamente menor: sus escritos de corte politico, redactados en
este caso entre 1928 (prolegémenos de la Segunda Republica) y 1939
(final de la Guerra Civil en Espana y primeros meses de exilio). No
son ni mucho menos sus Unicos escritos politicos (que se alargan hasta
1965, aproximadamente), pero probablemente si sean los tinicos en
los que la persistente busqueda de la “razon poética” no ha eclipsado
todavia su implicacién directa en los episodios de la vida politica, que
en el periodo estudiado se encuentran necesariamente marcados por la
experiencia republicana en Espafia y la posterior Guerra Civil. Durante
esta etapa, la joven Zambrano publica dos libros de corte politico,
Horizonte del liberalismo (1930) y Los intelectuales en el drama de Espaiia
(1937), ademas de las colaboraciones en EI Liberal (1928), Nueva Esparia
(1930-1931) y los escritos de la Guerra Civil para publicaciones como

! Son claras excepciones el completisimo prologo de Jesus Moreno Sanz

(1996) a Horizonte del liberalismo, la tesis doctoral de Ana Isabel Salguero Robles
(1995) o varias de las aportaciones de Antolin Sanchez Cuervo (2015, 2017 y
2019).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



194

Enric Lujan y Josep Baqués

Hora de Espaiia, entre otros.? La implicacion de la joven pensadora en los
debates politicos de aquellos afios resulta incuestionable si atendemos
no solo a su produccidn tedrica, sino a sus colaboraciones en diferentes
experiencias como la Federacion Universitaria Estudiantil (FUE), la Liga
de Educacion Social (LES) o incluso el controvertido Frente Esparfiol
(FE), ademas de su participacion en las Misiones Pedagogicas o su cargo
como Consejera de Propaganda y de la Infancia Evacuada por el lado
republicano en el marco de la Guerra Civil.

Masalladelasafinidadespoliticasdelmomento (siempretransitorias),
regresar sobre los mencionados escritos nos ha llevado a problematizar
las raices mismas de esa parte de su obra, que mantienen su coherencia
independientemente de las asociaciones politicas en las que participa
la joven autora. Sin tener eso en cuenta, se haria dificilmente explicable
que la misma Zambrano, cuyo nombre aparece entre los promotores
del fascistizante Frente Espanol el 7 de marzo de 1932, pudiera escribir
en 1937 el incendiario alegato antifascista contenido en Los intelectuales
en el drama de Esparia, por poner el ejemplo mas radical. Los constantes
vaivenes en el terreno politico quedan compensados en un plano tedrico
que se mantiene sin grandes alteraciones a pesar de las convulsiones
politicas del momento historico y del que se pueden identificar los
cimientos de una critica politica personalisima a los modelos de
organizacion politica basados en el racionalismo e idealismo filoso6ficos
dominantes en la Europa moderna. Desde su primerisimo articulo en EI
Liberal (del 28 de junio de 1928), en el que se anuncia el “agota[miento]
[...] [d]el tema idealista” y la necesidad de una “nueva confianza en
la estructura, en el sentido del mundo”, que Zambrano va a mantener
esa constante por encima —o mas bien por debajo, “subterraneamente”
(2015b, p. 57)—, como consta en la palabra inicial de su primer libro) de
las disquisiciones politicas de cada momento.

Zambrano va a expresar su escepticismo frente a las soluciones
politicas salidas de la plantilla racionalista tanto en su aspecto
puramente teorico (de critica filosofica) como en su expresion practica
(de construccién de una sociedad ex novo, rotas las cadenas del ayer).

2 En el aspecto mas filosdfico, destacan los varios articulos para la

orteguiana Revista de Occidente; el texto La salvacién del individuo en Espinosa (de
1936), tnico fragmento publicado de su frustrada tesis doctoral, o el libro Filosofia
y poesia (de 1939) (2015a), ademas de varios articulos de reflexion filoséfica mas
bien breves.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 195

Semejante reticencia es, en términos generales, igualmente compartida
en el bloque de autores que habitualmente enmarcamos dentro del
liberalismo conservador (Edmund Burke, Friedrich Hayek, Michael
Oakeshott...), que por varios motivos asumimos que le son desconocidos
a Zambrano durante esos afios (por no citarlos en parte alguna de este
periodo) aunque parece tener intuiciones muy parecidas a las de aquellos
en cuanto a su profunda preocupacién por una absorcion racionalista
de la vida comunitaria en su forma espontanea. La hipotesis de la que
partimos es que estas correlaciones no solamente existen o son en modo
alguno circunstanciales, sino que constituyen un lugar compartido
desde el que ambas referencias buscan dar con una politica no rendida al
tiralineas racionalista ni seducida por la idea revolucionaria de construir
una nueva sociedad desde la pura nada, que obligaria a la destruccién
violenta de la sociedad existente. Este didlogo nunca antes planteado
permitira asimismo establecer una conversacion de la que podran
extraerse lecciones tangibles para la organizacion de la sociedad politica
desde las coordenadas de la humildad y la responsabilidad para con las
formas heredadas.

Marco tedrico

Desde los ilustrados escoceses hasta Hayek, desde Burke y
Tocqueville hasta Oakeshott y Novak, podemos encontrar un grupo
bastante homogéneo de autores que han defendido un modelo de
sociedad en el que el Estado deberia intervenir lo menos posible en
la vida de la gente: autores que, a menudo, son considerados como
liberal-conservadores, alejados tanto del liberalismo contractualista
como del tradicionalismo. Pero lo mas relevante es la razén esgrimida
para ello. Porque esas interferencias, en caso de arreciar, pondrian en
entredicho los logros que, como colectivo, habriamos ido asumiendo a
lo largo de la historia, gracias a un proceso de evolucion espontanea. Un
proceso caracterizado por huir de los cantos de sirena del racionalismo
y su repertorio de modelos ideales. Aunque, en lo que aqui nos ocupa,
quiza haya que enfatizar la huida de la ingenieria social, ya que eso
(aquello de lo que se recela) incluye las politicas publicas que desean
establecer un mundo supuestamente “mejor” a partir de la planificacién
pormenorizada de las actividades humanas.

Esa pretension depende, en primera instancia, de la percepcion que
se tenga de la capacidad de nuestra mente para entender y manipular
lo que nos rodea. Percepcién que, a su vez, arraiga en las tesis de

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



196

Enric Lujan y Josep Baqués

Descartes, en la medida en que este precursor establecid la separacion,
a través de su famoso dualismo, entre la res cogitans (el sujeto pensante)
y la res extensa (el objeto de conocimiento sobre el que, en su caso, hay
que actuar). De este modo, nos habriamos emancipado de la influencia
que el medio ejerce sobre nosotros, podriamos sustraernos de este y,
en el paso definitivo, podriamos cambiar ese medio en funcion de los
parametros disefiados por nuestro intelecto. Nuestra conciencia seria la
nueva duefa del mundo, jugando un papel casi dioico.

Sin embargo, los autores citados al principio, criticos con esta
posibilidad (tedrica) y con esta eventualidad (su puesta en practica)
sospechan de una corriente de pensamiento que arranca en Platén, a
quien algunos catalogan como el auspiciador del “constructivismo
racionalista” que convirtié a los hombres en “filésofos-reyes” que
pretenden reorganizar el mundo de un modo totalitario (cfr. Hayek,
1978b, 1I, p. 178-179).3 Luego, esta pretension se proyecta a traveés
del cartesianismo para desembocar en las teorias del contrato social,
vinculadas a las revoluciones liberales y democraticas. Sobre todo,
les preocupa su version rousseauniana, que es la que mejor capta la
esperanza de construir un mundo nuevoy a la vez mejor, haciendo tabula
rasa de lo acontecido en el pasado. De modo que las viejas costumbres,
esas que habrian superado la prueba del tiempo (que, al menos en ese
sentido, tienen algo de estructural) pasarian a ser cuestionadas por una
voluntad general que se arroga el derecho a discutirlo todo para, si es
necesario, comenzar de cero.

Frente a eso, los autores de nuestro marco tedrico despliegan un
abanico de propuestas alternativas a las racionalistas, contractualistas
u otras formas de social-constructivismo. Algunos definen esa trilogia
fatalmente arrogante (cfr. Hayek, 1997, p. 249-250) en términos de una
nueva fe, quiza la mas dogmatica de todas las que hemos conocido hasta

3 Aunque mas matizadamente, también Aristételes es blanco de las

criticas de Hayek por no haber entendido la importancia del kosmos (como orden
no creado) incluso en sus ultimas obras, que operan, conscientemente, como un
testamento politico (cfr. Hayek, 1997, p. 242-243).

*  Por eso la critica de Hayek a Rousseau lo es también a autores como
Comte, con sus pretensiones de cientificidad (cfr. De la Nuez, 1994, p. 141) y seria
facil proyectarlas a discipulos de este ultimo, como Saint-Simon. También es
ilustrativa la critica de Burke a Rousseau, dado el cardcter cuasi contemporaneo
de ambos (cfr. Burke, 1984, p. 189-190).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 197

la fecha (cfr. Oakeshott, 1996, p. 118), pero todos ellos reniegan de lo que
subyace, identificando y denunciando de un modo muy homogéneo sus
origenes, sus principales topicos y sus inconvenientes, incluyendo la
critica a un espiritu de innovacién que se basa en presuntas capacidades
de una mente humana desgajada del mundo (cfr. Hume, 1985a, p. 144),
a los arquitectos sociales que parten de supuestos contratos sociales
que jamas han existido (cfr. Smith, 1995, p. 361), a la confianza ilusoria
en el “depdsito de razon” de cada hombre (cfr. Burke, 1984, p. 116), al
cartesianismo que dio pie a la revolucion francesa (cfr. De Tocqueville,
19934, p. 162), al liberalismo “sin mezcla” que exagera el modo en el que
ha operado la racionalidad en la historia (cfr. Novak, 1983, p. 65), y asi
un largo etcétera.

Pero, lejos de limitarse a cuestionar el modo cartesiano de entender
el progreso social, estos pensadores aportan explicaciones alternativas
de ese mismo progreso. Es el papel de la conocida teoria del orden
evolutivo espontineo (cfr. Ferguson, 1974, p. 155 y 255; Smith, 1994, p. 488;
De Tocqueville, 1993b, I, p. 287;° Hayek, 1978b, I, p. 46; Novak, 1983, p.
122; Oakeshott, 1996, p. 47),° que contempla, ciertamente, la constante
participacion del ser humano en la vida publica a través de sus acciones
cotidianas, pero a la que es extrana la injerencia del designio humano a
modo de transformacion deliberada. En definitiva, se trata de un tertium
genus entre la physei y la thesei (cfr. Hayek, 1978b, I, p. 39-40).” De hecho,
la teoria de la mano invisible, convenientemente aplicada al conjunto de
las instituciones sociales, responde a la misma logica (cfr. Smith, 1994,
p- 554). Estos autores arguyen que algunas de las principales y mas

> Adam Ferguson es considerado, habitualmente, como el padre de esta

teoria, siendo las demas aportaciones meras adaptaciones de esta. Por su parte,
Tocqueville introduce la Providencia divina, asegurando que los nomotetas que
han obstaculizado esa suerte de progreso espontaneo por medio de revoluciones,
van “contra el mismo Dios” (1993b, I, p. 13). Eso podria justificar su “fe” en ese
progreso, mas espontaneo. Pero se trata de una fe que no conlleva una gran
actividad racional ni constructivista, sino mds bien al contrario: humildad y
modestia del ser humano.

® Hayek, Novak y Oakeshott reproducen de modo casi literal las tesis de
Adam Ferguson y de Adam Smith al respecto.

7 Los primeros son fenémenos naturales surgidos sin ninguna intervencion
humana, y los segundos, el producto de las actividades preconcebidas del ser
humano, de modo que Hayek lo plantea como adaptacién de las teorias previas
de los ilustrados escoceses (cfr. Baqués, 2017, pp. 298 y 315).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



198

Enric Lujan y Josep Baqués

logradas instituciones de nuestros dias son fruto de ese tipo de evolucion,
mientras que la historia demuestra que entorpecerla, ralentizarla o
negarla suele acarrear funestas consecuencias vitales en el &mbito social,
econdmico y politico.

No idéntica, pero desde luego muy proxima, es la teoria de la
convencion de la que se proponen ejemplos como la aparicién y
mejora del lenguaje humano (cfr. Hume, 1982, p. 182) o el progresivo
refinamiento de las reglas de cortesia (cfr. Hume, 1991, p. 78) asi como
la teoria de la prescripcion, de acuerdo con la cual somos albaceas de
un legado depositado por las generaciones anteriores que, con el
transcurrir de los afios, no merece ser dilapidado sino, en todo caso,
pulido y readaptado a la nueva realidad (cfr. Burke, 1984, pp. 58, 109 y
123). Aunque, en ultima instancia, lo que preocupa a Hume, Ferguson,
Smith, Burke o Tocqueville, asi como a sus adlateres mas recientes, es
que a través de la pretension racionalista acabemos secando la fuente de
ese mismo progreso. Es decir: de tanto perseverar en la tentativa de dirigir
el mundo, terminemos por destruirlo. Porque la exacerbacion de las tesis
cartesianas puede conducir —o ya lo estaria haciendo— a convertir esa
emancipacion en desconexion del mundo que nos rodea, constituido
por ese camulo de instituciones a preservar del estallido revolucionario.
Por ello, la teoria que mejor sintetiza esos recelos, en pleno siglo XX, es
la teoria de las consecuencias indeseadas (cfr. Novak, 1989, p. 43; 1992, p. 53).

También es muy sugerente, en este sentido, la teoria de la politica
entendida como conversacion (cfr. Oakeshott, 2000, p. 366). De acuerdo
con su enfoque, el progreso humano siempre ha dependido del
respeto a las tradiciones de comportamiento legadas por nuestros
antepasados, aunque eso todavia contenga margen para dialogar con
las insinuaciones que aquellas plantean (volvemos constantemente
a esa tercera via). Lo que, en cambio, seria pernicioso (con efectos
potencialmente devastadores para todos) seria la pretension de cambiar
esa conversacion por una argumentacion que pretenda arrinconar o
incluso destruir esa experiencia acumulada. Asimismo, es interesante,
a nuestros efectos, comprobar cdmo este autor recuerda que el valor de
las tradiciones de comportamiento estriba en que estan integradas por
reglas no instrumentales. Es exdgena a estas tradiciones la pretension de
definir un plan o unos fines concretos, que deban ser impuestos a todos
losindividuos, aunque eso tenga como objetivo mejorar (supuestamente)
sus vidas (Oakeshott, 2000, p. 40).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 199

Por lo demas, todos los autores citados como ntcleo principal de
este marco tedrico tienen en comun su aversion a esos planteamientos
que, dotados de un exagerado nivel de abstraccién, tratan de aplicar
las mismas recetas por doquier. Por el contrario, lo que ellos defienden
es el caracter parroquial de nuestro conocimiento, siempre limitado vy,
por ende, necesariamente humilde. De manera que no hay nada mas
alejado de su aproximacién que la aplicaciéon de una vara de medir
universal. Menos atn, si cabe, cuando en el terreno de la practica eso
implica introducir la variopinta realidad de la que formamos parte en
un mismo molde. A sus ojos se trataria, pues, de la exacerbacién de la
pesadilla de la Razdn cartesiana: de la emancipacion habriamos pasado
a la desconexion, y de esta, sin solucién de continuidad, a la completa
destruccion del mundo que nos rodea.

En conjunto, se trata de planteamientos que ayudan a comprender
la esencia del conservadurismo. Pero no de cualquier conservadurismo,
sino del que también se opone a la mera reaccion, propia de los
tradicionalistas como De Maistre o De Bonald, entre otros. En realidad, se
trata de un conservadurismo abierto al cambio, pero no a la revolucion;
con sensibilidad hacia el pasado, pero sin renunciar al progreso;
celoso de las tradiciones, pero sin ansia de cosificarlas; partidario de la
interaccién social, pero no de la tirania de los poderes puiblicos sobre
esa misma sociedad; condescendiente con las reformas, pero critico
con los excesos de estatismo; amigo de la espiritualidad, pero alejado
de dogmas anclados en las viejas religiones o en quienes las cuestionan
con la pretension de usurpar el papel de Dios; defensor del sentido
comun, mas que de los experimentos planteados por la ingenieria social
y constitucional. En definitiva, un liberalismo conservador capaz de
sostener su argumentario mucho mas alla —contra los topicos al uso—
de cualquier veredicto acerca del libre mercado.

Este articulo es fruto de un trabajo previo desarrollado acerca tanto
del elenco de autores que solemos categorizar dentro del liberalismo
conservador como de la obra de la joven Maria Zambrano, con los que
la hemos instado a conversar para sacar a relucir las sintonias tanto
“tedricas” como “practicas” entre sus respectivas propuestas. A medida
que se avanzaba en la lectura de los textos noveles de la fildsofa andaluza,
las similitudes con esos tedricos clasicos del liberalismo conservador
parecian cada vez mas evidentes, e incluso sorprendentes, por haber
permanecido ausente un analisis comparativo pormenorizado en la
literatura especializada y por ir a contracorriente de cierta tentacién por

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



200

Enric Lujan y Josep Baqués

subsumir a Zambrano dentro de su contexto y limitar el calado de sus
aportaciones del periodo a un analisis estricto de la situacion politica
inmediata, pasando por alto su condicion de teérica politica. Con nuestra
contribucion, buscamos reabrir el debate referente a las ramificaciones
mas filoséfico-politicas de la obra de juventud de la autora, que por las
razones que sean han ido quedando desatendidas en la filosofia politica
y la han terminado confundiendo con un analisis de corte mas bien
socioldgico redactado al calor la Espafia de 1930, perdiendo cierta dosis
de necesaria profundidad en el aspecto filosofico.

Consiguientemente, el objetivo de este analisis serd el establecimiento
de los puentes a los que haya lugar entre las tesis de este bloque de
autores y la obra de Maria Zambrano, centrandonos en el trabajo que
la velena lleva a cabo en sus primeros afios de reflexion intelectual, con
la experiencia de la Segunda Republica en Espafia y la posterior Guerra
Civil como telones de fondo. Con esa intencion en mente, hemos optado
por organizar metodoldgicamente la investigacion de manera que se
puedan mostrar los posicionamientos genuinamente zambranianos en
el cuerpo del texto y hacer que los otros autores dialoguen con ellos
mediante notas al pie cuando se aluda a temas o preocupaciones
compartidas. Como apunte final, aunque no se pueda constatar o
demostrar que la autora en cuestion hubiera tenido conocimiento de las
teorias expuestas en esta parte del articulo, semejante desconocimiento
no hace mas que redoblar el interés por llevar a cabo la exploracion
de las similitudes. Porque eso implicaria que se podria defender, de
consuno, la originalidad de su mirada, pero también su aportacién a
una corriente de pensamiento muy asentada en el ambito de la teoria
politica: el conservadurismo liberal.

La imposibilidad tedrica: critica de la razén racionalista

Los escritos de juventud de la autora van a significar el inicio de
su critica de las formas de entender la racionalidad dominantes en
Occidente desde la Grecia clasica, las cuales solamente agravaron sus
carencias con el advenimiento de la Modernidad en Europa. Los dos
primeros libros, Horizonte del liberalismo (1930) y Los intelectuales en
el drama de Espafia (1937), medran directamente con la critica de los
sistemas de pensamiento propios de la Edad Moderna, mientras que los
otros dos, Pensamiento y poesia en la vida espariola (1939) y Filosofia y poesia
(1939), profundizan en las implicaciones filosoficas de la critica larvada
en el par de obras anteriores para llevarla hasta los origenes culturales

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 201

(la Grecia antigua) de un concepto de la razéon humana que ella juzga
como cada vez mas reduccionista, abstracto y distanciado de la realidad.
Alejada de cualquier vitalismo ciego, de corte irracionalista, Zambrano
vaair desde el principio en busca de unaidea de la razon mas amplia que
la forma adoptada en la tradicion racionalista e idealista hegemonica,
por estar siempre dispuesta a la aceptacion de una otredad que pudiera
haber quedado al margen de sus categorias y ser por ende recelosa de
sus propias capacidades para conocer (y dominar) la realidad.

La pensadora andaluza se va a servir de la figura del “filésofo”
griego (en oposicion a la del “poeta”) para sentar las bases de su critica
cultural. A través del conocido episodio de Repiiblica en el que Platon
exige la expulsion de los poetas de la ciudad ideal concebida por la
mente filosdfica, nuestra autora va a denunciar el caracter restrictivo que
subyace a las formas de racionalidad acunadas en la Grecia clasica y de
las que ha emanado el “dogmatismo metafisico racionalista y absolutista
que ha llenado, con todas sus consecuencias, mas de veinte siglos de
historia” (Zambrano, 2015c, p. 196), hasta llegar a la contemporaneidad
desde la que escribe Zambrano en la década de 1930. Ya desde su
nacimiento en la Antigiiedad, la filosofia surgira polemizando con
cualquier otra forma de abordar la realidad que no pase por su fijacion
desde la “idea”, obtenida tras una persistente interrogacién por el ser de
las cosas, mas alla de su apariencia transitoria. Con la decision de Platén
en el célebre didlogo:

[se] habia de formular con toda rigidez lo que ya estaba
implicito en la filosofia griega [...] [:] la condenacién
de la poesia que la filosofia comportaba en sus ideas
fundamentales: ser, verdad, razén. [...] Reconocida la
primacia del ser y afirmado que el ser es unidad, ya no
le quedaba al hombre sino desprenderse violentamente
—violentando y violentandose— de todo lo que no es
ella (Zambrano, 2015a, p. 708).

A ojos de Zambrano, la condena de la poesia en Repiiblica debia
interpretarse como la necesaria consecuencia (en clave politica)
derivada del concepto de “razén” que se iba a instituir a partir de Platon
y su discipulo, Aristdteles. La actitud filosofica que ellos dos patentan
conseguiria reducir a “idea” la problematica physei, una Naturaleza
sacra que antes de ellos se presentaba como hermética, para dar inicio
a una racionalidad que quiere hacer del mundo un lugar transparente

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



202

Enric Lujan y Josep Baqués

para la mirada humana, pero al precio de rechazar cualquier otra forma
de entender el logos que contemple la persistencia de una otredad
inabarcada oinabarcable para el examen filosofico. Zambrano va a criticar
una actitud que no puede calificar de otra manera que de “soberbia”®
por creerse poseedora de una idea de “razén” aparentemente capaz de
“llegar a poseer por la fuerza lo que es inagotable [la realidad]” (2015d,
p- 599), ademas de denunciar el afan de polémica de la filosofia con los
saberes encarnados en el poeta’ y sin dejarse impregnar por sus virtudes
mejores, desconocidas para el logos filosoéfico: su fe!y su humildad, quele
predisponen a una actitud de apertura hacia el mundo que lleva inscrita
una fundamental desconfianza (o incluso escepticismo) en cuanto a sus
propias capacidades para cristalizarlo en “idea”." De ahi que en las
paginas iniciales de Filosofia y poesia se abogue por una “reconciliacién
mas alld de la disparidad actual” (Zambrano, 2015a, p. 688) entre
el pensamiento y la poesia, proyecto que en el caso de Zambrano va
a tomar el signo de la “razon poética” en su obra tardia, pero que en
el periodo estudiado solamente se designa por ese nombre en un par
de textos de los afios de la Guerra Civil espafiola: la dedicatoria “A los

8 Es contra esta “soberbia” que se rebela Hume (1985b, p. 50) para

defender una postura de mayor “modestia y humildad”, mas acorde con las
limitadas capacidades de la razén humana. Pero se trata del mismo tipo de
critica planteada por Adam Smith (1997, p. 418) cuando fustiga al “hombre
doctrinario”, con “infulas de sabio”, que piensa que puede ordenar una sociedad
como quien maneja las “piezas de un tablero de ajedrez”. Ese seria el error
platonico-aristotélico denunciado por Zambrano y sus precursores.

° Enesta linea, Burke (1984, p. 178) define su famosa metafora (critica) del
mundo (mal)entendido como carte blanche, mientras nos invita a seguir la senda
marcada por “nuestros pechos”, en lugar de “nuestras invenciones”, cuando de
mejorar el mundo se trata (1984, p. 70), en un alegato muy similar al ofrecido por
Zambrano tanto en lo que tiene de critica como en lo que contiene de afirmativo.
De ahi que algunos exégetas de Burke hayan interpretado que la visién que
este tenia de la politica, lejos de ser cientifica, se asimilaba mds a un “arte” (cfr.
O’Gorman, 1973, p. 48; Baqués, 2017, p. 130).

10 Esta fe, como aclararemos mds adelante, no lo es ni en la ciencia ni en
la racionalidad que la sustenta, ni tampoco en la idea religiosa en un sentido
ortodoxo, sino que, mas bien, es expresion de algo que sobrepasa el limitado
conocimiento del ser humano.

" Escepticismo y desconfianza que son los pilares de la epistemologia de
Hume y de Smith (cfr. Reeder, 1998, p. 22; Baqués, 2017, p. 120).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 203

poetas chilenos de ‘Madre Espafia” y el articulo “La guerra de Antonio
Machado”, los dos de 1937.

Con la entrada de Europa en la Edad Moderna, la reconciliacién
sofiada estaria mas lejos que nunca de producirse. La misma filosofia
de raigambre griega “volvio a nacer por segunda vez, renacié y con
ello sus pretensiones imperiales” (Zambrano, 2015a, p. 736), aunque
en las formas extremas del racionalismo e idealismo. Las carencias que
Zambrano apuntara de la filosofia griega (soberbia y beligerancia con
otras interpretaciones del logos) iban a intensificarse con los sistemas
de pensamiento que fueran portavoces de la Modernidad. Los motivos:
la persistencia del optimismo filosofico originario en cuanto a las
capacidades de la razon para conocer la realidad, a la que ahora se
anadia el descubrimiento filosofico del ente “conciencia” en Descartes,
que rompe en esto con el pensamiento griego y su pregunta por las cosas
para hacer de la racionalidad humana el fundamento que permite que la
realidad se haga accesible:

El ser ya no esta ahi como en los tiempos de Grecia, ni
como en la Edad Media, como algo en que mi ser, mi
propio ser, esta contenido, bien que de diferente manera
a las demas cosas. Ya el ser no es independiente de mi
pues que, en rigor, sélo en mi mismo lo encuentro, y
las cosas se fundamentan en algo que yo poseo. Sélo la
persona humana quedara exenta, libre, fundandose a si
misma (Zambrano, 2015a, p. 739).

Descartes, con su movimiento de repliegue sobre la conciencia y
consiguiente alejamiento de las cosas, supone el inicio de una “nueva
racionalidad” distinta de la filosofia griega (de la que sin embargo
procede), una en la que se ha asignado a la res cogitans la tarea de someter
a una realidad entendida como res extensa a los términos convenidos
por su “Método” para corroborar la validez existencial de la segunda.'

2 Contra esa pretension, Hayek (1978, I, p. 34) recuerda que, en realidad,

nuestra mente no puede ser separada del kosmos, habida cuenta de que se ha
desarrollado en constante interrelacién con las instituciones que determinan la
“estructura social”. Por lo tanto, nuestra mente no es soberana, sino en todo
caso deudora, de esa realidad. Aunque quiza el caso mas extremo de esta
pretension esté en Hume, que entendia que esa mente era —solo— un camulo de
percepciones, de modo que, si las elimindramos, no quedaria una mente vacia:

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



204

Enric Lujan y Josep Baqués

El posterior idealismo aleman va a llevar todavia mas lejos el afan de
condicionar la existencia de la realidad a su manso acoplamiento en
las categorias del sujeto del conocimiento, hasta decretar, en el caso de
Fichte, que el yo es “lo que confiere ser, realidad, a las cosas que ya no
son, en realidad, tales cosas sino objetos del pensamiento. El ser esta
puesto por el pensar; no recibido por €l [...] ;Qué ha quedado que no
sea €1? Propiamente nada, nada que pueda ser nombrado” (Zambrano,
2016, p. 567), programa que Hegel resume en su conocido aforismo,
segun el cual “lo que es racional es real; y lo que es real es racional”
(1968, p. 34). La configuracion del sujeto idealista tanto en Fichte como
en Hegel iba a comportar la reduccién de la realidad a una escala
enteramente humana, decretando (autoritariamente) la inexistencia
de aquellas realidades no procesables por las categorias cognoscitivas
de dicho sujeto, que es catapultado a la soberbia por saberse duefio de
un conocimiento fundamentador, que ontolégicamente solo habia sido
accesible a la divinidad.”

A contracorriente del racionalismo e idealismo dominantes en la
Europa moderna, la joven Zambrano va a denunciar en su Horizonte
del liberalismo un concepto de la razén que ella juzga preso de un
“optimismo cognoscitivo” que se traduce en un “dogmatismo, que
consiste en creerlo todo revelado”, situacién que hace que “[n]ada, pues,
rest[e] por saber ni averiguar, y s6lo sera posible recopilar y ordenar:
obra légica y nunca creadora” (2015b, p. 67). Y aportando un elemento
propiamente politico a esta critica del dogmatismo racionalista, nuestra
autora va a asociar esta forma de razonar a una politica que ella llama
“conservadora”, calificacion que en su caso asume unas connotaciones

mas bien no quedarianada de lo que hablar (cfr. Hume, 1984, I, p. 344). Oakeshott
(2000, p. 112) reafirmé esa teoria, en los mismos términos, anos mas tarde. Dicho
con otras palabras, la “soberbia” de la conciencia decae necesariamente cuando
se asume que ella misma estd constituida por la experiencia que la forma y que

la forja.

3" Pero eso no es dbice para que, como corolario de lo anterior, Hegel y

otros revolucionarios —discipulos suyos—, como Marx, disefien una explicacién
teleoldgica de la historia de la humanidad. Lo que es tanto como establecer
un guion. Hayek (1997) también serd muy critico con los idealistas alemanes,
especialmente con el propio Hegel, en quien detecta una vez mds una excesiva
confianza en nuestras presuntas capacidades racionales (cfr. De La Nuez, 1994,
p- 150).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 205

nada topicas: conservadora sera la politica “dogmatica de larazén”,"* que
predica la “aplicacion aprioristica de unas cuantas férmulas, expresadas
con exigencias de perennidad” (Zambrano, 2015b, p. 64). Segin este
criterio, serian conservadores los sistemas de pensamiento derivados
del racionalismo e idealismo que, equipados con una idea de la razén
soberbia a la par que abstracta, aspiran a imponer sus condiciones sobre
la realidad, en vez de ser a la inversa.

Observamos en la totalidad de este periodo iniciatico un buen
repertorio de referencias en este sentido, que refuerzan su denuncia
de una razén “ebria de si misma, [que] se creia invulnerable, absoluta,
con lo cual, sin dejar de ser contemplativa, se creia legislar el mundo”
(Zambrano, 2015c, p. 165), que es el resultado de haberse “afirma[do] a si
misma con una rigidez, con un ‘absolutismo’ nuevo en verdad. La razén
se afirmaba cerrandose y después, naturalmente, ya no podia encontrar
otra cosa que a si misma” (Zambrano, 2015a, p. 748): Zambrano va a
tomar distancia de esta razén “absoluta” instituida en Europa con el
cartesianismo y llevada a su extremo con el idealismo, la cual nos ha
desarraigado de nuestro mundo circundante para suplantarlo por un
doble virtual (idealizado), obra de la conciencia y por consiguiente
reducible a su medida, sobre el que ahora se ve capaz de “legislar”
ilimitadamente. Asimismo, posiblemente sea Nostalgia de la tierra (1933)
el articulo que mejor resuma esta nueva situacion del hombre moderno
en un mundo devenido fantasmal:

[...] un mundo compuesto de “estados de conciencia”,'
[...] un mundo desrealizado, convertido en sensacion,
representacion o imagen, [...] un mundo que era trozo
de mi conciencia. [...] La tierra dejo también de ser cosa
sustentadora de todas las cosas, para ser algo abstracto,
lejano; para ser una gran desilusion, algo material.
[...] Mas la conciencia necesitaba del otro polo, de

4 El lenguaje (con)tiene sus propias trampas. Esta acepcion del

conservadurismo es el motivo por el cual algunos de los autores citados en este
trabajo no desean ser considerados como “conservadores” (cfr. Hayek, 1978c),
pese a que lo son de algiin modo, como la propia Zambrano.

1> Como Zambrano, Burke asume que la actividad mental que tiene un
caracter “consciente” es minima, especialmente si a esa conciencia se le atribuye
una supuesta capacidad real para “entender” el mundo o, peor todavia, para
“reconstruirlo” (Ryan, 2001, p. 270).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



206

Enric Lujan y Josep Baqués

algo extrafio y ajeno a ella, para poder sostenerse,
para poder seguir en pie devorando el universo; y
esto era la materia: nombre de la desilusién producida
por encontrar un limite, un tope, al disolvente de la
conciencia. [...] El mundo sensible, el glorioso mundo
sensible, ya no existia para nosotros [...] [:] [s]e habia
disgregado en fantasma, de una parte, y materia, por
otra (Zambrano, 2019, pp. 171-172).

El fragmento describe el proceso de conversion del mundo
“sensible” en mundo “trozo de mi conciencia”, en el que se suprimen
los elementos inasibles para las formas de racionalidad existentes tras
atribuir a la “materia” el rango de suprema realidad. “Materia” que,
en un principio, “solo pretendia dar el nombre de una realidad, de un
modo del ser; mas tarde, del #inico modo del ser” (Zambrano, 2019, p.
171; cursivas nuestras). Interpretando el mundo desde un materialismo
reduccionista (herencia de la fisica matematica), se daria lugar a una idea
de este que lo hiciera enteramente cognoscible por el sujeto humano,
aunque en el proceso quedara eliminada la otredad: “el afuera, o sea el
espacio, se habia quedado despoblado, vacio. Espacio geométrico sin
misterios donde penetrar, sin sorpresas que esperar y temer. Espacio
geomeétrico, infinito, vacio, desterrado” (Zambrano, 2019, p. 173). La
andaluza va a ser especialmente critica con esta nueva articulaciéon del
espacio, que es producto de una interpretacién mecanicista que “devora”
totalitariamente las dimensiones de la realidad que no son procesables
mediante sus férmulas. El diagndstico que quiere dar (en forma de
advertencia) es que una excesiva abstraccion en clave racionalista lleva
inscrito el peligro de que “demasiada luz lleg[ue] a confundir y borrar
casi tanto como ninguna” (Zambrano, 2019, p. 173),'® intuicién que es
desarrollada en un articulo de 1938 precisando que un pensamiento
desmedidamente entregado a la idealidad “hace perder el origen de los

16

Hayek (1978¢, p. 65) es muy explicito cuando afirma que “poca duda cabe
de que el hombre debe algunos de sus mas grandes éxitos en el pasado a que no
ha sido capaz de controlar la vida social [...] [;] no estamos lejos del momento en
que las fuerzas deliberadamente organizadas de la sociedad destruyan aquellas
fuerzas espontaneas que hicieron posible el progreso”. ;Cabe preocupacién mas
zambraniana que esta?

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 207

hilos; arrojando sombra a las cosas, borrando la luz” (Zambrano, 2015c,
p. 328).

En términos filosoficos mas ortodoxos, esta aparente paradoja
de una luz que ensombrece en vez de iluminar queda resuelta en “La
reforma del entendimiento” (de 1937), en el que la autora explica que es
propio de las “épocas intelectualistas” que:

[...] [l]as ideas ha[yan] dejado de ser para la vida, y
la vida, por el contrario, ha[ya] llegado a ser para las
ideas. Pero en este mismo instante las ideas han perdido
su maravillosa realidad de intermediarias, de ventanas
comunicadoras [...] y se convierten en una palida
imagen de si mismas, en una mistificacién de las ideas
verdaderas, y asi el extremo intelectualismo viene a
hacer traicion a la verdadera inteligencia en el instante
mismo en que se vuelven de espaldas a la realidad
(Zambrano, 2015c¢, p. 197).

La impugnacion zambraniana de la razén racionalista se ampara
claramente en el raciovitalismo orteguiano para denunciar que las
“ideas” de nuestro tiempo hayan perdido su intimidad con la realidad,
traicionando a la “verdadera inteligencia” por haberse trasladado a
un mundo de abstracciones hecho a la medida humana. El propio
José Ortega y Gasset, maestro de Maria Zambrano durante sus afos
de estudiante en la Universidad Central de Madrid y cuya influencia
fuera especialmente intensa en esos primeros compases, se refiere a esta
misma problematica en “El ocaso de las revoluciones” (1923):

Sobreviene un extrafio desdén hacia las realidades;
vueltos de espalda a ellas, los hombres se enamoran
de las ideas como tales. La perfeccion de sus aristas
geométricas los entusiasma hasta el punto de olvidar
que, en definitiva, la mision de la idea es coincidir con la
realidad que en ella va pensada. [...] Ahora se va a hacer
que la vida se ponga al servicio de las ideas (Ortega y
Gasset, 1939, p. 113)."7

7" Que la vida se ponga al servicio de las ideas es lo que siempre han
cuestionado los autores de nuestro marco tedrico. Asi, “es falaz que el hombre
haya creado la civilizacién y que pueda cambiar sus instituciones como guste”

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



208

Enric Lujan y Josep Baqués

Tal y como podemos comprobar, Zambrano va a seguir la senda
abierta por Ortega para ir en busca de un concepto de la razén libre
del “optimismo cognoscitivo” que subyace a sus interpretaciones
racionalistas, presas de un formulismo abusivo que degenera en una
arquitectura de abstracciones, desapegada de la realidad conformada
por el mundo sensible. Esa iba a ser la apuesta de la pensadora desde
una de sus primeras aportaciones, criticando que el liberalismo
racionalista quisiera “dar a lo humano todo su intenso valor, con afan
de pureza suprema —las raices que se hunden en la tierra son impuras.
Y llegd a lograrlo, en efecto; montd de nuevo la vida; pero, fria y pura
como un brillante, la mont6 al aire [...]. La excesiva pureza lo habia
matado” (Zambrano, 2015b, p. 79)."® Y mas alla de la critica, de la pura
negatividad que obligaria a categorizarla dentro de las corrientes
vitalistas e irracionalistas, ya en este periodo de juventud iba a ofrecer
una forma temprana de la “razon poética”, que puede hallarse en el
articulo “Misericordia” (de 1938), resena del libro de Benito Pérez Galdos:
“Razdn esencialmente antipolémica, humilde, dispersa, misericordiosa.
[...] La razon despegada de la vida ha corrido durante siglos por su
mundo, conquistado mundo de abstracciones” (Zambrano, 2015¢c, pp.
236-237). Esa idea de la razén surge como propuesta alternativa a sus
formas “absolutas” imperantes en la Europa moderna, las cuales han
degenerado en un pensamiento abstracto que:

[...] [s]e fue idealizando hasta llegar en su soberbia a
presentarse unaimagen de su existencia coincidente con
suideal[...]. La inteligencia ha perdido la conciencia de
sus pecados, dirilamos; ha reducido el orbe a su medida
y todo le es permitido. La inteligencia no delinque,

(Hayek, 1978¢, p. 48). Por lo demas, las conexiones entre el pensamiento de
Ortega y el de Hayek han sido exploradas por algunos autores que han llegado a
la conclusion de que existen coincidencias importantes, sobre todo en lo referente
a menospreciar el impulso externo al progreso, potenciando los equilibrios
internos de cada sociedad, o incluso la receptividad de Hayek a la nocién de
las “ideas-creencia” (De La Nuez, 1994, pp. 119-122 y 202, respectivamente). Es
posible que la influencia de Ortega contribuya a explicar los paralelismos entre
la aproximacién de Maria Zambrano y los argumentos de autores como Hayek.

18 Denuevo, esta critica al “mal” liberalismo —racionalista, constructivista
y abstracto— es no solo compatible, sino de hecho idéntica, a la esgrimida por
Hayek (1978b, I, pp. 87-88 y 121), Novak (1983, p. 65) y Oakeshott (1996, p. 118).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 209

todas las ideas, al participar de la idealidad, se quedan
a salvo. Las ideas deben ser rebatidas con las ideas, y
cada vez queda menos lugar para mirar a la realidad de
frente (Zambrano, 2015¢, pp. 143-144).

A pesar de surgir en respuesta a esa “traicion” del pensamiento que
supone la razon racionalista, esta “razon misericordiosa” propuesta por
la andaluza aparece sin animo de polémica (filosofica) con las formas
dominantes de la racionalidad, pues “una de las caracteristicas de[l] [...]
género de razon” que se describe en “Misericordia” “seria el no tomar
represalias contra lo que la domina, el no tomar represalias mas que
en el terreno de la creacién, rebasando, superando —jamas rebatiendo
ni disputando” (Zambrano, 2015c, p. 236). La autora pretende dar, de
este modo, con una razon liberada de dogmatismos, arraigada en la
vida y en la que las ideas vuelvan a cumplir su funcién de ser “ventanas
comunicadoras” con una realidad no reducida a la abstraccion
mecanicista. Gracias a esta reforma de las formas del entendimiento
europeas, ese mundo exterior forzado a adoptar una existencia fantasmal
dentro del molde idealista iba a recuperar su corporalidad, tal y como se
anuncia en Filosofia y poesia: “La luz se ha hecho de nuevo, volvemos a la
tierra. Regresamos, y las cosas quedan donde realmente estan, no donde
por un instante se ha querido que estén, creyéndose mas que hombres
en un rapto” (Zambrano, 2015a, p. 743). El ya citado “Nostalgia de la
tierra” (1933) hablaria por su parte de hacerlo “salir de la carcel de la
conciencia, de la oscura trampa donde el pobre mundo se habia dejado
coger” (Zambrano, 2019, p. 172) para ser alumbrado nuevamente, pero
con una razén “humilde” (con “conciencia de sus pecados”), no absoluta
y por tanto reticente a ensoberbecerse, en la que la “luz” proyectada no
sea tan intensa como para no poder compaginarse con el claroscuro que
encarnan las realidades no reducibles a “Método”.

En consecuencia, el proyecto filosofico que Zambrano se trae entre
manos desde Horizonte del liberalismo va a consistir en una tarea de
“reconstruccion” y dereintegracion en un “mundo estructurado; la vuelta
a un universo que conexione al hombre sin disolverle ni encadenarle; el
retorno a la fe, a una fe timonel de la inteligencia y no su prision” (2015b,
p- 88), tarea de reparacion que se revela como exactamente la contraria
de una mentalidad revolucionaria o utopista que su maestro Ortega
juzgara como “el caracter [politico] propio a cuanto elabora la razéon
pura” (1939, p. 117) y que la joven Zambrano asocia politicamente a la

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



210

Enric Lujan y Josep Baqués

destruccion agresiva de las realidades no contempladas en los esquemas
de la idealidad.

La inconveniencia prdctica: el ideal que se materializa en la
violencia

Horizonte del liberalismo y Los intelectuales en el drama de Espafia
constituyen los dos libros “politicos” del periodo, en los que Zambrano
extiende su critica cultural a las principales expresiones de la vida
politica del momento en Espafa y Europa: la revolucién (con el ciclo
abierto por la rusa de 1917) y la guerra (por estar ambos escritos en el
breve lapso que separa el final de la Primera Guerra Mundial en 1918 del
estallido de la Guerra Civil en Espafia, en julio de 1936)."

A nivel personal, su adscripcion al proyecto de la Segunda Republica
durante dicho periodo iba a tener una motivacion no tan “politica” como
“ética”, por tratarse de un modelo politico en el que no intervienen
en su proclamacion “las armas [...], ni siquiera esa otra arma de los
tiempos modernos que es la movilizacion de la masa obrera, la huelga
que paraliza la vida”, sino una “hora ejemplar [...] sin aditamento de
violencia” (Zambrano, 2014, pp. 1039-1040), como parece desprenderse
de las palabras de su autobiografia Delirio y destino, escritas, eso si,
cierto tiempo después de la etapa analizada (1952). Engendraria cierta
confusioninterpretar que estaadhesionesel producto derazones politicas
positivas antes que puramente éticas, de acuerdo con una coincidencia
(circunstancial) de intereses con el socialismo espafiol del contexto
para articular el naciente republicanismo como un “compromiso civico
aglutinante” (Calvo Gonzalez, 2005, p. 104). Tanto es asi que la ética
zambraniana constituye la forma suprema de la politica democratica
propuesta en su ultimo libro “politico”, Persona y democracia (de 1958):

19

Burke (1984, pp. 67-68) abanderala critica alarevolucién de 1789, cuando
ni siquiera habia alcanzado la etapa del terror jacobino, por estar planteada en
términos de supuestos derechos abstractos de valor pretendidamente universal,
generados por mor de esa “soberbia racionalista” que se cree capaz de establecer
modelos ideales de sociedad y de aplicarlos en cualquier lugar... Poco después,
Tocqueville (1993a, 11, p. 17) hace lo propio, con mas fundamento empirico. Pero
la perspectiva que ofrece el paso del tiempo ha propiciado que las criticas de
Hayek (1978b, IL, p. 43), Oakeshott (2000, p. 358) o Novak (1983, p. 70) refuercen
la sensacién, tan zambraniana, de la relacion entre la “soberbia” del racionalismo
abstracto y los desmanes de nuestro tiempo.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 211

La persona, como su mismo nombre indica, es una
forma, una mascara con la cual afrontamos la vida, la
relacion y el trato con los demas, con las cosas divinas y
humanas. [...] La relacion de la persona humana con la
sociedad ha de convertirse en la relacién de la persona
moral con la sociedad (Zambrano, 2011, pp. 432 y 434).

Volviendo a la década de 1930, nuestra autora va a apostar contra
la tendencia histdrica del momento (que derivaria en una Guerra Civil
fratricida y en una nueva conflagraciéon a nivel europeo apenas veinte
anos después del fin de la tltima) para intentar formular una politica a
la altura de su concepto de la razén: “antipolémica, humilde, dispersa,
misericordiosa” (Zambrano, 2015¢c, p. 236).*° Asi, los escritos de corte
mas propagandistico redactados al calor del conflicto constituyen,
dentro de esta persistente busqueda de “otra” politica, exponentes de
una circunstancial “razén armada” propia de un tiempo de guerra, tal
y como la ha conceptualizado Jestis Moreno (en Zambrano, 2004, p. 55):
tanto por el tono (en extremo beligerante) como por las tematicas, esa serie
de textos se revela como una excepcion tan pronto como la comparamos
con cualquiera de los del periodo anterior o inmediatamente posterior.
Probablemente, el fervor militante desde el que escribe en esa parte
de su obra no haya hecho mas que alimentar la confusion a la hora de
desplegar un analisis politico certero, que en caso de sobredimensionar
esa breve etapa se queda en su capa mas superficial, producto de la
miopia en la escala temporal.

20 Esta idea, tan zambraniana, contiene claves adicionales para establecer

estos paralelismos. No en vano, cuando los autores de nuestro marco tedrico
critican el racionalismo abstracto, de corte idealista, tampoco lo sustituyen
por la mera irracionalidad. Por el contrario, su lugar lo ocupa una razén
desdogmatizada, mas humilde y, de hecho, escéptica. Las citas potenciales
serfan muchas, pero, por razones de espacio, hemos seleccionado una frase
de Hayek, que se apoya explicitamente en Hume, que sintetiza eso. La mejor
opcidn pasaria por continuar los esfuerzos que inici6 Hume cuando “volvio
sus propias armas contra los ilustrados” y emprendid la labor de “cercenar las
pretensiones de la razéon mediante el uso del andlisis racional” (Hayek, 1978c, p.
104). Es decir, la alternativa a los excesos del racionalismo abstracto e idealista
pasan por una razoén sometida a la realidad, de la que es parte (y emana), cuya
principal funcion sera la de poner de relieve sus propias limitaciones.

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



212

Enric Lujan y Josep Baqués

Zambrano postula en Horizonte del liberalismo la existencia de dos
formas fundamentales de accidn politica: la “politica conservadora” y la
“politica revolucionaria”. La terminologia puede dar lugar a equivocos,
que desaparecen en cuanto consultamos el significado que asigna a cada
una de ellas:

[Una politica conservadora prescribe] las leyes por las
que la vida moral ha de regirse —como en Platéon—.
Y esta estructura moral es al mismo tiempo, llegando
desde las leyes hasta el reglamento, estructura
social. Y ya para siempre, puesto que, conocidos
los fundamentos de la vida entera, el cambio seria
degradacion. (Verdaderamente, aqui se asientan las
mas terribles especies de dictadores. Demos gracias a
Dios que los nuestros no hayan leido a Platon). [...] Sera
revolucionaria aquella politica que no sea dogmatica
de la razon, ni tampoco de la supra-razon; y creera
mas en la vida, mas en la virtud de los tiempos, que
en la aplicacién aprioristica de unas cuantas féormulas,
expresadas con exigencias de perennidad [...]. Ante
todo, sera revolucionaria la politica que cuente con el
tiempo (Zambrano, 2015b, pp. 64 y 67).%

A través de tan singular terminologia, la autora ofrece una
definicion sumamente concreta del “conservadurismo” en politica,
que no se corresponde exactamente con la acepcion tépica. A tenor
de sus palabras, el conservadurismo queda sefialado como una
manera dogmatica de proceder politicamente, por ser presa de una
interpretacion mecanicista de la vida politica: “[e]l conservador vive del
ensueno de convertir la politica en fisica; la historia humana, en historia

2l Notese que el gran problema en la interpretacion de Marfa Zambrano

en clave politoldgica pasa por aqui: la confusion generada en el empleo de estos
conceptos. Porque lo que ella define como “conservador” (a lo que se opone)
seria mas bien lo que muchos conservadores consideran “revolucionario” y, al
revés, lo que ella define como revolucionario, aunque no seria admitido por los
“tradicionalistas” (o “contrarrevolucionarios”, como De Maistre o De Bonald), si
lo seria para los “conservadores” que, como los aqui citados, conectan con una
filosofia de la historia abierta al progreso, aunque sea por via evolutiva (léase
gradualista).

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 213

natural; mas auin, en astronomia. El conservador es el mineralizador de
la historia [...]” (Zambrano, 2015b, p. 65). El rechazo de Zambrano a las
formas paralizantes de cierto conservadurismo cerrado a los cambios
va a mantenerse a lo largo de todo este periodo de juventud, pero se
intensifica con el advenimiento de la Guerra Civil a través de su critica
del tradicionalismo espanol, el cual entiende las “categorias histdricas
de manera estatica, analoga a las de la naturaleza, [y] ha convertido la
tradicién, de un proceso vivo, en un muro infranqueable que cierra todo
pasohaciael porvenir” (Zambrano, 2015¢, p. 222). Esimportante observar
queladenunciadel tradicionalismo apuntano asu defensa delatradicion,
sino a la incapacidad de los tradicionalistas para seguir haciendo de
ella un “proceso vivo”.”? La acusacién cambia completamente de tono,
erigiéndose Zambrano en portavoz de una tradicién “auténtica” y sobre
todo dinamica, que en manos de los “conservadores” del oficialismo
no puede sino terminar convertida en “idolo, en fetiches” (Zambrano,
2015¢, p. 222) o directamente desapareciendo debido a su cerrazén en
un sentido dogmatico. Interpretada desde la perspectiva de la tradicion,
la experiencia de la conflagracion demostraria que:

[...] en esta lucha a muerte del pueblo espafiol contra su
pasado de pesadilla, contra el carteléon del crimen con
que querian aterrorizarle para que no se moviera; es
ahora cuando vamos a encontrarnos de verdad con el
pasadoy cuando la tradiciéon de nuevo y se reencarna en
el hoy. Hoy Espana vuelve a tener historia (Zambrano,
2015c¢, p. 205).

Las escenas del pueblo espanol en la lucha contra el fascismo las
interpreta la pensadora como epifanias de una tradicién “que sigue y
antecede al fragor de lo épico, al esplendor del Estado, a la gloria militar
[...]” (Zambrano, 2015¢, p. 239) y que tiene su mejor depositario en un
pueblo que obra “la revolucion del pasado, o sea, su reabsorcion, su
incorporacion total, sin residuos latentes, ala corriente viva dela tradicién
popular” (Zambrano, 2015¢, p. 243). El pueblo obra revolucionariamente,

22 Esta idea de la tradicién entendida como “proceso vivo” y dialdgico

guarda no pocas similitudes con la hermenéutica contemporanea de Hans-
Georg Gadamer, en la que se rechaza su reduccién al rango de objeto (a la
manera en que lo hace el “tradicionalismo”) para apostar en su lugar por una
lectura actuante (como lenguaje).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



214

Enric Lujan y Josep Baqués

pero no para destruir la tradicién, sino para volver a hacer de ella una
fuerza actuante, para lo que la “politica conservadora” y sus adalides
constituyen un impedimento: ““[e]l tradicionalismo” [...] muestra con
toda evidencia que se ha perdido la tradicion, que se ha convertido en
lo que jamas puede ser ninguna tradicion: en problema” (Zambrano,
2015d, p. 648).” La alternativa a ese enquistamiento es la politica llamada
“revolucionaria”, que significa ante todo la renuncia a todo dogmatismo
o estatismo para aceptar en su lugar la permanencia y legitimidad de
un cambio que se deriva del permanente fluir temporal, sabiendo de
la “transitoriedad de las formas politicas, su accidentalidad, en suma,
frente a lo inico permanente: necesidad de una estructura” (Zambrano,
2015b, p. 70). Esa apuesta por una politica en permanente dinamismo,
“revolucionaria”, coincide ademas con el singularisimo cristianismo
de Zambrano, en el que probablemente se inspire su formulacion. La
“maxima fe en el cambio, en la novedad”, que sostiene como inherente
a la manera “revolucionaria” de hacer politica, es la consecuencia que
se desprende de “un supremo optimismo en el fluir infinito de la gracia
creadora [...]. [El mundo n]o fue la creacién de una obra momentanea
y conclusa ya para siempre; el milagro se repite en cada instante y el
mundo es de nuevo creado” (Zambrano, 2015b, p. 75). Esto muestra
claramente las raices nietzscheanas (y gndsticas)* de sus aportaciones
tempranas.

»  Hay que insistir en que, desde este punto de vista, ninguno de los

autores del marco tedrico seria “conservador”, sino que todos ellos serian muy
criticos con ese “conservadurismo” de corte tradicionalista. Y no digamos con el
fascismo. Hayek aborrece a Bacon por la defensa que este hizo del absolutismo
de Jacobo I, pero también es muy duro con Carl Schmitt, el hombre-puente por
antonomasia entre el tradicionalismo y el fascismo, o con el propio Hitler (cfr.
Hayek, 1978b, I, pp. 121 y 115). Pero en obras anteriores ya lo habia sido con
Carlyle, al que también identifica como sospechosamente proclive a abrazar
logicas totalitarias prefascistas, e incluso con Disraeli (cfr. Hayek, 1978a, pp.
207 y 258). Claro que es lo mismo que, afios atras, hizo Burke al oponerse a las
monarquias absolutas de su época, con la misma vehemencia con que lo hizo con
la Revoluciéon de 1789, recomendando, en cambio, las reformas, aunque, eso si,
procurando que “la reparacion se haga en un estilo que sea lo mas aproximado
posible al del edifico” que se pretende actualizar (Burke, 1984, pp. 58, 151, 158
y 257).

2 Al menos es a lo que suena: reminiscencia del mito del eterno retorno.
Aunque, en realidad, esta idea un tanto “providencialista” de la historia, cuyos

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 215

Igual que sucede con una “politica conservadora” que paraliza en
verdad la corriente viva de la tradicidn, la “politica revolucionaria” que
Zambrano tiene en mente tampoco coincide con las definiciones mas
habituales, que la ligarian casi por intuicién a un proceso revolucionario:

Una politica de esencia revolucionaria no significa
necesariamente una revolucidén, con su brusquedad
de catastrofe, con la crueldad de sus procedimientos
audaces... y con su suceddneo retroceso. Mas bien
diriamos que la excluye, en tanto que la presupone de un
modo continuo, de cada dia, de cada hora (Zambrano,
2015b, p. 71).

Observamos ahora que la paradoja de las formas politicas
zambranianas parece serlo en un sentido doble: la “politica
revolucionaria” que suscribe la andaluza se declara antirrevolucionaria
desde el mismo momento en que rechaza servirse del procedimiento
de la revolucién, que es asimismo asociado a los motivos negativos
de la “catastrofe” y la “brusquedad de los procedimientos”, ambos
simbdlicamente emparentados con la violencia. Mas que anecddtico,
este firme rechazo es consecuencia de su forma de entender politica
y tradicion como “dinamicas” (por presuponerlas dentro de una
continuidad histérica, a la que se debieran ir amoldando “de un
modo continuo” y sin sobresaltos), algo a lo que se oponen tanto los
tradicionalistas como los revolucionarios victoriosos:

[...] toda politica conservadora [...] se puede tornar de
apariencia revolucionaria cuando su orden dogmatico
no se halla establecido. [...] [A]lgunas grandiosas
revoluciones que pretenden destruir lo actual para
instaurar una forma social nueva, si, pero de idéntica
rigidez. Rigidez mas terrible, porque se halla justificada,
exaltada, y se la considera no ya un mundo, sino el

hilos, sin embargo, no manejamos, suena también a la l6gica tocquevilleana,
enfatizadora de que la tentativa de la razén humana por ir en contra de la
direcciéon marcada por esa confluencia heterodoxa de naturaleza y Providencia
equivaldria a “luchar contra el mismo Dios” (De Tocqueville, 1993b, I, p. 13).
Algo asi sucede con la “mano invisible”, al estar configurada como un reflejo del
“orden natural de las cosas”, que promueve, previa intervenciéon —prudente—
del ser humano, el progreso social (cfr. Smith, 1994, p. 488).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



216

Enric Lujan y Josep Baqués

mejor —el tinico— de los mundos (Zambrano, 2015b,
p- 64).

Zambrano va a llevar a cabo una contundente critica del recurso de
la revolucion en Horizonte del liberalismo, que pasa a un plano menos
explicito en Los intelectuales en el drama de Esparia debido a su registro
cuasi marxista: la revolucién, dice ella, bien puede conducir a una
politica de “la mas hermética esencia conservadora” (Zambrano, 2015b,
p- 71). El motivo de su rechazo es el mismo que la llev6 a distanciarse del
tradicionalismo: la degeneracion de unas ideas que debieran favorecer
un movimiento perpetuo (una suerte de “revoluciéon permanente”) en
un orden de tipo dogmatico tan pronto como consiguen hacerse con el
poder politico. He aqui el peligro que entranan siempre las revoluciones,
que “al apagarse la hoguera, cristali[cen] en una nueva forma, tal vez
distinta figura y color, pero de interna homologia; un dique opresor”
(Zambrano, 2015b, p. 72) reacio a los cambios después de haber dado
con la forma suprema de organizacion social. La dogmatica de las
formas sociales posrevolucionarias se presenta como consecuencia
de una interpretacién asimismo dogmatica de la razén (analizada en
la seccion anterior), que en el caso del comunismo del contexto (pleno
estalinismo) se presenta de manera especialmente descarnada:

Es querer fundar una nueva vida, si, pero una vida
concebida por un cerebro humano, una vida racional,
racionalizada. Lejos de ser entrega a lo espontaneo, a
lo natural, es afan de dominio sobre ello. Hasta en eso
coincide con la religiéon. Hay horror a lo imprevisto. Se
persigue toda posible espontaneidad —heterodoxia—
hasta el detalle, hasta la obsesién. El comunismo
ruso ama tanto la vida que, en ansia erdtica, quiere
apoderarse de ella y detenerla (Zambrano, 2015b, p.
61-62).

La sociedad posrevolucionaria queda presentada como arquetipo de
la “politica conservadora” tal y como la concibe Zambrano: producto de
una dogmatica cerrada y con pretensiones de someter (violentamente)
la realidad a sus categorias cognoscitivas, hasta el punto de engendrar
una idealidad superpuesta a la realidad primigenia, que en el plano
politico adquiere claras connotaciones totalitarias (“se persigue toda
posible espontaneidad [...] hasta la obsesion”). Esta critica es conducida

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 217

por la autora hasta sus tiltimas consecuencias, denunciando que el error
compartido de todos los proyectos de humanidad europeos (salidos
de un mismo molde idealista) ha sido su condicién de “ser proyectos
construidos por la razon”, motivo fundamental que “los ha hecho
infecundos cuando no terriblemente perjudiciales” (Zambrano, 2015c,
p- 149) por pretender absorber dentro de sus disefios conceptuales la
espontaneidad de la vida.

La “estatizacién” en clave conservadora de la vida politica es el
escenario que resulta de todo este repertorio de formas aparentemente
opuestas, pero con una misma mentalidad dogmatica, que bien puede
llegar a su extremo con el proyecto de vida comunista, pero que
Zambrano sefiala nada mas que como subproducto de la plantilla ya
acufiada en su momento por el liberalismo racionalista. Velazquez
Delgado incide en este punto para interpretar socialismo y comunismo
como “el corolario 1dgico de un largo proceso historico. O de acuerdo
con Zambrano, la derivacion — ;natural?— del racionalismo” (2006,
pp- 69-70). Y es que a pesar de su formal oposicion en el plano politico,
el marxismo solamente hace constatar que “las tltimas consecuencias
de una doctrina suelen encontrarse en la mas radical oposiciéon con su
punto de origen”, siendo:

[...] el descarnado comunismo [el] ultimo producto
del laboratorio racionalista que produjo en sus
primeras manipulaciones al paraddjico liberalismo.
Tan paraddjico, que ha podido contribuir a engendrar
a su mas fuerte enemigo de hoy. [...] [E]l comunismo
es el ultimo resultado del movimiento racionalista,
racionalizador de la vida, que comenzdé con la reforma
religiosa y sigui6 en lo politico con la Revolucién
francesa; con la rusa llegé a lo social [...] (Zambrano,
2015b, p. 94).%

% Una vez més, los paralelismos son muy claros: la critica al estatismo es
otro lugar comun en los liberal-conservadores por el mismo motivo esgrimido
por Zambrano, que tiene un marcado cardcter consecuencialista, y que prefiere
perder algo que pudiera venir de la mano de una mayor implicacion del Estado
antes que dejar que la ingenieria legal y social desplegada desde este rebase
ciertos limites (cfr. Hume, 1982, p. 17; Smith, 1997, p. 178; Ferguson, 1974, p. 112;
Burke, 1984, p. 131; De Tocqueville, 1993b, 1, p. 87; Hayek, 1978b, II, pp. 71-72;
Oakeshott, 2000, p. 360; Novak, 1983, p. 97).

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



218

Enric Lujan y Josep Baqués

Conclusiones

Como hemos visto, muchos son los topicos que la fildsofa espanola
Maria Zambrano comparte con los autores de nuestro marco teorico.
Para empezar, el mas importante, a nivel de filosofia de la historia: el
hilo invisible que enlaza movimientos tan aparentemente distanciados
en el tiempo como la Reforma luterana, la Revolucién francesa de 1789
y la rusa de 1917 es la paulatina racionalizacion de la vida humana,
que halla su suprema manifestacion en la sociedad comunista. Se
trata de un diagnoéstico sorprendentemente similar en este punto al
esbozado por Hayek y Oakeshott. Sirviéndonos de los propios textos
zambranianos, diriamos que esa tendencia hacia la racionalizacion de
la vida politica es posible retrotraerla incluso hasta Platon y Aristoteles,
primeros impulsores filoséficos de “la idea sistematica de la convivencia
humana, la sistematizacion, objetivizacion de las relaciones humanas en
el Estado” (Zambrano, 2015¢, p. 209). El problema se inserta, pues, en la
raiz misma de Occidente y sus formas de trato con la realidad desde la
Grecia clasica.

La racionalizacidon total es la amenaza de fondo que entrafia
para Zambrano el triunfo del ideal marxista, que impondria un
“pragmatismo ciego, la racionalizacion, el predominio de la técnica. El
edificio cultural estaria integrado por las ciencias, de las que se deriva
inmediatamente una técnica ttil; “saber de dominacién” y arte social”
(Zambrano, 2015b, p. 98), cifrando la valia de los diferentes saberes en
su capacidad para ser traducidos en términos de instrumentalizacion
politica. Una doctrina como el “comunismo” es, en realidad, la idea de
fondo subyacente a toda la filosofia de Occidente desde Platon vy, si el
liberalismo puede refundarse (como defienden las paginas finales de
Horizonte del liberalismo), solamente es por haber sido una delas “primeras
manipulaciones” de las aventuras del racionalismo en politica y yendo,
eso si, en contra de la 16gica cultural dominante hacia la racionalizacién
mas absoluta para que los artificios de la conciencia encuentren un freno
real y “que no [se] rompal[n] los cables que al hombre le unen con el
mundo, con la naturaleza, con lo sobrenatural” (Zambrano, 2015b, p.
104).

Hemos visto quela tentativa de salvar ciertos aspectos del liberalismo,
denunciado a otra fraccién de este como deudora y complice de ese
racionalismo con pretensiones demitrgicas es otro de los argumentos

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 219

constantemente esgrimidos por los autores que conforman nuestro
marco tedrico. Algunos de los alegatos mas firmes en esa direccion son
elaborados por contemporaneos de Zambrano, como Hayek, Oakeshott
y Novak, cuya insistencia en “romper” por dentro el liberalismo,
segregando (para salvarla) su parte mas conservadora, de los autores
condenados, precisamente, por su proximidad a (o por su dependencia
de) teorias contractualistas fundamentadas en una vision idealista del
mundo. Esta coincidencia temporal es justificable en la medida en que
todos ellos (incluyendo, pues, a la propia Zambrano) disponen de la
perspectiva histérica que los capacita para analizar las aportaciones
pretéritas y su peso especifico tedrico (no menos que su influencia
practica).

En caso de que no se vieran restituidos esos cables que unen al
hombre con el mundo en sus diversas manifestaciones, el deseo de
establecer un “saber de dominacion” cada vez mas efectivo conducira
a querer “’modificar’ las cosas, actuar sobre ellas, utilizandolas”
(Zambrano, 1928, p. 3): a la accién politica totalizadora, en suma, que
tiene en la revolucion su suprema encarnacion. “Estamos en el ciclo
todavia de las revoluciones [...]” (Zambrano, 2015d, p. 571), sostiene la
pensadora en sus primeros meses de exilio, cuando el Viejo Continente
marchaba imparable hacia la Segunda Guerra Mundial, ciclo histérico
manifiestamente “activista” si atendemos a los grandes anhelos de las
expresiones politicas del momento, que encuentran su legitimacién
filosofica en un idealismo que no admite limite alguno para la obra
humana: “[e]l idealismo en Europa lejos de ser paralizador de la accion,
la ha hecho posible en su mas alta escala, le ha dado perspectivas
ilimitadas, horizonte” (Zambrano, 2015d, p. 581), analisis que comparte
con su maestro Ortega, que advierte que en “las épocas en que se
diviniza la accion [...] [e]l espacio se puebla de crimenes. Pierde valor,
pierde precio la vida de los hombres y se practican todas las formas de la
violencia y del despojo” (Ortega y Gasset, 1964, I, p. 53). Algo que, como
hemos visto, es también una de las preocupaciones fundamentales de
los autores que constituyen nuestro marco teérico: la forma que tienen
de entender el progreso humano (ciertamente presente en sus obras)
tiene que ver con evoluciones graduales presididas por la modulacién y
adaptacion (que no negacion) de las viejas tradiciones.

Ferguson lo podia definir como una evolucién espontanea, mediada
por “actos” humanos (destacando asi la interaccion constante del ser
humano con la naturaleza y la sociedad que lo envuelven y, de algin

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



220

Enric Lujan y Josep Baqués

modo, lo constituyen), pero no por “designios” humanos (descartando
de ese modo, con argumentos tanto tedricos como empiricos, las
veleidades de la ingenieria politica y social). Mientras que Oakeshott
defiende la politica como conversacion con esas tradiciones y ese
entorno. De hecho, le encanta comentar que el progreso politico deriva
de seguir las “insinuaciones” que nos van dejando esas tradiciones de
comportamiento. Pero advierte, al unisono, que conversar no es lanzar
un argumento a modo de monoélogo, que pueda ser impuesto a dicha
naturaleza, o a dicha sociedad. Estos autores, justamente igual que
Zambrano, estan lejos del quietismo politico, asi como de considerar que
el mundo es una tabula rasa sobre la que podamos definir y aplicar —sin
cometer graves errores— nuestra accion transformadora. De hecho, las
raices de la Guerra Civil (y la futura Segunda Guerra Mundial) tienen
para Zambrano un origen estrictamente cultural, que se identifica con
un idealismo europeo ensoberbecido y cerrado a la realidad, el cual
degenera en “enemistad con la vida”, siendo el fascismo nada mas
que la actitud (idealista) suprema, nacida de la “profunda angustia de
este mundo adolescente, de la enemistad de la vida que destruye todo
respeto y devocién hacia ella” (Zambrano, 2015¢, p. 146).

Asi que, ya sea en la dimensién de “imposibilidad teérica” o
de “inconveniencia practica”, creemos haber demostrado que la
joven Zambrano se alinea con los posicionamientos generales del
conservadurismo liberal en sus dos facetas. Ella constata la necesidad de
una reforma de la razén que funcione como correctivo de su tendencia
a ensoberbecerse e imponerse a la realidad, suspicacia que en términos
politicos la lleva a una critica radical de las formulas dogmaticas del
tradicionalismo, enlas que el cambio se percibe como amenaza persistente
para la integridad del sistema; de ahi que pretendan paralizarlo en
vez de favorecerlo. Pero también a una critica del idealismo, en el que
esa razon artificialmente emancipada de su entorno anhela cambiar el
mundo y, ademas, se entrega a la implementacion de su plan.

En definitiva, como ya sucediera con los autores de nuestro marco
tedrico, filosofica y politicamente, las propuestas de la autora pasan
indistintamente por recuperar 1) la humildad y 2) la responsabilidad
a la hora de plantear soluciones, sabiendo de las limitaciones de la
racionalidad humana para organizar y planificar la entera sociedad
politica (que la llevan a rechazar las propuestas de corte rupturista
o revolucionario, surgidas de los esquemas de la idealidad). En
Zambrano, la politica se entiende como arte, no como ingenieria social

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 221

(“saber de dominaciéon”) producto de un “cerebro humano”, temeroso
de toda reforma no surgida del recetario gubernativo: el suyo es un
conservadurismo esencialmente dinamico, concebido para que el sumo
respeto por la espontanea “armonia” social sea el principio rector de su
ideal de sociedad democratica.

Bibliografia

Baqués, J. (2017). El liberalismo conservador. Fundamentos tedricos y recetario
politico, ss. XVIII-XX. Thomson-Reuters.

Burke, E. (1984). Textos politicos. V. Herrero. (trad.). Tecnos.

Calvo Gonzalez, J. (2005). Sobre Horizontes del liberalismo (1930), o Maria
Zambrano en claroscuro. Revista Telemdtica de Filosofia del Derecho, 8,
99-124.

De la Nuez, P. (1994). La politica de la libertad. Estudio del pensamiento
politico de F. A. Hayek. Union Editorial.

De Tocqueville, A. (1993a). El Antiguo Régimen y la Revolucién. D. Sanchez
de Aleu (trad.). Alianza.

__ (1993b). La democracia en América. D. Sanchez de Aleu (trad.).
Alianza.

Ferguson, A. (1974). Un ensayo sobre la historia de la sociedad civil. J. M.
Pabon y M. Fernandez Galiano (trads.). Instituto de Estudios
Politicos.

Gomez Blesa, M. (2009). Las palabras del regreso. Catedra.

Hayek, F. (1978a). Camino de servidumbre. ]. Huerta de Soto y B. Caldwell
(trads.). Unién Editorial.

__(1978b). Derecho, legislacion y libertad. L. Reig (trad.). Tres volimenes.
Union Editorial.

__ (1978c). Fundamentos de la libertad. J. V. Torrente (trad.). Unién
Editorial.

__(1997). La fatal arrogancia. Los errores del socialismo. L. Reig y J. Huerta
de Soto (trads.). Union Editorial.

Hegel, G. W. F. (1968). Filosofia del derecho. A. Mendoza de Montero
(trad.). Editorial Claridad.

Hume, D. (1982). De la moral y otros escritos. D. Negro (trad.). Centro de
Estudios Constitucionales.

__(1985a). Ensayos politicos. C. A. Gémez (trad.). Orbis.

__ (1985b). Mi vida. Cartas de un caballero a su amigo de Edimburgo. C.
Mellizo (trad.). Alianza.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



222

Enric Lujan y Josep Baqués

_ (1991). Investigacion sobre los principios de la moral. G. Lépez Sastre
(trad.). Espasa-Calpe.

Moreno Sanz, J. (1996). La politica desde su envés histdrico-vital. Historia
tragica de la esperanza y sus utopias. En M. Zambrano, Horizonte del
liberalismo. (pp. 9-193). Ediciones Morata.

Novak, M. (1983). El espiritu del capitalismo democritico. L. Wolson (trad.).
Tres Tiempos.

__(1989). Errand Into the Wilderness. Heritage Foundation.

_ (1992). Libertad con justicia. El pensamiento social catdlico y las
instituciones liberales. A. Tiscornia (trad.). Emecé Editores.

Oakeshott, M. (1996). La politica de la fe y la politica del escepticismo. ].
Gonzalez Gomez. (trad.). Fondo de Cultura Econdmica.

___ (2000). El racionalismo en politica y otros ensayos. E. Suarez Galindo
(trad.). Fondo de Cultura Econémica.

O’Gorman, F. (1973). Edmund Burke. His Historical Philosophy. George
Allen.

Ortega y Gasset, J. (1939). El tema de nuestro tiempo. Espasa-Calpe.

__(1964). El hombre y la gente. Tomo 1. Revista de Occidente.

Reeder, ]. (1998). Estudio preliminar a la obra de Adam Smith. Ensayos

filosdficos. C. Rodriguez Braun. (trad.). Piramide.

Ryan, V. (2001). The Physiological Sublime: Burke’s Critique of Reason.
Journal of the History of Ideas, 62(2), 265-279.

Salguero Robles, A. 1. (1995). El pensamiento politico y social de Maria
Zambrano. [Tesis doctoral]. Universidad Complutense de Madrid.

Sanchez Cuervo, A. (2015). Presentacion [de Los intelectuales en el drama
de Espafia]. En M. Zambrano, Obras completas I. (pp. 107-118). Galaxia
Gutenberg.

__(2017). Dos interpretaciones del fascismo: Ortega y Gasset y Maria
Zambrano. Bajo Palabra, 13, 61-75. URL: https://revistas.uam.es/
bajopalabra/article/view/8010

__(2019). Maria Zambrano y la critica de la razon democratica. Aurora:
Papeles del Seminario Maria Zambrano, 20, 110-123. URL: https://raco.
cat/index.php/Aurora/article/view/365700.

Smith, A. (1994). La riqueza de las naciones. C. Rodriguez Braun (trad.).
Alianza.

—(1995). Lecciones sobre jurisprudencia. M. Escamilla (trad.). Comares.

__(1997). Teoria de los sentimientos morales. C. Rodriguez Braun (trad.).
Alianza.

Tépicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



El pensamiento de la joven Maria Zambrano (1928-1939) 223

Velazquez Delgado, J. (2006). Limites y horizontes del liberalismo. Una
reflexion en torno a las ideas politicas de Maria Zambrano. Andamios,
2(4), 59-78.

Zambrano, M. (1928, 5 de julio). Mujeres. El Liberal, 3. URL: https://
hemerotecadigital.bne.es/hd/es/results?d=date&d=1928-07-
05&d=1928-07-05&g=e&g=i&p=1~1057659.

__(2004). La razén en la sombra. Antologia critica. Siruela.

___ (2011). Persona y democracia. En Obras completas 1II. (pp. 377-501).
Galaxia Gutenberg.

___(2014). Delirio y destino. Los veinte afios de una espafiola. En Obras
completas V1. (pp. 801-1111). Galaxia Gutenberg.

___ (2015a). Filosofia y poesia. En Obras completas 1. (pp. 657-777).
Galaxia Gutenberg.

___ (2015b). Horizonte del liberalismo. En Obras completas I. (pp. 1-104).
Galaxia Gutenberg.

___ (2015c¢). Los intelectuales en el drama de Espafia. En Obras completas
L. (pp. 105-514). Galaxia Gutenberg.

___ (2015d). Pensamiento y poesia en la vida espafiola. En Obras
completas I. (pp. 515-656). Galaxia Gutenberg.

___ (2016). Hacia un saber sobre el alma. En Obras completas I1. (pp. 391-
578). Galaxia Gutenberg.

__ (2019). Algunos lugares de la pintura. En Obras completas IV. Tomo
2. (pp. 167-353). Galaxia Gutenberg.

Topicos, Revista de Filosofia 65, ene-abr (2023) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 191-223



