http://doi.org/10.21555/top.v640.2010

Understanding Human Pain. The Asymmetry
Between the First and the Third Person

Comprender el dolor humano. La asimetria entre
la primera y la tercera persona

Martha Cecilia Betancur Garcia
Universidad de Caldas
Colombia
martac.betancur@ucaldas.edu.co

Recibido: 16 - 06 - 2020.
Aceptado: 17 - 08 - 2020.
Publicado en linea: 13 - 08 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ &Y _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



80

Martha Cecilia Betancur Garcia

Abstract

One of the most significant contributions of the application
of the analytical method in Wittgenstein’s later work consists in
the differentiation of the grammatical, semantic, and pragmatic
structure of statements in the first and in the third person which
express the feelings and experiences of human beings. His anal-
ysis aims to show the difference in meaning and understanding
between statements of the form “I am depressed” and “Arthur is
depressed”. This paper is oriented to show the theoretical impli-
cations of Wittgenstein’s study, which validates and legitimizes
the specificities of psychiatry and psychology as sciences of dif-
ferent types from that of natural sciences, which are configured
according to different language games and require interpretive
observation and understanding of the significant expressions of
the affective life of human beings, such as language, actions, and
symbolic figures. With this analysis, Wittgenstein opens a com-
munication channel between analytical philosophy and herme-
neutics for the studies of human beings.

Keywords: asymmetry between the first and the third person;
expressions of pain; egocentric posture; interpretive observa-
tion; understanding.

Resumen

Uno de los aportes mas significativos de la aplicacién del
método analitico en la obra tardia de Wittgenstein consiste
en la diferenciacién de la estructura gramatical, semantica y
pragmatica de los enunciados de primera y tercera persona
que expresan los sentimientos y las vivencias del ser humano.
Su analisis intenta demostrar la diferencia en significado y
comprension entre los enunciados de la forma “estoy deprimido”
y “Arthur esta deprimido”. Este articulo esta orientado a mostrar
las implicaciones teodricas del estudio de Wittgenstein, que
permite validar y legitimar las especificidades de la psiquiatria
y la psicologia en cuanto ciencias de distinto tipo a las ciencias
naturales, que se configuran en medio de juegos de lenguaje
distintos, y las cuales requieren de la observacion interpretante

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



81

Comprender el dolor humano

y la comprension de las expresiones significativas de la vida
afectiva del ser humano, como son el lenguaje, las acciones y las
figuras simbolicas. Con este analisis, Wittgenstein abre un canal
de comunicacion entre la filosofia analitica y la hermenéutica
para los estudios del ser humano.

Palabras clave: asimetria entre primera y tercera persona;
expresiones de dolor; postura egocéntrica; observacion
interpretante; comprension.

Este articulo tiene por objeto demostrar las implicaciones
epistemoldgicas del analisis de la diferencia entre los enunciados de
primera y tercera persona realizado por Wittgenstein. El problema
en juego es interesante porque se ocupa de la manera en que pueden
abordarse el conocimiento dela vida psiquicay espiritual del ser humano,
y dellenguaje en esta que se expresa. Puede afirmarse, siguiendo la teoria
de Wittgenstein,! que la clarificacion de la asimetria ofrece recursos
adecuados paraavanzar enla comprension y el conocimiento del hombre,
pues muestra la riqueza a que da lugar el entrecruzamiento entre las dos
vias del conocimiento si no se entienden de manera excluyente: la via
de la observacion interpretante y de la autocomprensiéon. La primera
via fue aclarada por Wittgenstein, quien ademas hizo aportes al analisis
de la comprension y la interpretacion. Los analisis del filésofo tienen
implicaciones para entender las especificidades de la psicologia y
la psiquiatria, tales como la legitimacion de la idea de que es posible
acceder a la comprension del dolor psiquico y espiritual del ser humano
mediante la interpretacion del contexto en el cual se expresa. Con el
fin de aclarar este planteamiento, aplicaremos algunos elementos a la
pelicula Guason.? Cabe senalar, ademas, que Ricceur retoma y prosigue el
desarrollo de estas ideas mediante el entrecruzamiento entre el analisis
y la interpretacion.

! El trabajo se apoya especialmente en dos obras de Wittgenstein: las

Investigaciones filoséficas y Observaciones sobre la filosofia de la psicologia.

2 Cfr. Phillips y Scott (2019). La pelicula gané el Le6n de Oro en el Festival
Internacional de Cine de Venecia y obtuvo once nominaciones a los premios
Oscar. Joaquin Phoenix recibi6 la estatuilla al mejor actor protagénico.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



82

Martha Cecilia Betancur Garcia

La argumentacion sigue el siguiente proceso: presento el contexto de
la teoria de los juegos de lenguaje; hablo de la asimetria entre la primera
y la tercera persona; presento las criticas a la tradicion; finalmente, trato
la observacion interpretante y la comprension del dolor humano.

1. Teoria de los juegos del lenguaje y analisis de la ciencia

La teoria de la obra madura de Wittgenstein (II. FF., I, §§ 18, 19 y 23)
acerca de la multiplicidad de los juegos de lenguaje tiene implicaciones
para el andlisis y la comprension de la diferencia entre las ciencias.
Mediante el andlisis de diversos tipos de enunciados, Wittgenstein
encuentra diferenciasradicales entrelamatematica, las cienciasnaturales,
la antropologia y la psicologia. La primera observacion de Wittgenstein
es que la comprension de un lenguaje implica la comprension de la
forma de vida en medio de la cual este se da (cfr. Kenny, 1995, p. 146); la
comprension del lenguaje se da en un contexto. Asistimos en el mundo
a la practica de multiples juegos de lenguaje, cada uno de los cuales se
desenvuelve en un contexto, en una forma de vida. Estar en un juego de
lenguaje es participar de una actividad, es “estar en una determinada
actitud o en una determinada forma de vida” (Hadot, 2009, p, 89).

La diferencia entre juegos de lenguaje bien puede ser aplicada a la
ciencia. Si bien los juegos de lenguaje de la ciencia en general tienen
rasgos comunes, o, como diria Wittgenstein, parecidos de familia,
también es cierto que el filésofo hall6 diferencias importantes entre
diversas ciencias que impiden reducir las unas a las otras y hacer a todas
las mismas exigencias. El lenguaje de la matematica en cuanto ciencia
se desarrolla en medio del contexto de teorias, definiciones y ejercicios
que los cientificos han ido construyendo y que se aplican en multiples
ocasiones en el mundo de la vida y en el lenguaje ordinario. También
las ciencias naturales se han constituido en medio de la construccién
de un juego de lenguaje cargado de principios, teorias, leyes, formulas
y conceptos, todos los cuales pueden aplicarse a diversas esferas de la
realidad. El problema respecto a la ciencia natural y a la matematica
consiste en la pretensién de imponer a las demas ciencias, especialmente
a la psicologia y las ciencias sociales, las condiciones de su quehacer
cientifico, pasando por alto sus diferencias de funcionamiento. En su
obra madura, Wittgenstein subrayd la necesidad de tener en cuenta
las peculiaridades de la psicologia y de otras ciencias, asi como la
imposibilidad de reducirlas a las condiciones de la ciencia natural. Los
ultimos parrafos de las Investigaciones cierran con la siguiente conclusion:

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



83

Comprender el dolor humano

La confusion y esterilidad de la psicologia no se puede
explicar por el hecho de que es una “ciencia joven”;
no se puede comparar su estado, por ejemplo, con el
de la fisica en sus comienzos. (En todo caso mas bien
con el de ciertas ramas de la matematica. Teoria de
conjuntos). En efecto, en psicologia existen métodos
experimentales y confusion conceptual. (Asi como en el
otro caso mencionado existen confusién conceptual y
métodos de demostracion). La presencia del método
experimental nos hace creer que ya disponemos de
los medios para librarnos de los problemas que nos
inquietan; cuando en realidad problemas y métodos
pasan de largo sin encontrarse. Para la matematica
es posible una investigacion totalmente analoga a
nuestra investigacion de la psicologia. Es tan poco una
investigacion matemitica como la otra lo es psicologica.
En ella no se calcula, por lo que no es, por ejemplo,
logistica. Podria merecer el nombre de una investigacion
de “los fundamentos de la matematica” (Wittgenstein,
II. FF., 11, § 15, p. 525).

Wittgenstein delimita el caracter filosofico de la investigacion,
proclama el analisis del lenguaje y de los fundamentos de la ciencia,
distingue a la psicologia de la matematica y la ciencia natural, y
sentencia su esterilidad actual. Afirma que su equiparacion a la fisica y
a la ciencia natural la incapacita para resolver los problemas que le son
propios, pues la somete a la metodologia y los criterios de las ciencias
experimentales: “problemas y métodos pasan de largo sin encontrarse”.
Diagnostica que la psicologia ha seguido un camino equivocado que
la paraliza para avanzar en el conocimiento; es la ruta del positivismo
y el conductismo, pero también de otras teorias, como el mentalismo.
Wittgenstein sugirio también estas ideas cara a la antropologia en una
critica a La rama dorada de Frazer. La critica es entonces a la obsesion
por la buisqueda de la generalidad apresurada y la uniformidad, que
desconoce los diversos tipos de ciencias.

La consideracién del enfoque pragmatico tiene consecuencias para
la comprension de las ciencias y la epistemologia. Cabe subrayar tres
ideas del enfoque pragmatico de Wittgenstein: 1) el significado de
los enunciados esta ligado al contexto en el cual se usan; es el uso el

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



84

Martha Cecilia Betancur Garcia

que determina el significado: “no se comprende el lenguaje en si, se
comprende tal juego de lenguaje determinado, situandose uno mismo
en tal juego [...]. Cada juego funciona segiin modos y reglas propias”
(Hadot, 2007, p. 87). 2) El lenguaje prototipico a partir del cual se
construye el sentido es el de la vida cotidiana, el lenguaje ordinario.
Y 3) no es posible reducir la riqueza y la multiplicidad del lenguaje a
una esencia comun, pues el lenguaje nace en el suelo social, cambia,
se desarrolla y da origen a distintos juegos: “Nuestro lenguaje puede
verse como una vieja ciudad: una marana de callejas y plazas, de viejas y
nuevas casas, y de casas con anexos de diversos periodos; y esto rodeado
de un conjunto de barrios nuevos con calles rectas y regulares y con
casas uniformes” (Wittgenstein, II. FF., I, § 18).

Wittgenstein emprende el analisis de la psicologia en el marco
filosofico del andlisis de la naturaleza del lenguaje y de la descripcién
de los conceptos en relacion con el contexto. Ubicado en la filosofia de
la psicologia, aborda el estudio en relacién con su funcionamiento en
el lenguaje ordinario; “no lo hace de modo abstracto, sino plenamente
conectado con la actividad humana, vinculado asi al plano del sentido
con la accion humana” (Gil de Pareja, 1992, p. 74). Estos conceptos tienen
su suelo originario en la accion humana, en medio del mundo social,
donde se tejen y se desarrollan. Es en el juego de lenguaje que le es mas
propio, el lenguaje de la interacciéon humana, donde se debe esclarecer
el significado de los conceptos psicolégicos. Ademas, “su indagacion se
centra en una consideracion gramatical del uso de los términos y los
enunciados psicoldgicos tal como aparecen en el lenguaje ordinario” (Gil
de Pareja, 1992, p. 75). El objetivo de Wittgenstein consiste en realizar el
analisis descriptivo de la gramatica de estos enunciados y conceptos.
Es un estudio de la semantica de la ciencia® que tiene repercusiones
epistemoldgicas y metodoldgicas, que aborda el campo amplio de las
actividades y las operaciones mentales del ser humano, que se enmarca
en la filosofia de la psicologia y se adentra en la forma en que puede
entenderse la investigacion acerca de la vida psiquica.

La repercusién mas destacada es la critica a las posiciones cientificas
y epistemoldgicas reconocidas hoy con el nombre de “naturalizacion de
la conciencia” (Moreno, 2011, p. 186) y que gozan de gran influencia

8 “([...] No pretendo una clasificacién de concepos psicoldgicos. Su

finalidad es solo poner al lector en situaciéon de ayudarse ante confusiones
conceptuales)” (Wittgenstein, II. FF., II, § 11, p. 473).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



85

Comprender el dolor humano

en los estudios de la vida psiquica en cuanto se han desarrollado del
lado del cientificismo epistemoldgico, la neurologia y algunos sectores
de la psicologia cientifica. Las siguientes secciones del trabajo se
dirigen al desentrafiamiento de ese debate para considerar, al final, sus
consecuencias en el desarrollo de nuevas perspectivas epistemoldgicas,
las cuales también van tomando fuerza. La naturalizacion de la
conciencia es una tendencia tedrica que defiende la necesidad de emplear
un tratamiento naturalizado para alcanzar un conocimiento cientifico y
filosofico adecuado de la conciencia. Naturalizar la conciencia significa
dos cosas: primero: “transformarla en algo analizable en términos
cientificos. Segundo: tratar a los procesos mentales que soportan la
conciencia de tal manera que puedan ser explicados en términos fisicos
(fisicalismo)” (Moreno, 2011, p. 186). Esta perspectiva es desarrollada,
entre otros, por destacados cientificos como Crick, Penrose (1994),
Churchland (1994) y Edelman (2004). Si bien la naturalizacién de la
conciencia es un recurso adecuado para ofrecer una explicacién causal
acerca de la influencia de algunos procesos fisiologicos del cerebro
en los estados y situaciones de la vida psiquica, dicha explicacion es
meramente parcial e incapaz de dar cuenta de manera integral de la
complejidad que la caracteriza.

Para Crick, los procesos mentales deben ser reducidos y explicados
en términos de procesos cerebrales, pues el avance en estos estudios
“permite ahora comprender la conciencia o el alma humana desde
un punto de vista cientifico” (Moreno, 2011, p. 186).* El afirma: “La
hipotesis revolucionaria es que ‘Usted’, sus alegrias y sus penas, sus
recuerdos y sus ambiciones, su propio sentido de la identidad personal
y su libre voluntad, no son mas que el comportamiento de un vasto
conjunto de células nerviosas y de moléculas asociadas” (Crick, 2003,
p- 3). El autor reduce las operaciones volitivas, afectivas e intelectuales
del ser humano al funcionamiento de neuronas y moléculas. Confunde
el hecho de que, si bien las operaciones de la vida psiquica son posibles
gracias al funcionamiento del cuerpo y del cerebro, esta es una condiciéon
necesaria pero no suficiente, y se equivoca en el intento de explicar las
caracteristicas de dicha vida psiquica, que emerge con una dinamica,

4 La tendencia a la naturalizacién de la mente se nutre del principio de

Quine de la unificacién del método cientifico, que reduce el estudio de la mente,
el significado y el conocimiento a su explicaciéon en cuanto propiedades de la
conducta emergentes de fenémenos de la naturaleza. Cfr. Quine (1984).

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



86

Martha Cecilia Betancur Garcia

unas caracteristicas y una logica propias, con la 1égica y el modelo del
funcionamiento fisico del cerebro.

2. Asimetria entre la primera y la tercera persona

Wittgenstein plante6 la necesidad de distinguir entre el uso de la
primera persona y la tercera en relacion con los verbos psicologicos (cfr.
Hacker, 1998, p. 84). Esta distincion conduce a la diferencia, respecto a
las situaciones mentales, entre el conocimiento del propio caso y el del
mundo exterior o la situacion de los otros. Formulé el problema en torno
a la sensacion de dolor, pues es una de las sensaciones mas propias e
intimas, pero se puede extender a las demas vivencias afectivas, esto
es, estados mentales que en primera persona expresan la vivencia que
cada quien “siente” y en tercera persona describen la observacion acerca
de la sensacién o la vivencia de otro semejante. Se trata de la diferencia
entre “tengo dolor de cabeza” y “Arthur tiene dolor de cabeza”, las
cuales significan de distinta manera. Esta distinciéon conduce a la
diferencia entre el conocimiento que el sujeto tiene de su propio dolor y
la comprension del dolor ajeno.

El tratamiento de esta inquietud por parte de Wittgenstein se asienta
en la forma en que funciona la situacion en la vida cotidiana y el lenguaje
en que se realiza (cfr. OFP, § 62): ;Cémo sé en la vida cotidiana que
tengo dolor de cabeza? Y, ;cémo sé que Arthur tiene dolor de cabeza? El
primer saber no es observacional en el mismo sentido que el segundo.
Yo sé que tengo dolor porque lo siento; en cambio, sé que Arthur tiene
dolor porque se lleva las manos a la cabeza y expresa que tiene dolor: en
el contexto soy capaz de observar e interpretar sus gestos y su lenguaje.
En la primera persona, en mi propio caso, sentir equivale a saber que
lo tengo; aqui conocer es saber: no necesito someterme a una prueba
u observacion empirica, simplemente sé que lo tengo. Precisando la
idea, el filésofo considera que en este caso no es adecuado el verbo
“conocer”, pues no “conozco” que tengo dolor en el mismo sentido en
que “conozco” el dolor, la enfermedad o la tristeza del otro; usé el verbo
wissen, ‘saber’, en estos casos, para diferenciarlo de “conocer”.® Por otra
parte, respecto a las otras personas yo si puedo entender si tienen o no
dolor, pues estamos en situacién de comprender el dolor del otro.

> Cfr. Wittgenstein (II. FF., 1, § 246).

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



87

Comprender el dolor humano

Estas ideas aparecen formuladas en diversas obras, especialmente
en los aforismos 62 y 63 de las Observaciones sobre filosofia de la psicologia,
donde traza el plan para el tratamiento de estos conceptos:

Plan para el tratamiento de los conceptos psicologicos:
Los verbos psicoldgicos: por el hecho de que la tercera
(pero no la primera) persona del presente se identifica
por medio de la observacién. Oraciones en la tercera
persona del presente: informacion; en la primera
persona, expresion. (No del todo correcto) [...]. Uno
conoce la posicion de los miembros y los movimientos
de estos. Si a uno, por ejemplo, se le pide determinarla,
puede hacerlo, de manera similar a como se conoce
la ubicacién de una sensacion (dolor en el cuerpo).
El dolor distinguido de otras sensaciones por medio
de una expresion caracteristica. Esto lo hace afin a la
alegria (que no es una sensacion) (OFP, § 62).

Los verbos psicologicos son verbos que expresan estados mentales,
verbos de “vivencia”, tales como sentir dolor, estar alegre, estar
enamorado, odiar, tener resentimiento y temer. Las vivencias se acercan
al campo motivacional y afectivo; los sentimientos y las emociones son
vivencias; Wittgenstein incluye actividades como tener una conviccion,
creer, tener dudas, confiar y tener esperanza. Las sensaciones también
son vivencias, pero existen otras mas ligadas al campo afectivo; algunas
vivencias, como las del dolor, se pueden localizar; sin embargo, no asi
las del campo afectivo, pues el temor, el amor, el odio o la alegria no se
localizan en un érgano.

Un aspecto crucial de estos verbos consiste en que dan lugar a
oraciones que tienen diferente forma logica y significan de manera
distinta en la primer y la tercera persona (cfr. Hacker, 1998, pp. 86-87).
Aquella hecha en primera persona es una “expresion” de mi sentir o
de mi emocién mas que una descripcién; aquella hecha en la tercera es
una descripcidn de lo que a “él” le sucede: “Arthur esta triste”, “Arthur
tiene dolor de cabeza”. Estas se pueden verificar, mas no asi aquellas
hechas en primera persona: carece de sentido verificarla porque en ella
no cabe la duda. “La primera persona no se usa sobre la base de una
observacion” (Gil de Pareja, 1992, p. 97), se usa para expresar el sentir o
la emocion, si bien en algunos casos, de acuerdo con el contexto, puede

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



88

Martha Cecilia Betancur Garcia

ser también una descripcion de mi estado. Una y otra y sus diferencias
se comprenden bien en el contexto.

Pueden observarse, en la pelicula Guason, multiples enunciaciones de
Arthur sobre su situacion psiquica que son comprensibles en contexto;
por ejemplo, a la terapeuta le comunica: “no escucha, jverdad? Creo
que nunca me escucha en realidad. Hace siempre las mismas preguntas
[...]. Solo tengo pensamientos negativos. Pero usted no escucha”
(Phillips y Scott, 2019). Aunque el mensaje es comprensible, hay una
falencia en la capacidad de escucha, en la actitud de prestar atencion.
En diversas ocasiones, el protagonista manifiesta sus sentimientos de
malestar porque se le atiende en sentido negativo para ridiculizarlo o
despreciarlo, o se le niega la atencion. En la obra se hacen explicitos
diversos mensajes del protagonista acerca del dolor que le ocasiona el
menosprecio y las consecuencias que tiene, los cuales son claramente
comprensibles.

A partir de la diferencia entre los enunciados en primera y tercera
persona, Wittgenstein va a plantear las siguientes tesis frente a la
posibilidad de la comprension del dolor ajeno:

1. Es distinto sentir y conocer el dolor.
2. Noescierto que el dolor sea absolutamente privado.

3. No es preciso sentir el mismo dolor que el otro para
entenderlo.®

®  Estas tesis estdn basadas en la discusién de Wittgenstein frente a la

teoria figurativa que retine tres concepciones equivocadas sobre el lenguaje:
nominalismo, referencialismo y aprendizaje ostensivo (cfr. Hacker, 1998, pp.
37-38). El nominalismo privilegia al sustantivo y desconoce la pluralidad de
los elementos del lenguaje, que tiene diversos tipos de palabras que cumplen
diversas funciones y significan algo distinto de acuerdo con el contexto. (cfr. II.
FF, 1, §§ 14, 15y 17). El referencialismo afirma que el significado de las palabras
son los objetos que nombran; en términos de Arregui: “cabe decir que el objeto
que la palabra representa es una idea mental, o que es un hecho o que es una cosa.
En cualquier caso ha de haber ‘algo” que sea el significado” (Vicente Arregui,
1984, p. 190). Esta teoria conduce a la cosificacion. Por su parte, el aprendizaje
ostensivo dice que el significado se aprende al sefialar o mostrar el objeto (cfr.
II. FF., 1, § 30). Los primeros cuarenta y ocho aforismos de las Investigaciones
filosdficas estan dedicados a estas criticas, asi como a demostrar que el significado

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



89

Comprender el dolor humano

Respecto a la primera tesis, hemos dicho que Wittgenstein afirma
que la primera persona no conoce su dolor por observacién empirica
(en el sentido que el empirismo le ha dado al concepto de “observacion
empirica”); conoce su dolor simplemente porque lo siente y lo sabe. No
tengo que observar frente al espejo que pongo las manos en la cabeza ni
oir una expresion de mi parte para saberlo (cfr. II. FF., I, § 285). Este saber
no se consigue a través de la percepcidon segun habia sido concebida
por Locke, pues, si se piensa bien, no existen dos formas paralelas de
percepcidn, una interna para los objetos internos y otra externa para los
objetos externos. Este sigue siendo un idolo dificil de derrumbar.

En relacion con la segunda tesis, Wittgenstein se ocupa de demostrar
que ni vivencias como el dolor y los sentimientos ni el lenguaje que
las expresa son privados de manera absoluta. Dedica unos ciento
cincuenta aforismos a pensar el asunto (cfr. II. FF., I, §§ 243-390). El
pensador “consideraba que la nocién de un lenguaje privado descansa
en dos equivocaciones fundamentales: una acerca de la naturaleza de la
experiencia; la otra acerca de la naturaleza del lenguaje” (Kenny, 1995,
p- 161). El tema de la privacidad de la sensacion y la vivencia expresa
un asunto gramatical: la relacién de la primera persona entre “yo” y
“mi” (cfr. Hacker, 1998, pp. 211-212). Carece de sentido enunciarla
como oracién empirica verificable, porque tampoco puede ser falsa.
La consideracion de la naturaleza privada del lenguaje es falsa por tres
razones: porque “el dolor” no es un nombre de la sensacién de dolor, de
acuerdo con el modelo nombre/cosa; porque no es posible un significado
ostensivo y referencial de ese lenguaje, y porque se adquiere de manera
publica en el mundo social.

Observemos la reflexion de Wittgenstein:

(Qué pasa, pues, con el lenguaje que describe mis
vivencias internas y que s6lo yo mismo puedo entender?
¢(Cémo designo mis sensaciones con palabras?—;Del
mismo modo en que lo hacemos ordinariamente?
¢;Estan entonces mis palabras de sensaciones conectadas
con mis manifestaciones naturales de sensaciones? —
En este caso mi lenguaje no es “privado”. Otro podria
entenderlo tan bien como yo (II. FF., I, § 256).

esta determinado por el uso del lenguaje en el contexto de la accion en medio de
una comunidad lingiiistica.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



90

Martha Cecilia Betancur Garcia

En la primera persona hay una relacion entre sentir el dolor y su
expresion. Al expresarlo, lo siento; por ello, “tengo dolor” es semejante
al grito de dolor. sin embargo, no se confunden. La oracién esta ligada al
sentir el dolor y lo expresa, pero no se agota en él; es una manifestacion
de dolor. Wittgenstein insiste en que la relacion no es la del significado
referencial ni del aprendizaje ostensivo. En “tengo dolor”, el dolor no
es un objeto significado por el nombre que pueda ser sefialado. Aqui
no cabe la relaciéon nombre-objeto; tampoco “tener” tiene el significado
de la “relacion de tener”, como en “tengo mil pesos en el bolsillo”, que
si puede ser una oracién descriptiva. Asi mismo, el aprendizaje del
significado de la oracion se adquiere en una situacion o un contexto
social antes que sefialando un objeto o una conducta puntual; no se le
ensena al nifio “llévate las manos a la cabeza y di “‘me duele la cabeza’
cuando tengas dolor” (cfr. II. FF., 1, § 257).

Respecto a la tercera persona, es correcto afirmar que ella siente el
dolor y lo expresa; también en el otro hay una relacion entre la sensacion
de dolor o el sentimiento de tristeza y la expresion que se emite. Si bien
es correcto que cada quien siente su propio dolor, para Wittgenstein
es falso que el dolor se sienta de manera absolutamente privada, en
condicion de puro solipsismo, puesto que aprendemos a distinguir el
dolor y la tristeza, incluso los nuestros, en medio del mundo social y
publico. “Solo de lo que se comporta como ser humano se puede decir
que tiene dolor” (II. FF., I, § 283). Es el mundo intersubjetivo el que nos
provee de los medios lingtiisticos y expresivos para comprender lo que
nos pasa. Todas esas experiencias personales estan mediadas por el
lenguaje social. Porque el lenguaje no es privado y un tal lenguaje no
existe ni es posible. Enseguida ahondaremos mas en esta tesis mediante
la critica al lenguaje privado.

Tercera tesis: no es preciso sentir el dolor del otro para entenderlo.
Esta tesis es epistemoldgica, pues afirma que yo puedo entender la
vivencia de esa tercera persona a través de la observacion de lo que le
pasa y de la interpretaciéon del significado del enunciado que usa, asi
como de los gestos que hace (cfr. II. FF., 1, §§ 243-244). Ella se apoya,
primero, en la teoria de que el significado del lenguaje se funda y se
adquiere en el uso; y, segundo, en la critica a la teoria de que los sentires,
sentimientos y emociones de los otros se conocen por la analogia con mi
propia experiencia, con mi propio caso. Esto significa que el tratamiento
que se da a las expresiones de dolor y de la afectividad humana en
medio de las formas de vida y en el lenguaje ordinario es mas adecuado

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



91

Comprender el dolor humano

que el de la psicologia cientifica (cfr. OFP, § 62) en cuanto la tltima
esta sumergida en graves errores conceptuales y metodoldgicos por su
subordinacion a los prejuicios de la metafisica moderna y, con ella, del
positivismo, el conductismo y el mentalismo. Observemos esta anotacién
de Wittgenstein sobre el funcionamiento de estas expresiones en la vida
cotidiana: “;Qué me mueve a sentir compasion por este hombre? ;Como
se cudl es el objeto de la compasién? (La compasion, puede decirse, es
una forma de conviccion de que otro tiene dolor.) Tanto comprendo el
dolor del otro, que me produce compasion” (II. FF., I, § 287).

Las tres tesis de Wittgenstein se apoyan en la critica a tres posiciones
metafisicas heredadas de la filosofia moderna que funcionan como
prejuicios del conocimiento: 1) en el plano ontolégico, substancialismo
y dualismo: el mundo esta compuesto de substancias (una, dos o tres);
existen dos substancias separadas e independientes que se conocen de
manera distinta y separada: el pensamiento y la materia. 2) En el plano
epistemoldgico: mientras la materia se conoce por observacion empirica,
a la mente se accede por introspeccion; las cosas del mundo se conocen
por observacion externa y las de la mente por observacién interna; la
siguiente presentacion lockeana del asunto sigue latente:

Todas las ideas vienen de la sensacién o la reflexién
[...]. Las observaciones que hacemos acerca de los
objetos sensibles externos, o acerca de las operaciones
internas de nuestra mente, que percibimos, y sobre las
cuales reflexionamos nosotros mismos, es la que provee
a nuestro entendimiento de los materiales del pensar
(Locke, 1973, libro segundo, I, § 2, p. 83).

Las ideas simples de la percepcion externa e interna son los atomos
o elementos basicos del conocimiento. El prejuicio de los dos tipos de
percepcién mantiene, sin debatir, el dualismo substancialista. 3) En
el plano de la filosofia del lenguaje: nominalismo, referencialismo y
aprendizaje ostensivo.

Estos postulados fueron desarrollados por la filosofia analitica,
incluso en el Tractatus del mismo Wittgenstein, mediante la teoria
del atomismo logico, segin la cual los elementos mas simples del
conocimiento no son ideas sino proposiciones, llamadas “elementales”,
las cuales llegan hasta la realidad y la tocan. Las proposiciones constan
de nombres y relaciones, donde el significado de los nombres son los
referentes, los objetos a los cuales se refieren y cuyo aprendizaje se

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



92

Martha Cecilia Betancur Garcia

realiza de manera ostensiva. Siguiendo a tono con la teoria de Locke y
del primer Wittgenstein, Neurath (1993) diria que las proposiciones de
la vida psiquica debian ser formuladas en un lenguaje fisicalista, esto
es, en el lenguaje de los procesos fisicos, con el fin de que cumplieran
los criterios de significatividad y verificabilidad de las proposiciones
cientificas. Estas ideas condujeron a un paralelismo psicofisico que,
junto con la postura egocéntrica, el lenguaje privado y las dos formas de
percepcidn, constituyen los blancos centrales de la critica de Wittgenstein
a la epistemologia heredada.

3. Criticas a la filosofia tradicional y a la epistemologia

Como bien sabemos, en los ultimos veinte afios de su vida,
Wittgenstein desarrolld una nueva teoria del lenguaje que da un giro
completo a sus estudios, pues se orienta desde el lenguaje de la ciencia
natural como modelo hacia el estudio de la comunicaciéon humana.
Recordemos las ideas nucleares de esta teoria: el significado del lenguaje
no esta determinado por el objeto al cual se refiere sino por el contexto
social y cultural; el sentido se fundamenta en “la praxis vital humana”
(Vicente Arregui, 1984, p. 125). Asi como existen multiples tipos de
actividades humanas, existen multiples juegos de lenguaje; los juegos
de lenguaje se entretejen con las formas de vida que les dan sentido. El
lenguaje es constituyente, es el medio a través del cual se constituyen las
formas de vida. El juego de lenguaje de la ciencia natural y el de la 16gica
no son los tnicos juegos de lenguaje ni los mas importantes; el juego
de lenguaje fundamental, el que funda los demas juegos, es el lenguaje
ordinario, el de la vida ptblica, social e intersubjetiva del ser humano.
Los distintos juegos de lenguaje no deben confundirse ni imponer sus
criterios.

En este marco tedrico, la filosofia consiste en el analisis de los
conceptos y los enunciados de la filosofia y la ciencia, en la descripcion
de los usos lingiiisticos y en la clarificacion del mal uso del lenguaje en
la metafisica. El aporte del andlisis critico de la filosofia es esclarecedor
y terapéutico; dice Wittgenstein:

¢De ddénde saca nuestro examen su importancia puesto
que solo parece destruir todo lo interesante, es decir,
todo lo grande e importante? (Todo edificio en cierto
modo; dejando solo pedazos de piedra y escombros).
Pero son solo castillos en el aire los que destruimos

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



93

Comprender el dolor humano

y dejamos libre la base del lenguaje sobre el que se
asientan (II. FF., I, § 118).

Parece haber una clara referencia de Wittgenstein a la metafora
cartesiana que abrié el camino a la destruccion del edificio del
conocimiento para construir uno nuevo sobre cimientos nuevos. El
edificio construido no resulto ser otra cosa que una urbe de castillos en el
aire, que tuvo gran impacto en la filosofia y que Wittgenstein se dispone a
derribar mediante la clarificacion del lenguaje. La metafora que propone
el pensador para mostrar los frutos del analisis es contundente: “Los
resultados de la filosofia son el descubrimiento de algtin que otro simple
sinsentido y de los chichones que el entendimiento se ha hecho al chocar
con los limites del lenguaje. Estos, los chichones, nos hacen reconocer el
valor de ese descubrimiento” (II. FF., I, § 219).

El ejercicio de clarificacion filosofica da como resultado el debate a
concepciones metafisicas clave de la filosofia tradicional, cuyas nociones
debemos comprender en red porque configuran los fundamentos
metafisicos, epistemoldgicos y de estudios del lenguaje, que conducen a
lafilosofia y ala ciencia por un camino incorrecto. Cabe afirmar que buena
parte de la filosofia de la ciencia y la mente, asi como de la epistemologia
y otras ciencias, alin persisten en estos problemas en cuanto no consiguen
someter a critica los fundamentos que les sirven de soporte (cfr. Kenny,
2000, p. 31).7 Las criticas se entrecruzan, pero no deben confundirse.
Enseguida vamos a centrarnos en el paralelismo psicofisico y la postura
egocéntrica, mas ligados al asunto epistemologico.

La perspectiva egocéntrica es la postura filoséfica que basa la
investigacion sobre el conocimiento y la existencia en la reflexion de la
primera persona; Ryle la denomina “doctrina del acceso privilegiado”
(1975, p. 18); fundada por Descartes en el Discurso del método y las
Meditaciones metafisicas, considera que el “yo pienso” es la primera
certeza absoluta del conocimiento y el fundamento de todo lo demas
(Descartes, 1980, pp. 224-225). Da origen a la filosofia de la conciencia
o de la inmanencia, donde se entiende el pensamiento como substancia

7 Al respecto, afirma Kenny (2000, p. 31): “Por supuesto es todavia la

concepcidon mas extendida de la mente entre los occidentales cultos que no son
fildsofos profesionales. La mayoria de los fildsofos contemporaneos rechazarian
el dualismo cartesiano, pero incluso aquellos que explicitamente renuncian a él
estan profundamente influenciados por esa concepcion”.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



94

Martha Cecilia Betancur Garcia

y como contenido de la conciencia de un yo. Desde Descartes, el
pensamiento es privado y equivale a la conciencia, que es lo primero y lo
que mas inmediatamente se conoce, por intuicién intelectual, mientras
que el conocimiento del cuerpo y de la materia estd mediado por mis
ideas e imagenes: no es inmediato; el conocimiento de la conciencia,
en cambio, es inmanente, inmediato y “cierto”. Todo conocimiento del
mundo y de los otros ha de hacerse a partir de la propia conciencia. El
ambito de la conciencia es el campo de lo mental y lo privado, y se logra
por autognosis. Por su parte, el cuerpo y la materia son trascendentes,
estan determinados por leyes mecanicas y se conocen por la observacién
empirica. “Sittia Descartes la tesis de la mejor cognoscibilidad del alma
que del cuerpo; la mejor cognoscibilidad de la conciencia y de lo privado
que de lo corporal y lo puiblico” (Vicente Arregui, 1984, p. 192). La tesis
cartesiana tiene implicaciones adversas para la psicologia cientifica al
suponer que los diversos ambitos de la vida psiquica se conocen por
introspeccidn, pues a ellos solo se accede por autorreflexion; ademas,
el conocimiento del campo afectivo de las demas personas solo puede
hacerse por analogia con la primera persona. Las Investigaciones
filosoficas hacen una deconstruccion radical del “ego puro de Descartes
poseedor de una cogitata” (Olvera, 2008, p. 50) como fundamento de la
reflexion filosofica e incitan a orientar el pensamiento desde las bases de
la intersubjetividad y del lenguaje social y publico propio de los juegos
de lenguaje.

La postura egocéntrica cae en el solipsismo, la afirmacién del lenguaje
privado y el paralelismo psicofisico. En el solipsismo porque implica la
imposibilidad de afirmar la existencia de los otros al suponer que los
demas pueden ser solo ideas o imagenes mias. Dado que solo tenemos
certeza de nuestra propia existencia y de nuestros pensamientos, la
existencia del otro es algo que hay que probar; es inferida a partir de mis
ideas. Para Wittgenstein, estas ideas son contraintuitivas y carentes de
sentido, pues la comunidad humana da por sentada la existencia de los
otros y del lenguaje como mecanismo de comunicacién; mi existencia en
medio de un mundo social y cultural, con otros y por la mediacion del
lenguaje, es una verdad que no necesita ser probada porque constituye
una verdadera certeza (cfr. Wittgenstein, 2008, §§ 1-35); constituye el
telon de fondo, el suelo rocoso del cual partimos para hacer filosofia y
ciencia.

Siguiendo a Wittgenstein, Paul Ricceur (2006) demuestra
precisamente que al conocimiento del hombre no se accede, en primer

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



95

Comprender el dolor humano

lugar, de manera fundamental, mediante la primera persona de un
yo solitario que piensa, sino por medio del analisis y la interpretacién
del lenguaje en el cual habla, se expresa y se narra. Para Ricceur, el ser
humano no tiene una posiciéon segura de si mismo ni un conocimiento
cierto de si. Por el contrario, este es el mas dificil y largo de conseguir
dada la complejidad que nos constituye. Ni el yo es un yo puntual ni se
conoce por autorreflexion inmediata. Como ya Freud, Nietzsche y Marx
habian mostrado, el yo es un yo quebrado, discontinuo y perplejo, un
tejido de fuerzas en oposicion, que no esta del todo definido ni fijado y
que requiere de lentos y dificiles caminos de comprension.

La perspectiva egocéntrica cae en la teoria del lenguaje privado (cfr.
Kenny, 1995), prejuicio debatido por Wittgenstein. “La critica al lenguaje
privado constituye uno de los tépicos fundamentales dela filosofia tlltima
de Wittgenstein” (Vicente Arregui, 1984, p. 223). El ejercicio del fildésofo
consiste en separar lo que unié Descartes, lo mental con lo privado, a
partir de la critica “frontal a la conciencia como punto de partida del
filosofar” (Vicente Arregui, 1984, p. 224). El lenguaje privado lo es en
tres dimensiones: dntica, gnoseoldgica y semantica. Ontica, porque
se refiere a sensaciones sefnaladas por definicién ostensiva del sujeto;
epistemoldgica, porque solo el sujeto sabe que las padece; semantica,
porque sélo quien lo tiene conoce el significado del nombre (II. FF., I, §§
272y 302). Wittgenstein, critica las tres ideas de “privacidad”.

Respecto a la naturaleza privada de las experiencias y el lenguaje
(cfr. Hacker, 1998, pp. 7 y 9) de las vivencias psicoldgicas de la primera
y la tercera persona, es claro que, aunque su experiencia en parte sea
privada, no lo es de manera absoluta, en cuanto el ser humano ha
aprendido a entender su propia experiencia a través de las “situaciones
de la vida”, el espacio social en el cual ha desarrollado la habilidad para
entender y expresar su dolor y sus emociones, asi como a identificar y
comprender los del otro. El contexto intersubjetivo ha ido constituyendo
criterios para determinar el dolor ajeno (cfr. II. FF., I, §§ 253-254).
Wittgenstein se opone al argumento de que conocemos el dolor y
la emocién del otro por analogia con la propia sensacion, mostrando
que no es necesario (ni es el caso) que cada quien tenga que imaginar
0 pensar su propia vivencia para entender la del otro. (cfr. II. FF., I, §
302). Ademas, no es cierto que se conozca por analogia con mi propio
caso, porque esto supondria una generalizacion indebida en cuanto
no es posible generalizar a partir de mi experiencia personal (II. FF.,
I, § 293) Puede decirse que hay un intercambio en la comprensién del

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



96

Martha Cecilia Betancur Garcia

dolor del otro y del mio que no constituye una practica extrafia en el
ambito intersubjetivo; hay una reciprocidad constante de perspectivas.
Si atendemos a la pelicula Guasén, cabe reconocer que, si bien las
vivencias del protagonista son experiencias vitales subjetivas, suyas,
también es cierto que son vivencias ampliamente comprensibles en el
contexto social, tanto para sus interlocutores en la cinta como para los
espectadores. No es cierto que sean experiencias netamente subjetivas,
interiores y privadas a las que no se pueda acceder.

La critica a la analogia con el propio caso no debe entenderse
como un rechazo de Wittgenstein a la necesidad vital de sentir dolor
y de tener sensibilidad y empatia frente al dolor de los otros para
comprender el dolor; debe ser entendida en el contexto de la critica a
la falsa imagen de la confrontacion entre lo interno y lo externo, segun
la cual “la mente de los otros la conocemos solo de manera indirecta,
a partir tinicamente de un indicador externo (su conducta). Lo mental
permanece en un mundo inobservable al ojo cotidiano, permanece
oculto ‘en la cabeza’, por decirlo de alguna manera, hace parte de la
vida mental privada de cada individuo” (Moreno, 2011, p. 195), y en
el contexto de la critica a las teorias nominalista y referencialista. En
esta misma critica de Wittgenstein se basa el cuestionamiento radical al
paralelismo psicofisico, para el cual existen dos érdenes de cosas en el
mundo o substancias: la fisica y la mental; estos, ademas, solo deben ser
explicados a partir del orden fisico. El pensador no resuelve el problema
del dualismo, sino que lo diluye (cfr. Olvera, 2008, p. 57) al demostrar que
el problema se origina en una comprension inapropiada del lenguaje: la
suposicion de que todas las palabras son nombres que significan cosas
y la asimilacién en esa figura de las otras palabras, como los verbos,
los adjetivos, los pronombres, los adverbios. De acuerdo con esta figura
del lenguaje, es preciso buscar la entidad significada por los nombres
“pensar”, “pensamiento” o “dolor”; hace que busquemos cosas donde
no hay, lo que desencadena el error categorial de entender un orden
del mundo a partir del otro, en la contraposicién entre cuerpo y alma y
en el intento de explicar la logica de la vida mental y espiritual del ser
humano a partir de la logica del mundo fisico, esto es, las vivencias o
situaciones de la primera en términos de la segunda.

El paralelismo psicofisico (Hacker, 1998, pp. 83-84) considera que
las actividades humanas deben entenderse a través de dos procesos

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



97

Comprender el dolor humano

paralelos, uno mental y otro fisico,® bajo el presupuesto de que el
ser humano es un compuesto de dos substancias. El proceso mental
propio de la conciencia es privado, mientras que el fisico es publico y
exterior; esta sometido a las leyes de la mecanica y es observable. “Esta
consideracion hace que los actos mentales sean interpretados en estricto
paralelismo con lo fisico [...] [;] lo mental se estudia con las mismas
nociones que lo fisico, ahora bien, definido como no fisico” (Vicente
Arregui, 1984, p. 194). Como plantea Olvera (2008, p. 59): “El dualista
pasa de un orden a otro, conservando modelos de uno que no se aplican
al otro”. Todavia hoy Cornman, Lehrer y Pappas (2006) destacan entre
los problemas centrales de la filosofia contemporanea la contraposicién
e interaccion mente/cuerpo y persisten en la sustentacion de la teoria
dualista e interaccionista al presentar a la persona como un compuesto
complejo de dos tipos de entidades:

Hemos descrito a una persona como una entidad
compleja con una mente y un cuerpo; una entidad que
involucra a la vez sucesos fisicos y mentales [...] [;]
de acuerdo con esta teoria, una persona consta de dos
partes radicalmente diferentes, una mente y un cuerpo,
cada una de las cuales puede actuar causalmente en la
otra (Cornman, Lehrer y Pappas, 2006, p. 240).

En esta teoria, las dos partes son definidas como entidades u objetos,
entre los cuales hay una interaccion causal.

Esta es precisamente la empresa que quiere llevar a cabo Edelman
(2004, p. XIII): “Una explicacién cientifica debe proporcionar un relato
causal de conexién entre estos dominios, de modo que las propiedades
en un domino puedan ser comprendidas en términos de eventos en el
otro”. El problema consiste en que el dualismo confunde dos juegos
distintos de lenguaje y busca explicar las operaciones y actividades
mentales en términos del funcionamiento fisioldgico que las produce.

8 El paralelismo psicofisico se basa en el dualismo. Cfr. Kenny (2000,

p- 32): “El dualismo es la idea de que hay dos mundos. Existe el mundo
fisico, que contiene la materia, la energia y todos los contenidos tangibles del
universo, incluyendo a los seres humanos. Pero hay otro mundo psiquico:
los acaecimientos y estados mentales pertenecen a un mundo privado que es
inaccesible a la observacion publica”. El dualismo y paralelismo conducen al
conductismo y al mentalismo.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



98

Martha Cecilia Betancur Garcia

Efectivamente, el estudio del funcionamiento organico puede aportar
y propiciar elementos para la comprensién de la vida psiquica; sin
embargo, las complejas caracteristicas de la vida mental no pueden ser
completamente explicadas a través de dicho funcionamiento. No se
pueden confundir juegos de lenguaje, los cuales no son excluyentes y
pueden entrecruzarse, captando la diferencia y aceptando los frutos de
los parecidos de familia.

Asi, el andlisis del lenguaje de la psicologia tiene como consecuencia
la revision critica de esta ciencia, la cual adolece, a juicio de Wittgenstein,
de confusion conceptual y equivocacion metodoldgica; es presa de una
confusion de juegos de lenguaje, que pasa por alto la diferencia entre el
lenguaje de la ciencia natural y el de otras ciencias, como la psicologia y
la matematica.’ El filésofo cuestiona el reduccionismo en que han caido
la epistemologia y las ciencias (cfr. Gil de Pareja, 1992, p. 79). El problema
de la psicologia esta en los fundamentos en que se basa. Este analisis
del lenguaje puede entenderse como “la perspectiva wittgensteiniana”
(Pérez, 2006, p. 395) en filosofia de la mente, la cual se relaciona con los
caminos que esta sigue actualmente. En discusion con la exposicion de
Pérez, quien considera que esta perspectiva “no tiene que ver en absoluto
con lo que hoy llamamos filosofia de la mente” (2006, p. 395), es preciso
mostrar que la perspectiva de Wittgenstein si tiene que ver, aunque de
manera critica, con la visién naturalista, pues devela y denuncia los
fundamentos ontoldgicos, epistemologicos y lingiiisticos en que se funda
y que son relevantes en la discusion. La siguiente apreciacion de Pérez
sobre la perspectiva de Wittgenstein puede ser matizada y precisada:
“Mas bien podemos interpretarla como un cambio de perspectiva en la
contemplacion de los problemas, que hace que muchas de las aporias y
confusiones de la ciencia cognitiva contemporanea desaparezcan. Para
Wittgenstein el problema de la mente en perspectiva filosofica no es
ontoldgico ni epistemoldgico, sino gramatical” (Pérez, 2006, p. 395). Es
correcto, como afirma este investigador, que la labor de Wittgenstein
consiste en haber develado, mediante el analisis de los enunciados y

®  Cfr. Wittgenstein (OFP, § 62): “Los conceptos psicoldgicos son s6lo

conceptos cotidianos. No son conceptos puestos de moda recientemente por la
Ciencia para su propio propdsito, como son los conceptos de la Fisica o de la
Quimica. Los conceptos psicologicos estan relacionados con los propios de las
ciencias exactas como los conceptos de la Ciencia Médica lo estan con los de las
mujeres que pasan el tiempo cuidando a los enfermos”.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



99

Comprender el dolor humano

los conceptos psicoldgicos, los errores categoriales que conducen a la
comprension equivocada del problema de la mente; no obstante, este
analisis pone en evidencia el trasfondo ontoldgico y epistemologico que
subyace a la concepcion naturalista, que conduce a un “rompedero de
cabeza” y que, ademas, se funda en la metafisica moderna.

El paso de Wittgenstein consiste en analizar la forma en que el
lenguaje de las actividades mentales del ser humano funciona en el
contexto del mundo de la vida social. El estudio se aborda desde un
enfoque pragmatico, a partir de la manera en que este lenguaje se
entrecruza con las situaciones y las acciones de la vida practica. Por
esta razon, el estudio de Wittgenstein no se dirige al anadlisis de los
enunciados empiricos de la psicologia, “pues su indagacion se centra
en una consideracion gramatical del uso de los términos y enunciados
psicologicos tal como aparecen en el lenguaje ordinario” (Gil de Pareja,
1992, p. 75). Ademas, en el marco de dicha teoria, es posible abordar
la comprension del dolor humano mediante la experiencia de la
observacién interpretante del rostro y de las expresiones simbolicas.

4. La observacion interpretante

Wittgenstein traté con detenimiento el tema de la observacién
interpretante en una larga seccién, la segunda parte, de las
Investigaciones filoséficas, a través de la formula del “ver como”, que
significa “ver otorgando un significado” o ver algo como si significara
esto o aquello, actividad muy comun y propia de la vida humana. Se
trata de experiencias y actividades usuales en las cuales el ser humano
percibe algo a la vez que lo interpreta: actividades como observar un
cuadro, oir una melodia, ver una pelicula, percibir un rostro u observar
un hecho social, interpretando el sentido que expresan. Son actividades
comunes en la investigacion de las ciencias sociales y humanas. En
las Investigaciones analizo estas experiencias en relacion con tres tipos
de expresiones figurativas: los simbolos, el lenguaje y el rostro, que
solo pueden ser comprendidos en contexto y aparecen en practicas y
experiencias propias del ser humano, en las que rodean a los objetos de
una actitud y un sentido.

El fildsofo considera la manera en que se observa la multiplicidad
de hechos que no encajan en el modelo de hechos de la ciencia natural.
Busca dar salida a una paradoja que lo asedié durante largo tiempo:
el valor que les otorgaba a la expresiones y enunciados psicoldgicos,
antropolégicos, éticos y estéticos, en contraste con la significatividad

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



100

Martha Cecilia Betancur Garcia

exclusiva de los enunciados empiricos en el Tractatus. Para Wittgenstein,
no es lo mismo observar un ritual que observar la enfermedad de una
planta, ni es lo mismo observar un virus que la tristeza en el rostro de
un nino. Asi, en sus observaciones acerca de la antropologia de J. Frazer,
Wittgenstein plantea la necesidad de abordar el estudio de las practicas
rituales a partir del contexto vivo en que se presentan y de la relacién
del juego de lenguaje con la forma de vida que le da sentido. Critica la
perspectiva reduccionista de Frazer, que las somete a los canones de
la ciencia natural y las toma por practicas absurdas, un resultado de
errores intelectuales.

Mediante el andlisis de expresiones tipicas de un juego de lenguaje
en que un sujeto manifiesta la experiencia de ver e interpretar en medio
de un contexto, Wittgenstein aborda el estudio de las experiencias
tipicamente humanas de “percibir aspectos”, “fulgurar un aspecto” y
“percepcion continua de aspectos”, caracteristicas de la observacion
interpretante en la que se entrecruzan las diversas facultades y se
interpretan matices de las figuras simbolicas.

El analisis del “ver como” rechaza la separacion completa entre
las actividades intelectuales de ver, imaginar, sentir, ocuparse de algo
(todo esto relacionado con la voluntad) y pensar, las cuales se dan de
manera integral en la actividad de observar interpretando. Sefala los
diversos matices que muestran las peculiaridades de su uso y el grado
de complejidad que involucran. Pueden hallarse los siguientes niveles
de complejidad en la obra de Wittgenstein:

1. “Veo un conejo que cruza el bosque”, “veo un pato
en el estanque”; “en esa imagen veo un pato” o
“veo esa imagen como la de un conejo”."°

2. “Veo ese simbolo, es la letra H”, “leo esta frase”.!!

3. “Ahora veo el simbolo como si significara una grafia
arabe”.

10 Cfr. Wittgenstein (I FF., 1I, § 11, p. 447). Las expresiones estin
parafraseadas.

I Cfr. Wittgenstein (II. FF., 1I, § 11, p. 481). Las expresiones estin
parafraseadas.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



101

Comprender el dolor humano

4. “Ahora veo la frase ‘la fisonomia de las palabras
como si significara el carifio por las palabras y el
hecho de que ellas contengan un significado”.'?

Los cuatro grupos de frases con el verbo “ver” o “percibir”
corresponden a los siguientes grados de complejidad de la percepcién:

1. Percibir las cosas y los seres como objetos de
cierta clase: “veo el virus en la muestra”, “veo una
bacteria”.

2. Ver las figuras como si significaran: “veo el simbolo
del coronavirus”.

3. Pasar de ver un simbolo de una manera a percibirlo
de otra: “no es un pato, es un conejo”, “hoy te veo
triste”, “caigo en la cuenta de que esa figura es un
autorretrato de Rafael”.

4. Percibir la fisonomia del rostro y de las palabras.

El primer tipo corresponde a la clase de percepciones mas sencillas
pero que ya incluyen la posicion activa del sujeto. La percepcion no
constituye una vivencia pasiva, sino una actividad. Percibir un animal
como de cierta clase implica la clasificacion de los seres a la luz de la
organizacion del lenguaje; es un ejercicio de seleccion, clasificacion y
organizacion de la realidad a través de la funcion constituyente del
lenguaje, que ya habia mostrado, muy a su pesar, Locke. Esto se hace
aun mas complejo y evidente en la experiencia del investigador en el
laboratorio cuando afirma algo como “la muestra es positiva al virus”
o “hay tal nimero de bacterias”. La percepcién no es una copia fiel ni
la experiencia de una tabula rasa, sino una construccion del sujeto que
se vincula con la realidad, se ajusta a ella y la lee: una observacion
mediada por el conocimiento previo, la intencionalidad (detectar una
enfermedad o elegir una mascota para mi hijo), la imaginacién (que
permite diferenciar la imagen de un ser de la de otro) y la voluntad de

2 Cfr. Wittgenstein (I FF., 1I, § 11, p. 499). Las expresiones estin
parafraseadas.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



102

Martha Cecilia Betancur Garcia

fijar la atencion. En muchos casos influye el sentimiento: imaginemos a
un nifo seleccionando a su mascota.

Los demas grupos de percepcion representan aun mayor
complejidad. El segundo tipo da cuenta de la capacidad del ser humano
de percibir figuras y simbolos dando por sentado que tienen significado.
Es la manera usual de relacionarnos con los simbolos religiosos,
culturales, sociales y politicos: los catdlicos se santiguan ante la imagen
de Dios o de la Iglesia, los pueblos arabes quemaron la bandera inglesa
por la ridiculizacion de la imagen de Mahoma; la mascara de Guason es
un simbolo de rebeldia y resistencia, llega a expresar el resentimiento
de la comunidad. Estos actos en relacion con los simbolos tienen una
carga altamente significativa; tienen un sentido social y publico. A pesar
de que en ello haya algunos niveles de subjetividad, son comprendidos
de manera compartida socialmente, en medio del contexto. La actitud
de observar simbolos considerando su significado es propia también
de otras figuras, como el rostro humano, el lenguaje y la accién misma.
Leemos un poema intentando comprender las metaforas que el poeta
propone. La accion de leer' es una observacion interpretante en cuanto
consiste en el ejercicio de observar unas grafias atendiendo al significado
del texto. La accién de ver interpretando se basa en la actitud humana
ante los simbolos, el lenguaje, el rostro y las acciones humanas, que en
adelante llamaremos, siguiendo al autor, “objetos figurativos”. Ver una
pelicula es un caso de ver interpretante. El filme tiene objetos figurativos
de valor significativo: la mascara muestra el rol del comediante que
quiere hacer reir a los demds mientras oculta el rostro de quien vive
una tragicomedia, y la risa incontrolable de Arthur que manifiesta esas
vivencias de malestar, contrariedad y dolor por el desprecio social.

El tercer nivel de complejidad lo introduce Wittgenstein mediante
el concepto de “notar un aspecto”, esto es, captar algo nuevo en una
figura, un aspecto que no habia sido visto antes. Por ejemplo, captar
una semejanza con otra cosa: aunque es el mismo objeto, de pronto, lo
vemos distinto. El pensador lo trata en relacion con varias experiencias:
ver una figura como un pato y pasar a verla como un conejo, estudio que
habia sido hecho por Kohler (cfr. Wittgenstein, II. FF., II, § 11, p. 467) y
en torno a cuya teoria debate Wittgenstein, y la experiencia de percibir
un rostro de diversas formas.

13

(2006).

Un estudio detallado de este tema puede encontrarse en Betancur

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



103

Comprender el dolor humano

Frente a la figura pato conejo (P-C), Wittgenstein concuerda con
Kohler en que aquello que se percibe es mas que la suma de las partes:
es una figura integral, a la que se fija un contorno y se organiza como
un todo. Pero disiente de la idea de que, cuando se percibe algo distinto,
lo que cambia es el objeto (cfr. Wittgenstein, II. FF., II, § 11, p. 447-455).
No: lo que cambia es la observacidon interpretante. La propuesta es
contundente: cambian tanto la percepcion como la interpretacion; dice:
“Pero también podemos ver la ilustracion unas veces como una cosa,
otras veces como otra.—O sea que la interpretamos y la vemos tal como
la interpretamos” (II. FF., II, § 11, p. 445); vemos la imagen como un pato
0 como un conejo, donde prima la interpretacion. Por esta razon “notar
aspectos” y “ver como” son un tipo peculiar de experiencia que esta
entre el ver y el interpretar. Sin embargo, no es un ver al que se afiada
un interpretar, sino una ocurrencia compleja en la que suceden los dos
fendomenos entrecruzados. Es una percepcion ligada a la interpretacion.

“Contemplo un rostro, y, de repente, me percato de su semejanza
con otro. Veo que no ha cambiado; sin embargo, lo veo distinto. A esta
experiencia la llamo ‘Observar un aspecto” (Wittgenstein, II. FF., 11, § 11,
p- 451). En la experiencia de “notar un aspecto” hay una paradoja: que la
cosa no cambia, pero vemos algo nuevo; la primera explicaciéon podria
ser psicolégica, pero es inadecuada porque supone una impresion
visual anterior que cambia cual objeto interior que se transforma.
Dice Wittgenstein: “En este punto es util introducir el concepto de
objeto figurativo: Un rostro figurativo [...] En ciertos respectos, me
puedo comportar con él como con un rostro humano. Puedo estudiar
su expresion, reaccionar ante €l como ante la expresion de un rostro
humano. Un nifio puede hablarle a un hombre figurativo o a un animal
figurativo, tratarlo como trata a las munecas” (II. FF., 11, § 11, p. 447).

El cambio en la interpretacion de una observacién, la experiencia
de notar un nuevo aspecto, se basa en la “percepcién continua de
aspectos”, esto es, en la habilidad comuin de percibir objetos figurativos
de acuerdo con matices de significacion. Y el acto de empezar a ver una
cosa de una forma nueva es denominado por Wittgenstein el “fulgurar
de un aspecto”, caracterizado por la necesidad sentida del observador
de emplear una representacion que pueda expresar la experiencia: “Veo
tristeza en tu rostro”, “hoy tu carcajada es de llanto”, propio de adultos
y ninos, personas comunes o cultivadas. Una de las representaciones
del fil6sofo del “fulgurar de un aspecto” se halla en la descripcion de un
juego infantil:

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



104

Martha Cecilia Betancur Garcia

Los nifios juegan este juego. De una caja dicen, por
ejemplo, que ahora es una casa; y a continuacion la
interpretan completamente como casa. Se ha tejido en
ella una ficcion. ;Y ve el nino la caja como casa? “Se
olvida por completo de que es una caja; para €l es
realmente una casa”. [...] ;No seria entonces también
correcto decir que la ve como casa? Y quien pudiera
jugar asi, y en una situacién determinada exclamara
con un tono especial “jAhora es una casa!” —ése le daria
expresion al fulgurar de un aspecto (II. FF., I, § 11, p.
473).

Sonexpresionesemitidasenmediodelavivencia; paracomprenderlas
se requiere del contexto. Sucede con la madre que entiende y respeta la
interpretacion de la caja cuando el nifio evita danarla. A la luz de la
expresion “jAhora es una casa!”, Wittgenstein describe las caracteristicas
de este juego de lenguaje peculiar al ser humano: primero, solo se
comprende en el contexto del vinculo entre el juego de lenguaje y
la forma de vida. Segundo, es ante todo una expresién mas que una
descripcién; sin embargo, también describe. Tercero: su formulaciéon
y comprension incluye de manera integral el ejercicio de las diversas
facultades; estas tres ideas también tienen profundas implicaciones
epistemoldgicas y vinculan el analisis del lenguaje con la fenomenologia
y la hermenéutica.

La expresion del nifio que dice “Ahora esta caja es una casa” solo
puede ser entendida en el contexto del juego del nino; su significado
es comprendido tanto por los companeros de juego como por los
adultos que se vinculan a ese contexto. El significado se da atendiendo
a la relaciéon de una palabra con las vecinas y con la situaciéon de
comunicacion. De la misma manera, la explosion de risa/llanto de Arthur
llega a ser comprendida por los espectadores como una manifestacién
especial del personaje, como una expresion de su dolor mas profundo,
especialmente frente a situaciones adversas de menosprecio. Al interior
de la cinta, es entendida como un gesto de groseria, que se observa
cuando él debe mostrar el carné que describe su estado para orientar la
interpretacion. El significado esta ligado al rostro maquillado del payaso,
a las situaciones que vive el personaje e incluso a la historia de su vida.
El rostro maquillado no es una simple suma o combinacion de colores:
su significado se interpreta de manera integral, ligado a la situacién de

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



105

Comprender el dolor humano

comunicacion. Si se observan con cuidado, los episodios desgarradores
de la explosion de risa/llanto de Arthur exponen la profunda tragedia
que encarna su vida. La interpretacién de los espectadores del filme
contrasta con la actitud despectiva de los personajes que se relacionan
con él en la cinta y que provocan su dolor.

En cuanto a la proferencia: “ahora veo risa y llanto en su carcajada”
no es una descripcion indirecta de una experiencia, sino la expresion
directa de la experiencia del observador. Dice Wittgenstein que se
asemeja mas a una exclamacién y a un grito de dolor, es decir, que es
la expresion directa de una experiencia primera, irreductible: “Ambas
cosas, el parte y la exclamacidn, son expresiones de la percepcion y de la
vivencia visual. Pero la exclamacién lo es en un sentido distinto al parte.
Se nos escapa.— Esta asociada a la vivencia de manera analoga a como lo
esta el grito de dolor” (II. FF., 11, § 11, p. 453). Aplica la diferencia entre
juegos de lenguaje: el lenguaje descriptivo, que dice algo sobre el mundo,
es distinto al juego de lenguaje expresivo o exclamativo, que “muestra”,
expresa, en este caso, una experiencia que involucra la subjetividad del
observador, una vivencia. No es tanto una descripcion de la percepcion
como una exclamacién irreductible. Wittgenstein utiliza el sustantivo
Ausdruck y el verbo ausdrucken, que constan de aus, ‘afuera’, y Druck:
‘presion’: llevar afuera, manifestar la vivencia.

Sin embargo, es una exclamacion que hace un “parte”: también
describe, enuncia lo que observa interpretando. Prosigue Wittgenstein:

Pero como es la descripcion de una percepcion, también
se la puede llamar expresiéon de un pensamiento.
—Quien contempla el objeto, no tiene por qué estar
pensando en él; pero quien tiene la vivencia visual,
cuya expresion es la exclamacién, ése piensa también
en lo que ve. Y por eso el fulgurar del aspecto aparece
a medias como vivencia visual y a medias como un
pensamiento (II. FF., II, § 11, p. 453).

Son expresiones de la percepcion interpretante.

Finalmente, la observaciéon del “fulgurar un aspecto” es,
simultaneamente, percepcion e interpretacion, pero también implica a la
voluntad, la imaginacion y la afectividad. A la voluntad porque implica
“ocuparse de”, “prestar atencion” o “atender a”. Roderick Chisholm
(1994) utiliza la expresion attend to: prestar atencién a unos datos y
desatender otros, “ocuparse de”. Se da de la mano de la percepcion en

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



106

Martha Cecilia Betancur Garcia

cuanto supone atender a unos rasgos del objeto observado. Ademas,
el acto de “atender a” vincula la percepcién con la interpretacion. Se
pregunta Wittgenstein: “;Es el llamar la atencion resultado de mirar +
pensar? No. Aqui se cruzan muchos de nuestros conceptos” (II. FF., 11, §
11, p. 485). Las tres acciones se dan entrecruzadas: ver, prestar atencion,
interpretar. Incluso le sorprende que se consideren separadas, que cause
extrafieza el concebirlas vinculadas: “pero, ;como es posible que se vea
una cosa de acuerdo con una interpretacion? —La pregunta lo presenta
como un hecho singular; como si aqui se hubiera forzado algo a tomar
una forma que no le convenia. Pero aqui no ha habido ningtin presionar
ni forzar (II. FF., 11, § 11, p. 461). El fulgurar de un aspecto se da en el acto
simultaneo de ver, “atender a” e interpretar.

Ahora bien, mientras que “interpretar” es una accion, es pensar,
ver” puede ser algo que pasa: “Interpretar es pensar, un acto; ver,
un estado” (II. FF., II, § 11, p. 487), pues puede ser que veamos algo
sin que lo interpretemos. Interpretar es hacer una conjetura, proponer
una hipdtesis sobre el significado del objeto; es tomar la figura por
lo que quiere significar: “El tipo de conjetura o hipdtesis supuesta al
interpretar algo que vemos es una conjetura de lo que se supone que
el articulo es [what the item is meant to be]” (Budd, 1989, p. 90): como se
toma, qué significa. Veremos ahora como en el fulgurar de un aspecto y
la percepcion continua de aspectos se cruzan también la imaginacion y
el sentimiento. Implican la capacidad de asombro y de sorpresa, cuarto
caso de la observacion interpretante.

Cabe subrayar que la vivencia del “fulgurar de un aspecto” “es
una forma extendida de la experiencia que se hace posible a través
del lenguaje y que abre el horizonte para el pensar filosofico” (Krebs,
2003, p. 6); es una percepcion diferente a la normal, una modificacién
del concepto de “ver” en cuanto “ver como” que entrecruza e integra
diversas facultades. Ahora bien, esa habilidad para interpretar una
expresion figurativa de una nueva forma se funda en la “percepcién
continua de aspectos”, esto es, en la capacidad comuin de notar aspectos
e interpretar matices en las figuras simbolicas.

Para Wittgenstein, la clave esta en la manera en que en la vida y
el lenguaje ordinarios nos relacionamos con esos objetos, en la actitud
y la disposicién a percibir aspectos, pues solo es capaz de captar el
fulgurar de un aspecto quien posee la actitud de “percepcion continua
de aspectos”. Y Wittgenstein da ejemplos diversos de la habilidad de
percibir aspectos en relacion con la actitud, en cuanto hay también

“

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



107

Comprender el dolor humano

quienes carecen de esta habilidad para relacionarse con diversos objetos
figurativos, como los simbolos, las obras de arte y el rostro. Quienes
carecen de la habilidad de percibir aspectos en el arte carecen de la
disposicion a disfrutarlo; quienes son insensibles a la expresion de un
rostro no podran interpretar sus significados, como es el caso de Wayne
en la pelicula Guason. Porque vivenciamos el significado de las palabras.
Dice Wittgenstein:

La importancia de ese concepto radica en la conexién
entre los conceptos “ver un aspecto” y “vivir el
significado de una palabra”. Pues queremos preguntar:
“;qué le faltaria a quien no vive el significado de una
palabra?”. [...] El “ciego para los aspectos” tendra hacia
las figuras una relacién absolutamente distinta de la
nuestra. (Es facil imaginarnos anomalias de este tipo)
(II. FF., 11, § 11, p. 489).

Es decir, podemos responder: tiene ceguera de aspectos frente
a un juego de lenguaje. La falta de sensibilidad y habilidad hacia la
interpretacion de alguna clase de figuras es “ceguera para los aspectos”
porque la percepcidon continua de aspectos implica sensibilidad y
“disposicion a” observar o escuchar. Habra quienes tienen ceguera de
aspectos para escuchar una obra musical, leer un poema o contemplar un
rostro humano, y quienes poseen la actitud para vivenciar el significado
de las palabras: “’Cuando leo con sentimiento un poema, una narracion,
ocurre sin duda algo en mi que no ocurre cuando solo leo el texto por
encima en busca de informacion’—; A qué procesos estoy aludiendo? —
Las oraciones suenan distintas. Pongo mucha atencién en la entonacién”
(II. FF., 11, § 11, p. 493). Leemos y escuchamos de distinta manera un
poema o una férmula matematica, un relato y un informe cientifico.
Es usual en la vida cotidiana vivir e interpretar los significados sin
confundir los juegos de lenguaje.

En el filme que estoy comentando hay una alusién a la ceguera
de aspectos. Arthur presenta enunciados que expresan sus estados de
conciencia, pero los sujetos se niegan a ver y a escuchar; el filme muestra
la tendencia de quienes manejan el poder a desatender las enunciaciones
de dolor. En la cinta aflora esa actitud frivola e insensible de quienes
se niegan a atender al dolor afectivo y espiritual de las comunidades,
a las que, mas bien, invisibilizan, excluyen e ignoran. En una escena,
en la entrevista con el presentador Murray, después de comentar los

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



108

Martha Cecilia Betancur Garcia

asesinatos, Arthur replica: “ahora si soy visible; antes, nadie me veia”
(Phillips y Scott, 2019). Solo la radicalidad de la muerte les obliga a verle,
a prestarle atencion, pero ahora solo para juzgarlo. También la respuesta
del personaje mas poderoso del filme, el empresario y candidato a la
alcaldia Thomas Wayne, al referirse a la movilizacién social, da un
testimonio de dicha actitud, de “ceguera de aspectos”, cuando en tono
despectivo dice: “son sujetos resentidos que tienen envidia de quienes
obtenemos éxito” (Phillips y Scott, 2019), a la vez que los califica de
“payasos”.

Enlavida cotidiana, el ser humano trata las palabras con familiaridad
y se encarifna con ellas; busca la palabra acertada. Wittgenstein identificd
esta caracteristica en relacion con el rostro mediante la metafora de la
“fisonomia de las palabras”. Sentimos que una palabra expresa mejor
que otra tal significado: “El rostro familiar de una palabra, la sensaciéon
de que recogid en si su significado, de que es el retrato vivo de su
significado —podria haber seres humanos a quienes todo eso fuera
ajeno. (Les faltaria el carino por sus palabras.)—;Y como se manifiestan
estos sentimientos entre nosotros? —En que escogemos y valoramos
las palabras” (II. FF., 11, § 11, p. 499). Con el significado, las palabras
encarnan y expresan vivencias, sentimientos. Tienen una fisonomia;
incluyen la afectividad (cfr. Mulhall, 1990, pp. 28-29); manifiestan los
diversos aspectos del significado: “Siento como si el nombre de Schubert
concordara con la obra de Schubert y con su rostro” (Wittgenstein, IL.
FF., 11, § 11, p. 493).

Como las palabras, el rostro tiene una fisonomia: es la expresion de
las vivencias, los sentimientos y las emociones de la persona. Y los seres
humanos nos relacionamos con el rostro, con la capacidad de percibir
aspectos. Observamos el rostro con la actitud de que €l es la expresion
de la vida psiquica, del alma de la persona, como la llama Wittgenstein:
“’Creo que sufre’—;Creo también que no es un autdémata? [...] Mi
actitud hacia €l es una actitud hacia un alma. No tengo la opinién de
que tiene un alma” (II. FF., II, § 4, p. 417). La actitud es diferente a la
opinion. La segunda es un punto de vista, la asuncién de una posicion
tedrica; la actitud es una posicién mas bien afectiva y volitiva, desde la
cual nos relacionamos con las personas y con el mundo: es la manera en
que nos disponemos a relacionarnos. La opinidon debe argumentarse; la
actitud no es conocimiento tedrico, es algo que damos por sentado en
el contexto social e intersubjetivo en que nos desenvolvemos. Y en ese

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



109

Comprender el dolor humano

espacio social y simbdlico, [e]l cuerpo humano es la mejor figura del
alma humana” (II. FF., 11, § 4, p. 417).

La interpretacion de la expresion de un rostro ejercita también la
imaginacién, supone la evocacion de imagenes: “El concepto de aspecto
estd emparentado con el concepto de imagen. O bien: el concepto
‘ahora lo veo como...” estd emparentado con ‘ahora me imagino
esto” (Wittgenstein, II. FF., II, § 11, p. 489). Es preciso acudir a la
imaginacién tanto para rememorar la imagen del mismo objeto como
para aprehenderlo de distinta forma; se compara, se hace analogia.
En el segundo caso, la imaginacion se acompafia del asombro, porque
“el cambio produce un asombro que no produjo el reconocimiento”
(Wittgenstein, II. FF., 11, § 11, p. 457).

Ahora bien, la habilidad para interpretar la expresién del dolor
de un rostro no solo se vincula a la comprensién del dolor fisico,
sino también del espiritual. Pensemos en la manifestacion de dolor
de Arthur frente a las distintas acciones de menosprecio: cuando los
chicos le destruyen la pancarta, lo tiran al piso y lo pisotean, Arthur
se contorsiona; la expresion de dolor en su cuerpo y en su rostro es
claramente comprensible y es interpretada por los espectadores de la
pelicula. Lo mismo sucede respecto a las consecuencias del desprecio del
rico empresario y candidato a la alcaldia, quien le niega el mas minimo
gesto de reconocimiento en cuanto ser humano fragil, con problemas
psicologicos. En el ambiente social y cultural, la interpretacion de las
escenas de dolor no ofrece mayores dificultades, como tampoco la
comprension de las actitudes frivolas del candidato a la alcaldia.

Un episodio del filme puede resultar ilustrativo. La parte final de la
entrevista del frivolo presentador, Murray, quien se ha burlado de él en
varias ocasiones con signos de desprecio, contiene el siguiente dialogo:

[Arthur:] ;Has visto cémo es ahi fuera, Murray?
(Alguna vez dejas este estudio? Todo el mundo se grita
el uno al otro. Ya nadie es civilizado. Nadie piensa
en lo que es ser el otro. ;Crees que los hombres como
Thomas Wayne alguna vez pensaron en lo que es ser
un tipo como yo? Ser cualquiera menos ellos mismos.
No lo hacen. Creen que todos nos sentaremos ahi y lo
tomaremos como buenos ninos. Que no nos volveremos
locos. Bueno, esto es para todos ustedes por ahi. [...]
Eres horrible, Murray. [...] Reproduciendo mi video,

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



110

Martha Cecilia Betancur Garcia

invitandome al programa—solo querias burlarte de
mi. Eres como el resto de ellos, Murray. Todo te resulta
demasiado facil. [...] ;Qué tal otra broma, Murray?
[...] ¢Qué obtienes cuando cruzas a un enfermo mental
solitario con un sistema que lo abandona y lo trata como
basura? (Phillips y Scott, 2019).

A pesar de los trastornos psiquicos, Arthur comprende las
expresiones de desprecio, mientras que otros personajes entienden que
tiene problemas y sufre. Es posible la comprension intersubjetiva y
compartida de las expresiones de dolor de Arthur, mientras que es falsa
la afirmacion de que la comprension sea una accién singular, subjetiva
y privada. En la pelicula hay una referencia a la posible objetividad o
subjetividad en las consideraciones acerca de los valores sobre lo que es
correcto e incorrecto, gracioso o aburrido, que terminan siendo definidos
de manera social y cultural a través de quienes detentan formas de poder
y los configuran como valores intersubjetivos y publicos.

Hay en el trabajo de Wittgenstein una aproximacién juiciosa al
acto comun en la vida cotidiana, pero también en la ciencia, de realizar
la experiencia de observar de manera interpretativa, de observar
interpretando un evento comunicativo complejo, de cierto tipo, en
su integralidad. Un evento en el que la observacién se cruza con la
interpretacion y, por tanto, se vinculan las actividades de “tener una
experiencia” y “pensar”, que supera la dicotomia entre empirismo
y racionalismo. Hemos mostrado de la mano del filésofo que es una
actividad que se realiza en un contexto, en la relacién entre un juego
de lenguaje y la forma de vida que se interpreta, asi como mediante
el entrecruzamiento de las facultades de percibir, pensar, ejercer la
voluntad, imaginar y sentir. Ahora bien, este ejercicio de interpretar un
evento comunicativo completo, en su complejidad, no es suficiente para
comprender la vida psiquica de una persona. El evento particular es
punto de partida de un estudio que debe ser integrado a la historia de
vida del personaje.

Para transitar de la observacidn interpretante a la comprensién
del estado psiquico, Paul Ricceur considera necesario estudiar la
configuracién narrativa de la vida; a la luz de la aplicacion de la teoria
de Wittgenstein de los juegos de lenguaje, Ricoeur afirma que el relato
constituye el juego de lenguaje correspondiente a la forma de vida

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



111

Comprender el dolor humano

histérica y temporal del ser humano, el cual permite tanto construir
como comprender la historia de la vida. Afirma Ricceur:

Mi primera hipdtesis de trabajo consiste en que
la narratividad y la temporalidad se encuentran
estrechamente vinculadas, tan férreamente como
pueden estarlo, segin Wittgenstein, unjuego delenguaje
y una forma de vida. Considero que la temporalidad
es una estructura de la existencia —una forma de
vida— que accede al lenguaje mediante la narratividad,
mientras que esta es la estructura lingiiistica —el
juego de lenguaje— que tiene como ultimo referente la
temporalidad (2000, p. 183).

La teoria de Ricceur significa el paso hacia la comprension de las
caracteristicas psiquicas del individuo mediante la interpretacion de las
obras y las acciones, suyas y de los otros, y donde la comprension del
yo es un punto de llegada a través del rodeo por las obras; siguiendo la
vision de Wittgenstein, Ricceur continda asi la superacion de la postura
egocéntrica.'

5. Implicaciones epistemoldgicas

La teoria de la multiplicidad de juegos de lenguaje reclama hablar
de diversos tipos de ciencias, irreductibles entre si. La diversidad de los
juegos de lenguaje da cuenta de la variedad de formas de vida humana,
también irreductibles. La diversidad lingiiistica es un testimonio de la
riqueza de la vida social y cultural del hombre y pone en evidencia la
equivocacion de los esfuerzos por reducir la multiplicidad a la unidad,
que terminan en posiciones reduccionistas. En este sentido, de acuerdo
con el analisis realizado respecto de la psicologia, cabe afirmar que el
juego de lenguaje de esta ciencia es distinto al juego de lenguaje de la
ciencia natural y la matematica. El intento por reducir una ciencia a
otra es la causa de los desvios y desaciertos de la psicologia y de otras
ciencias sociales, como la antropologia.

14

Ricceur (2006, pp. XI-XL) hace un estudio cuidadoso de la necesidad
de superar dicha postura egocéntrica y propone el paso hacia el estudio
hermenéutico de la configuracion de una identidad narrativa del ser humano.
Pags. XI a XL.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



112

Martha Cecilia Betancur Garcia

Efectivamente, las ideas de Wittgenstein desarrolladas en este escrito
han tenido eco y se van abriendo paso en la ciencia; pueden hallarse
sus influencias en la psicologia humanista, el constructivismo social y el
constructivismo sistémico. La teoria de los juegos de lenguaje, la critica
al lenguaje privado y la relaciéon entre vida publica y comprension de
los conceptos psicoldgicos (cfr. Sanchez, 2016, p. 49), asi como la critica
a las teorias clasicas del positivismo, conductismo y mentalismo, son
fundamentos comunes que comparten esas vertientes actuales de la
psicologia. La psicologia humanista se define como una propuesta
filosofica que busca proseguir “la tradicion tedrica que se ha resistido
de diversas formas a considerar la psicologia como una simple ciencia
natural” (Gergen, 1996, p. 48). Para el constructivismo social, su teoria
es una comparfiera “compatible para la concepcion wittgensteiniana del
significado como derivado del uso social” (Tortosa y Civera, 2006, p.
421).

Wittgenstein da cabida a una nueva via para la investigacion del
ser humano y la cultura en cuanto abre una puerta a la relaciéon entre
el andlisis del lenguaje y la hermenéutica. El analisis de la diferencia
entre tipos de enunciados como la expresion de primera persona “tengo
dolor” y la de tercera persona “él tiene dolor” manifiesta la necesidad de
comprender de manera diferente los enunciados y las expresiones que
los acompanan, los cuales deben abordarse en su contexto verbal y no
verbal, esto es, en medio de la forma de vida en que aparecen. Esta via ha
sido bien aprovechada por Ricceur para la comprension del ser humano
a través del entrecruzamiento entre el analisis de los enunciados y la
interpretacion de su significado en medio del contexto. Mediante estas
interacciones entre forma de vida y juego de lenguaje, Ricceur ha hecho
avances en torno al estudio de la comprensién del ser humano, tanto
respecto de si mismo como de los otros. Si mismo como otro es un fiel
ejemplo de ello, demostrar lo cual ha de ser objeto de otro escrito.

Respecto a la forma en que funcionan la psiquiatria y la psicologia en
cuanto campos del saber que se enfrentan al estudio de la vida psiquica,
cabe subrayar que la posicion del terapeuta frente al paciente que tiene
cara a cara es la de “percepcion continua de aspectos” y la de “fulgurar
un aspecto” en cuanto se ubica en la posicion de observar, esto es,
escuchar y ver (aunque en ocasiones falle), las expresiones lingiiisticas
y gestuales de una persona, un otro, que asiste en busca de ayuda. El
profesional no se limita a hacer una observacion pasiva ni meramente
receptora; €l observa en la perspectiva hermenéutica de organizar la

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



113

Comprender el dolor humano

informacion e interpretarla, en una actitud de comprension mas que de
juzgamiento; da por sentada su propia capacidad para entender el evento
comunicativo, asi como las expresiones del paciente, sin necesidad de
recurrir al propio caso; es capaz de abordar la interpretacién de las
nuevas expresiones significativas y los nuevos relatos, especialmente
si le brindan una informacién distinta o le dan nuevas pautas para
comprender la situacion del interlocutor. Ademas, el terapeuta no se
queda con la exposicion de una situacidon concreta, aislada, por parte
del paciente; necesita articular los episodios de su vida en un relato: él
integra en un relato coherente, unitario, la narracion de los fragmentos
mas determinantes del drama de la vida. Solo esa armazén narrativa, esa
coherencia integradora de las incoherencias de la existencia, es capaz de
configurar un diagndstico, que seguira siendo revisado y reconstruido.

La investigacidon cientifica en estas areas es hermenéutica en
un sentido por lo menos sin que ello implique la exclusion de los
recursos de la investigacion empirica: la psiquiatria y la psicologia se
basan tanto en la interpretacion de las obras de la tradicién como en
la de las experiencias y los episodios tipicos de las enfermedades o los
estados mentales que ha ido sistematizando la ciencia, asi como de la
experiencia concreta en la interaccion con los pacientes. Cabe afirmar
que tanto la practica de la profesién como la investigacion en estos casos
es hermenéutico-fenomenologica: se realiza mediante la interaccién
comunicativa entre profesionales y pacientes, la expresion y narracion
de episodios de la existencia (formas de vida y mundo de la vida), y su
interpretacion.

Como pensaba Wittgenstein, el lenguaje de la psicologia es,
inicialmente, un lenguaje de la vida cotidiana. En cierto sentido, todos
somos psicologos, toda vez que tenemos la inclinacidon a emitir juicios
y entender la vida psiquica de los otros. La capacidad de interpretar el
lenguaje, los gestos y las caracteristicas del préjimo es parte del saber
que rodea la interaccion de las personas en el mundo social. El saber
de la psicologia y la psiquiatria esta arraigado en un saber previo del
mundo de la vida, el cual hace parte del conocimiento requerido para
establecer buenas relaciones sociales. Hay un saber practico, adquirido
en medio del suelo social, que nos permite comprender los gestos de
tristeza, alegria, depresion, sufrimiento o bienestar en el rostro. Vivimos
inmersos en la comprensién y la interpretacién de las expresiones de
la vida psiquica de quienes nos rodean. Se trata de un saber comun

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



114

Martha Cecilia Betancur Garcia

compartido, distinto del cientifico, pero, al fin y al cabo, una forma de
saber.

Este puede ser un modo de explicar la receptividad que logran
en la gente comun las peliculas que tratan estos temas, asi como
la provocacion que generan. Es el caso de la pelicula Guasén, que ha
tenido gran audiencia y fue nominada a varios premios. Esta pelicula
valida las ideas de Wittgenstein acerca de la posibilidad de acceder
a la comprensiéon del dolor psicolégico y espiritual del ser humano y
del significado que este tiene en la trayectoria de su vida, asi como a la
comprension de los diversos estados de la vida psiquica. Toda persona
medianamente culta comprende que Arthur tiene un trastorno primario
del pensamiento. Todos entendemos sus expresiones de dolor fisico y
psiquico cuando es agredido y menospreciado; Arthur se comprime del
dolor, su rostro expresa gran tristeza, tiene explosiones de risa/llanto
y se impele a matar. Nuestra comprension de estos episodios no es de
primera persona, sino de tercera: es la comprension del dolor del otro.
No requerimos haber tenido un trastorno semejante para comprenderlo:
tenemos un saber compartido que nos permite entender las escenas y la
historia del personaje.

Compartimos la inteligencia narrativa, formada a través del juego
de lenguaje de la narracion, que nos capacita para configurar la historia
que cuenta el filme, que integra los diversos episodios en una historia
completa y que otorga una unidad al personaje a través de una trama,
una unidad en la discontinuidad y la discordancia, en medio de los
quiebres y los reveses de la vida. El problema psiquico de Arthur puede
tener raices genéticas y hereditarias; sin embargo, se ve desatado por
los traumas de la historia de su vida, ligados al menosprecio: la relacién
familiar con su madre; el menosprecio por parte de su posible padre;
los conflictos de la infancia, como la violacion, el desprecio de los jefes
y compafieros de trabajo, etcétera. La pelicula pone en evidencia el
cardcter histdrico y narrativo de la vida humana a la vez que muestra
las consecuencias profundamente negativas del menosprecio en la
formacion del caracter y en el despliegue de los estados mentales. La
situacion de Arthur en su edad adulta es el fruto de una historia de
vida. Ademas, deja ver la relacion no causal determinada en la historia
de la vida humana entre los diversos episodios y circunstancias. No
hay una explicacion causal estricta, cronoldgica, entre la infancia y el
estado mental del adulto. No hay una ley causal que explique el hecho.
Mas bien existen diversas causas que confluyen en un estado mental y

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



115

Comprender el dolor humano

permiten explicar comprensivamente la situaciéon mental de Arthur. La
explicacion, en este caso, no es equivalente a la explicacion causal de un
proceso fisico. Si en Arthur hablamos de un proceso psiquico, debemos
hacerlo en otro sentido, en un sentido distinto al de la explicacion
causal fisica, teniendo en cuenta los diversos factores que inciden en la
generacion del trastorno mental y la manera en que las distintas formas
de violencia y menosprecio incurren en la produccién de las falencias
mentales, asi como las consecuencias que estos problemas tienen en la
sociedad. En Arthur se desata su inclinacion a la agresion y la violencia;
su conciencia moral, los limites entre el bien y el mal se desvanecen. La
pelicula manifiesta los peligros de la frivolidad e insensibilidad hacia
estos problemas humanos, asi como la responsabilidad que tienen los
lideres sociales que detentan el poder, quienes estan en la obligacion de
entender y buscar caminos de prevencién y proteccién.

La cinta pone en evidencia y casi hace un diagndstico del estado
mental colectivo de la sociedad. Pareciera que la poblacion tuviera
esquizofrenia, pues Arthur termina siendo la figura, el héroe que quiere
ser seguido y en el que todos se sienten representados. De esta manera,
el drama incita a la interpretacién y nos lleva a pensar; conduce a los
espectadores a examinar su propia vida, les invita a la autocomprension,
a la reflexiéon sobre si mismos y la sociedad, sobre el mundo que hemos
creado y sobre nuestra posicion en él. Como pensaba Ricceur (2006),
la obra narrativa ensefa gracias a su poder comunicativo, e invita al
espectador a observarse ante la obra a través de las figuras que le ofrece,
recreadas de la vida practica. El ser humano es el resultado de las obras
mediante las cuales se ha leido, se ha visto, se ha imaginado y se ha
pensado. La constitucion del si mismo de cada quien esta atravesada
por las obras de la cultura en que se ha visto representado y a través de
las cuales se interpreta. Siguiendo a Wittgenstein, Ricceur avanza en la
critica de la postura egocéntrica a la luz del analisis de la asimetria entre
la primera y la tercera persona y contintia trazando un puente entre la
filosofia analitica y la hermenéutica.

Bibliografia

Betancur Garcia, M. C. (2006). Metifora y ver como. La creacion de sentido de
la metdfora. Universidad de Caldas.
Budd, M. (1989). Wittgenstein’s Philosophy of Psychology. Routledge.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



116

Martha Cecilia Betancur Garcia

Chisholm, R. (1994). Act, Content and the Duck-Rabbit. En J. V. Canfield
y S. G. Shanker (eds.), Wittgenstein’s Intentions. (pp. 87-103). Garland
Publishing.

Churchland, P. (1994). The Engine of Reason, the Seat of the Soul. McGraw
Hill.

Cornman, J. W., Lehrer, K. y Pappas, G. S. (2006). Introducciéon a los
problemas y arqumentos filosdficos. G. Castillo Espejel, E. Corral Pefia y
C. Martinez Urrea (trads.). UNAM.

Crick, F. (2003). La biisqueda cientifica del alma. F. Paez de la Cadena
Tortosa (trad.). Random House Mondadori.

Descartes, R. (1980). Obras escogidas. E. de Olaso y T. Zwanck (trads.).
Charcas.

Edelman, G. (2004). Wider than the Sky: The Phenomenal Gift of Consciousness.
Yale University Press.

Gergen, K. (1996). Realidades y relaciones. Aproximaciones a la construccion
social. F. Meler Orti (trad.). Paidos.

Gil de Pareja, J. L. (1992). La filosofia de la psicologia de Wittgenstein. PPU.

Hacker, J. (1993). Wittgenstein. Meaning and Mind. Blackwell.

Hadot, P. (2004). Wittgenstein y los limites del lenguaje. M. Arranz (trad.).
Pre-textos.

Kenny, A. (1995). Wittgenstein. A. Deano (trad.). Alianza.

__(2000). Metafisica de la mente. F. Rodriguez Consuegra (trad.). Paidos.

Krebs, V. (2003). El problema de la subjetividad y la importancia de ver
aspectos en: A. Flérez, M. Holguin y R. Meléndez (eds.), Del espejo
a las herramientas. Ensayos sobre el pensamiento de Wittgenstein. (pp.
261-288). Universidad Nacional de Colombia-Pontificia Universidad
Javeriana-Siglo del Hombre Editores.

Locke, J. (1973). Ensayo sobre el entendimiento humano. E. O’Gorman
(trad.). FCE.

Moreno, K. (2011). Wittgenstein y la naturalizaciéon de la mente. Tesis
Psicoldgica, 6(1), 183-200.

Mulhall, S. (1990). On Being in the World. Wittgenstein and Heidegger on
Seeing Aspects. Routledge.

Neurath, O. (1993). Proposiciones protocolares. En A. ]J. Ayer (ed.), El
positivismo logico. (pp. 205-212). L. Aldama, U. Frisch, C. N. Molina,
F. M. Torner y R. Ruiz Harrel (trads.). FCE.

Olvera, C. (2008). Wittgenstein y las objeciones a la primera persona.
Caleidoscopio. Revista Semestral de Ciencias Sociales y Humanidades,
12(24), 49-86.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



117

Comprender el dolor humano

Penrose, R. (1994). Shadows of the Mind. Oxford University Press.

Pérez. M. A. (2006). Mente y relevancia. Universitas Psychologica, 5(2),
385-396.

Ryle, G. (1975). El concepto de lo mental. E. Rabossi (trad.). Paidos.

Phillips, T. y Scott, S. (2019). Joker. [Guason]. [Pelicula]. DC Films-Warner
Bros. Pictures-Village Roadshow Pictures.

Ricceur, P. (2000). Historia y narratividad. G. Aranzueque Sahuquillo
(trad.). Paidos.

__(2006). St mismo como otro. A. Neira Calvo (trad.). Siglo XXI.

Sanchez, H. (2016). Movimientos sociolingiiisticos en las conversaciones
terapéuticas. Universidad de Caldas.

Tortosa, F. y Civera, C. (2006). Historia de la psicologia. McGraw Hill-
Interamericana.

Vicente Arregui, J. (1984). Accion y sentido en Wittgenstein. EUNSA.

Wittgenstein, L. (1988). [II. FF.]. Investigaciones filosdficas. A. Garcia
Sudrez y U. Moulines (trads.). Critica.

___ (2006). [OFP]. Observaciones sobre filosofia de la psicologia. Dos
voltmenes. L. F. Segura y C. Pereda (trads.). UNAM.

__(2008). Sobre la certeza. J. L. Prades y V. Raga (trads.). Gedisa.

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 79-117



