Janos, D. (2020). Avicenna on the Ontology of Pure Quiddity. De
Gruyter. 762 pp.

Avicena (m. 1037) es el filésofo mas representativo de la tradicién
islamica clasica. Sus contribuciones a la 1dgica, la fisica, la metafisica, la
psicologia racional y la medicina son invaluables. Su importancia es tal,
que varios historiadores de la filosofia han distinguido entre un periodo
pre-aviceniano y uno post-aviceniano. En el primer periodo destacan
sobre todo al-Kind1 (m. circa 870), el primer filésofo de los arabes, y al-
Farabi (m. 950), conocido como el “segundo maestro” (el primero era
Aristoteles). A pesar de la fuerte influencia de este ultimo en la filosofia
de Avicena, es cierto que a partir de esta hay un parteaguas: las ideas de
Avicena impactan notablemente en el ambiente intelectual islamico. Por
ello, el lugar de este filosofo en la historia de la filosofia islamica es tal
vez equiparable al de Kant o al de Hegel en la filosofia europea. Avicena
adaptd y transformd varias nociones filoséficas provenientes de la
filosofia aristotélica y del neoplatonismo, integrandolas al pensamiento
islamico. De este modo, se volvido un punto de referencia entre los
pensadores musulmanes que le sucedieron.

Avicena escribié varias obras y tratados en donde elabora
planteamientos filos6ficos sumamente complejos y originales, entre los
que destaca su modo de entender la metafisica como una ontoteologia.
Su obra mas conocida, La curacion (al-Shif’), es un trabajo monumental
divido en tres grandes secciones, la primera destinada a la logica, la
segunda a la filosofia teorética y la tiltima a la filosofia practica. Divide
la filosofia teorética, a su vez, en tres apartados, el primero dedicado a la
fisica, el segundo a las matematicas y el tltimo a la metafisica (ilahiyyat)
o filosofia primera. Es en este tultimo apartado en donde se encuentra
su ontoteologia: si bien Avicena enfatiza que el objeto propio de la
metafisica es el estudio del ser en cuanto ser, no por ello deja de lado el
tema de la existencia de Dios. En la Metafisica de la Shifa’ encontramos
una serie de conceptos fundamentales en el desarrollo de la metafisica:
“cosa” (shay’), “esencia” o quiddidad (mahiyya), “existencia” (wuyiid),
“ser necesario” (wayib al-wuyiid), “seres posibles” (mumkin al-wuyiid),
entre otros. No es extrafio encontrar la misma terminologia en filésofos
europeos tanto medievales como modernos.

En el contexto isldamico, la filosofia de Avicena resultd en varios
casos inquietante para algunos mutakallimiin o tedlogos. Es bien sabido
que, en su conocido tratado La incoherencia de los filésofos, al-Ghazali

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 487-493



488

Topicos, Revista de Filosofia

se dedicd a mostrar las supuestas inconsistencias de la filosofia de
Avicena y también de al-Farabi. No obstante, a pesar de su posicién
critica, el propio al-Ghazali utilizé algunas nociones metafisicas de
Avicena para sus propios intereses. A pesar de que, en efecto, no fueron
pocos los criticos de Avicena, el pensamiento filosofico e incluso parte
del pensamiento teoldgico que le sucedid se construyd desde o contra
Avicena. Vale por eso el simil con un filésofo como Hegel: a partir de
la filosofia hegeliana, la mayor parte de la filosofia es hegeliana o anti-
hegeliana. Para reconocer la influencia de Avicena basta con revisar,
entre muchos otros pensadores del islam, la filosofia de Sohrawardi
(m. 1191) o la de Mulla Sadra (m. 1676). Pero, ademas, es bien sabido
que la filosofia de Avicena impact6 mas alla de los confines del contexto
intelectual islamico. A partir del siglo XII, algunas de sus obras fueron
traducidas al latin. Gracias a ello, en especial sus conceptos metafisicos,
asi como su psicologia racional, fueron asimilados y, en algunos casos,
criticados por fildsofos del Medioevo cristiano tan notables como Alberto
Magno, Tomas de Aquino o Duns Scoto, por mencionar solo unos pocos.

La literatura académica dedicada en especifico a la metafisica de
Avicena es vasta. No obstante, la densidad de sus planteamientos sigue
generando nuevas interpretaciones y diversas discusiones de suma
importancia. El libro mas reciente de Damien Janos, Avicenna on the
Ontology of Pure Quiddity, es un trabajo ambicioso y extraordinariamente
sugerente que se suma a una conversacion intensa y vivaz en la que ha
participado una comunidad académica a la que debemos contribuciones
invaluables. Me olvidaré seguramente de mencionar algunos nombres,
pero en la entusiasta conversacion destinada a ahondar en la metafisica
de Avicena han participado, ademas, obviamente, del propio Janos,
colegas como Amos Bertolacci, Rahim Acar, Olga Lizzini, Peter Adamson,
Jon McGinnis, Dimitri Gutas, Stephen Menn, Marwan Rashed, Jules
Janssens, Therese-Anne Druart, Robert Wisnovsky, Alexander Treiger,
y muchos otros. En su libro, Janos revisa y discute practicamente toda
la literatura dedicada a interpretar la metafisica de Avicena. Ademas, a
lo largo de mas de setecientas paginas abre nuevas perspectivas, sefiala
nuevos matices y propone nuevas alternativas para leer y releer a un
filosofo de gran calado.

El estudio de Janos se centra, como lo indica el titulo, en la nocion de
quiddidad pura. Pero vayamos por partes. Un tema por demas conocido
entre los estudiosos de Avicena y, de hecho, entre quienes se dedican
a la metafisica en general, es la distincién entre esencia o quiddidad

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



489

Resenas

(mahiyyah) y existencia (wuyiid), dos nociones distintas puesto que es
posible pensar la esencia de algo sin considerar su existencia. Es el caso,
sin embargo, que en todos los seres contingentes —sean pensados o no
con existencia concreta—, la esencia y la existencia se aprehenden de
manera conjunta. Como se sabe, la relacion entre esencia y existencia
planteada por Avicena derivo en varias discusiones ldgicas, ontoldgicas,
epistemoldgicas, e incluso teoldgicas. No ahondaré aqui en todas ellas.
El problema, en términos generales, es que no es del todo claro si la
distincién entre esencia y existencia es una distincion real, es decir,
ontologica, o si se trata de una distincion meramente conceptual. Si la
distincién es real, debemos preguntarnos, tal como lo hace Janos, cual
seria el estatuto ontologico de la esencia pura. El objetivo de este libro
es precisamente ese: aclarar lo que entiende Avicena por esencia o
quiddidad pura, un problema, por cierto, escasamente atendido entre los
estudiosos de Avicena.

Janos sostiene que la nocion de “quiddidad pura” es central a todo el
sistema filosofico de Avicena y que, de hecho, no es posible entenderlo
si no se aclara dicha nocion. Varias de las tensiones y dificultades
detectadas por los intérpretes de Avicena podrian resolverse, segiin
Janos, definiendo el estatuto ontoldgico de la esencia pura. Por ejemplo,
los tipos de universales, la nocion gnoseoldgica de “abstraccién”, o una
cuestién sumamente discutida (incluso entre los criticos contemporaneos
de Avicena), a saber, si Dios conoce los particulares. Para encarar estos
problemas, Janos propone una reformulacién de la relaciéon entre
esencia y existencia. Con ese fin, revisa de manera “drastica” el marco
conceptual que se ha utilizado en la literatura especializada para tratar
con esas dos nociones. La originalidad de su planteamiento radica en
la reinterpretacion de la relacion entre esencia y existencia desde la
nocion de “modulacion” (tashkik). Esta nocion, que se introduce desde el
capitulo primero, es crucial para comprender el resto del libro.

Es dificil en poco espacio hacer justicia a un analisis tan exhaustivo y
erudito como el de Janos. A riesgo de simplificar la cantidad de matices
y precisiones con los que uno se encuentra, trataré de delinear la tesis
central del libro. Varios intérpretes de Avicena han intentado elucidar
si la nocién de “existencia” (wuyiid), tal como la entiende Avicena,
es univoca, equivoca, ambigua, analoga o modulada. Ya decia, en el
parrafo anterior, que Janos sostendra que es una nocién modulada. A
este respecto no es del todo original, pues él mismo admite que Harry
A. Wolfson (1938), Alexander Treiger (2012) y Robert Wisnovsky (2018)

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 487-493



490

Topicos, Revista de Filosofia

ya lo habian hecho notar. La diferencia es que Janos sostiene que no solo
la nocion de “existencia”, sino que la mayoria de las nociones filosoficas
mas importantes utilizadas por Avicena (“unicidad”, “prioridad”,
“necesidad”, “forma”, “materia”, “privacion”, “universalidad”), son
igualmente moduladas o “se dicen por” modulacion (bi al-tashjkik).
Janos explica que el analisis de wuyiid como término modulado
(ism mushakkik) permite comprender de mejor manera la relacion
entre esencia y existencia. Al ser una nocién modulada, la nocién de
“existencia” se vuelve mas flexible, mas adaptable, y abre la posibilidad
de aclarar los diversos términos utilizados por Avicena para designar
la existencia mental de algunas entidades. Cuando Avicena dice que
algo solo “existe” en el intelecto, en la mente, en la estimativa o en el
alma, suele entenderse que su existencia no es “real”. No obstante, en
realidad no deja de ser ambiguo el modo en que “existe” algo que al
parecer solamente es pensado. Y es lo mismo, como va mostrando Janos,
lo que sucede con la quiddidad pura. ;Es esta real o solo mental? Los
capitulos segundo y tercero argumentan de manera fina y detallada que
precisamente la quiddidad pura tiene un “modo de existencia especial”.
El capitulo segundo se enfoca en mostrar que la quiddidad pura
puede ser aprehendida por la mente humana e incluso puede decirse
que “existe” en la mente humana. No obstante, Janos sostiene que debe
distinguirse entre la quiddidad en si misma y la quiddidad universal.
Aunque ambos tipos de quiddidad se conciben a través de la mente, su
estatuto ontologico es distinto. En otras palabras, la quiddidad pura es
distinta de las formas universales, aunque al mismo tiempo aquella es
constitutiva de los universales y 16gicamente anterior. La distincion entre
quiddidad pura y formas universales se torna mas clara en el capitulo
tercero, cuando Janos argumenta que la quiddidad en si misma subyace
no solo en aquellas cosas que existen en la mente, sino también en las
cosas individuales y concretas. De este modo, Janos explica que pareceria
que Avicena asume, por un lado, una postura que podria parecerse a un
realismo duro, como el platénico (en el que las esencias puras tienen,
en efecto, una existencia real), y, por otro lado, una posicién que podria
denominarse “conceptualista” (segun la cual las esencias puras existen
solo en la mente). No obstante, Janos identifica la postura de Avicena con
un “realismo moderado”. Argumenta enseguida que, para sostener esa
postura, Avicena se vale de un modelo que Janos denomina mahiyyah-
lawazim (“quiddidad-concomitantes”), a partir del cual se distingue
constantemente entre la quiddiad pura y los concomitantes externos y los

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



491

Resenas

atributos. Dicho de manera sumamente simplificada: la quiddidad pura
existe en si misma en los existentes concretos; pero, por otra parte, el
intelecto puede abstraerla y, una vez abstraida, la mente la utiliza para
la elaboracién del universal. En resumen, Avicena distingue, como bien
lo expone Janos, entre la quiddidad que puede entenderse como algo
mental y como algo extramental que inhiere en los existentes concretos
y, como tal, puede aprehenderse a través de las facultades cognitivas.

Al elucidar esta intrincada concepcién de “quiddidad pura”, Janos
senala la presencia de dos tradiciones ontoldgicas que se encuentran
detras de la metafisica de Avicena y con las que discute de manera
dialéctica: por un lado, la “ontologia” de la Antigiiedad tardia, en
particular el debate acerca de los universales y, en buena medida, la
manera en que los neoplatdnicos, en especial Porfirio, discuten esa
cuestion; por otra parte, la influencia del kalam Mu‘tazili de la rama
Bahshamita y su debate alrededor del estatuto ontolégico de la cosa
(shay’), asi como la nocién de “estados” (ahwal). Estos referentes sirven
para mostrar que, por una parte, Avicena no admite la existencia de la
quiddidad separada de la concreto, como se sostendria en un modelo
platdnico, pero, por otra parte, tampoco acepta la teoria de los atributos
de los Mu‘tazilies Bahshamitas, segun la cual la quidddidad seria un
estado intermedio entre la existencia y la inexistencia.

Janos muestra que, en dialogo con esas dos posibilidades, Avicena
asigna a las quiddidades puras un “modo especial de existencia”
caracterizado por su simplicidad, su caracter irreductible y su prioridad.
Puede decirse que las quiddidades puras existen tanto en la mente como
en los seres contingentes que constituyen el mundo externo. La quiddidad
pura existe en la mente como un inteligible en si mismo y, como tal, es
parte —e incluso principio ontolégico— del universal; en el caso de los
seres contingentes, la quiddidad pura es también principio ontoldgico,
pero es inherente al compuesto y no existe separada de este. En ambos
casos es una constante epistémica y ontologica que se encuentra siempre
en todos los seres compuestos, independientemente de que su existencia
sea mental o extramental.

El quinto y dltimo capitulo explora en detalle la relaciéon entre el
conocimiento divino, la causalidad divina y la quiddidad en si misma.
En concreto, Janos discute si Avicena también localiza las quiddidades
puras en la mente de Dios y en la de los intelectos separados. En caso
de que algun lector esté menos familiarizado con la filosofia de Avicena,
recordemos que su modelo cosmoldgico es emanacionista y contempla la

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 487-493



492

Topicos, Revista de Filosofia

existencia de una Primera Causa (Dios) de la que emanan diez intelectos
separados. El planteamiento de Janos es sumamente interesante puesto
que desafia la interpretacion mas extendida de Avicena, segtin la cual,
como sostiene el propio filésofo persa, Dios conoce los universales (al-
Kulliyat). Si Dios conoce también las quiddidades puras, evidentemente
no lo hace del mismo modo en que lo hacemos los seres humanos. Lo
mas polémico de este capitulo es que Janos no solo sostiene que Dios
conoce las quiddidades puras, sino que, ademas, en sintonia con Marwan
Rashed (2004), defiende que estas —y no los universales— son lo que
Dios en realidad conoce. Por supuesto, para sostener una tesis como
la anterior recurre a varios pasajes que apuntan en esa direccién y que
Janos analiza con sumo cuidado. No es posible extenderme aqui en las
diversas cuestiones relacionadas con el conocimiento divino sobre las
que Janos tiene que ahondar para proponer esta nueva interpretacion
de Avicena. Puedo advertir, sin embargo, que aporta evidencia y buenas
razones para concluir que tanto Dios como los intelectos separados
conocen, en efecto, las quiddidades puras.

El libro de Janos pone sobre la mesa gran cantidad de sutilezas
interpretativas alrededor de la metafisica de Avicena. Estamos, sin
duda, ante un libro que es ya una referencia importante en la literatura
especializada. Es un trabajo denso, pero Janos ha hecho un esfuerzo
admirable por guiar al lector a través de recapitulaciones muy oportunas
y conclusiones puntuales al final de cada capitulo. Sin lugar a duda,
el trabajo de Janos es una valiosa contribucién a partir de la cual se
suscitaran importantes debates y otras interpretaciones innovadoras de
la filosofia de Avicena.

Referencias

Rashed, M. (2004). Ibn ‘Ad1 et Avicenne: sur les types d’existants. En V.
Celluprica, C. D’Ancona y R. Chiaradonna (eds.), Aristotele e i suoi
esegeti neoplatonici: Logica e ontologia nelle interpretazioni greche e arabe.
(pp- 107-171). Bibliopolis.

Treiger, A. (2012). Avicenna’s Notion of Transcendental Modulation of
Existence (taskik al-wugud), and its Greek and Arabic Sources. En F.
Opwis y D. Resiman (eds.), Islamic Philosophy, Science, Culture, and
Religion: Studies in Honor of Dimitri Gutas. (pp. 327-363). Brill.

Wisnovsky, R. (2018). On the Emergence of Maragha Avicennism. Oriens
46, (3/4), 263-331.

Topicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



493

Resenas

Wolfson, H.A. (1938). The Amphibolous Terms in Aristotle, Arabic
Philosophy and Maimonides. Harvard Theological Review, 31, 151-173.

Luis Xavier Lépez-Farjeat
Universidad Panamericana, campus Ciudad de México
llopez@up.edu.mx

Tépicos, Revista de Filosofia 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 487-493



