
Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 487-493

Janos, D. (2020). Avicenna on the Ontology of Pure Quiddity. De 
Gruyter. 762 pp. 

Avicena (m. 1037) es el filósofo más representativo de la tradición 
islámica clásica. Sus contribuciones a la lógica, la física, la metafísica, la 
psicología racional y la medicina son invaluables. Su importancia es tal, 
que varios historiadores de la filosofía han distinguido entre un periodo 
pre-aviceniano y uno post-aviceniano. En el primer periodo destacan 
sobre todo al-Kindī (m. circa 870), el primer filósofo de los árabes, y al-
Fārābī (m. 950), conocido como el “segundo maestro” (el primero era 
Aristóteles). A pesar de la fuerte influencia de este último en la filosofía 
de Avicena, es cierto que a partir de esta hay un parteaguas: las ideas de 
Avicena impactan notablemente en el ambiente intelectual islámico. Por 
ello, el lugar de este filósofo en la historia de la filosofía islámica es tal 
vez equiparable al de Kant o al de Hegel en la filosofía europea. Avicena 
adaptó y transformó varias nociones filosóficas provenientes de la 
filosofía aristotélica y del neoplatonismo, integrándolas al pensamiento 
islámico. De este modo, se volvió un punto de referencia entre los 
pensadores musulmanes que le sucedieron. 

Avicena escribió varias obras y tratados en donde elabora 
planteamientos filosóficos sumamente complejos y originales, entre los 
que destaca su modo de entender la metafísica como una ontoteología. 
Su obra más conocida, La curación (al-Shifāʾ), es un trabajo monumental 
divido en tres grandes secciones, la primera destinada a la lógica, la 
segunda a la filosofía teorética y la última a la filosofía práctica. Divide 
la filosofía teorética, a su vez, en tres apartados, el primero dedicado a la 
física, el segundo a las matemáticas y el último a la metafísica (ilāhiyyāt) 
o filosofía primera. Es en este último apartado en donde se encuentra 
su ontoteología: si bien Avicena enfatiza que el objeto propio de la 
metafísica es el estudio del ser en cuanto ser, no por ello deja de lado el 
tema de la existencia de Dios. En la Metafísica de la Shifāʾ encontramos 
una serie de conceptos fundamentales en el desarrollo de la metafísica: 
“cosa” (shayʾ), “esencia” o quiddidad (māhiyya), “existencia” (wuyūd), 
“ser necesario” (wāyib al-wuyūd), “seres posibles” (mumkin al-wuyūd), 
entre otros. No es extraño encontrar la misma terminología en filósofos 
europeos tanto medievales como modernos.      

En el contexto islámico, la filosofía de Avicena resultó en varios 
casos inquietante para algunos mutakallimūn o teólogos. Es bien sabido 
que, en su conocido tratado La incoherencia de los filósofos, al-Ghazālī 



488 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

se dedicó a mostrar las supuestas inconsistencias de la filosofía de 
Avicena y también de al-Fārābī. No obstante, a pesar de su posición 
crítica, el propio al-Ghazālī utilizó algunas nociones metafísicas de 
Avicena para sus propios intereses. A pesar de que, en efecto, no fueron 
pocos los críticos de Avicena, el pensamiento filosófico e incluso parte 
del pensamiento teológico que le sucedió se construyó desde o contra 
Avicena. Vale por eso el símil con un filósofo como Hegel: a partir de 
la filosofía hegeliana, la mayor parte de la filosofía es hegeliana o anti-
hegeliana. Para reconocer la influencia de Avicena basta con revisar, 
entre muchos otros pensadores del islam, la filosofía de Sohrawardi 
(m. 1191) o la de Mulla Sadrā (m. 1676). Pero, además, es bien sabido 
que la filosofía de Avicena impactó más allá de los confines del contexto 
intelectual islámico. A partir del siglo XII, algunas de sus obras fueron 
traducidas al latín. Gracias a ello, en especial sus conceptos metafísicos, 
así como su psicología racional, fueron asimilados y, en algunos casos, 
criticados por filósofos del Medioevo cristiano tan notables como Alberto 
Magno, Tomás de Aquino o Duns Scoto, por mencionar solo unos pocos.

La literatura académica dedicada en específico a la metafísica de 
Avicena es vasta. No obstante, la densidad de sus planteamientos sigue 
generando nuevas interpretaciones y diversas discusiones de suma 
importancia. El libro más reciente de Damien Janos, Avicenna on the 
Ontology of Pure Quiddity, es un trabajo ambicioso y extraordinariamente 
sugerente que se suma a una conversación intensa y vivaz en la que ha 
participado una comunidad académica a la que debemos contribuciones 
invaluables. Me olvidaré seguramente de mencionar algunos nombres, 
pero en la entusiasta conversación destinada a ahondar en la metafísica 
de Avicena han participado, además, obviamente, del propio Janos, 
colegas como Amos Bertolacci, Rahim Acar, Olga Lizzini, Peter Adamson, 
Jon McGinnis, Dimitri Gutas, Stephen Menn, Marwan Rashed, Jules 
Janssens, Therese-Anne Druart, Robert Wisnovsky, Alexander Treiger, 
y muchos otros. En su libro, Janos revisa y discute prácticamente toda 
la literatura dedicada a interpretar la metafísica de Avicena. Además, a 
lo largo de más de setecientas páginas abre nuevas perspectivas, señala 
nuevos matices y propone nuevas alternativas para leer y releer a un 
filósofo de gran calado. 

El estudio de Janos se centra, como lo indica el título, en la noción de 
quiddidad pura. Pero vayamos por partes. Un tema por demás conocido 
entre los estudiosos de Avicena y, de hecho, entre quienes se dedican 
a la metafísica en general, es la distinción entre esencia o quiddidad 



489Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 487-493

(māhiyyah) y existencia (wuyūd), dos nociones distintas puesto que es 
posible pensar la esencia de algo sin considerar su existencia. Es el caso, 
sin embargo, que en todos los seres contingentes —sean pensados o no 
con existencia concreta—, la esencia y la existencia se aprehenden de 
manera conjunta. Como se sabe, la relación entre esencia y existencia 
planteada por Avicena derivó en varias discusiones lógicas, ontológicas, 
epistemológicas, e incluso teológicas. No ahondaré aquí en todas ellas. 
El problema, en términos generales, es que no es del todo claro si la 
distinción entre esencia y existencia es una distinción real, es decir, 
ontológica, o si se trata de una distinción meramente conceptual. Si la 
distinción es real, debemos preguntarnos, tal como lo hace Janos, cuál 
sería el estatuto ontológico de la esencia pura. El objetivo de este libro 
es precisamente ese: aclarar lo que entiende Avicena por esencia o 
quiddidad pura, un problema, por cierto, escasamente atendido entre los 
estudiosos de Avicena. 

Janos sostiene que la noción de “quiddidad pura” es central a todo el 
sistema filosófico de Avicena y que, de hecho, no es posible entenderlo 
si no se aclara dicha noción. Varias de las tensiones y dificultades 
detectadas por los intérpretes de Avicena podrían resolverse, según 
Janos, definiendo el estatuto ontológico de la esencia pura. Por ejemplo, 
los tipos de universales, la noción gnoseológica de “abstracción”, o una 
cuestión sumamente discutida (incluso entre los críticos contemporáneos 
de Avicena), a saber, si Dios conoce los particulares. Para encarar estos 
problemas, Janos propone una reformulación de la relación entre 
esencia y existencia. Con ese fin, revisa de manera “drástica” el marco 
conceptual que se ha utilizado en la literatura especializada para tratar 
con esas dos nociones. La originalidad de su planteamiento radica en 
la reinterpretación de la relación entre esencia y existencia desde la 
noción de “modulación” (tashkīk). Esta noción, que se introduce desde el 
capítulo primero, es crucial para comprender el resto del libro. 

Es difícil en poco espacio hacer justicia a un análisis tan exhaustivo y 
erudito como el de Janos. A riesgo de simplificar la cantidad de matices 
y precisiones con los que uno se encuentra, trataré de delinear la tesis 
central del libro. Varios intérpretes de Avicena han intentado elucidar 
si la noción de “existencia” (wuyūd), tal como la entiende Avicena, 
es unívoca, equívoca, ambigua, análoga o modulada. Ya decía, en el 
párrafo anterior, que Janos sostendrá que es una noción modulada. A 
este respecto no es del todo original, pues él mismo admite que Harry 
A. Wolfson (1938), Alexander Treiger (2012) y Robert Wisnovsky (2018) 



490 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

ya lo habían hecho notar. La diferencia es que Janos sostiene que no solo 
la noción de “existencia”, sino que la mayoría de las nociones filosóficas 
más importantes utilizadas por Avicena (“unicidad”, “prioridad”, 
“necesidad”, “forma”, “materia”, “privación”, “universalidad”), son 
igualmente moduladas o “se dicen por” modulación (bi al-tashjkīk).

Janos explica que el análisis de wuyūd como término modulado 
(ism mushakkik) permite comprender de mejor manera la relación 
entre esencia y existencia. Al ser una noción modulada, la noción de 
“existencia” se vuelve más flexible, más adaptable, y abre la posibilidad 
de aclarar los diversos términos utilizados por Avicena para designar 
la existencia mental de algunas entidades. Cuando Avicena dice que 
algo solo “existe” en el intelecto, en la mente, en la estimativa o en el 
alma, suele entenderse que su existencia no es “real”. No obstante, en 
realidad no deja de ser ambiguo el modo en que “existe” algo que al 
parecer solamente es pensado. Y es lo mismo, como va mostrando Janos, 
lo que sucede con la quiddidad pura. ¿Es esta real o solo mental? Los 
capítulos segundo y tercero argumentan de manera fina y detallada que 
precisamente la quiddidad pura tiene un “modo de existencia especial”.      

El capítulo segundo se enfoca en mostrar que la quiddidad pura 
puede ser aprehendida por la mente humana e incluso puede decirse 
que “existe” en la mente humana. No obstante, Janos sostiene que debe 
distinguirse entre la quiddidad en sí misma y la quiddidad universal. 
Aunque ambos tipos de quiddidad se conciben a través de la mente, su 
estatuto ontológico es distinto. En otras palabras, la quiddidad pura es 
distinta de las formas universales, aunque al mismo tiempo aquella es 
constitutiva de los universales y lógicamente anterior. La distinción entre 
quiddidad pura y formas universales se torna más clara en el capítulo 
tercero, cuando Janos argumenta que la quiddidad en sí misma subyace 
no solo en aquellas cosas que existen en la mente, sino también en las 
cosas individuales y concretas. De este modo, Janos explica que parecería 
que Avicena asume, por un lado, una postura que podría parecerse a un 
realismo duro, como el platónico (en el que las esencias puras tienen, 
en efecto, una existencia real), y, por otro lado, una posición que podría 
denominarse “conceptualista” (según la cual las esencias puras existen 
solo en la mente). No obstante, Janos identifica la postura de Avicena con 
un “realismo moderado”. Argumenta enseguida que, para sostener esa 
postura, Avicena se vale de un modelo que Janos denomina māhiyyah-
lawāzim (“quiddidad-concomitantes”), a partir del cual se distingue 
constantemente entre la quiddiad pura y los concomitantes externos y los 



491Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 487-493

atributos. Dicho de manera sumamente simplificada: la quiddidad pura 
existe en sí misma en los existentes concretos; pero, por otra parte, el 
intelecto puede abstraerla y, una vez abstraída, la mente la utiliza para 
la elaboración del universal. En resumen, Avicena distingue, como bien 
lo expone Janos, entre la quiddidad que puede entenderse como algo 
mental y como algo extramental que inhiere en los existentes concretos 
y, como tal, puede aprehenderse a través de las facultades cognitivas. 

Al elucidar esta intrincada concepción de “quiddidad pura”, Janos 
señala la presencia de dos tradiciones ontológicas que se encuentran 
detrás de la metafísica de Avicena y con las que discute de manera 
dialéctica: por un lado, la “ontología” de la Antigüedad tardía, en 
particular el debate acerca de los universales y, en buena medida, la 
manera en que los neoplatónicos, en especial Porfirio, discuten esa 
cuestión; por otra parte, la influencia del kalām Muʿtazilí de la rama 
Bahshamita y su debate alrededor del estatuto ontológico de la cosa 
(shayʾ), así como la noción de “estados” (aḥwāl). Estos referentes sirven 
para mostrar que, por una parte, Avicena no admite la existencia de la 
quiddidad separada de la concreto, como se sostendría en un modelo 
platónico, pero, por otra parte, tampoco acepta la teoría de los atributos 
de los Muʿtazilíes Bahshamitas, según la cual la quidddidad sería un 
estado intermedio entre la existencia y la inexistencia. 

Janos muestra que, en diálogo con esas dos posibilidades, Avicena 
asigna a las quiddidades puras un “modo especial de existencia” 
caracterizado por su simplicidad, su carácter irreductible y su prioridad. 
Puede decirse que las quiddidades puras existen tanto en la mente como 
en los seres contingentes que constituyen el mundo externo. La quiddidad 
pura existe en la mente como un inteligible en sí mismo y, como tal, es 
parte —e incluso principio ontológico— del universal; en el caso de los 
seres contingentes, la quiddidad pura es también principio ontológico, 
pero es inherente al compuesto y no existe separada de este. En ambos 
casos es una constante epistémica y ontológica que se encuentra siempre 
en todos los seres compuestos, independientemente de que su existencia 
sea mental o extramental. 

El quinto y último capítulo explora en detalle la relación entre el 
conocimiento divino, la causalidad divina y la quiddidad en sí misma. 
En concreto, Janos discute si Avicena también localiza las quiddidades 
puras en la mente de Dios y en la de los intelectos separados. En caso 
de que algún lector esté menos familiarizado con la filosofía de Avicena, 
recordemos que su modelo cosmológico es emanacionista y contempla la 



492 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

existencia de una Primera Causa (Dios) de la que emanan diez intelectos 
separados. El planteamiento de Janos es sumamente interesante puesto 
que desafía la interpretación más extendida de Avicena, según la cual, 
como sostiene el propio filósofo persa, Dios conoce los universales (al-
Kulliyāt). Si Dios conoce también las quiddidades puras, evidentemente 
no lo hace del mismo modo en que lo hacemos los seres humanos. Lo 
más polémico de este capítulo es que Janos no solo sostiene que Dios 
conoce las quiddidades puras, sino que, además, en sintonía con Marwan 
Rashed (2004), defiende que estas —y no los universales— son lo que 
Dios en realidad conoce. Por supuesto, para sostener una tesis como 
la anterior recurre a varios pasajes que apuntan en esa dirección y que 
Janos analiza con sumo cuidado. No es posible extenderme aquí en las 
diversas cuestiones relacionadas con el conocimiento divino sobre las 
que Janos tiene que ahondar para proponer esta nueva interpretación 
de Avicena. Puedo advertir, sin embargo, que aporta evidencia y buenas 
razones para concluir que tanto Dios como los intelectos separados 
conocen, en efecto, las quiddidades puras.  

El libro de Janos pone sobre la mesa gran cantidad de sutilezas 
interpretativas alrededor de la metafísica de Avicena. Estamos, sin 
duda, ante un libro que es ya una referencia importante en la literatura 
especializada. Es un trabajo denso, pero Janos ha hecho un esfuerzo 
admirable por guiar al lector a través de recapitulaciones muy oportunas 
y conclusiones puntuales al final de cada capítulo. Sin lugar a duda, 
el trabajo de Janos es una valiosa contribución a partir de la cual se 
suscitarán importantes debates y otras interpretaciones innovadoras de 
la filosofía de Avicena. 

Referencias
Rashed, M. (2004). Ibn ‘Adī et Avicenne: sur les types d’existants. En V. 

Celluprica, C. D’Ancona y R. Chiaradonna (eds.), Aristotele e i suoi 
esegeti neoplatonici: Logica e ontologia nelle interpretazioni greche e arabe. 
(pp. 107-171). Bibliopolis. 

Treiger, A. (2012). Avicenna’s Notion of Transcendental Modulation of 
Existence (taškīk al-wuǧud), and its Greek and Arabic Sources. En F. 
Opwis y D. Resiman (eds.), Islamic Philosophy, Science, Culture, and 
Religion: Studies in Honor of Dimitri Gutas. (pp. 327-363). Brill.

Wisnovsky, R. (2018). On the Emergence of Maragha Avicennism. Oriens 
46, (3/4), 263-331. 



493Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 64, sep-dic (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 487-493

Wolfson, H.A. (1938). The Amphibolous Terms in Aristotle, Arabic 
Philosophy and Maimonides. Harvard Theological Review, 31, 151-173.

Luis Xavier López-Farjeat
Universidad Panamericana, campus Ciudad de México

llopez@up.edu.mx


