http://doi.org/10.21555/top.v63i0.1944

Reflections on the Extinction of the Self

Reflexiones sobre la extincion del Yo

Vicente Orddnez Roig

Universidad Nacional de Educacion a Distancia
Espana

vordonez@fsof.uned.es
https://orcid.org/0000-0001-8704-1750

Recibido: 24 — 02 — 2020.
Aceptado: 15 - 06 — 2020.
Publicado en linea: 18 - 04 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ &Y _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



448

Vicente Ordoéiiez Roig

Abstract

Western thought assumes the existence of a unitary and sol-
id Self that plays a key role in value creation and provides the
basis of freedom, self-knowledge, and authenticity. However, is
there really a unitary Self that only refers to itself? Is the Self
responsible for controlling what happens inside it? Or does it
miss something? Can self-exploration reveal puzzling elements
of its inner configuration? Is it possible to nullify and ultimately
extinguish the Self? The aim of this paper is to provide possible
answers to these and other questions that arise from the analysis
of some of the most significant contributions of both the Western
and Buddhist traditions regarding the study of the Self.

Keywords: self; phenomenology; emptiness; Buddhism; not-
self.

Resumen

El pensamiento occidental supone que hay un Yo singular,
unitarioy sélido, valor supremo y cimiento obase delalibertad, el
autoconocimiento y la autenticidad. Ahora bien, ;hay realmente
un Yo autoidéntico y unitario? ;Es responsable el Yo del control
de lo que ocurre en su interior? ;O algo se le escapa? ;Puede
la autoexploracion revelar elementos desconcertantes de su
configuracién interna? ;Es posible anular y, en tltima instancia,
extinguir el Yo? El objetivo de este articulo es proporcionar
posibles respuestas a estas y otras cuestiones derivadas del
analisis de algunas de las aportaciones mas significativas de la
filosofia occidental y la budista al estudio del Yo.

Palabras clave: Yo; fenomenologia; vacio; budismo; no Yo.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



449

Reflexiones sobre la extincion del Yo

1. Introduccion

El pensamiento occidental esta basado en la nocién del Yo, supuesto
de todas nuestras aspiraciones, acciones, responsabilidades, creencias,
de todo nuestro ser y de nuestras relaciones con los demas individuos,
pues cada uno de ellos es un Yo determinado, singular e intransferible.
La legislacién, la ética, la salud psiquica: todo ello se funda en el Yo.
Nuestra personalidad es el Yo. Toda terapia y toda educacién del caracter
se centran en el fortalecimiento del Yo. Estas constataciones entran en
conflicto con diversos hechos actuales que parecen poner en duda la
veracidad del dogma del Yo y la seguridad que tal dogma aporta. Ya
desde finales del siglo dieciocho y principios del diecinueve el encuentro
intelectual entre Europa y la India puso en tela de juicio la primacia
del Yo.! En efecto, las escuelas budistas consideran que el Yo es algo
inexistente, un trampantojo o ilusion, ademas de una ficcién perjudicial
para el equilibrio de los individuos y de la sociedad: el Yo es la principal
fuente del deseo y el deseo es la causa del sufrimiento. Por tanto, abolir,
no solo el deseo, sino también el sufrimiento, supone desarrollar una
metodologia con la que erradicar y, en dltima instancia, extinguir el
Yo. ;Es posible algo asi? ;Cémo desprenderse del Yo? ;Cémo eliminar
ese principio fundamental absolutamente primero que, al menos desde
Fichte (1969, p. 91), representa el punto arquimédico desde el que se
construye el pensamiento occidental? ;Sera que, como indica Chantal
Maillard (2019, p. 58), la fuerza del engano en Occidente consiste en
hacernos creer que por debajo de los sentimientos y pensamientos, de
las ilusiones, angustias y suefios, hay un Yo unitario e inexpugnable
cuando, en realidad, el Yo es simplemente un espejismo, una narracion
tranquilizadora, solo un engafio en cuya verdad hemos creido a fuerza
de repetirse?

! Como observa Henri de Lubac (2000, p. 24), no toda influencia procedente

de la India es necesariamente budista. “Le mysticisme des Upanishad a plus
d’affinités avec la doctrine de I'Un que la sagesse de Bouddha, et d’autre part les
ressemblances qu’on peut déceler entre le néoplatonisme et 1’école des Yogacara
peuvent fort bien s’expliquer autrement que par un emprunt, dans un sens ou
dans l'autre”.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



450

Vicente Ordoénez Roig

2. La experiencia del Yo

La necesidad de atender a las voces que vienen del extremo
Oriente no es unicamente algo impuesto por la contemporaneidad,
sino que hunde sus raices en la antigiiedad de nuestra historia: la India
y Grecia dependen de un legado lingiiistico indoeuropeo y muchas
preocupaciones culturales y filosoficas comunes. Sin salirnos del ambito
hispanohablante, libros como La palabra frente al vacio, de Juan Arnau
(2005); Asimetrias, de Salvador Paniker (2008); Filosofia de la India, de
Fernando Tola y Carmen Dragonetti (2008); India, de Chantal Maillard
(2014); la edicion de El Sutra de Benarés, de Ado Parakranabahu (2014)
o La Bhagavad-Gita. El cldsico de la literatura sdnscrita y su recepcion,
coordinado por Oscar Figueroa (2014), son una minima muestra de
que la relaciéon entre pensamiento occidental y cosmovision india no
concluye en la Alemania de Hegel, Schopenhauer y Nietzsche. Nuestras
historias de la filosofia ignoran la riqueza de esta tradicién y parecen
desconocer que tales interacciones hayan existido alguna vez; por ello,
estan incompletas, falsean la historia del pensamiento y tergiversan la
originalidad de la filosofia occidental. Pero, ademas de lo que acabamos
de senalar, nuestra situacion histdérica actual es singularisima en el
sentido de que diversas formas culturales del budismo se han implantado
en distintas zonas geograficas de Occidente e interacttian entre si y con
la cultura que las acoge.? Hoy gran parte de los maestros del budismo
son occidentales y muchos de los estudiosos del pensamiento occidental
provienen de Japon o la India. La comunidad de ambos polos hace que
tal proximidad sea muy fecunda y el enriquecimiento mutuo sea algo
mas que una promesa.

Pues bien, las principales escuelas filosoficas del budismo coinciden
enrefutar la existencia de un Yo permanente e inmutable o independiente
de los agregados psicofisicos o skandhas, y ven tal creencia como una
fuente de sufrimiento y dolor. ; Cémo recibe esta opinion una civilizacién

2 No podemos abordar en estas breves notas la desvirtuacién que han

sufrido las doctrinas budistas siempre que han entrado en contacto con el
pensamiento occidental, pero queda pendiente esta necesaria labor.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



451

Reflexiones sobre la extincion del Yo

basada en el culto al Yo?* Comencemos trazando tentativamente y a
grandes rasgos, como si se tratara de un cuadro de Benjamin Palencia,
una muy breve historia del Yo.

La palabra yo pas6 de ser un util pronombre personal a convertirse
en una descripcion de lo que es un ser humano, como sucede en el
proyecto fenomenolégico de Husserl, para quien Yo es sinénimo de
“hombre real, genuino, verdadero”: “ich, der wirkliche Mensch” (1950,
p- 70).* Si anteriormente se hablaba de “almas” o de “inteligencias”, el
Yo contemporaneo se usa para describir al ser humano en términos de
control y exploracion del Yo. Estas preferencias no son baladies, sino
que denotan “lo que nos parece espiritual o moralmente importante
acerca de los seres humanos” (Varela, 2006, p. 34). La filosofia platonica
hacia que el alma reflejara el exterior y trascendente mundo inteligible o
el orden universal de la razén (cfr. Rep. 508d), mientras que, siglos mas
tarde, Agustin de Hipona sostuvo que cada individuo es un ejemplo
irrepetible del ser humano, con lo que se imponia la practica interior del
autoexamen: “in interiore homine habitat veritas” (De vera religione 39,
72). Si damos un salto en el tiempo, casi un salto cuantico, observaremos
como las ideas innatas de Descartes permiten conocer y formular las
leyes del mundo. Es decir: el Yo controla la ciencia de todas las cosas (cfr.
1973, p. 37). Posteriormente y en otro sentido, el primer psicoanalisis
tratd de sacar a la luz lo que se esconde en nuestro interior, a saber, lo
no dicho de nuestra psique, que es clave y significativo para entender
nuestra forma de ser y actuar (cfr. Freud, 2001, p. 2704).

El Yo ha ido adquiriendo una doble vertiente, la interior y la exterior:
el control de nosotros mismos y de lo que nos rodea y la exploracion del
ambito o del medio y de nuestro inconsciente. Lo exterior y lo interior
son dos vectores opuestos y en conflicto, pero el ser humano retine en
su seno estas dos capacidades: el Yo se convierte asi en el valor supremo
de Occidente, si bien, y como apunta Carl Jung, se trata de un valor
inflacionario (1993, p. 32). Y no es solo que el conocimiento cientifico
del mundo y su manipulacion estan construidos sobre la certeza de

8 Tolstdi, que estudié6 a profundidad la cosmovision india, llega a

equiparar “Yo” y “vida”, dos términos equipotentes e indistinguibles segtn el
genial narrador ruso: “[el yo es el] principio invisible que nos da la vida” (2019,
p- 13).

*  Para un andlisis de la doble actitud del yo como posibilidad en Husserl

(phantasia, por un lado; als-ob, o como-si, por otro), cfr. Luna Bravo (2019, p. 162).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



452

Vicente Ordoénez Roig

que Yo existo, sino que esta misma certeza es la base de la libertad, el
autoconocimiento y la autenticidad, es decir, la supuesta identidad del
Yo consigo mismo es la justificacion de nuestras vidas. ; Cémo renunciar
al Yo? ;Como llevar a cabo una epojé salvaje del ego? Obrar asi haria
que se desmoronaran nuestras creencias basicas, nuestra autoestima,
nuestra responsabilidad y el motor de nuestro mejoramiento individual,
social y del medio.

No obstante, al analizar las cosas mas de cerca se aprecian algunas
grietas inquietantes, hilos desflecados, pequefios puntos de fuga: ;hay
realmente un Yo unitario? ;O esa aparente unidad genera sobre todo
incertidumbre y sospecha? ;Llevamos nosotros mismos el control
de lo que ocurre en nuestro interior? ;O algo escapa al Yo? ;Puede la
autoexploracion revelarnos aspectos desconcertantes de nuestra propia
psique? La postura epistemoldgica dominante en la historia de la filosofia
occidental ha sido el absolutismo en alguna de sus formas: este supone
dogmaticamente que hay un cimiento firme de nuestro conocimiento, ya
sea interno (Yo como sustancia) o externo (el mundo es algo fijo y esta
dado antes de nuestro conocimiento). El absolutismo no solo esta basado
en esta doble creencia, pues quienes habitan la terra ignota de la filosofia
tienen un fuerte apego y una irrenunciable necesidad de fundamento,
tendencia que, consideramos, no ha sido tematizada hasta sus tltimas
consecuencias. En cuanto se tambalean estas creencias apaciguadoras se
siente uno atravesado por la angustia, como si una espada desgarrara,
de dentro afuera, el corazén todavia palpitante del sujeto filosofico.
Sin embargo, frente al absolutismo se posicionan el escepticismo o el
nihilismo para contrarrestar las pulsiones totalizadoras: no, no hay nada
de eso, no hay tal fundamento, es un mal suefio basado en la tendencia
que supone que los pilares de nuestro conocimiento se asientan sobre un
terreno ontoldgico firmemente afianzado y nuestro irrenunciable apego
a tal supuesto.

3. De la fenomenologia a la meditacion

El mundo vivido, que es cotidiano a la vez que social, es el trasfondo,
horizonte o campo de toda actividad teorica. La tarea de quienes nos
dedicamos a la filosofia estriba en analizar la relacion esencial entre
conciencia, experiencia y mundo. La fenomenologia pura ha querido
ser la ciencia que cumple este cometido abandonando los presupuestos
gnoseologicos irrefutables y las impregnaciones absolutizadoras
habituales para aprehender inmediatamente el mundo vivido en la

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



453

Reflexiones sobre la extincion del Yo

conciencia (cfr. Husserl, 1950, p. 12). Este objetivo, el de alcanzar la
percepcién del mundo original desprejuiciado, el mundo que sustenta
los demas mundos tedricos o bien ilusorios, es decir, el vuelco de Husserl
hacia las cosas mismas, nunca ha pasado de ser un enfoque filosofico,
pues inmediatamente ha vuelto a caer en lo meramente tedrico, en un
discurso sobre la experiencia que sustituye a la experiencia misma, que
ha quedado, asi, reducida a algo post factum (cfr. Husserl, 2006, p. 226).
(Por qué no examinar de nuevo la experiencia que tenemos de nosotros
mismos? ;Por qué no buscar la experiencia del Yo recurriendo, como
hace el budismo, a la meditacién® con miras a una experiencia plena? La
meditacién abarca un conjunto de técnicas con las que captar las cosas
toda vez que se han abandonado teorias y actitudes abstractas para
aproximarse a la situacién de la plena experiencia propia desprejuiciada.

Ademas, la meditacion impone una constatacion basica: la mente y
el cuerpo raramente estan coordinados, o, lo que es lo mismo, casi nunca
o nunca estan completamente presentes, lo que implica que los seres
humanos suelen con frecuencia estar desconectados de la experiencia,
de la realidad actual. Si uno es capaz de rectificar esta actitud habitual y,
a partir de la meditacion, capacita su mente para estar presente y vivir
de primera mano esa experiencia efectiva, la mente se hara presente
a si misma, lo que quiere decir que captara su propia naturaleza y
funcionamiento. Cuando, por ejemplo, se intenta prestar atencién
a la respiracion, se topa uno con dificultades para llevar a cabo este
objetivo aparentemente sencillo. Pero probablemente ira mejorando la
capacidad de concentracion toda vez que se adentre uno en esa singular
experiencia meditativa: “a medida que el meditador interrumpe una y
otra vez el flujo del pensamiento discursivo y vuelve a estar presente en
su respiracion o su actitud cotidiana, doma gradualmente el tumulto
mental” (Varela, Thompson y Rosch, 2011, pp. 50-51). La conciencia de
tal tumulto mental se convierte en una perspectiva mas panoramica, en
un trasfondo no conceptual que podemos llamar, no practica de evasion,
sino amplitud de conciencia alerta.

> El término meditacion goza de diversos significados, pero todos ellos

tienen en comun referir al acto de ser o buscar estados alterados de conciencia,
en el sentido de apartarse del estado habitual e inferior de esta en la captacion
de la realidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



454

Vicente Ordoénez Roig

4. Los cinco agregados

Deciamos que la mente y el cuerpo suelen estar disociados y que las
situaciones de copresencia son mas bien marginales; la mente divaga y el
cuerpo funciona de acuerdo con unaserie de automatismos inconscientes.
Pero es también una cuestion de experiencia que el cuerpo y la mente
pueden unirse y coordinarse plenamente, pues la relacion mente-cuerpo
no es algo fijo, sino que es alterable mediante el entrenamiento —“la
filosofia occidental no niega esta verdad, sino que la ignora” (Varela,
Thompson y Rosch, 2011, p. 54)—. Sin embargo, el entrenamiento
al que nos referimos nos debe ayudar, no tanto a aprender a ejercitar
una habilidad, un arte o una técnica, como a abandonar los habitos de
ausencia o de tumulto, porque es fundamentalmente un desaprendizaje:
las técnicas de presencia plena nos llevan a ser conscientes del curso
de nuestra mente, a estar alertas a sus cambios. La circularidad que se
da entre yo y mundo (el entre-deux al que apunta Merleau-Ponty) ¢ da
vida y significado a una pregunta incluyendo tanto al que la formula
como al proceso de formularla. Mas, ;a qué tipo de conocimiento nos
lleva esta forma de meditacion? El conocimiento en el sentido de prajiia
no es conocimiento sobre nada; no es conocimiento de una experiencia,
sino la experiencia misma: la meditaciéon nos debe llevar a ser uno
con la propia experiencia. No se rechaza, por tanto, la reflexién como
modo de aprendizaje, pero no debe ser reflexion sobre la experiencia,
sino la experiencia misma o una forma de experiencia en si, i. e., lo que
podriamos llamar, parafraseando el Dhammapada (21), reflexion alerta
y vigilante.

Demos un paso adelante hacia una presunta experiencia del Yo
recurriendo precisamente a la filosofia budista.” Los tres vehiculos del

®  “Le monde phénoménologique, c’est non pas de I'étre pur, mais le sens

qui transparait a l'intersection de mes expériences et de celles d’autrui, par
I'engrenage des unes sur les autres, il est donc inséparable de la subjectivité et de
I'intersubjectivité qui font leur unité par la reprise de mes expériences passées
dans mes expériences présentes, de l'expérience d’autrui dans la mienne”
(Merleau-Ponty, 1989, p. 20).

7 Deben sefalarse las enormes dificultades hermenéuticas con las que
tienen que enfrentarse quienes intentan entablar un didlogo intercultural con
el pensamiento budista sin un conocimiento profundo del sanscrito y el pali,

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



455

Reflexiones sobre la extincion del Yo

budismo (Hinayana, Mahayana y Vajrayana) han coincidido al afirmar
que el Yo era algo vacio en el sentido de inexistente, dependiente de
causas u ocasiones, carente de autonomia e ilusorio, ademas de un
prejuicio nocivo. ;Cémo llegan a conclusiones tan provocativas para un
occidental? Mediante un examen meditativo de los cinco agregados o
skandhas® sobre los que ya hablo Buda en su primer sermoén en el parque
de los ciervos, en Isipatana (cfr. Samyutta Nikaya 56, 11). En términos
generales, constituyen la lista de todos los fenémenos compuestos que
existen en el universo y son dukkha (‘sufrimiento”). A nivel individual, son
la base de la personalidad sobre la cual se establece equivocadamente la
idea de un Yo y de una persona realmente existentes. Los mecanismos
de percepcion —que son mecanismos de apropiacion o apego, en cuanto
que establecen lo mio, 1o que me pertenece — incluyen, ademas de los cinco
sentidos, la percepcion de nuestros pensamientos: miramos todo desde
la perspectiva del cuerpo y desde él percibimos los objetos y, aunque
la mente se distraiga o se pierda en ensofaciones, estamos seguros de
que regresara al mismo cuerpo. Siempre estamos convencidos de que
se mantiene algo permanente en la variacién, un modelo invariable.’
;Cuales son, entonces, estos agregados?

como es nuestro caso. Trataremos de vencer estos obstaculos bebiendo de las
fuentes directas y consultando diversas ediciones y comentarios, si bien somos
conscientes de las limitaciones de nuestro analisis.

8 Skandha (en sénscrito) o kandha (en pali) es un término que literalmente
quiere decir ‘montén’, ‘grupo’, ‘ensamblaje de fenémenos compuestos’: “cinco
conjuntos en los cuales el Buda ha englobado todos los fenémenos fisicos y
mentales de la existencia condicionada” (Cornu, 2001, pp. 38b-39b).

®  No debe olvidarse que el Yo es un supuesto socialmente condicionado,
o, expresado de otro modo, un lexema del instinto de rebafio. La sociedad
impone y potencia el Yo, que es, contra lo que pueda parecer, un dispositivo
de sumision. Asi, no resulta contradictorio propugnar formas de individualismo,
de independencia critica del rebafio, potenciando, al mismo tiempo, la
extincion del Yo. Ciertas estructuras y operaciones neurales y determinados
estados neurobioldgicos nos ayudan a conocer, sin ayuda del lenguaje, que las
resonancias semanticas que percibimos son propias y no de otro cuerpo. Nuestra
idea de subjetividad es independiente de los pronombres yo y mi y anterior al
lenguaje humano que nos enriquece y confunde. El mecanismo neural que
genera subjetividad no se identifica ipso facto con el Yo (self). El individualista es
una subjetividad que no recurre al 1éxico del rebafio, ni adopta, en la medida de
lo posible, actitudes practicas que de ahi se derivan.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



456

Vicente Ordoénez Roig

Ademas de las formas o riipa, que pertenecen a la esfera del cuerpoy
de los fendmenos fisicos, los cuatro agregados siguientes son fendmenos
mentales:

1. Las sensaciones (vedand): los tres tipos de
experiencias sensibles cuyo tono emocional puede
ser agradable, desagradable o indiferente.

2. Las representaciones mentales, percepciones
o nociones (safifid): reconocen, identifican y
disciernen las cosas de las que se tiene experiencia
y van acompanadas de los tres venenos: codicia,
animadversion e ilusion o ignorancia.

3. Losfactores de composicién o formaciones karmicas
(sanikhara): comprenden todos los automatismos
habituales de pensamiento, sentimiento, percepcion
y accion. Son “huellas karmicas® o factores
condicionantes (fenémenos cognitivos, rasgos de
personalidad, habitos, tendencias emocionales)
que determinan nuestro presente y nuestro futuro,
y, aunque fuertemente variables, mantienen una
sensacion de continuidad.

4. El discernimiento (vififiana): reune la informacién
de los agregados anteriores y conforma al
experimentador en una perspectiva dualista (sujeto-
objeto)."! Se manifiestan como las seis conciencias
de los sentidos (vista, oido, olfato, gusto, tacto y
conciencia mental).

10" Karma es la fuerza motriz de la coproduccién condicionada. “El karma

estd cargado de un valor moral favorable o desfavorable a consecuencia de la
intenciéon que lo anima, y su resultado madura siempre en el seno del samsara
[ciclo de existencias condicionadas por la ignorancia], para bien o para mal segtin
el propésito inicial. El karma nace de una intencién egocéntrica producida por la
creencia en el yo [pali: atta; sasncrito: atman]” (Cornu, 2001, p. 299a).

"' Inevitablemente se imponen en el teatro de la conciencia las reflexiones
de Fichte: el Yo, que se pone a si mismo mediante un acto de libertad absoluta,
es “Identitat des Subjekts und Objekts: Subjekt-Objekt” (1969, p. 98).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



457

Reflexiones sobre la extincion del Yo

Un pormenorizado examen meditativo llevara a la conclusién de
que no hay ningtn Yo en la conciencia, asi como tampoco hay ninguna
unidad. Mas aun, no hay un Yo en los agregados ni en el conjunto de
estos. ;Y qué es, entonces, lo que hay? ;Algo radicalmente diferente a
esos agregados? ;Una suerte de res cogitans o, empleando terminologia
propiamente budista, cetand, la intencionalidad o volicion, es decir,
una actividad psicoldgica que dirige la mente hacia una direccién
determinada, un objeto especifico o un objetivo concreto? ;El Yo que
experimenta los cinco agregados sera el flujo de Heraclito? Queremos a
toda costa encontrar algo s6lido y permanente, alguna continuidad, unos
cimientos, pero el analisis minucioso desbarata nuestras presunciones.
Los skandhas estan vacios de Yo, dicen los budistas, aunque viven de la
discontinuidad. Concretamente, la escuela Prasangika Madhyamaka'
(Nagarjuna) niega que la persona sea ninguno de los elementos que la
integran o el conjunto de estos, si bien tampoco es algo independiente
de todos ellos. En consecuencia, la persona solo existe nominalmente
o por designacién: los procesos mentales se explican recurriendo a
la causalidad y, por ello, no podemos postular ningtin Yo al margen
de la cadena causal.” Cuando tratamos de capturar la permanencia,
fracasamos, pues la experiencia es discontinua y, a pesar de nuestra fe
en los agregados del apego, los agregados estan vacios de Yo y llenos de
experiencia.

2 La Via Media tuvo distintos contenidos a lo largo de la historia del

pensamiento budista. Buda habld de ella (madhyamapratipad) entendiendo que
entre el ascetismo extremo y la vida entregada a los placeres habia que elegir
una via intermedia, que era por la que él opté y propuso a sus seguidores. El
mismo entendié desde sus primeros sermones que la via media debia alejarse
de los extremos del eternalismo y del nihilismo. Posteriormente, Nagarjuna —
que siempre pretendid, con sus refutaciones de los pensadores hindues y otros
budistas y con diversas pruebas logicas, demostrar la verdad de la doctrina del
Buda sobre la vacuidad (que, mds que un concepto filosofico, es la experiencia
de la realidad ultima de las cosas)— propuso su propia opciéon de la Via
Media (Madhyamaka), entendiendo esta mas como un equilibrio 1égico entre la
afirmacion de una tesis y su negacién, otorgando a la expresiéon un contenido
mas ontologico y epistemoldgico (como si dijera “’X’ no es X, por eso lo llamamos
‘X”). Cfr. la docta edicién de Juan Arnau de (2011) Nagarjuna.

3 No entramos ahora en si el sentimiento del Yo puede resultar en
ocasiones util y necesario.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



458

Vicente Ordoénez Roig

5. Vacuidad

Liberarse gradualmente del apego al Yo nos lleva a la comprensién
de la coproduccion condicionada (pratityasamutpida) o al origen
codependiente de los fenémenos internos y externos: “todas nuestras
actividades dependen de un trasfondo que nunca se puede precisar en
forma absoluta y definitiva” (Varela, 2006, p. 173). El sentido comun
nos ayuda a desenvolvernos en el mundo, que ni esta fijo ni dado de
antemano: es un mundo que se modela y corrige segtin los actos que
realizamos. Los problemas con que nos enfrentamos se corrigen y
rectifican a partir de la acciéon guiada por nuestro sentido comun.
Hay una constante retroalimentacion entre accién y efecto: nuestra
cognicién emerge del trasfondo de un mundo que se extiende mas
alla de nosotros pero que no existe al margen de los actos corporales
efectivos de nuestro organismo. En esta circularidad sin término somos
incapaces de discernir un fundamento subjetivo o Yo permanente. La
investigacion cientifica puede estudiar y analizar los mundos que se
rectifican y acoplan estructuralmente, pero nunca encontrard en ese
ambito completo “un sustrato o cimiento fijo y permanente, asi que en
ultima instancia carecen de fundamento” (Varela, 2006, p. 251).

El distanciamiento del cientifico cognitivo respecto a la experiencia
le impide mezclarse con ella. Si las ciencias cognitivas pretenden tener
una eficacia no solo descriptiva, sino rectora de la vida, tienen que dar
un paso adelante y preguntarse como podemos comprender nuestra
experiencia cotidiana si nuestro mundo carece de fundamento, si nos
vemos obligados o condenados a vivir careciendo de suelo firme.
Precisamente la problematica de la falta de fundamento es el ntcleo
de la tradicion budista Madhyamaka, aunque la tradicion filoséfica
occidental presuponga gratuita y hasta etnocéntricamente que no hay
otra tradicién que la nuestra.

La ensefanza de la vacuidad (sanscrito: Sinyatd; pali: sufifiata)
comenz0 a impartirse quinientos afios mas tarde de la muerte de Buda y
se convirti6 en la base del budismo Mahayana. Como hemos mencionado
anteriormente, Nagarjuna es el maestro principal y primero de esta
escuela. El método de este pensador consiste en elaborar una asfixiante
refutaciéon de las posiciones ajenas hasta obligar al contrincante a
confesar su error sin paliativos ni reservas. Veamos concretamente cémo
procede:

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



459

Reflexiones sobre la extincion del Yo

[...] el ver no puede verse a si mismo, ;de qué forma lo
que no se ve a si mismo podria ver a otro? [...] ;Cémo
va a tener sentido decir que la visién ve? [...] ;Como
podria existir aquello que se ha de ver o la visién
misma? Si no existe la visién y lo visto, ;como van a
existir la conciencia y los tres factores (que siguen a la
vision y lo visto en la cadena del origen condicionado:
contacto, sensaciéon y sed?); por tanto, ;como podrian
existir la apropiacion y los demas componentes del
origen condicionado? (Nagarjuna, 2011, III, 4-7, pp. 67-
69).

Nagarjuna no afirma que las cosas no existan independientemente
(sin depender de nada mas) ni que existan independientemente
(que su identidad trasciende sus relaciones), sino que se originan
codependientemente y, por lo tanto, carecen de fundamento, son o estan
vacios (cfr. 2011, XXIV, 18-19, pp. 179-181). Todo en ellos tiene que ver
con las condiciones de origen, formacion y deterioro, y nada escapa a
tales condiciones. Si, a su vez, las causas y los efectos, las cosas y sus
propiedades, la mente del sujeto y sus contenidos son codependientes
de otras cosas, todo estda vacio, es decir, nada tiene una naturaleza
intrinsecamente independiente. El mundo como $iinyatd no es sensu
stricto un acto intencional, sino algo parecido a un reflejo en el espejo,
reflejo que carece de realidad o causa ejemplar fuera de si mismo.

;Qué significa esto en la vida cotidiana? Ya en el Abhidharma (1999)"
se distinguia entre “verdad ultima” (paramartha, vacuidad de mundo
fenoménico) y “verdad relativa o convencional” (samvriti, verdad
disfrazada con ropajes fenoménicos, pero que en si es vacia, sinyata),
cosa que mantiene Nagarjuna. Esta distincion parte de la descripcion de
la practica meditativa y supone una gran ayuda para la contemplacion,
pero no hay que a) tomar relativo como significando que la verdad es
imposible de alcanzar en determinado universo de discurso, ni b) tomar
convencional como aquello que es ajeno a la practica cientifica. Relativo
quiere decir que se refiere al mundo codependiente, no al mundo de las

4 Conjunto de escritos “escolésticos”, tratados y comentarios elaborados

por las escuelas Sarvastivadin (sanscrito) y Theravada (pali) que analizan los
fendmenos cosmoldgicos y psicologicos y las cuestiones metafisicas desde el
punto de vista de la ensenanza de Buda.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



460

Vicente Ordoénez Roig

entidades absolutas; convencional hace alusion al uso comun del lenguaje
humano. De manera que tal distinciéon no implica la imposibilidad de
asertos verdaderos en el mundo relativo, ni la posibilidad de hacer
ciencia y definir las leyes que lo rigen, ni de vivir cotidianamente. En
este sentido, Juan Arnau sostiene lo siguiente:

[...] postular “todo es relativo o “todo es condicionado”,
es decir, postular pratityasamutpada, haria caer al
madhyamika en una regresion infinita (anavastha).
Dada esta logica del lenguaje que parece hacernos caer
siempre en sus trampas, se dramatiza, en el sentido
de que se muestra o representa, y no se postula [...].
Nagarjuna muestra los engafios de las palabras que
implican un “yo”, pero no puede probarlo, las palabras
mismas lo traicionarian (2005, p. 252).

Abandonados en la actualidad los puntos de vista logicos, éticos
o metafisicos basados en estructuras estables y asumida la falta de
fundamento del Yo y del mundo, las ciencias deben hoy articularse
de forma radicalmente distinta. De ahi el interés que despierta el
Madhyamaka para esta nueva y urgente tarea. Y es que el Yo ha perdido
su fundamento precisamente porque ha pasado a ser objeto de ciencia:
lo subjetivo se ha convertido en objetivo y en este escrutinio ha perdido
su fundamento; sin embargo, al mismo tiempo la objetividad del
mundo ha quedado sometida a la subjetividad como cimiento. Esta via
tentativa ha supuesto hasta ahora un callejon sin salida para la ciencia
occidental. En efecto, ya en Hume la identidad queda sometida a la
discontinuidad de las percepciones (1.4.6, 252). Lo que ocurre es que
disfrazamos tal interrupcion suponiendo que las percepciones discretas
estan conectadas por alguna existencia real. Hume no llegd, desde
luego, a establecer el entre-deux, como tampoco pudo desplegar sus
revolucionarias posibilidades porque ni habia tradicién en este sentido
ni tuvo el golpe de genio de iniciarla.

Siempre se ha sentido la falta de fundamento como algo negativo,
como el colapso de un ideal: el de la ciencia, el de la razon en filosofia,
incluso el de vivir plenamente. No obstante, el camino que recorre el
budismo percibe este tema de forma contraria. En efecto, la conciencia
aprehende la vacuidad, esto es, llega a la conclusion de que cualquier
concepcion y experiencia no se dan si no es en el vacio (cfr. Ganeri, 2017,
p- 46). En parte porque, como ha puesto de relieve Kalupahana (1999, p.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



461

Reflexiones sobre la extincion del Yo

133), no sélo Nagarjuna, sino el mismo Buda (SN 1II, 22, 7), a pesar de
reconocer la conciencia o autoconciencia como un elemento decisivo de
la personalidad humana, “no estaba dispuesto a asumir un substrato
metafisico como el de ‘si mismo’ o0 “Yo’ como objeto”.

La libertad no es la negacion del mundo, del samsara, sino la
transformacion de nuestra manera de ser en el mundo vivido. El
Mahayana supuso un cambio radical respecto al budismo inicial y la
vacuidad no solo se aplicara al Yo, sino a todos los fenémenos fisicos.
En resumidas cuentas, Nagarjuna y sus abundantes seguidores
demostraron el error de creer que hay un ego sustancial y permanente
bajo el flujo de causas y ocasiones encadenadas. Como De Jong subraya
(1950, p. 323), Nagarjuna excluye la posibilidad de establecer, siquiera
tentativamente, una ontologia de corte sustancialista: su epistemologia
es un tipo especial de saber que pone en evidencia las contradicciones
sobre las que se asienta la realidad y, mas importantemente, no trata
de llegar a ningtin acuerdo o componenda que conecte, anulandolas,
las diferencias que a su paso encuentra cuando se lanza a hurgar en esa
misma realidad. Ya Buda habia afirmado en el sermén pronunciado en
Acela que el individuo no es otra cosa que un flujo que discurre como un
rio y al que ponemos un nombre (cfr. Wijayaratna, 1995, pp. 53-84; 2006,
pp- 113-120). ;Cémo no recordar la fluencia universal de Heraclito?

6. Atta

Hasta ahora hemos reflexionado en torno a la posible extincién
del yo desde un tinico prisma: un autor (Nagarjuna), en el contexto
de una escuela (el Madhyamaka), de una vertiente particular del
budismo (el Mahayana). En este punto es pertinente fundamentar
nuestros argumentos en la riqueza conceptual de las doctrinas budistas
en su propio contexto y en toda su complejidad, teniendo en cuenta
la diversidad de escuelas y tradiciones a lo largo de la historia. Nos
centraremos en el Canon Pali; concretamente, de sus tres “cestas”
(secciones o partes) — Vinaya Pitaka, o cesta de la disciplina monastica;
Sutta Pitaka, cesta de los discursos; Abhidhamma Pitaka, cesta de la
escuela y sistematizacion doctrinal del Sutta Pitaka— prestaremos
especial atencion a la segunda de ellas.

El Sutta Pitaka es una de las fuentes principales del budismo en su
forma mas arcaica y, para nuestro objeto de estudio, una de las mas
estimables. De los cinco textos principales que lo componen —Digha
Nikaya, Majjhima Nikaya, Samyutta Nikaya, Anguttara Nikaya y

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



462

Vicente Ordoéiiez Roig

Khuddaka Nikaya— comentaremos, inicialmente, algunos fragmentos
del Sarhyutta Nikaya (en la versién de Rhys Davids, 1995), si bien nos
referiremos puntualmente a algunos sutras, gathas y jatakas contenidos
en los otros volumenes.

En algunos de los sutras del Canon Pali, afta —Yo’ o ‘si mismo’— no
tiene una connotacion metafisica; mas bien se usa como un pronombre
demostrativo o indefinido con el que se alude al sujeto empirico y, por
tanto, apunta a uno mismo, a mi mismo, etc. (cfr. Sarhyutta Nikaya 12,
41; Anguttara Nikaya III, 163-182; Dhammapada 103). No obstante,
como sostiene Harvey (2004, pp. 19-20), atta también esta conectado
con el caracter de una persona (un monje, por ejemplo, debe conocerse
a si mismo: attafifiu) y, por tanto, con su mismidad o yoidad. En todo
caso, ese o que deja de ser un mero recurso gramatical para convertirse
en una construccion metafisica —Yo— no puede entenderse como
sustancia permanente, trascendente y absoluta, algo que existe en y
por si. Contra esta abstraccién se posiciona ciertamente el budismo,
para quien el Yo es, mas bien, un conjunto de fendmenos fugaces e
impermanentes, transitorios, que concluyen toda vez que concluye la
vida de la persona concreta. En el Sarhyutta Nikaya (I, 22, 93), discursos
cortos pronunciados por Buda o alguno de sus discipulos y agrupados
tematicamente, Buda explica como es que los muchos piensan que el Yo
es la suma de los cinco agregados:

[...] consideran la forma como el yo,
el yo como teniendo forma,

la forma siendo

enel yo,

el yo siendo en la forma

[rGpam attato samanupassati,
rupa-vantam va attanam,

attani va rupam),

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



463

Reflexiones sobre la extincion del Yo

ripasmim va attanam].”

Ademas de la forma o cuerpo, casi todo el mundo considera a
los sentidos, la percepcion, las acciones y la conciencia como el Yo; el
Yo como teniendo sentidos, percepciones, acciones y conciencia; los
sentidos, la percepcion, las acciones y la conciencia siendo o estando en
el Yo; por ultimo, el Yo siendo o estando en los sentidos, percepciones,
acciones y conciencia. Desde el prisma de Buda, por tanto, la mayoria
cree que su propia personalidad es la suma de estos cinco agregados,
es decir, que la experiencia personal surge de la articulacién de
un conjunto de experiencias que al agregarse constituyen algo fijo,
permanente y asentado, y a lo que denominamos Yo o si mismo. De
hecho, y como se hace explicito, no solo en el Sutta Pitaka (Majjhima
Nikaya 2, 11), sino también en el Abhidharma (VII, 7), la doctrina del Yo
o attavadupadanam es una de las cuatro causas del apego. Sin embargo,
esta aparente identidad se resquebraja en cuanto se cae en la cuenta de
la dinamica del Yo, a saber, tan pronto se experimentan los cambios y
transformaciones que suceden en el interior del Yo, sus evoluciones, su
vertiginosa estructura ilimitada, el caos que se esconde en uno mismo: el
Yo es una sima infinita, un abismo desde el que no cabe erigir constructo
alguno precisamente porque sus cimientos se asientan en el terreno de lo
transitorio e impermanente (anicca), del sufrimiento (dukkha), del no Yo
o anattd.'® Volveremos sobre este punto en el siguiente apartado. Ahora
debe repararse en la explicacién de Buda cuando Ananda le pregunta
qué debe entenderse por nirodhd, la suspension o cesacion (SN 1II, 22,
21):

[...]la forma es, Ananda, impermanente,
condicionada,
coproducida de forma dependiente,

de naturaleza destructiva,

15 Nohe podido mantener en castellano la métrica pali articulada en torno

a las tres clases de metros empleados en los cantos, sama, addhasama y visama.
Para la traduccién de estos fragmentos he recurrido a combinaciones métricas
de series no estroficas.

16 El libro de André Lemort (2012) ofrece, ademas de indicaciones muy
precisas sobre la practica del zazen, reflexiones generales sobre estos temas que
nos han sido de gran utilidad.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



464

Vicente Ordoéiiez Roig

de naturaleza decadente,
de naturaleza desapasionada,

de naturaleza suspendida

[ripam Anando aniccam),
sankhatam),
paticca-samuppannamn),
khaya-dhammanm),
vaya-dhammanm),
viraga-dhamman,

nirodha-dhammanm].

De nuevo, no es solo la forma, pues son los cinco agregados de los que
puede predicarse su impermanencia, condicionamiento, coproduccién
dependiente, destruccion, decadencia, desapasionamiento y suspension
o cesacion. Esto no es, por otro lado, un constructo ontolégico o una
argucia lingiiistica: es la evidencia originaria, la intuicién de que todas
las cosas se generan y destruyen, son y no son, estan y no estan. El Yo no
supone una excepcion. Encontramos, de hecho, una cierta continuidad
semantica entre los conceptos atta y citta, término este ultimo que, si
bien cabe traducir como mente, corazon o pensamiento, alude sobre todo a
un centro psicoldgico que puede ser tanto incontrolado, errdneamente
empleado y agitado como controlado, correctamente empleado y
sosegado. Como se canta en el Dhammapada (159), “[el Yo] es en verdad
dificil de dominar” (atta hi kira duddamo).

7. No Yo

Ignorar la red de ilusiones y engafios entretejida alrededor de los
cinco agregados provoca en la mayoria la falsa impresion de que esos
agregados son permanentes y que, desde ellos, es posible fundamentar
un Yo estable y fijo. Para romper con esa red de ilusiones y engafios
y liberarse de las cadenas de mara, el budismo propone, ademas de
abandonar el apego a los cinco agregados, un conocimiento directo de
las tres caracteristicas de la existencia (tilakkhana): la impermanencia, el

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



465

Reflexiones sobre la extincion del Yo

sufrimiento y la insustancialidad del no ser, o sea, el no Yo o anatta. Solo
asi es posible alcanzar la ecuanimidad, algtin viento favorable, cierta
felicidad. Leamos, por ejemplo, las reflexiones de Buda en Savatthi, en el
parque de Anathapindika. Alli, frente a un grupo de monjes, declara que
la gente ordinaria asume el siguiente punto de vista acerca de lo real:

[...] esto me pertenece
yO SOy esa persona

yo me percibo como tal

[tam pi ‘etam mama,

eso’ham asmi,

eso me atta’ ti samanupassati] (Majjhima Nikaya 22, 15).
El Buda denuncia la ilusién perniciosa de quienes creen en su propia
personalidad, quienes tienen una fe en su individualidad o Yo."” Quienes

estudian de forma disciplinada ateniéndose a las ensenanzas del Buda
se aproximan de forma diferente a lo real:

[...] esto no me pertenece
yO No SOy esa persona

yo no me percibo como tal

[tampi ‘n’etanm) mama
n‘eso’ham asmi,

na m’eso atta’ ti samanupassati] (MN 22,15).

17 En este punto es inevitable no recordar la ultima linea del fragmento
2 (Diels-Kranz) de Heraclito, donde sefiala que “los mas [hoi polloi] viven como
teniendo un pensamiento privado [idios] suyo”. Efectivamente, cada uno
cree que su pensamiento e inteligencia, lo que hace y dice y las ideas que se
le ocurren, son propiamente suyos. Interpretado en clave budista, cabe afirmar
que el apego a todos estos elementos que configuran la creencia en un Yo propio
es causa de inagotable sufrimiento.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



466

Vicente Ordoéiiez Roig

Unas lineas después, la conclusion es tajante: el Buda constata que
jamas ha sido testigo de una doctrina del Yo que no aparejara dolor,
obsesion, pena, sufrimiento y desesperacion para quienquiera que
se apegue a ella (MN 22, 23). La via que propone el budismo es otra:
abandonar la ficcion del Yo para desarrollar una ensenanza del no Yo que
muestre que no hay ningtin fundamento, ningtin pilar en los fendmenos
fisicos ni en los mentales que posea entidad autosuficiente. Quien se
adentra en la filosofia del Buda y comprende que ni la sensacion es el
Yo ni tampoco lo es la autoconciencia, quien asume que ni su Yo siente
ni es sujeto de sensacién, aquel que comprende todo esto no tiene apego
por nada, no esta agitado, pues ha logrado desasirse de las fantasias de
la permanencia, la sustancia y lo absoluto que poseen quienes siguen
aferrados a su Yo. Es a partir del no Yo que puede cultivarse un espiritu
libre de toda fijacion y alcanzar un conocimiento trascendente, en el
sentido de que trasciende toda fijacién sustancialista o conceptual, y
alcanzar desde ahi una sabiduria no reificada que capta el objeto global
mas alla de toda expresion.

Cuando, llegando al conocimiento, [quien sigue el
Octuple Camino y medita] ve que todas las cosas
condicionadas son impermanentes, entonces se harta
del sufrimiento: es el camino de la purificacion.

Cuando, llegando al conocimiento, ve que todas las
cosas condicionadas producen sufrimiento, entonces se
harta del sufrimiento: es el camino de la purificacion.

Cuando, llegando al conocimiento, ve que todas las
cosas carecen de Yo,

entonces se harta del sufrimiento: es el camino de la
purificacion.

[Sabbe sankhara anicca ti, yada pafifiaya passati,

atha nibbindati dukkhe - esa maggo visuddhiya.
Sabbe sankhara dukkha ti, yada pafifiaya passati,

atha nibbindati dukkhe - esa maggo visuddhiya.

Sabbe dhamma anatta ti, yada pafifaya passati,

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



467

Reflexiones sobre la extincion del Yo

atha nibbindati dukkhe - esa maggo visuddhiya]
(Dhammapada 277-279).'8

Por otra parte, ya el segundo discurso del Buda en Benarés (SN
22, 59) insiste en este punto cuando declara que la impermanencia,
el dolor y la insubstancialidad del Yo son aquello de lo que uno debe
desprenderse para alcanzar la sabiduria. Es decir: solo en la medida en
que se entiende que la forma, la sensacion, la percepcion, las formaciones
mentales y la conciencia no son algo propio es posible observarlos como
impermanentes, insatisfactorios y carentes de Yo. Lo decisivo, por tanto,
estriba en comprender que se es sin una sustancia permanente, reconocer
como falsas las cosas que ligamos al Yo y desidentificarse de ellas. Asi,
cuando se ha entendido que ningtin fenémeno es sin depender del resto
de los fenémenos, desubstanciados, vacios de Yo, es posible aprehender
que no hay individuos particulares ni tampoco eso que denominamos
personalidad o subjetividad. Solo, quiza, una serenidad o sosiego a la que
la filosofia budista se refiere con el término passaddhi.

Conclusiones

El principio de identidad (Yo, sujeto, individuo, persona) es la
piedra clave del edificio conceptual de Occidente y gobierna buena
parte de su psicologia, ldgica, epistemologia, ontologia y teologia.
La filosofia mantiene que la propia conciencia del Yo, que se nos da
mediante una intuicién intelectual de caracter volitivo anterior a
cualquier saber especifico, es el fundamento de la liberacién de toda
servidumbre: el Yo se pone a si mismo mediante un acto de libertad
absoluta. Esta nocidn de identidad dependiente de una logica de corte
sustancialista se opone radicalmente a la nocién budista de “no Yo” o
anatta, de donde probablemente surge la idea de vacuidad. Es innegable
que “Occidente no ha ignorado nada de los avatares y de las afrentas del
Yo; no ha ignorado nada de las astucias de la egoidad, de la polisemia
mentirosa y de la vanidad de ser si mismo, o de la imposibilidad de
descubrir quién se esconde detras de las mascaras del ego” (Bonardel,
2005, p. 111). Efectivamente, no ha ignorado ninguna de las formas
de la impermanencia, de la inconsistencia, de la incoherencia o de la

8 La traduccién es de Carmen Dragonetti (1995, p. 168), si bien he

modificado su traduccién de “existencia propia” (anatta) por “Yo”.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



468

Vicente Ordoéiiez Roig

impersonalidad, pero lo ha hecho, como en el psicoanalisis de Freud y
el resto de las abundantes terapias surgidas desde su centro, reforzando
el Yo del paciente. Los pensadores occidentales mas criticos ciertamente
recorren un tramo en la “deconstruccion” del Yo, pero no llegan hasta
su consunciéon porque acaban proponiendo nuevas identificaciones.
¢Cdémo renunciar a construir el mundo y la experiencia segtn el eje y la
configuracién del Yo?

La filosofia budista, por el contrario, considera que la nocién de
“Yo” es una consecuencia de la coproduccién condicionada, es decir,
es resultado de una serie de procesos corporales, sensibles, perceptivos,
volitivos y conscientes que provocan la ilusion de la identidad. El Yo no
es una sustancia, sino la conjunciéon de agregados en los que domina la
impermanencia, el sufrimiento y la insustancialidad. Como se canta en
el Digha Nikaya:

[...] impermanentes

son las cosas compuestas;
crecer y decaer

es su naturaleza;

se producen y se disuelven;

su extincion es felicidad

[“anicca vata sankhara, uppadavayadhammino;
uppajjitva nirujjhanti, tesam viipasamo sukho’ti.

mahasudassanasuttam nitthitam catuttham] (DN 17, 272).

Asi las cosas, el budismo deja de lado cualquier interpretacién
sustancialista del Yo y pone entre paréntesis, por ejemplo, la problematica
recurrente sobre el origen del mundo, el nacimiento y la muerte.
Esta postura estd mas alla del eternalismo y del nihilismo: en ella, los
fendmenos son simplemente lo que son, y no un fruto de nuestra sed
de ilusién y de representaciones —y de contacto entre nociones—. Ello
lleva a una singular exposicion de la doctrina del no Yo, experiencia que
no es de nombres y formas porque la visién justa (la que nada construye)
es ajena al contacto. Se trata, por tanto, de alcanzar, a partir del no Yo

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



469

Reflexiones sobre la extincion del Yo

o anattd, esa realidad mas amplia, mas abarcante, menos exclusiva: la
extincion del Yo es atenerse a lo que hay.

Referencias bibliograficas

Arnau, J. (2005). La palabra frente al vacio. Filosofia de Nagarjuna. FCE-EI
Colegio de México.

Bodhi, B. (1999). A Comprehensive Manual of Abhidhamma. The
Abhidhammattha Sangaha of Acariya Anuruddha. BPS.

__ (2000). The Connected Discourses of the Buddha. A New Translation of
the Samyutta Nikaya. Wisdom Publications.

Bonardel, F. (2005). Bouddhisme et philosophie : la question de I'identité.
Les cahiers bouddhiques, 1, 102-123.

Cornu, P. (2001). Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme. Editions du
Seuil.

Childers, R. C. (1993). A Dictionary of the Pali language. Asian Educational
Services.

De Hipona, A. (1841). De vera religione. En Opera omnia. (cols. 121-172).
(PL 34).]. P. Migne (ed.). Garnier.

De Jong, J. (1950). Le probleme de l'absolu dans I'école Madhyamaka.
Revue Philosophique de la France et de I’Etranger, 140, 322-327.

De Lubac, H. (2000). La rencontre du bouddhisme et de 1'Occident. En
(Euvres completes. XXII. (pp. 1-350). Cerf.

Descartes, R. (1973). Meditationes de prima philosophia. En (Euvres.
VII. (pp- 1-90). C. Adam y P. Tannery (eds.). Vrin.

Dragonetti, C. (1995). Dhammapada. La esencia de la sabiduria budista.
Editorial Sudamericana.

Faure, B. (1986). Le traité de Bodhidharma. Editions le Mail.

Fichte, J. G. (1969). Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als
Handschrift fiir seine Zuhorer. En Werke. 1793-1795. Band 1, 2. (pp.
173-463). H. Jacob y R. Lauth (eds.). Frommann Verlag.

Figueroa, O. (2017). La Bhagavad-Gita. El cldsico de la literatura sinscrita y
su recepcién. UNAM-Juan Pablos Editor.

Freud, S. (2001). El yo y el ello. En Obras completas. Tomo VII. (pp. 2701-
2728). Biblioteca Nueva.

Ganeri, J. (2017). Philosophy in Classical India: The Proper Work of Reason.
Routledge.

Harvey, P. (2004). The Selfless Mind. Personality, Consciousness, and
Nirvana in Early Buddhism. Routledge.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



470

Vicente Ordoénez Roig

Hume, D. (2011). A Treatise of Human Nature. Volume I. D. F. Norton y M.
J. Norton (eds.). Oxford University Press.

Husserl, E. (1950). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und
phinomenologischen Philosophie I: Allgemeine Einfiihrung in die reine
Phiinomenologie. Martinus Nijhoff.

__ (2006). Investigaciones légicas. 1. Alianza.

Jung, C. (1993). Las relaciones entre el yo y el inconsciente. Paidos.

Kalupahana, D. J. (1999). Miilamadhyamakakarika of Nagarjuna. The
Philosophy of the Middle Way. Motilal Banarsidass Publishers.

Lamothe, M.-J. (1995). La Vie. Editions du Seuil.

Lemort, A. (2012). La double méprise. De lillusion de la réalité du moi. Les
Deux Océans.

Luna Bravo, J. L. (2019). El cuidado de la obra de arte y la Phantasia:
una lectura complementaria entre Husserl y Heidegger. Tépicos.
Revista de Filosofia, 56, 145-165. DOI: http://dx.doi.org/10.21555/top.
v0i56.940.

Maillard, C. (2014). India. Obra reunida. Pre-Textos.

__ (2019). La compasion dificil. Galaxia Gutenberg.

Merleau-Ponty, M. (1989). Phénoménologie de la perception. Gallimard.

Nagarjuna. (2011). Fundamentos de la via media. ]J. Arnau (ed. y trad.).
Siruela.

Paniker, S. (2008). Asimetrias. Apuntes para sobrevivir en la era de la
incertidumbre. Debate.

Parakranabahu, A. (2014). El Sutra de Benarés. Primer discurso del Buddha.
[Dhammacakkappavattana Sutta]. Kairos.

Platon. (1998). Didlogos. Tomo IV. Repiiblica. C. Eggers Lan (trad.). Gredos.

Rhys Davids, T. W. y Rhys Davids, C. A. F. (1971). Dialogues of the Buddha.
II. The Pali Text Society.

Rhys Davids, C. A. F. (1995). The Book of Kindred Sayings. (Samyutta
Nikaya). Part 11I. The Book on Elements (Khandha-Vagga). The Pali Text
Society.

Tola, F. y Dragonetti, C. (2008). Filosofia de la India. Del Veda al Vedanta.
El sistema Samkhya. El mito de la oposicion entre “pensamiento” indio y
“filosofia” occidental. Kairos.

Tolstdi, L. (2019). El camino de la vida. S. Ancira (trad.). Acantilado.

Varela, F. J. (2006). Dormir, sofiar y morir. Una exploracion de la consciencia
con el Dalai Lama. Gaia Ediciones.

Varela, F. J., Thompson, E. y Rosch, E. (2011). De cuerpo presente. Las
ciencias cognitivas y la experiencia humana. Gedisa.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



471

Reflexiones sobre la extincion del Yo

Wijayaratna, M. (1995). La philosophie de Bouddha. Editions Lis.
___(2006). Sermons du Bouddha. Editions du Seuil.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 447-471



