http://doi.org/10.21555/top.v63i0.1851

Individual and Community in Mythical Thought

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

Gustavo Adolfo Esparza Urztia

Universidad Panamericana

Meéxico

gaesparza@up.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-9470-6519

Ethel Junco

Universidad Panamericana

Meéxico

ejunco@up.edu.mx
https://orcid.org/0000-0002-3369-0576

Recibido: 06 — 02 — 2020.
Aceptado: 15 - 03 —2020.
Publicado en linea: 18 - 04 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A 5 Nc sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



424 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

Abstract

In this article we establish that in mythical thought there is,
as a natural quality, an expression of universality. Following
Cassirer’s Philosophy of Symbolic Forms, we show that through
the expressive function of myth it is possible to develop an ex-
pressive way of thinking or a pre-logical type of knowledge. We
then propose an interpretation of Oedipus at Colonus in order to
show that (i) it offers a plausible resource to relate the individual
and the community, and (ii) that the framework in this tragedy
works as a complex sign and symbolic path to delineate a form
of expressive relationship through which it is possible to pro-
pose the unification of the individual with the community.

Keywords: individual;, community; crossroads; Cassirer;
Sophocles.

Resumen

En este articulo establecemos que en el pensamiento mitico
existe, como cualidad natural, una expresioén de universalidad.
Siguiendo la Filosofia de las formas simbdlicas de Cassirer,
mostraremos que a través de la funcion expresiva del mito es
posible desarrollar un pensamiento expresivo o un modo pre-
logico de conocer. Se propone después una interpretacion de
Edipo en Colono para mostrar que (i) esta obra ofrece un recurso
plausible para relacionar al individuo y la comunidad, y que
(ii) el entramado opera como un complejo camino signico y
simbdlico para delinear una forma de relacién expresiva en
donde es posible la unificacion del individuo con la comunidad.

Palabras clave: individuo; comunidad; encrucijada; Cassirer;
Sofocles.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



425

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

1. Introduccion

La tesis general que defenderemos en el presente trabajo es que en el
pensamiento mitico subyace una expresion de universalidad atribuible
al lector (e intérpretes), pues el sentido general de la narraciéon no se
reduce a la explicacion de un suceso aislado, sino a la configuracién
metafdrica y relacional del conjunto de experiencias globales que
operan como unidad sintética a través del texto. El mito, en cuanto
figura narrativa, opera simbolicamente al correlacionar el conjunto de
sucesos naturales presentados en la obra con un sistema légico —en este
caso mito-logico— que faculta la comprension del mensaje del texto y su
posterior estudio.!

Consideramos que para solventar este planteamiento son
necesarias dos tareas. La primera consiste en mostrar la plausibilidad
epistemoldgica del mito como forma légica de conocimiento; para
ello, apoyados de la Filosofia de las formas simbdlicas, ajustaremos la
tarea acentuando que el tipo de conocimiento mitico, por su caracter
expresivo, opera preldégicamente. Derivado de esta atenuacion formal, el
mito encontrara un campo mas flexible y plural para interactuar con otras
formas de expresion, como (en nuestro caso elegimos) las lingiiisticas.
Advertiremos que el pensamiento y el lenguaje mitico se ofrecen como
recursos funcionales que se traducen en un acceso simbdlico a una
pluralidad de fendmenos (expresivos) advertidos por la individualidad
del agente que los capta y percibe como “simbolos”.?

! Adolfo Chaparro sostiene que el pensar mitico es el origen del

despunte filosofico. El propio acto de advertencia tiene un origen totalizador
o mitoldgico. Para el autor, en el mito subyace un pensar el mundo, aunque
no opera con bases logocéntricas sino a través de configuraciones figurativas
o simbolicas. La tesis general del trabajo plantea que esto ocurre “[solo]
desde las relaciones de fuerza que constituyen lo social, en la heterogeneidad
de tiempos y lenguajes que limitan lo decible en cada época y, en este caso,
desde la asimetria de los desarrollos histdricos y culturales que caracterizan
a las sociedades hispanoamericanas a partir del siglo XVI, en el concierto del
sistema-mundo” (2009, p. 70).

2 Esta tesis no la sostenemos siguiendo a Cassirer (1975; cfr. 1998b), sino
que se reconoce como un resultado alcanzado por el estado de la cuestion.
Primero, Susane Langer (1946) establece que el pensamiento mitico es una
forma epistémica de caracter preldgico, lo que, a decir de la autora, implica

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



426 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

La segunda tarea asume este marco teorico y se propone valorar el
proceso mediante el cual es posible que las experiencias del individuo
sean un referente de la comunidad. Para solventar este punto, se estudia
el planteamiento de Sofocles en Edipo en Colono. Se hara notar que la
estructura funcional del texto esta construida para que Edipo, en la
primera parte, construya la universalizacion de los hechos singulares vy,
de este modo, pueda comprenderlos como algo mas que una situaciéon
particular.

2. Forma y tragedia. Dos vias de acceso al singular

Los recursos y procesos a través de los cuales el ser humano conoce
han sido objeto de debate a lo largo de la historia del pensamiento. El
conocimiento del singular, dentro de este debate, constituye un capitulo
importante puesto que se establece como antitesis basica del conocer
a través de la dualidad singular/universal (cfr. Llano, 1995). De este
problema, al margen de los planteamientos epistemologicos, nos interesa
su artista antropoldgica: ;como es posible establecer una relacion entre
el individuo y la comunidad?

Una primera respuesta presenta los principios juridicos que
establecen, por un lado, una obligada vinculaciéon entre todos los
individuos de una comunidad —por ejemplo, el Articulo 1° de la
Constitucion Politica de los Estados Unidos Mexicanos—o, por otro, una
fundamental vinculacién de todos los individuos a un principio general —
por ejemplo, la dignidad de la persona humana (cfr. Habermas, 2010)—.
De este modo, aventajamos en la clarificacién sobre las posibilidades
de vincular al individuo (singular) con la comunidad (universal) y
podemos sostener que tal vinculo, por principio, existe. En este sentido,
la facticidad del vinculo no expone del mismo modo su naturaleza,
aunque es posible aducir que dicha relacion es posible siempre y
cuando se satisfagan el conjunto de criterios estipulados mediante los
cuales se establece que la singularidad y la universalidad, por principio,
son vinculables. Este conjunto de reglas puede considerarse como los

que el conocimiento que ofrece esta forma es de cardcter expresivo, como el
neokantiano lo muestra en El pensamiento mitico. Segundo, J. Krois (2011)
subraya la peculiaridad del mito como forma expresiva fundamental y no
solo como una forma de advertencia. Para ahondar en estas ideas, cfr. Esparza
(2019a, pp. 41-74).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



427

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

criterios l6gicos de relacion que tedricamente establecen una relacion entre
lo individual y lo comunitario.

Por ello, si la problematica de relacién no esta en el conjunto de
normas a través de las cuales es posible establecer una relacion logica
entre el particular y el general, entonces el problema se encuentra en la
tipologia. En los siguientes apartados sostendremos que las relaciones
expresivas, aunque no satisfacen por completo los criterios ldgicos de
relacion, tampoco se niegan y, por tanto, constituyen un tipo de relacién
“preldgica” en donde el lenguaje operara como vehiculo de expresion
de la forma mitica y de su pensamiento.’

En especifico mostraremos que si bien el destino o hypermoron
constituye una forma de relacién entre Edipo y el pueblo, esta vinculacion
opera como una relacion religiosa obligatoria derivada de una necesidad
de cumplimiento. La tragedia de la condiciéon humana radica en la
relacion favorable o adversa (hyperméron) que el hombre establezca con
su destino divino (moira). La dificultad central de la dualidad esta en
resolver en qué medida el héroe delas tragedias es capaz de superar algun
destino inevitable. En una valoracién de la accién irremediable (moira)
y su apropiacion del hecho como una decision singular (hypermdron) se
advierte una donacién personal, en donde se desdibuja lo tragico y se
convierte en “heroismo y amor puro” (cfr. Junco, 2016). De acuerdo con
esto, para nosotros, el hypermodron griego no es un ejemplo claro de la
tipologia de relacion que vincula al individuo con la comunidad, sino
que satisface el conjunto de criterios de relacion.

En resumen, mostraremos, siguiendo la filosofia de Cassirer, que en
la obra de Sofocles se configura (a) una ley general que dota de sentido
a las unidades singulares, (b) una forma o funcién general en torno
a la cual se retinen los datos singulares dentro de un marco general

* Es interesante la tesis de Francesc Calvo, quien muestra que la

propia pregunta por el origen del lenguaje, si bien es la misma que articula el
pensamiento mitico, se traduce de un modo peculiar y propio. Segiin Calvo, esta
formacion simbolica se organiza a través de signos fisicos (fonéticos o escritos)
en lugar de en expresiones emotivas, como en el mito. Por ello, el neokantiano,
afirma Calvo, para comprender la génesis del vinculo entre mito y lenguaje
requiere de las “fuentes subjetivas primigenias, las modalidades originarias de
comportamiento y configuracion de la conciencia” (2012, p. 34).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



428 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

de sentido, y (c) una forma cultural de vida en la que las practicas y
principios de regulacion cobran sentido.*

3. La forma de la expresion y del misterio en el pensamiento
mitico
El problema del que Cassirer parte para la construccién de su

filosofia del mito se articula en la pregunta por la validez del mito. El
neokantiano inquiere:

(El mundo del mito constituye un factum semejante
comparable de algiin modo al mundo del conocimiento
teorético, al mundo del arte o de la conciencia moral?
¢Acaso el mundo del mito no ha pertenecido siempre
al campo de la ilusion del cual la filosofia, como teoria
del ser, debe mantenerse alejada y, no inmiscuirse en €l
sino por el contrario, apartarse del mismo cada vez mas
clara y tajantemente (1998b, p. 9)?

Estas preguntas seran ratificadas por el propio autor cuando
pregunta si las conceptuaciones mitoldgicas tienen un fundamentum in re
o si se trata de una “forma primitiva de conocimiento”. La importancia
de la respuesta esta colocada en el producto que ofrece: lo real opera
sobre instancias objetivas que facultan una inteleccion nitida y proxima
a las sustancias. Si, por el contrario, nos encontramos en la expresividad
pura del conocimiento, entonces las posibilidades epistémicas de las
configuraciones miticas se colocan como productos intelectuales que
manifiestan estructuras afectivas del mundo (cfr. 1998b, pp. 39 y ss.).

Para el neokantiano, este problema general encuentra una
respuesta una vez que se parte de la reflexion del mito como un
producto interrelacionado de signos expresivos que, al organizarse
coherentemente dentro de un sistema de sentido, se constituyen como
forma de sentido (1953, pp. 3-33; cfr. 1998a). A diferencia de otras formas
simbdlicas, el mito se expresa como forma de conocimiento por medio
de las unidades fenoménicas en las que se funda; este simbolo ofrece
significados a través de, y gracias a, las interrelaciones funcionales que
se correlacionan como unidad sintética. Ryckman (1991, pp. 62-71) ha

4  Los fundamentos tedricos de estos principios han sido expuestos en Es-
parza (2019b, pp. 1491-1509).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



429

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

resaltado que es el propio acto de la coordinacién funcional en el que la
totalidad de las expresiones aisladas se convierten en totalidad formal
mitica. El ejercicio de vinculacion ofrece una accién integrativa, no por
virtud de la propia iteracion, sino por el intermedio a través del cual se
conjuntan las relaciones. Entre una expresion y otra media un acto de
creacion espiritual que permite la cohesién de las propias expresiones;
algo pertenece al todo porque se configura como parte coherente de la
forma del mito. Nos ajustamos a estas indicaciones generales sobre el
proceso de construccion de conceptos funcionales (1998c, pp. 331-367).

Del mito nos interesa reflexionar la forma ldgica de su funcion.
Para Cassirer, el conocimiento se desarrolla en una simetria relacional
que vincula el conjunto de consecuencias intelectuales necesarias y las
consecuencias naturales en torno a una imagen. Esta tesis proviene de la
teoria pictdrica desarrollada por Heinrich Hertz (1899); segun el fisico,
los simbolos internos o imagenes funcionan como medio de interrelacién
entre intelecto y naturaleza, fundamentando asi los conceptos que
elaboramos para conocer los fendmenos (cfr. 1998a).

Cassirer, entonces, basandose en los resultados de su primera obra
Concepto de sustancia y concepto de funcion, planteara que el mito es un
simbolo, pues se sustenta en la paulatina interrelacion de las emociones
provocadas por la experiencia del mundo. El centro formal del pensar
mitico se sostiene a partir de la unificacion de los momentos aislados
que, al sistematizarse en torno a un origen comun, se identifican como
signos homogéneos con una temporalidad, espacialidad y frecuencia
comunes (cfr. 1998b, pp. 105-196). De este modo, las civilizaciones
primitivas, en lugar de asumir el conjunto de los sucesos aislados como
sucesos puramente emotivos, configuran una relacidon estrecha entre
los sucesos causales y sus efectos expresivos. “[S]us contenidos [los
del mito] estan dados de modo objetivo, como ‘contenidos reales’, esta
forma de realidad es en si todavia homogénea e indiferenciada [...]. El
mito se atiene exclusivamente a la presencia de su objeto, a la intensidad
con que en un determinado instante impresiona a la conciencia y se
apodera de ella” (1998b, p. 59).

Pero esta “impresion” del instante ocurre como el resultado
productivo de una forma de legalidad general que permite identificar
un suceso como “dios o demonio” (cfr. Cassirer, 1975). Para el autor,
el momento correlaciona con la experiencia emotiva progresando y
constituyéndose como el intermedio de sentido del suceso. El mito, por
tanto, no relaciona bajo el patrén de eventos aislados, sino en el conjunto

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



430 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

de relaciones expresivas que se torna en una mirada homogénea del
fenomeno o ley general de sentido que distingue entre lo individual
asombroso y la forma expresiva de asombro.

Laexperiencia deloasombrosoy su forma constituyen el fundamento
de una espiritualidad que revela la constitucion del entorno inmediato.
Toda la disposicion temporal, espacial y numérica se desarrolla sobre
el principio de una dualidad emotiva que se hace presente como
revelacion de lo otro. Esta cualidad de revelacion hace que el individuo
conciba su entorno inmediato como experiencia emotiva a través de la
cual se revela una energia peculiar en doble acepcién: como mysterium
tremendum y mysterium fascinosum. Asi, la emocion del experimentar
que el “yo” es distinto al “mundo natural” cristaliza la idea de que la
experiencia multiple del mundo se articula como unidad del misterio.
De este modo:

El hombre se encuentra ante el umbral de una nueva
espiritualidad cuando el mero terror [hacia el mundo
natural] se convierte en el asombro que se mueve en
una doble direccién, mezcla de actividades opuestas,
de miedo y esperanza, recelo y admiracion; cuando de
este modo el estimulo sensible busca por primera vez
un escape y una expresion (1998b, p. 111).

La cualidad peculiar de esta experiencia, de este mysterium, se infiltra
progresivamente en las actividades cotidianas, articulandose también
por medio de una doble relacion: un significado y una reglamentacion.
El significado, a pesar de relacionar bajo un contexto puramente
expresivo, se constituye de la iteracién de la experiencia del misterio;
quien lo padece es quien lo sabe, quien lo experimenta es quien es capaz
de senalarlo en su espacio, temporalidad y frecuencia. Pero esta cualidad
revelada del misterio se circunscribe a su naturaleza experimental. La
presencia del misterio se hace nitida solo en el contexto de la propia
experiencia; por ello, la designacién y demarcacion espacial, temporal
y numérica constituyen no solo una experiencia posible, sino necesaria.
El sujeto del misterio, si bien se vincula por el arrebato emocional, en
virtud de este se ve facultado para hablar de lo experimentado.

Para el neokantiano, la conciencia mitoldgica es un acto de
reflexividad que advierte al misterio como misterio; a pesar de la
tremenda fascinacion del instante, la apertura al mundo encuentra
un medio de acceso. La autoconciencia del momento juega un papel

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



431

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

preponderante en toda la filosofia de Cassirer. A través de este acto
introspectivo, el “mundo”, en su dimension formal y no puramente
emotiva, por primera vez se hace inteligible. A fuerza de advertirse
como forma individual, el yo se reconoce en ese mismo acto como un
agente perteneciente a su entorno circundante.

El filésofo de Breslavia remarca que el sentimiento de si mismo
esta fundido y facultado por un sentimiento comunitario. El individuo,
en virtud de esta unidad familiar, social y cultural se identifica como
ser individual que depende de un entorno comunitario. Esta relacion
intima entre la comprensioén de si como un ser singular gracias a las
disposiciones que el universo de la cultura le ofrece avanza por carriles
expresivos (cfr. 1998b, pp. 220-270).

El mito, en esta dialéctica, se desarrolla como “condicién formal” del
sentimiento y de la vida en comunidad. Solo por medio de este desarrollo
dialéctico y totalmente dinamico comienza el individuo a vincularse con
su entorno inmediato y, sobre todo, con aquellas manifestaciones que se
revelan a través del misterio. Es en este recorrido expresivo que conecta
el conjunto de interrelaciones emotivas que se construye la unidad del
mundo. Esta forma simbdlica opera como factor de relacion ldgica sin
con ello desconocer la realidad como fundamento de sus expresiones
emotivas. La pregunta sobre si el mito se recargaba en elaboraciones
fantasticas en su respuesta da paso a la afirmacion del mundo cultural;
aquella meta de la realidad a la que aspira el conocimiento, en lugar
de desviarse en el pensar mitico, piensa por medio de sus expresiones
para entender al ser como universalidad simbdlica en la que se ingresa
por medio de cédigos arcaicos, caminos y reglas comunitariamente
dispuestas.

En este contexto conceptual podremos reconocer con mayor
nitidez el sentido de una lectura del Edipo en Colono. La tesis central
que sostendremos es que la interrelacion aducida en esta obra se funda
en clave de promesa o supra-destino (hypermodron). El conjunto de
expresiones conceptuales y signos que relacionan en el camino por el
que anda Edipo reflejan el intermedio a través del cual el hypermoron
se revela como tarea y realizacion de una y la misma realidad humana.
Entre el destino fijado y el destino alcanzado no hay contradiccién, sino
interrelacion mitologica. Asi, mysterium tremendum se revela como una

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



432 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

invitacion fascinante por la cual se cruza auspiciado por las revelaciones
que provienen del mundo de la cultura.

4. El conocimiento del singular en el mito y la tragedia

Para una consideracién de la funcion necesaria del mito en la poesia
tragica se debe aceptar una modalidad religiosa que une con la vertiente
homérica. Con conciencia de un existir que oscila entre la distribucion
olimpica de la fortuna y las determinaciones de la fatalidad avanza la
vida del hombre. Pero como la tragedia no es un mero formato literario,
sino un documento antropologico, aqui el mito nos sirve como recurso
gnoseologico para la interpretacion de la forma estética.’

La acciéon representada recupera eficacia al incorporar el tercer
elemento en el juego de la existencia: a la suerte atribuida a Zeus, al
limite dispuesto por la moira, debe agregarsele el movimiento de la
accién no condicionada o, en términos que corresponden al contexto, el
hyperméron. Al incorporar este tercer dispositivo, el mito se resignifica
en la decision siempre posible y particular de darse cuenta y asumir,
o de darse cuenta y renegar. Bajo la premisa previamente planteada
de que el mito opera en y como misterio, la forma dramatica pone en
movimiento lo que podemos saber y decir de este; en las constantes
argumentales de los textos tragicos se cumple un transito concéntrico en
torno al fondo religioso, la desproporcion entre el hombre, su medida

> Son varios los estudios que sostienen y resaltan el valor antropoldgico

de la tragedia aun cuando esta provenga de un formato literario. Si bien la
interrelacion entre filosofia y literatura hoy en dia nos parece mas préxima, hay
que recordar que, en el contexto griego, esta fue puesta en duda por autores como
Platon (cfr. Apologia, 22b-c). En contraparte tenemos las afirmaciones de Werner
Jaeger: “la poesia griega [de la segunda mitad del siglo IV] [...] penetraba cada
vez mas profundamente en los verdaderos problemas vitales del hombre” (2003,
pp. 386-387). Del mismo, podemos remitir al estudio que Emilio Sudrez ofrece
sobre la obra de Pindaro y su poesia: “el poeta continua siendo el ‘sabio” (sophds)
que recibe y transmite los valores y conocimientos que caracterizan a la cultura
y ala sociedad en la que ejerce su actividad, y sigue siendo un individuo dotado
de “poderes’ limitrofes con los del profeta, mago, el médico o el sacerdote [...],
principalmente gracias a su inspiracion, y, sobre todo, a su palabra; pero ahora
estd inmerso en un nuevo mundo [...] en el que la lirica coral (por mal que nos
suene) es el producto que relaciona comitente y poeta” (2008, pp. 13-14).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



433

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

y su hacer en el mundo frente a los dioses imperiales e inescrutables,
oposicion tan dolorosa como indisoluble.®

La reiteracion del formato mitico refrenda dicha contradiccion en
pluralidad de tramas; la insistencia puede traducirse como un proyecto
didactico que se articula en el camino vital como tensiéon hacia otro
final trascendente. Acaso la permanencia del formato mitico no sea
imperfeccién de método sino formulacién de la certeza. Si entendemos
la reiteracién, no como sucesién permanente de eventos, sino como
entorno de interconexion, o como Rykcman (1991, pp. 57-62) resalta,
como “coordinacién funcional” de los eventos, entonces tiene sentido
pensar que la reiteracion solo puede alcanzar tal categoria en el marco
de una forma simbdlica que permita comprender la repeticion como un
sistema dialectico.

Con esos elementos comunes y propios de la naturaleza del mito
se forja un nucleo de sentido en menoscabo de la accién in extenso.
Constatamos que en una obra tragica acontece poco, su materia se conoce
antes del inicio, sus secciones liricas y episodicas son constantes, lo
mas truculento sucede fuera de escena y el final ha sido arcaicamente
previsto. En este sentido, es un espectaculo anti-teatral. Pero lo que
realmente se propone como novedad es el lanzamiento de lo tensionado
en temporalidad y espacialidad mitica que correlacionan con distintos
sucesos ajenos al texto narrativo: todo lo que esta en el ntcleo mitico
entra en juego en el tiempo del hombre para que se haga visible y, en su
medida, se comprenda. El mito como saber se dispone al descubrimiento.
El drama teatral funciona como actualizacién del acto cognoscitivo.”

® Mantenemos en mente aquel pasaje de Von Balthasar que dice: “En la

tragedia, el hombre representa su papel ante el telén de fondo de Dios; sélo se
revela y alumbra su verdad mientras aparece Dios —bien sea en su célera o en
su misterio” (1986, p. 96). Este acto de experiencia se sostiene en una relacion
expresiva que permite asegurar un concepto con el cual configurar una posible
respuesta sobre el contenido de la emocidn que arrebata al individuo.

7 Susange Langer ha resaltado una idea similar al explicar que el “ritmo
tragico” de una obra permite la racionalidad del “destino”, lo “tragico” y el
“Sino”: “la tragedia dramatiza la vida humana como potencialidad y realizacién.
Su futuro virtual o Destino es, en consecuencia, muy diferente al creado en la
comedia. El Destino Cémico es la Fortuna —lo que el mundo traera y el hombre
aprovechara o perderd, se le enfrentard o huird; el Destino tragico es lo que
el hombre trae, y lo que el mundo le exige. Ese es su Sino. Lo que trae es su
potencialidad: sus facultades mentales, morales y atn fisicas, su capacidad de

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



434 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

La eficacia de la representacion, que conjuga las dos coordenadas
no tiempo/tiempo, se potencia porque el centro mitico adviene en
clave de urgencia, lo cual multiplica su actualizacion. En la tragedia,
el tratamiento del presente se profundiza y agrava porque el conflicto
esta dado de un modo que impide su postergacion; como consecuencia,
la alternativa que desata el nudo escapara del presente para hacerse
paradigma. De la experiencia de una singularidad extrema se produce
el signo universal.

El ingreso de la atemporalidad mitica en el tiempo® se justifica por
un imperativo de presencia que procede de lo divino a lo humano. La
oportunidad es definida por el dios: ni por accién del suplicante ni por
grado de sufrimiento. La teofania nunca esta simplificada en expresion
directa o en lenguaje “16gico”. El permiso para la libertad que dan los
dioses —como una forma de sarcastico sentido del humor— se plantea
en la posibilidad de la interpretacion: lo divino se muestra en signos
mediatos al entendimiento que el hombre completa en el marco de una
correlacion funcional de sentido. Una desatencidn es suficiente para
el desvio del signo (cfr. Hamburg, 1949).° No obstante, en la apertura
del mito al drama el signo opera en un contexto expresivo mas amplio,
aparentando una desviacion; la apertura es necesaria y posible porque
se vincula en un contexto en el que no se pretende la inteligibilidad,
sino su integracion existencial, que solo se realiza por la experiencia
del dolor. Lo humano se coloca en simetria con lo divino: hay tragedia
cuando el hombre cree saber, no acepta, opone, toca su limite. Ese
hombre se convierte en el héroe cuando descubre no saber, admite la
carga del error como dolor sobre los suyos y sobre si mismo. Esa nueva
sabiduria tiene dos consecuencias inmediatas: primero, la confirmaciéon
del alcance de su hypermdron, un querer hacer que no puede violentar

actuar y sufrir. La accion tragica es la realizacion de todas sus posibilidades, que
despliega y agota en el curso del drama. Su drama. Su naturaleza humana es
su Destino. Asi, pues, el Destino concebido como Sino, no es caprichoso, como
la Fortuna, sino que esta predeterminado. Los sucesos exteriores son sélo las
ocasiones para su realizacion” (1967, p. 328).

8 Magistralmente representada en el simbolo del cruce de caminos del
mito de Edipo.

La tesis de Hamburg es que, segun la Filosofia de las formas simbdlicas,
el “significado” es un resultado posible solo en un marco de sentido que
interrelaciona “signo” (sign) y “sentido” (sense).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



435

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

limites cdsmicos, y, segundo, un retorno de los dioses en su btisqueda,
una reconciliacion con todos por medio del errado, del condenado, del
que cojea al caminar, segn la metafora del nombre ‘Edipo’.

5. El mito de Edipo: encrucijada, misterio y manifestacion

La encrucijada' senala en Sofocles el lugar del secreto, el punto
del que parte el movimiento del misterio, que se ira encarnando en el
hombre —como puede encarnar el misterio, en lenguajes secretos— para
develarse también a su debido tiempo. Y porque es tan intimamente
misterio es que deja jugar al hombre con la confianza de que €l escribe
su destino cuando solo esta desenrollando su parte, su moira. La tension
del héroe entre dos tiempos de una misma encrucijada —tal como se
expresa en la historia de Edipo— apunta al centro supremo del que la
existencia parte y al que vuelve, indefectiblemente purificada, para dar
nueva vida. Alli mismo, en el eje de la encrucijada, los dioses hablan.

La ultima obra que nos ha llegado de Sofocles es apoteosis del
misterio. Sefiala Reinhardt: “La muerte de Edipo [...] sigue siendo la
forma mas pura del clasico éxtasis mistico” (2010, p. 231). Asi como Edipo
rey es obra cultual, presencia celebratoria de Apolo entre los hombres, la
obra Edipo en Colono retoma y advierte la funcién esencial de la tragedia,
esto es, hacer presente el mito. La aparente democratizacion de la
relacion dioses-hombres, que atinan politica y pedagogia en el propicio
apogeo del Atica, no alcanza a resolver el insondable sentido del mito
tragico: los dioses estan aqui, pero ;como expresan el ser?!!

10 El término ‘encrucijada’ puede equipararse al de ‘metafora’, propuesto

por Freidenberg: “The mythological image is subjective-objective. When it has
only one meaning singled out from polysemantism, we have an attribute, or as
I called it in my Poetics a mythological metaphor. When features are transferred
from the object to the subject two meanings appear—the concrete plus the
abstract, but abstracting only this concreteness. Then we have a metaphor-figure
of speech” (1997, p. 47).

' El sentido de la pregunta se coloca en la tesis propuesta por Cassirer,
quien establece que entre la palabra mitica y la cosa mitica no existe una
separacion excluyente, sino unidad cdsica: “La palabra no es una designacion
y denominacioén [...] sino que es una parte de é1” (1998a, pp. 63-64). Si nos
apoyamos en esta idea, entre la “presencia” y la “expresion” del fendmeno no
existe una diferencia sustancial; estar es hablar, y viceversa. La tinica distincion
posible entre una accién A y una accién A* es la funciéon que cumplen. La
presencia que se revela no solo estd como una caracteristica del advertir, sino

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



436 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

El altar del culto antiguo es eminentemente abierto: si es templo, las
columnas que lo yerguen estan expuestas a los cuatro puntos del espacio;
si es naturaleza, puede estar en el agua, en el aire de la tormenta o en el
arbol de los caminos. El lugar se consagra, es decir, “se hace sagrado”,
por la presencia vinculante del dios con el hombre, tanto del dios en clara
presencia como en acechanza (cfr. 1998b, 115-194); en el mito de Edipo
y de su casa mancillada, la encrucijada constituye el espacio mistico,
pues es la articulacion en la que el dios se manifiesta reiteradamente.
Pero la encrucijada es punto de paso, no de permanencia. Es casa de los
dioses: se llega sin buscarla y su encuentro es motivo de perplejidad.
La encrucijada desorienta e implica desacuerdo interior porque obliga
al hombre a salir de si y mirar hacia lo otro. Edipo es el hombre de la
encrucijada, el modelo del desconocido para si mismo, del que anda
torcido por lineas rectas, a diferencia del refran popular.

Edipo llega a su primera encrucijada y le molesta; nubla su razén, se
encoleriza, porque demora y sugiere. Es el év tputhaic apaéitoic, el cruce
de tres caminos de Edipo rey (cfr. v. 716), lo que inicia la historia. Edipo
esta atado, pero quiere resolver; esta puesto ahi para resolver, tiene la
razon probada para hacerlo. Recordemos que todo Edipo rey es terreno
de saberes en pugna: lo que saben los dioses, lo que creen saber los
hombres. La encrucijada para este héroe joven es estorbo imperdonable.
Por eso pasa rapido de ella, acttia, vence, avanza y afirma un emblema,
el de la razon esclarecida y su dominio sobre lo invisible, el de la accién
resolutiva que expresa la formula, la ecuacién de lo real, que domina
en su mente. Edipo sigue avanzando. Cree haber resuelto un obstaculo
menor; el cruce de caminos serd apenas un punto mds en su sufrida
memoria.

La encrucijada del joven Edipo marca el principio de la accion ritual,
entendida en formato existencial (cfr. 1998b, pp. 63 y ss.): su vida es y
sera obediencia inconsciente a los ordculos, mas en esa obediencia estara
implicito otro saber, un irreversible aprendizaje; en la vejez, el bosque
sagrado de las Euménides, al cual llega porque asi esta marcado desde
el principio, supone la leccion final, desconocida para el mas racional e
infalible de los héroes tragicos.

Edipo en Colono muestra, desde su estructura dramatica, la accion del
misterio operante en la perplejidad de la vida menos esperada. Desde la

como un modo de comunicar. La revelacién, entonces, significa a la presencia
Como expresion.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



437

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

lectura humana, esta obra se mueve en la frontera de las posibilidades
razonables, siempre proxima a los limites vitales. Y es la vida en su
extremo la que sobreviene cargada de culpas, pesares, ignominias en su
doble funciéon de ofrenda y purificacion. La llegada de Edipo al espacio
sagrado del bosque supone la metafora circular de todo peregrinaje: no
es viaje externo, es decurso interior. En el primero hay una fuerza que
tiende hacia el pasado, reforzando al hombre en el tiempo, herencia
e historia; en el segundo, Edipo espera una conversion que no puede
darse por la sola fuerza de la ascesis por el dolor. Debe esperar otra
accion, aplicada desde el no tiempo.

Ya desde el inicio Edipo sabe que es guiado: habla de “la sefal de
mi destino” (v. 47)." Es lo esperado; aquella se expresara mediante la
cifra de Zeus: “Un seismo, un trueno o el rayo de Zeus” (v. 95)."* Pero
este hombre que irrumpe en el ambito inviolable de las Euménides,
para consternacién de los piadosos ciudadanos de Colono, ya no es el
soberbio joven ante la Esfinge ni el arrogante viajero frente a Layo: es un
paraddjico suplicante, el mas misero y el mas prometedor. Su fortaleza
radica en saberse portador de algo que lo trasciende: “he venido sagrado
[protegido por la divinidad] y piadoso trayendo un provecho para los
ciudadanos de aqui” (vv. 287-288)."* Edipo lleva la simple ofrenda de su
cuerpo, antano sede de mancillas: “el don de mi infortunado cuerpo”
(v. 576).5 El secreto delinea el mapa axial en la frontera de mundos:
es su amparo en cuanto él, protegiendo aquello de que es portador,
también se protege. El héroe sabe que debe cuidar un legado. El otrora
suplicante —personaje por antonomasia desvalido de la tragedia— es
aqui el poderoso transmisor de un mysterium que solo entregara en el
altar a quien pueda recibirlo: “no es licito hablar de asuntos que deben
ser inviolables” (v. 624).1

En relacién con la manifestacion y traspaso del secreto, la obra puede
dividirse en dos claras secciones:

1. Lapresenciay desprendimiento de las adversidades
del pasado, representadas por la falsa persuasion

Evppooac ELvVONU’ Eunc.

1 oelopov 1) Boovtrv v’ 7} Atog oéAac.

KW YAQ LeQOG eVOERNC TE Kal PEQWV OVIOLY AOTOLS TOLOD .
dWOWV KAV TOLUOV ABALOV dEHAG TOL DWOOV.

AAAT 0V Yo avdav NOL taucivnT €m).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



438 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

de Creonte y la confrontacién con su hijo Polinices,
ambos recreando los términos disolventes
del engafio; tales desencuentros sintetizan Ila
imposibilidad del perdén y la prefiguracion de que
las pasiones humanas se sucederan sin sentido.

2. El acceso al espacio sagrado en condicion de
ofrenda, preparatorio de la entrada al Hades,
no presentado como fin, sino como paso de la
divinidad. El nuevo sentido de la muerte de Edipo
en Colono, inédito sentido en el corpus tragico, tiene
que ver con el advenimiento del dios al hombre.

En este segundo tiempo de la tragedia, marcado por la mitad del
episodio IV (v. 1456), centramos nuestra atencién en lo que se puede
saber o traducir del advenimiento del misterio. La articulacion la marca
el verso: “El cielo ha retumbado, oh Zeus” (v. 1456)."” El trueno se
escucha cuando se ha ido Polinices, fin de la etapa mundana del relato e
inicio del tiempo sagrado. Se suceden entonces dos textos que permiten
mostrar algo del misterio: primero el discurso de Edipo (vv. 1518 y ss.)
y posteriormente el del mensajero (vv. 1586 y ss.).

Edipo advierte a Teseo: “Las cosas mas sagradas, que no se pueden
remover con palabras, / ti mismo las aprenderas, cuando alli acudas
solo / porque yo no podria decirlas a ninguno de estos” (vv. 1526-1527).1
Condicién del misterio es su inefabilidad. Edipo anticipa al rey que la
llegada del secreto no es transferible: requiere de su contemplacion.

Puede destacarse en el relato del mensajero, previo a la
transfiguracion, que el ciego es guia de los demds, que avanza seguro
por el bosque fortalecido por su saber; el texto dice: “El en persona nos
guiaba a todos nosotros” (v. 1589)," y en seguida: “Se detuvo en uno
de los senderos que se bifurcan” (v. 1592).*° En ese punto de la segunda
encrucijada se inicia la purificaciéon, en simetria con la primera, inicio de
contaminacion.

7 gxtumev aibnjg, @ Zev.

& d EEdylota undé Kiveltal Adyw, avtoc pabnoel, kelo’ dtav HOANG
HOVOGC: WG OUT . AV AOTOV TV v EEEITOLIL TQ.

¥ GAA adTog MUy maow EEnyoduevoc.
éotn keAevOwV €v MoAvoxloTwV LA.

18

20

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



439

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

El verso 1592 verifica la unioén de encrucijadas: év moAvoxlotwv pig,
(“uno de los senderos que se bifurcan”), lugar al que llega el ciego sin
ayuda, sin dejar siquiera que lo toquen y conduciendo al resto de los
testigos. Alli se sienta e inicia el rito, liberandose de su ropaje y pidiendo
agua del manantial para purificarse y para hacer las libaciones; luego
de cumplido perfectamente ese deber, irrumpe el trueno de Zeus: “No
quedaba ya por hacer nada [...] troné Zeus infernal” (v. 1606).*!

El llamado del dios, por todos percibido, se personaliza de
inmediato; ya no es la presencia abierta de los dioses en el lugar sagrado,
sino la exhortacion a un hombre para unirse con €l: “un dios le llama
repetidas veces” (v. 1626).” Obediente, Edipo comienza a separarse de
la temporalidad: se aleja de sus seres queridos, admite que no puede
transmitirles revelaciones que los exceden (“No pretendais ver lo que no
es licito”, vv. 1651-1652),” vy le insiste a Teseo, su elegido.

El rey acompana a Edipo. Es el altimo en verlo. A su retorno, queda
consternado por la vision: “Como si se le hubiera mostrado una visiéon
terrible e insoportable de ver” (vv. 1651-1652).2* Recibido el secreto, no
hay mas anadidos posibles. Este punto sefiala la clave de universalidad:
si no es “posible” afiadir nada es porque solo a través del misterio se
posibilita la comprensién de lo singular. La imposibilidad de anadir solo
cabe en el todo y, por tanto, lo “secreto” es lo “encrucijado”, aquello en
lo cual confluye lo universal y solo por medio de €l es posible advertir
lo singular, el designio y la accion especifica. Edipo anda la encrucijada
para recorrerla al modo en que se discurre o desvela lo oculto, lo no
visto por nadie que no ha recorrido lo entrelazado; por ello, Edipo
es clave de revelacidn, pero también de ocultacién: solo quien puede
seguirlo puede advertirlo, contemplarlo como secreto-revelado. Edipo
es el “modelo” de relacién de lo individual y de lo comunitario.

Segtin la presentacion de Sofocles en Edipo en Colono, lo que se puede
interpretar del secreto se sintetiza en:

1. La divinidad se hace presente segtn lo predicho
y esperado; toma forma de signo y se advierte
mediante una sensacién de peligro que la antecede.

2 krommoe pév Zebg xOovioc.

KAAEL YAQ avTOV TOAAX MOAAaT) Oedc.
und’ & pn) Béuig Aevbooely dikatovVv.
@G dELVOL TIVOS POPOL PaAVEVTOS 0VD &vATXETOD PAETIELY.

22
23
24

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



440 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

2. Ofrecera un saber salvifico, un mysterium, que sera
portado por un ser caido y redimido, el cual debera
donarse a un emisario de paz. La contemplacion
del mysterium, es a su vez, secreto-encrucijada que
debe transmitirse.

3. El secreto sera recibido por el elegido antes de la
muerte.

4. Su contenido no puede ser resuelto en lenguaje.
Sin embargo, le anteceden palabras en forma de
profecia.

5. No puede ser oido por testigos ajenos.

6. Al ser recibido por el destinatario tinico, pasara de
generacion en generaciéon como tributo entre los
mejores. El secreto se transmite de modo iterativo
y selectivo.

7. Tendrael poder de contener la hybris y de garantizar
lajusticia en integracion de planos divino-humanos:
justicia divina y justicia de la polis. La revelacion del
secreto relaciona distintos planos: la (i) unidad de
la (ii) accién con el (iii) saber y los (iv) contextos en
que todo esto es (v) relacionado.

8. Sera guardado, como la sepultura de Edipo, en
lugar ignoto. De algin modo, el secreto y la tumba
de Edipo son el nticleo de fuerza del misterio. Como
tal, no admiten resolucion, simplificacion a dato.

6. Tragedia, simbolo y encrucijada en Edipo en Colono

En Edipo en Colono, el héroe logra la dificultosa entrada al centro
mistico, lugar de manifestacién de lo sagrado; esta es la obra en la
que esperamos, como lectores, una cierta reconciliacion. Sabemos del
Edipo inocentemente culpable, esperamos ahora una justificacion. Si
aquello fue obra del destino, un complejo de limites difusos entre dioses

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



441

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

enconados y corazones obtusos, es comprensible esperar que sea el
destino su reparador. Pero Séfocles se las ingenia para la sorpresa: en
lugar de ofrecer una lectura en términos matematicos con proporcién
entre culpa, castigo, dolor, arrepentimiento y redencion, propone
sinuosidades. No es proceso, sino salto; no es continuacion, sino corte.

El viejo Edipo de la obra postuma no es menos colérico ni menos
impetuoso que el de la primera encrucijada ante el carruaje de Layo;
no es dado a la conmiseracién, aunque haya sufrido lo impensable,
ni comprensivo ante la condena de los mas queridos. Sin embargo,
a ese Edipo los dioses lo arrebatan del tiempo y lo eligen para ser
mediador entre mundos; el que supo ser vergiienza de la tierra sera
ahora un daipwv protector. No hay relato lineal en tiempo historico,
suma de causas suficientes, sino accidn ritual, suspensién del tiempo
e intervencion de una voluntad no razonable. Es ese desconocimiento
del cierre del destino lo que ahonda la dimensién del misterio sofocleo;
si la resolucion de una vida maldita o bienhadada se diera en términos
de prevision razonable, no seriamos hijos distantes de los dioses. Edipo
en Colono no es el fin cronoldgico de una historia, es la develaciéon del
nucleo intimo y estable de la existencia, que es vida con los dioses.

En simetria, su vida se resuelve en encrucijadas. La primera, inicio de
su degradacion, llega con plena vision, es decir, con la certeza racional,
e inicia una escalada de contradicciones a la voluntad de los dioses,
expresadas en la libre interpretacion de los oraculos; tras de si, sembrara
sufrimiento. En la segunda, insistimos, en lectura simétrica, se lava las
culpas malogradas, accede ciego pero iluminado por un saber que lo
trasvasa, se guia por los indicios de los dioses —que no puede comunicar,
pero que le son claros— y tras de si confirma la continuidad del destino
histérico de la ciudad, maxima promesa en un mundo pagano: la ciudad
justa de los hombres amparada por el daipwv protector, generacién tras
generacion de venerables conductores que se asemejan a los héroes.
Sofocles escribe, sobre la circularidad de la encrucijada, el destino del
hombre: dice en un lenguaje, que suena palmariamente griego, que el
circulo se convierte en espiral: en el centro de la encrucijada se da la
fiesta perpetua de los dioses.

Edipo espera en clave relacional y reconoce el lenguaje del “misterio”,
en parte porque es capaz de integrar el tiempo (pasado, presente, futuro)
en una sintesis que le permite entender el “misterio” como “mapa axial”.
Por ello, esta en “la frontera de mundos” (el que se oculta para los que
no esperan, pero el que se revela para el que espera). “Encrucijada”,

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



442 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

“secreto”, “misterio” operan como metaforas en el sentido propuesto
inicialmente. El misterio, aunque es “secreto”, guia y orienta porque es
un “mapa axial en la frontera de mundos”. Por tanto, el misterio no es
ocultacién, sino sefialamiento cifrado.

En este punto, al igual que el simbolo en Cassirer, Edipo aparece
como el medio a través del cual —y a través de quien— es posible la
formacion de imagenes internas que funcionan como la configuracion de
las consecuencias naturalmente necesarias del mundo. Para explicarnos
esto, reproducimos aqui la siguiente cita de Heinrich Hertz, que, a su
vez, funge como la definicién clasica de “simbolo en Cassirer”:

We form for ourselves images or symbols of external
objects and the form which we give them is such that
the necessary consequents of the images (Bilder) in
thought are always the images (Bilder) of the necessary
consequents in nature of the things pictured. In order
that this requirement may be satisfied, there must be
a certain conformity between nature and our thought.
Experience teaches us that the requirement can be
satisfied, and hence that such a conformity does in fact
exist (Hertz, 1899, p. 1).

A través de Edipo contemplemos el camino y progreso de estas
experiencias satisfechas para que se dé la concordancia “entre la
naturaleza y nuestra mente”. La promesa (aquella narracion que
funciona como simbolo del destino), al cumplirse, opera como simbolo
que solo puede ser comprendido por quien ha satisfecho estas relaciones
de concordancia entre, en este caso, el texto y su interpretacion; por
ello, el sentido simbolico de la narracién se mantiene oculto, porque,
a pesar de su racionalidad, sigue siendo imagen funcional que exige la
concordancia de relaciones, requiere de guia y de cumplimiento de un
designio. Edipo, como simbolo, opera como el curso natural necesario
que puede seguirse para relacionar las imagenes internas (las exigencias
intelectuales) con las consecuencias naturalmente desarrolladas en
el progreso de la narracién. Asi, entonces, el camino de Edipo, la
experiencia a la que es sometido, es una tension que debe relacionar,
constante y progresivamente, los designios revelados a través de los
signos (el trueno de Zeus, andar por el bosque, etcétera) para alcanzar la
representacion (Bild) que es, a la vez, revelacidn y ocultacion para quien
no ha cumplido con las exigencias de este andar.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



443

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

Conclusiones

En el presente texto se elucidé la relacion entre el individuo y la
comunidad. El problema de partida fij6 que, a pesar de la aparente
imposibilidad tedrica de establecer una relacion entre el singular y el
universal, ya existe una relacion de facto entre un miembro y su entorno
grupal, por lo cual, en lugar de postular una relacion de tipo tedrica, era
mejorindagar el tipo de vinculo que unificaambos extremos. Se hizonotar
que dicha relacion existe facultando el desarrollo operativo de distintas
manifestaciones sociales, como, por ejemplo, el ejercicio del derecho y
su fundamentacion. Remarcamos la hipotesis diciendo que si es posible
la obligatoriedad de ciertas practicas juridicas no es porque exista una
coercion que faculte las relaciones entre la unidad y la multiplicidad,
sino porque estas se fundan en principios constituidos culturalmente.
Consideramos que el problema central esta en designar dicha relacion
como una vinculacion prelégica o mitica, por lo que, siguiendo a Ernst
Cassirer, asumimos que era necesaria una apertura critica de la razon y
sostuvimos una nueva forma de relacion: hypermoron.

Nos propusimos dos tareas para demostrar esta tesis: en primer lugar,
estudiar la forma del pensamiento mitico y cémo este podia demostrar
que el hypermoron satisfacia el conjunto de criterios logicos aducidos
por las formas ldgicas de relacion. Mostramos que, para Cassirer,
una relacion mitica del conocimiento se constituye de la iteracién de
relaciones que se fundan sobre realidades que, al entremezclarse,
funcionan como medios simbdlicos de interaccién con los sucesos reales.
En ese contexto, explicamos que el hypermoron operaba como medio de
interrelacion entre un suceso real y un “designio” divino. Su principal
exigencia esta colocada en el interdidlogo entre individuo, comunidad,
y el dios.

La segunda tarea fue explicar la forma del hyperméron dispuesta
en la obra de Sofocles, Edipo en Colono. Se resaltaron los signos que
operan como (de)signios divinos. Mostramos que todo signo, una vez
constituido dentro de una forma general, opera como un singular de una
serie, con lo cual se demostré que todo el andar de Edipo se desarrolla
como pluralidad de manifestaciones con las cuales se configura un
destino dispuesto por los dioses y acatado por un miembro de una
comunidad. El camino andado por Edipo se desarrolla dialécticamente y
resolviendo encrucijadas, las cuales operan como metaforas de relacién

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



444 Gustavo Adolfo Esparza Urztia y Ethel Junco

entre el individuo, el designio y la comunidad. Asi, el cumplimiento
de las tareas, la desarticulacion de la encrucijada en clave metafdrica,
constituye una relacion que favorece la unidad comtin o comunidad del
protagonista con el entorno cultural en el que se desarrolla y acttia como
“héroe representante”.

Alcanzadas estas dos tareas, constatamos que los simbolos en
Sofocles se designan como encrucijadas. Retomando la definicion
de “imagen” de Hertz, establecimos que las tareas por completar, los
signos por interpretar, son asimetrias que expresan el vinculo entre el
cumplimiento de tarea del individuo —en cuanto designio divino— y la
revelacion del sentido de lo oculto a la comunidad. Con ello se mostro
el cumplimiento de los criterios de relacion mito-ldgica propuestos por
Cassirer, para quien el simbolo es una coordinacién entre imagenes
intelectuales y consecuencias naturales esperadas. De este modo, la
moira presentada en sefales transmuta en hypermdron que, aunque se
mantiene como una exigencia divina, constituye una afirmacion del
propioindividuo, ya que le permite ratificarse como un ser cultural, como
un ser en tension que encuentra armonia en este progreso dialéctico.”

Referencias

Calvo, F. (2012). Ernst Cassirer y la filosofia del lenguaje. Daimon, Revista
Internacional de Filosofia, 56, 21-35.

Cassirer, E. (1945). An Essay on Man: An Introduction to a Philosophy of
Culture. Doubleday Anchor.

__ (1953). Substance and Function. W. C. Swabey y M. Collins Swabey
(trads.). Dover Publication.

__(1975). Efecto y esencia del concepto de simbolo. C. Gerhard (trad.). FCE.

__ (1998a). Filosofia de las formas simbdlicas. El lenguaje. F. Morones
(trad.). FCE.

__ (1998b). Filosofia de las formas simbdlicas. El pensamiento mitico. F.
Morones (trad.). FCE.

__(1998c). Filosofia de las formas simbdlicas. Fenomenologia del conocimiento.
F. Morones (trad.). FCE.

Esparza, G. (2019a). El conocimiento relacional del singular en Ernst
Cassirer. Pensamiento, 75(287), 1491-1509.

%5 (Cassirer, al final de An Essay on Man, escribe: “The dissonant is in

harmony with itself; the contraries are not mutually exclusive, but independent:
‘harmony in contrariety, as in the case of the bow and the arrow” (1945, p. 286).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



445

Individuo y comunidad en el pensamiento mitico

__ (2019b). Forma y legalidad del conocimiento mitico en Ernst
Cassirer. En C. Calabrese, G. Esparza, E. Junco y E. Mito (eds.),
Conocimiento y accion. Continuidad y cambio en los procesos culturales.
(pp- 41-73). Peter Lang.

Freidenberg, O. (1997). Image and Concept: Mythopoetic Roots of Literature.
K. Moss (ed.). Hardwood Academic Publishers.

Habermas, J. (2010). El concepto de dignidad humana y la utopia realista
de los derechos humanos. M. Herrera y E. Mendieta (eds.). Didnoia,
40(64), 3-25.

Hamburg, C. (1949). Cassirer’s Conception of Philosophy. En P. Schilpp
(ed.), The Philosophy of Ernst Cassirer. Volume VI. (pp. 73-119). The
Library of Living Philosophers.

Hertz, H. (1899). The Principles of Mechanics Presented in a New Form. D.
Jones y J. Walley (trads.). Macmillan.

Jaeger, W. (2002). Paideia. Los ideales de la cultura griega. ]. Xirau y W.
Roces (trads.). FCE.

Junco, E. (2016). Euripides y la belleza del Bien. Texere-Universidad
Panamericana.

Krois, J. (2011). The Priority of Symbolism Over Language in Cassirer’s
Philosophy. Synthese, 179, 9-20.

Langer, S. (1949). On Cassirer’s Theory of Language and Myth. En P.
Schilpp (ed.), The Philosophy of Ernst Cassirer. Volume VI. (pp. 379-
400). The Library of Living Philosophers.

__ (1967). Sentimiento y forma. M. Cardenas y L. Hernandez (trads.).
UNAM.

Llano, C. (1995). El conocimiento del singular. Universidad Panamericana-
PCOSA.

Reinhardt, K. (2010). Sofocles. Marta Fernandez-Villanueva (trad.).
Gredos.

Ryckman, T. (1991). Conditio sine qua non? Zuordnung in the Early
Epistemologies of Cassirer and Schlick. Synthese, 81, 57-95.

Suarez, E. (2008). Introduccion. Estudio critico. En Pindaro, Obra
completa. (pp. 9-54). E. Sudrez (ed. y trad.). Catedra.

Sofocles. (1986). Tragedias. J. Assela Alamillo (trad.). Gredos.

__ (1924). Fabulae. A. C. Pearson (ed.). Oxford University Press.

Von Balthasar, H. (1986). Gloria. Una estética teoldgica. Volumen IV.
Metafisica. Edad Antigua. G. Gironés (trad.). Encuentro.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 423-445



