http://doi.org/10.21555/top.v63i0.1642

Between the “Idealist Ethics” and the “Empiricism
of Life”: Notes on the Concept of Ideal in the
Ethical-Political Thought of the Young Carlos

Astrada

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la
vida”: notas en torno al concepto de “ideal” en
el pensamiento ético-politico del joven Carlos
Astrada

Martin Prestia

Universidad de Buenos Aires

Argentina

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Argentina

martinprestia@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7821-408X

Recibido: 02 — 12 — 2019.
Aceptado: 05 - 04 — 2020.
Publicado en linea: 18 - 04 - 2022.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
AT -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



228

Martin Prestia

Abstract

Carlos Astrada’s early thought (1916-1927) is characterized
by a fundamental concern: the possibility, for human beings, of
establishing new “ideals” and “values” capable of supplanting
the old, capitalist ones. The aim of this article is to identify the
different scopes of Astrada’s concept of ideal. In the first sec-
tion, some bases to consider the philosophy of life underlying
the Astradian theoretical proposals are established. The article
will thereafter be divided into three other sections, which follow
the chronology of Astrada’s works. In the first part, the “ideal”
is conceptually treated as an operative element in history, for
which it is considered to what extent Jean-Marie Guyau would
have influenced Astrada’s thought, something neglected by the
existing literature. The second part deals with the relationship
between the concepts of “ideal” and “life”. It will be shown
how Astrada aimed to challenge the “idealist” and “empiricist”
positions, which he considers equally unilateral to elaborate an
ethics according to “the new times”. Astrada would have looked
for an “intermediate position” between both perspectives, i.e.,
what he called “vital synthesis”. This could have been possible
thanks to a philosophical dialogue with Georg Simmel, Manuel
Garcia Morente, José Ortega y Gasset, and Oswald Spengler.
In the third part, the ideal is analyzed as an element capable of
giving a guiding sense to the growing accumulation of human
activities, marked by specialization, in an operation that can be
interpreted under the romantic key of “recovering” the Totality
(which it is taken as lost in modern times). For this, the philo-
sophical dialogue that Astrada had with both Georg Simmel and
Rudolf Eucken is analyzed.

Keywords: Carlos Astrada; political philosophy; Argentine
philosophy; vitalism; idealism.

Resumen
El pensamiento juvenil de Carlos Astrada (1916-1927) esta
signado por una preocupacion fundamental: la posibilidad,
para el ser humano, de establecer nuevos “ideales” y “valores”
capaces de suplantar a los viejos valores de la civilizacidon
capitalista. El propdsito principal del presente trabajo radica

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



229

“ 4

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

en identificar los variados alcances que tiene el concepto de
“ideal”. Tras un primer apartado en que se establecen algunas
bases para considerar la filosofia de la vida subyacente a
los desarrollos astradianos, el trabajo se divide en otros tres
apartados que siguen la cronologia de los textos del autor. En
el primero se considera el lugar que tiene, para Astrada, el
“ideal” como elemento operativo en la historia, para lo cual se
indaga en la influencia que la filosofia de Jean-Marie Guyau
ha tenido en su pensamiento, dimensién no advertida por la
critica. En el segundo se aborda la relacién entre los conceptos
de “ideal” y “vida”, y la impugnacion que Astrada realiza de las
posiciones “idealista” y “empirista”, a las que juzga igualmente
unilaterales y estériles para pensar una ética acorde a los
nuevos tiempos. En ese sentido, Astrada buscara una “posicién
intermedia” entre ambas perspectivas, que llamara “sintesis
vital” y que estara posibilitada por un dialogo filoséfico trazado,
fundamentalmente, con Georg Simmel, Manuel Garcia Morente,
José Ortega y Gasset y Oswald Spengler. En el tercer apartado,
por ultimo, se analiza el ideal como elemento capaz de otorgar
un sentido orientador al cimulo creciente de las actividades
humanas, signadas por la especializacion, en una operacion que
puede interpretarse bajo la clave romantica de “recuperar” la
Totalidad, que se considera perdida en la Modernidad. Para ello
se dara cuenta del dialogo filoséfico que Astrada establece con
Georg Simmel y Rudolf Eucken.

Palabras clave: Carlos Astrada; filosofia politica; filosofia
argentina; vitalismo; idealismo.

Ofrecer una sintesis de la obra de un autor en un periodo, o de un
aspecto de esta, no es tarea sencilla, no solo por la relativa arbitrariedad
que supone establecer un corte en su produccién, sino también porque
con ello se corre el riesgo de “uniformar” parte de sus desarrollos,
las variaciones y desplazamientos que se van produciendo en su
pensamiento a lo largo de los afnos. Todo intento con esas caracteristicas
conlleva, a un tiempo, la posibilidad de una iluminacién y un inevitable
oscurecimiento, al menos parcial. Asumiendo esos riesgos, inherentes
a toda labor hermenéutica, propongo establecer un primer periodo de

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



230

Martin Prestia

la producciéon de Carlos Astrada entre los afios 1916 y 1927, esto es,
desde el primer texto conocido del autor, “Unamuno y el cientificismo
argentino” ([1916] 2021a) —parte de una polémica publica en defensa
del filésofo espafiol y en contra del positivismo local donde despliega, en
escorzo, buena parte de sus preocupaciones juveniles—,* hasta su viaje a
Alemania a raiz de la obtencidon de una beca para el perfeccionamiento
de sus estudios por el ensayo “El problema epistemoldgico en la
filosofia actual” (1927), en el que se producira el encuentro determinante
con el pensamiento de Martin Heidegger, que ese mismo afio publica
Sein und Zeit, su obra sefera, y a cuyos cursos asistira el argentino. El
viaje, a la vez que acontecimiento de importancia inconmensurable en
su trayectoria vital, es sintoma y caso de un momento especifico y mas
amplio del desarrollo institucional de la filosofia argentina: el comienzo
de su profesionalizacion.?

Como ha sido puesto de relieve anteriormente (cfr. David, 2004;
Lopez, 2009; Velarde Cafiazares, 2013; Bustelo y Dominguez Rubio,
2015), la obra de juventud astradiana puede ser inscripta en el marco
del “vitalismo” o Lebensphilosophie que, mas que una corriente tedrica o

! La periodizacién del periodo juvenil coincide con las propuestas

por Alfredo Llanos (1962) y Guillermo David (2004) —si bien caracterizan al
periodo de maneras diversas—. Una periodizacion tentativa del resto de la
obra astradiana podria completarse con un periodo maduro (1927-1952) y otro
tardio (1952-1970). Mientras que la obra madura estaria caracterizada por un
pasaje desde la “filosofia de la vida” hacia la fenomenologia y la “filosofia de
la existencia”, la tardia se enlazaria a la linea abierta por la dialéctica hegelo-
marxiana, que Astrada intentard poner en didlogo productivo con su formaciéon
previa. Su libro La revolucién existencialista (1952) haria las veces de obra de pasaje
entre ambos periodos, como Llanos y David también sugieren. La pertinencia
de la periodizacion sugerida tinicamente puede ser evaluada tras un andlisis
pormenorizado del resto de la produccién astradiana, tarea que pretendo
desarrollar en futuras investigaciones.

2 En el texto, Astrada coloca al pensamiento filosofico como el lugar
predilecto parala reflexiéon y proyeccién de los modos de la convivencia humana,
inescindible, entonces, de la esfera politica. El texto finaliza con el anhelo de
una “germinaciéon de un ideal” capaz de configurar la convivencia del pueblo
argentino y proyectarlo hacia un futuro de grandeza. Para una lectura de ese
texto, cfr. Prestia (2018).

®  Sobre la profesionalizacién de la filosoffa argentina, cfr. Oviedo (2005),
Pré (1965), Romero (1950, 1952) y Ruvituso (2015), entre otros.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



231

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

filosofica de limites precisos, se tratd de una “sensibilidad” o “atmésfera”,
una trama de motivos y topicos que impregnaron buena parte de las
producciones culturales, estéticas, politicas y filosoficas entre finales del
siglo XIX y las primeras décadas del siglo XX. Entendido de esa forma,
el vitalismo “fue una reaccion contra el desencantamiento del mundo y
contra la limitacion —teodrica y practica— de las potencias humanas”,
a partir de la cual se reivindicaron “las fuerzas fluyentes de la vida”
(Lopez, 2009, p. 20) y, con ello, la primacia y celebracion de “lo nuevo”.
El énfasis puesto en el vitalismo como “sensibilidad” implica reconocer
que, a pesar de la posible incompatibilidad de las filosofias de algunos
autores que influyeron a Astrada, la lectura que de ellos realiza no debe
evaluarse por una coherencia que estaria dada de manera preexistente
—es decir, al nivel de las influencias mismas—. Antes bien, la coherencia
de las referencias se produce a raiz de la “inteligencia selectiva” del
receptor (Villacafias Berlanga, 2004, p. 53). Astrada construye los
trazos de su obra juvenil a partir de una lectura critica de un conjunto
de referencias filosoficas que, al pasar a través de su criba, funciona
de manera coherente. En ese sentido, y aunque parten de visiones
metafisicas en tltima instancia disimiles, el lamamiento a la accion libre
y a la potencia creadora era algo comuin a Nietzsche, Bergson y Guyau,
por citar algunos nombres, pero también lo era la “vida” como principio
metafisico irreductible a todo apriorismo logico. Asimismo, en el caso
de Astrada, la apropiacion de algunas modulaciones de la filosofia de
la vida esta tefiida por una sensibilidad “romantica”: para el argentino,
trascender las “formas” que le son contemporaneas, a las que considera
ya caducas, implica trascender el modo de produccion capitalista —con
su “deshumanizacion” — y el modo de vida que este ha configurado —
con su tipo humano “burgués”, “hedonista” y “filisteo” —.* Ello suponia,
al mismo tiempo, “vitalizar” la cultura, volver a colocar las diversas

4 Para un estudio acabado del romanticismo como “estructura mental

colectiva” organizada en torno al rechazo de la Modernidad capitalista
occidental, cfr. Lowy y Sayre ([1992] 2008). El propio Lowy, en su prdlogo al libro
de Néstor Kohan (2000), inscribe al joven Astrada, si bien un tanto vagamente, en
el grupo de autores irrigados por la corriente del “romanticismo”, concepto que
él mismo adoptd junto con Robert Sayre. Para Lowy, Astrada podria integrar la
“version latinoamericana del romanticismo, es decir, de la critica a la civilizacion
industrial-capitalista en nombre de valores sociales, culturales o éticos pre-
capitalistas” (Lowy, 2000, p. 11). Kohan también desarrolla algunos rasgos de

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



232

Martin Prestia

formas culturales —razon, ciencia, técnica, religién, organizacién
politica, ética— al servicio de la vida.

Las reflexiones en torno a la ética elaboradas en el filo de los siglos
XIX y XX deben enmarcarse en la progresiva crisis de la filosofia
como discurso sistematico ante el avance de las disciplinas cientificas
particulares. El fracaso del sistema hegeliano y el triunfo del positivismo
supusieron la imposibilidad de “integrar verdad y bien, teoria y
practica” y abrieron las puertas de un proceso que condujo, en muchos
pensadores, “de regreso a Kant” (Riba, 2003, p. 16). Este es el marco
general en el cual Astrada esta pensando, como también lo hicieron
Jean-Marie Guyau, José Ortega y Gasset y Manuel Garcia Morente,
por nombrar a los filésofos con los que el argentino dialoga y discute
principalmente con motivo de la ética, pero también Georg Simmel
e, incluso, Max Stirner y Oswald Spengler, que apareceran entre los
autores citados por el filosofo argentino. No obstante, la senda abierta
por el filésofo de Konigsberg suponia un problema para muchos de
ellos, que intentaran saldar de maneras diversas: la oposicién perentoria
entre “ser” y “deber ser”.

Parte de la critica ha analizado la etapa juvenil de Carlos Astrada
como un momento incompleto, meramente preparativo de su filosofia
madura, en el que podrian encontrarse inicamente ciertas intuiciones
estéticas o metafisicas que solo hallarian adecuado cauce de desarrollo
tras su viaje formativo a Alemania, entre 1927 y 1931. Como ejemplos de
esa perspectiva pueden citarse el trabajo pionero sobre el pensamiento
astradiano de Alfredo Llanos (1962) y el estudio de Matilde Isabel
Garcia Losada (1999) sobre los introductores de la filosofia existencial
en Argentina. Por otra parte, el trabajo de Marcelo Velarde Canazares en
torno a lanocién de “temporalidad” en la obra juvenil astradiana, si bien
no incurre en el prejuicio de considerarlo un momento “preparativo”,
omite, como los otros dos, toda dimension ético-politica, considerandolo
“intimista y metafisico” (2012, p. 169).°

esa caracterizacion, pero atribuye a Astrada una orientaciéon “marxista” que por
esos anos no tiene (2000, pp. 46-49).

> En otro sentido, no obstante, el propio Velarde Cafiazares, en su trabajo
dedicado a establecer la categoria de “joven vanguardia filoséfica argentina de la
década de 1920”,(2013) —en la que coloca a Astrad,a como a un autor destacado,
junto a Miguel Angel Virasoro, Vicente Fatone y Angel Vassallo—, valoriza las
lecturas que esos fildsofos, desde una situacién histérico-cultural, geografica

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



233

“ 4

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

En contraposicién, otros trabajos han buscado poner de relieve,
desde diferentes enfoques, la dimensién ético-politica del pensamiento
astradiano. El trabajo de Maria Pia Lopez (2009) rastrea nociones
medulares de la obra juvenil de Astrada —entre las que destacan las de
“mito”, “deshumanizacion”, “nomadismo” y “sonambulismo vital” —,
procurando mostrar ademas su proyeccién politica. El trabajo de Lopez,
rico en sugestiones, no tiene como finalidad, empero, reconducir esas
nociones al interior del pensamiento astradiano del periodo, sino que,
junto con otros conceptos y motivos textuales que analiza —en diversos
autores: Bataille, Nietzsche, Sorel, Bergson, y los argentinos Deodoro
Roca, Satl Taborda, Leopoldo Lugones, entre otros—, busca recuperar
la sensibilidad vitalista como un posible discurso emancipatorio en
polémica con ciertas interpretaciones que, parangonando “filosofia de
la vida” e “irracionalismo”, descartan sus alcances y posibilidades tras
su utilizacion por parte de los fascismos.

La importante biografia intelectual de Guillermo David (2004), un
trabajo bisagra en el estudio de la obra astradiana, no se detiene sin
embargo en el analisis de los textos del periodo juvenil, a excepcién
de unos pocos que considera mas relevantes, y sin trazar nexos entre
ellos. No obstante, identifica dos dimensiones importantes: por un lado,
el vinculo entre la preocupacién estética y politica —en el contexto
de ascenso de las vanguardias—; por otro, la importancia que en su
trayectoria intelectual tuvieron el proceso de la Reforma Universitaria de
1918 —de la cual fue uno de los protagonistas en la capital de Cérdoba,
su epicentro— y de la Revolucion rusa, acontecimientos histdricos a los
que nuestro autor identifica como capaces de actualizar los ideales de
una vida nueva.

Con respecto a esto ultimo, el documentado articulo de Natalia
Bustelo y Lucas Dominguez Rubio (2015) indaga en la huella dejada
por ambos sucesos en la obra juvenil de nuestro autor, poniendo de
relieve los elementos “libertarios” en la interpretacion que realiza
del movimiento estudiantil, ligados a una lectura revolucionaria del

y politica particular, realizaron de sus “maestros” europeos, sin considerar
las posibles “desfiguraciones” conceptuales en términos de “intelecciones
inmaduras o poco rigurosas” sino, ante todo, como una buisqueda por constituir
un pensamiento soberano y “auténtico” (2013, pp. 83-84). Un tal criterio de
lectura resulta provechoso y fructifero para un abordaje de la obra astradiana
como el que aqui se propone.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



234

Martin Prestia

“vitalismo” de la época. El articulo de Bustelo y Dominguez Rubio tiene
la virtud de interrogar la obra astradiana juvenil en su especificidad,
ademas de reconstruir pormenorizadamente las discusiones y debates
con los circulos intelectuales de la época en el marco de la Reforma
Universitaria y “al interior del campo de las izquierdas” (2015, p. 299).

El enfoque adoptado en el presente trabajo es distinto. Supone una
lectura que privilegie el decurso tedrico al interior del corpus astradiano,
poniendo el acento sobre los sucesivos desplazamientos semanticos y
tedricos que pueden observarse en él. No se desconocen las multiples
redes estudiantiles, intelectuales y politicas en que nuestro autor estaba
inserto; tampoco el hecho de que sus fuentes filosdficas provienen de
Europa —con lo que un estudio adicional podria considerar también el
problema de la “recepciéon” —.

Carlos Astradano fue ni quiso ser un pensador sistematico. El sistema
es solo una de las posibles direcciones de la filosofia, sugeria ya en su
juventud, en la “Nota preliminar” (2011) que antepusiera a la edicion
de Der Konkflikt der modernen Kultur (El conflicto de la cultura moderna, de
1918), un texto de Georg Simmel que tradujo y publico de forma pionera
desde la direccion de la Seccion Libreria y Publicaciones de la Facultad
de Derecho y Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de Cordoba
en 1923. Apreciaciones como la suscitada por el pensamiento de
Simmel pueden encontrarse en toda su obra, mas alla del periodo aqui
estudiado. La ponderacion de la filosofia asistematica no es casual ni
antojadiza: se realiza a partir de una consideracién de lo que la filosofia
es —o, mejor, “puede ser”, como una de sus posibilidades— y del
puesto que ocupa en la vida humana —y en qué consiste la vida humana
misma—. Un ciclo histérico en crisis y ebullicion demanda del fildsofo el
mismo estado de precariedad, constitutiva, ante lo que adviene.® Sobre
esa misma concepcion reconstruye Astrada la vida y obra de Nietzsche
en su importante libro de 1945, Nietzsche, profeta de una edad trigica.
De su filosofia, que “aspira a dar testimonio de la existencia humana,
asentando su valor y su destino”, dird que “no conoce, no puede conocer

®  En ese mismo sentido, la forma ensayistica, tan cultivada por Astrada

desde su juventud, aparece como “el medio privilegiado por excelencia para
captar la realidad contradictoria, fragmentaria, temporalizada y fluida de
la modernidad”, un “vehiculo afin y de la misma naturaleza que el de las
tendencias ontoldgicas de la modernidad” (Gil Villegas, 1996, p. 407). Quien ha
escrito sobre el tema del “ensayo” en Astrada es Gerardo Oviedo (2007, 2017).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



235

“ 4

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

un sistema logicamente concluso, abstractamente coherente” (pp. 12-13,
énfasis propio). No obstante, el pensamiento de Nietzsche, “aunque
no haya tendido hacia el sistema, en el sentido de lo abstractamente
concluso y congruente, posibilidad excluida por la indole misma de su
filosofar, se inspira en una actitud sistemitica frente ala vida y sus grandes
problemas” (p. 113, énfasis propio). En esa linea, Astrada impugna las
interpretaciones de Nietzsche que abandonan la indagacién en torno
al “ntcleo problematico” del que surgirian las diferentes direcciones
que toma la filosofia del aleman, nticleo problematico que trasunta “la
postura radical del fildsofo, del hombre filosofante, ante el mundo y la
vida” (p. 12).

Las consideraciones que el argentino realiza en torno al pensamiento
nietzscheano sirven como punto de partida para nuestra propia
indagacion. La direccidén que guia nuestra tentativa no puede ser nunca
la presentacion o reconstruccion del “sistema” astradiano o un aspecto
parcial de este, pues, como explica Francisco José Martin, “el sistema de
un pensamiento, su sistematicidad, no puede quedar en el lado oculto
de la escritura” (1999, p. 36).” No obstante, que el pensamiento de Carlos
Astrada se construya asumiendo la asistematicidad, la fragmentariedad
incluso, noimplica que se desarrolle de manera fortuita. Existe en nuestro
autor, como él consideraba de Nietzsche, una “actitud sistematica” ante
los dramas de la existencia humana, que liga su inquirir metafisico,
estético, ético y politico a una serie de nociones cardinales, a un “ntcleo
problematico” del que aquellas direcciones del pensamiento brotan
—lo cual, como es previsible, no lo exime de tensiones y aporias,
reelaboraciones y desplazamientos—. El presente articulo busca ser una
contribucién a esa labor hermenéutica que toma como eje los textos en
que el tratamiento del “ideal” —en sus relaciones con la “accion”, la
“historia” y la “vida”, esto es, en sus implicancias ético-politicas— es
expreso. Con ello asumimos el caracter necesariamente tentativo, abierto
y, en cierto sentido, “constructivo”, que va cifrado en toda lectura.?

7 El sistema es, precisamente, “la patentizacion de todos los elementos

que lo constituyen, y de como esos elementos se organizan entre si”; “no es solo
un supuesto ‘orden’ a partir del cual se organiza el mundo”, sino también “la
P P & ’
expresiéon de ese mismo orden, la arquitectura del edificio del pensamiento”
(Martin, 1999, p. 36).
8  Una lectura como la propuesta no implica, por otra parte, desconocer

las interpretaciones que han puesto el acento en la dimension metafisica o

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



236

Martin Prestia

En ese sentido, el propdsito principal del presente articulo radica
en identificar las diferentes modulaciones que adopta el concepto de
“ideal”, central en la obra astradiana juvenil y que trasunta, como es
evidente, una inspiracidon kantiana —de la cual sefiala, sin embargo, sus
limitaciones—. Se pretende con ello hacer una contribucion al estudio del
pensamiento ético-politico juvenil de nuestro autor, privilegiando una
dimension atin no abordada por la critica. Frente a la atencion que ya ha
merecido su produccion madura y tardia, un trabajo como el propuesto
implica una inevitable revaloracion de la obra juvenil y supone un
especial cuidado: conjurar el peligro de una lectura retrospectiva que
encuentre topicos de su obra posterior en sus textos tempranos. Una
homologacion tal podria inhibir un analisis que detecte desplazamientos
conceptuales pero también continuidades o repeticiones de motivos
y preocupaciones en el horizonte de nuevos marcos tedricos. Por el
contrario, el presente articulo quiere contribuir a futuras investigaciones
en las que esté habilitado el camino inverso, que va de la obra juvenil a la
madura y tardia, en una lectura “prospectiva” —que supone, asimismo,
evitar caer en las diversas formas de la teleologia—.

Tras un primer apartado en que se establecen algunas bases para
considerar la filosofia de la vida subyacente a los desarrollos astradianos,

antropologico-filoséfica de las primeras elaboraciones astradianas. Antes bien,
y aunque excede los limites y propdsitos del presente articulo, quisiera dejar
sentado para ulteriores investigaciones que es posible —y necesario— mostrar
las vinculaciones que existen, en la obra del argentino, entre la pregunta por el ser
de lo humano y la dimensidn ético-politica. Textos centrales para una indagacion
tal resultan “El sentido estético de la vida” (1922) y su reelaboracién, “El nuevo
esteticismo” (1924). Paginas como “Obermann. Escepticismo y contemplaciéon”
(1918), “Didlogo de sombras” (1922) y “La Aventura Finita” (1925), en que se
ponen en juego las relaciones en tension entre una zona de idealidad pristina
a la que se tiende, zona de perfeccion y belleza inalcanzables, postulada por el
hombre como desideratum de sus esfuerzos y sus luchas, y una zona de realidad
inmanente, impura y efimera, pero al fin y al cabo la tinica que nos ha sido dada
y en la cual debemos esforzarnos, replican, trasladados a un plano metafisico y
en estilo literario, preocupaciones que en otros textos tienen un tratamiento en
un terreno expresamente ético-politico. El articulo de Gerardo Oviedo (2013) en
torno a la “antropologia del anhelo” en Astrada —si bien utiliza textos que, en
nuestra periodizacion, corresponderian a los periodos “juvenil” y “tardio”, sin
hacer distinciones— establece un punto de partida fundamental para identificar
la ligazon que existe, en toda la obra de nuestro autor, entre una determinada
concepcidn antropolégico-filosédfica y sus alcances practico-politicos.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



237

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

el trabajo se divide en otras tres secciones, que siguen la cronologia de
los textos del autor. En la primera se considera el lugar que tiene, para
Astrada, el ideal como elemento operativo en la historia, para lo cual se
indaga en la influencia que ha supuesto la filosofia de Jean-Marie Guyau,
dimension que no ha sido trabajada en profundidad por la critica. En la
segunda se aborda la relacion entre los conceptos de “ideal” y “vida”,
y la impugnacion que Astrada realiza de las posiciones “idealista”
y “empirista”, a las que juzga igualmente unilaterales y estériles para
pensar una ética acorde a los nuevos tiempos. El argentino buscara una
“posicién intermedia” entre ambas perspectivas, que llamara “sintesis
vital” y que estara posibilitada por sus lecturas de Georg Simmel,
Manuel Garcia Morente, José Ortega y Gasset y Oswald Spengler. En la
tercera seccion, por ultimo, se analiza el ideal como elemento capaz de
otorgar un sentido orientador del cimulo creciente de las actividades
humanas, signadas por la especializacién, en una operacion que puede
interpretarse bajo la clave romantica de “recuperar” la Totalidad, que
se considera perdida en la Modernidad. Para ello daremos cuenta de la
apropiacion creativa que Astrada realiza de ciertos aspectos parciales de
la obra de Georg Simmel y Rudolf Eucken.

I. Filosofias de la vida

Los textos juveniles de Astrada estan recorridos por una filosofia
de la vida que tiene en Friedrich Nietzsche su mayor inspirador y que
llegara tamizada, en parte, a través de los escritos de Georg Simmel’

?  Sin pretender agotar el tema de la difusion de la literatura nietzscheana

en Argentina, cabe subrayar la importancia del libro de Simmel Schopenhauer
und Nietzsche (Schopenhauer y Nietzsche, 1907), que circuld en el ambiente
intelectual hispanoparlante en una traduccion de 1915 y que influyé de manera
determinante en la recepcién de ambos fil6sofos. El libro fue editado en Madrid
por la Libreria Yerba, y la traduccién corrid a cargo de José Pérez Bances, quien
pertenecia al circulo de José Ortega y Gasset (cfr. Vernik, 2011, p. 24). El propio
Ortega serd fundamental en la difusién de las ideas vitalistas a la manera de
Nietzsche y Simmel, con quienes comparte no pocas preocupaciones. La
influencia de Ortega en Argentina es poco menos que ineludible, sobre todo a
partir de su primer viaje (1916) y hasta, por lo menos, el segundo (1928). Para
un panorama introductorio de la presencia de Nietzsche en Argentina, cfr.
Cragnolini (2001). Para una exposicién exhaustiva de los viajes de Ortega y sus
diversas intervenciones publicas, como también la recepcion de estas por parte
de diversos periddicos y revistas culturales, cfr. Campomar (2009).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



238

Martin Prestia

—quien en cierto sentido estilizara algunos desarrollos del filésofo de
Rocken—. Del primero pudo decir Astrada, en un texto de madurez:
“Nietzsche estd presente como reactivo poderoso y espiritu precursor
y tutelar en todos los ensayos de una moderna filosofia de la vida”; fue
a partir de él y de la “fuerza poética de su pensamiento” y la “potencia
idiomatica creadora de su verbo”, que pudo infundir “en la palabra
‘vida” una sugestion alucinante y un prestigio magico que antes no
tenia” (Astrada, 1943, pp. 102-103). La vida es potencia creadora que
busca autoconfigurarse, esto es, “voluntad de poder”. En su movimiento
ascendente y creador, la vida cristaliza en formas que acompanan
su despliegue hasta verse agotadas y desbordadas hacia otras, en un
proceso incesante que persigue mejores condiciones para su afirmacién
y acrecentamiento. La vida no estd ya supeditada a “la conciencia o el
mundo espiritual, [...] el placer o la espiritualidad, postulados como
fin. A la inversa, todo esto [...] son medios para la vida que tiene su
fin en si misma” (Astrada, 1943, p. 106). Nietzsche invierte los términos
de la tradicién filoséfica, y resquebraja con ello la objetividad de las
ideas de “verdad” y “moral”, a las que liga a una “utilidad” para la
vida. Con ello, bosqueja una radical impugnacién del “platonismo”,
esto es, de todos los valores absolutos y “extra-vitales” —filosoéficos,
religiosos, morales— que, divorciados por completo de la inmanencia
de la vida, acaban por oponerse a ella y oprimirla. Si en el ser humano
“la vida alcanza su mas alta concentracién, [y] en €l ella despliega su
maxima potencia” (Astrada, 1943, pp. 105-106), entonces la filosofia
de Nietzsche consistirda, en definitiva, en una “exaltacion del hombre
concreto y existente, que se yergue como una posibilidad en marcha,
como principio y meta de todo devenir historico” (Astrada, 1943, p. 102).
No es otra la apropiacion del vitalismo nietzscheano por parte del joven
Astrada, quien esbozara un pensamiento preocupado por el ser humano
en su inmanencia e historicidad radicales.'

10" Dicha concepcién general lo acompariard por el resto de su trayectoria

intelectual. Con acierto ha podido decir Alberto Caturelli en 1971, un afio
después del fallecimiento de nuestro filésofo, que “[u]na filosofia de la
existencia des-ligada, de la finitud radical, es la de Carlos Astrada [...], desde
su primera formacién (Husserl, Heidegger, Scheler, Nietzsche) hasta su etapa
actual (Nietzsche, Hegel, Marx), lo que constituye, en el fondo, un regreso a
las fuentes de su posicion filosdfica. [...]. La evolucion de Astrada es, como
se ve, sumamente rigurosa [...]. Creo que sus conclusiones actuales estaban

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



239

“ 4

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

En su libro postumo Lebenschauung (Intuicion de la Vida, 1918), Simmel
busca sintetizar su vision metafisica, de fuerte inspiracién nietzscheana.
La vida es el principio metafisico. Ella es, primeramente, “mas-vida”:
perenne fluencia, continuidad, renovacién, un “continuo producir” que
corresponde a la “fase fisioldgica” de la vida (Simmel, 1950a, p. 94).
No obstante, en una instancia que Simmel llama “la fase del espiritu”,
la vida produce algo que es “mas-que-vida”: formas. Las diferentes
manifestaciones de la vida espiritual —ética, religion, instituciones,
razon, arte; en suma, “cultura” — son solo formas que la vida, en su
incesante dinamismo, momentdneamente adquiere. De ese modo,
tenemos que la vida es, simultaneamente, “mas-vida” y “mas-que-vida”
(p. 26). Sin embargo, las formas en que la vida se objetiva, por el proceso
mismo que les es inherente, se autonomizan; la vida espiritual produce
algo dotado de significacion y ley propias. Las formas objetivas en que la
vida se expresa entran en relacion con la vida subjetiva, son reabsorbidas
por ella, “demostrando que esta objetividad es su criatura, que forma
con ella una simbiosis de crecimiento, por la circunstancia de que vuelve
a incorporarse sus significaciones, consecuencias, normaciones y se
configura de acuerdo con aquello mismo que ella ha configurado” (p.
94). Cuando una forma se fosiliza o petrifica, cuando no expresa la vida
y a ella deja de servirle, se vuelve un obstaculo para su despliegue y se
ve desbordada y superada hacia una nueva forma.

Sin embargo, la edad moderna presenta una cultura objetivada cada
vez mas alejada de la esfera subjetiva de la vida, esto es, una exacerbacién
“unilateralmente culturalista”, como resume Ortega y Gasset en EI tema
de nuestro tiempo (2005, p. 586) —que en este punto coincide por entero
con el diagndstico simmeliano—. Tal caracteristica de la cultura moderna
es producto de la creencia en la completa autonomia de la esfera de
los productos espirituales, que acaba por desconocer que la cultura
adquirida proviene de la vida y a ella se incorpora; por tanto, “solo
tiene valor como instrumento y arma de nuevas conquistas” (Ortega
y Gasset, 2004, p. 756). Para Simmel, ello resulta un “destino tragico”
de la Modernidad, dominada por un creciente proceso de conversion
de medios en fines (cfr. Simmel, 1950a, pp. 42-44), una imposibilidad
de conciliacion de la esfera subjetiva con la objetiva y, finalmente, la

virtualmente dadas y, mas que un ‘rompimiento’ con Heidegger, lo que hubo
fue una casi feroz consecuencia con su pensamiento” (Caturelli, 1971, pp. 152-
155; énfasis original).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



240

Martin Prestia

produccién de una cultura que, lejos de servir a la vida, acaba por
negarla. Ortega, en cambio, rechaza ese caracter inevitable, de “destino”,
de la Modernidad, y proyecta una posible sintesis entre cultura y vida
como salida para la “hipdstasis” culturalista que domina la época. En
memorables paginas de fuerte impronta nietzscheana expresara lo que
considera el llamado perentorio de su tiempo:

(No es tema digno de una generacion que asiste a la crisis
mas radical de la cultura moderna hacer un ensayo opuesto
a la tradicion de ésta y ver qué pasa si en lugar de decir “la
vida para la cultura” decimos “la cultura para la vida”
(2005b, p. 600; énfasis original)?"!

Ese imperativo de la hora presente esta engarzado, en el caso del
joven Carlos Astrada, a un pensamiento critico que pretende erigirse en
sostén de una accion revolucionaria capaz de superar la sociedad y el ser
humano configurados por el capitalismo. Para Astrada, la hora presente
supone un “nuevo ensayo de vida” que, para afirmarse, debera echar
definitivamente por tierra a los idolos de la civilizacién materialista,
erigiendo nuevos valores que permitan una vida mas humana. En sus
palabras, el agotamiento de “los viejos e inhumanos valores no debe
alarmarnos, porque al fin sera la vida la que triunfe, dejando tras de si,
como lastre muerto, todo aquello que no tiene fuerza para vivir porque
ya ha caducado en el espiritu de los hombres” (2021b [1919], p. 167).

IL. Ideal y accion. La lectura de Jean-Marie Guyau

Una figura central de los primeros escritos juveniles de Astrada
es Jean-Marie Guyau (1854-1888). Mayormente olvidado hoy dia, el
filosofo francés fue parte de la reaccion anti-positivista de fines de siglo
XIX, y su lectura, no casualmente, causo un gran impacto en Nietzsche
“por la raigal afinidad en el enfoque de los problemas morales” (1945,
p- 111), como el propio Astrada comenta en su libro sobre el fil6sofo
aleman. Su pensamiento moral, forjado en un contrapunto critico con
el utilitarismo y el positivismo de fines de siglo XIX, de un lado, y con

""" Volver a colocar a la cultura “al servicio de la vida” era, para Ortega,

el leitmotiv de la “nueva sensibilidad”, expresiéon que encontrara profundo eco
en buena parte de la “generacién” que protagonizo la Reforma Universitaria de
1918. Para una lectura de la relacion de Astrada con el movimiento reformista,
cfr. Bustelo y Dominguez Rubio (2015) y Prestia (2018).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



241

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

el idealismo kantiano, del otro, encuentra su aquilate en la obra Esquisse
d’une morale sans obligation ni sanction (Esbozos de una Moral sin obligacién
ni sancion, 1884), que Astrada conoce y referencia en varios de los textos
de estos afnos."

Guyau busca mantener el “deber ser” como forma universal que dota
de sentido los contenidos de la accion. No obstante, esa forma universal
no puede adquirir el rostro del imperativo categorico kantiano —al que
rechaza por su apriorismo, su caracter abstracto y la “uniformidad” a la
que conduce — ni puede partir de los hechos en su muda desnudez. En
un movimiento que veremos repetirse en varios de los autores que seran
centrales en la formacién del pensamiento juvenil astradiano, Guyau
considera que, mientras “la moral naturalista y positivista” no puede
proporcionar “principios invariables”, el kantismo solo puede hacerlo
“a titulo puramente hipotético”. En otras palabras, “lo que pertenece al
orden de los hechos no es, en absoluto, universal y lo que es universal es
una hipdtesis especulativa”. En consecuencia, contintia el autor francés,
“el imperativo absoluto desaparece de ambas partes” (1944, pp. 9-10;
énfasis original) y la dimension universal del “deber” es simplemente
una hipotesis del pensamiento capaz de ser rectificada incesantemente
e, incluso, ajustada a los diversos individuos (cfr. pp. 97 y 152-160).

El pensamiento de Guyau radicaliza la inmanencia de la moral, su
relacion intrinseca con la “vida” como principio metafisico. El valor
supremo es, precisamente —y de manera analoga a Nietzsche—, el de
la propia “vida”, una vida que se busca lo “mis intensiva y mds extensiva
posible, en el aspecto fisico y mental” (p. 226, énfasis original). “La vida
no es solo nutricion”, sino también “produccion y fecundidad. Vivir es
tanto gastar como adquirir” (p. 227, énfasis original). La vida, tras un
momento de conservacidon y simple reproduccion material, mantiene
en sus individuos un “exceso” o “ahorro” de fuerza que, por su propia

2 De Guyau también cita Astrada el libro Morale d’Epicure (La moral de

Epicuro, 1878) y el poema “Le temps” (“El tiempo”), incluida en el volumen Vers
d’un philosophe (Versos de un filésofo, 1881). Todavia en 1939, en el programa de
la materia de Etica de la carrera de Filosofia de la Facultad de Humanidades y
Ciencias de la Educacién de la Universidad de La Plata —dictada por Astrada
entre 1937 y 1946—, nuestro autor colocard como bibliografia obligatoria,
precisamente, el texto Esquisse d'une morale sans obligation ni sanction. En el
programa aparecen también Nietzsche, Dilthey, Simmel y Bergson —el autor
principal del dictado de la materia en ese afo—.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



242

Martin Prestia

potencia desbordante, su “superabundancia”, cuaja en productos
objetivos que de la propia vida nacen y a ella se refieren (cfr. pp. 89-90).
“Vida es fecundidad”, afirma Guyau, “y reciprocamente, fecundidad es
vida desbordante, esto es la verdadera existencia” (p. 94).

Segin Guyau, la fecundidad se ejercita en tres ambitos, que
corresponden a tres tipos distintos de fecundidad. Existe una fecundidad
intelectual, que deviene en ideas y pensamientos que “modifican las
condiciones de vida en la humanidad”; una fecundidad de la emocién
y la sensibilidad, por la cual el ser humano se comunica con otros, va
“hacia el préjimo” y se multiplica “por la comunion de pensamientos
y sentimientos”; y una fecundidad de la voluntad, que expresa la
“necesidad de producir, de imprimir la forma de nuestra actividad en
el mundo” (pp. 91-96). Esfera intelectual, emotiva y volitiva constituyen
la unidad del ser, la unidad de la vida. Desde ese punto de vista, la
moralidad no puede sino buscar su referencia en la unidad de esas
tres esferas, que entraran en juego cuando Guyau plantee los primeros
tres “equivalentes” o “sustitutos” (cfr. pp. 10, 97-107) del imperativo
categorico “trascendental” kantiano.

Para Guyau, el primer equivalente del deber esta dado por “la
conciencia de nuestro poder interior” (p. 10, énfasis original), esto es, por
la esfera de la voluntad. “Toda fuerza que se acumula ejerce una presién
sobre los obstaculos colocados delante suyo”, dice el francés, “todo
poder produce una especie de obligacion proporcional: poder obrar es
deber obrar” (p. 99, énfasis original). Con ello aparece, en primer plano,
la “primacia de la voluntad” —en definitiva, una herencia del propio
kantismo que el romanticismo llevé hasta sus ultimas consecuencias—.
Asi, “nada de mistico hay en la obligacion moral; ella se relaciona con
esta gran ley de la naturaleza: la vida no puede mantenerse mds que con
la condicion de expandirse”, dird Guyau con una retérica que recuerda a
Nietzsche, pues ambos refieren a la vida como potencia expansiva (p. 99,
énfasis original). Asi lo entendié también Astrada, que en “En esta hora
que vivimos” (1919) los acerca como filésofos que anuncian un tiempo
en que “al fin sera la vida la que triunfe” ([1919] 2021b, p. 167). Hay
también en Astrada ese mismo “voluntarismo”, esa concepcion de un
sujeto reformador del mundo confiado en la “potencia de la actividad”,
y cuya “superabundancia” de vida, por utilizar un léxico caro a Guyau,
conduce al “deber” de actuar —si bien ese voluntarismo estd, en parte,
limitado por una serie de condicionamientos contingentes, como se vera
en el proximo apartado—.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



243

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

Un segundo equivalente del deber lo constituye la influencia
que ejercen “las ideas sobre las acciones” (Guyau, 1944, p. 10; énfasis
original). Guyau argumenta que la inteligencia es, en si misma, un
motor para la vida y para la accién, a partir de lo cual introduce la teoria
de las “ideas-fuerza” de Alfred Fouillée, de quien fuera discipulo, y para
quien las ideas no son meras representaciones ni tampoco epifenémenos
o reflejos de “lo real”, sino, precisamente, “fuerzas” que impulsan a la
vida (1944, p. 72; cfr. pp. 100 y 228-229). A partir de ello, establece una
ligazén directa entre pensamiento y accion, concepcion y actividad, “sin
intervencion directa de la sensibilidad” (p. 100). “Accién y pensamiento
son, en el fondo, idénticos”, explica Guyau, y la obligacion es “el
sentimiento de esta radical identidad”, “una expansion interior, una
necesidad de perfeccionar nuestras ideas haciéndolas pasar a la accién”
(p. 101). Existe un vinculo intrinseco entre la capacidad de proyectar un
estado de cosas distinto al presente y la accion tendiente a plasmarlo;
mas aun, para Guyau es imposible separar ambos términos: “concebir
alguna cosa mejor que lo que existe, es un primer trabajo para realizar
esa cosa. La accion no es mas que la prolongacién de la idea” (p. 100).
Este es, sin duda, uno de los rasgos del pensamiento de Guyau que
mayor rastro ha dejado en la obra juvenil de Astrada. En el texto de
1919 citado algunas lineas mas arriba sentencia, por ejemplo, que no es
posible afirmar que el presente es el peor de los mundos, pero si que
es posible “concebir uno mejor” y esforzarse “hacia €él, rompiendo la
marcha con el corazén bien alto. Concebir ese mundo mejor es empezar
a crearlo, porque el pensamiento, cuando responde a una necesidad
intima del ser, es ya una creacién” ([1919] 2021b, p. 168). Analogamente,
en “Principios categoricos” argumenta que “[u]n ideal reducido a ser
nada mas que concepcion tedrica es un ensuefio estéril. Es necesaria la
accion intensa para que adquiera vida” ([1921c] 2021e, p. 195). En ese
escrito, por ultimo —como también en “El revolucionario eterno”, del
ano anterior—, repite el apotegma de Guyau: “quien no obra como
piensa, no piensa completamente”, con lo que pretendera erigir “no solo
una verdad, sino también una norma ética a la cual —si queremos ser
cabalmente hombres— hemos de permanecer fieles” ([1921c] 2021e, p.
195).

Un tercer equivalente del deber aparece, para Guyau, en la esfera
de la emocidén, y lo otorga “la fusién creciente de las sensibilidades y
el cardcter cada vez mas social de nuestros placeres o dolores” (1944, p. 10;
énfasis original). Como ya he mencionado, la fecundidad de la vida

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



244

Martin Prestia

emotiva se expresa en la comunion entre los diversos individuos; en
otras palabras, la expansion de la vida, su mayor plenitud, estara dada
en la unién entre los seres humanos (cfr. p. 95). En el plano ético, esto
se traduce en la existencia de un “cierto deber impersonal” surgido de
la necesidad de compartir los placeres —y también los dolores, es decir,
las afecciones de todo tipo— (cfr. pp. 102-107). Guyau reintroduce, con
ello, la sensibilidad, que habia quedado fuera de escena en su ligazén
del pensamiento y la voluntad a partir del equivalente del deber que se
erigia sobre la esfera intelectual; para él no existe posibilidad alguna de
una vida plena en soledad, ni encontramos en su obra culto alguno al
individuo aislado: “el ideal de la vida individual es la vida en comun”
(p. 95). En este punto fundamental, Guyau se distancia completamente
de Nietzsche, cuya critica a la “moral de los esclavos” y su culto a las
“virtudes aristocraticas” no armoniza con la vision del francés. Este
aspecto del pensamiento guyauniano deja también su huella en el joven
Astrada, preocupado por el modo en que los ideales, mediados por las
emociones y pasiones, reverberan en otros espiritus, estableciendo una
convivencia.

Finalmente, Guyau propone un cuarto y quinto equivalentes del
deber, que involucran las dimensiones del “riesgo” y el “peligro” para la
vida humana, cuya influencia practica busca destacar: “el amor al riesgo
en la accion”, y el amor a las hipdtesis metafisicas, “especie de riesgo
del pensamiento” (1944, p. 10; énfasis original). En relacién al cuarto,
para Guyau la vida es en esencia “lucha”, y toda lucha engendra en el
ser humano, por el riesgo y el peligro que involucran, “la conciencia
de la sublimidad de su voluntad” (pp. 135-136). De ese modo, también
el riesgo es un acicate para la accién, cuya mayor expresion puede
ser encontrada en la figura del “sacrificio”, “uno de los resortes mas
preciosos y potentes de la historia” (p. 141). Con relacién al quinto
de los equivalentes del deber, Guyau afirma que, en ausencia de una
verdad “objetiva” y “absoluta”, las diversas concepciones del mundo
y de la vida solo pueden regir a titulo hipotético y variable —y, en
ultimo término, a nivel “individual” (p. 153)—, y que su valor residira
en su capacidad de encarnarse, de operar en la historia y la sociedad
humanas. “La hipdtesis produce pricticamente el mismo efecto que la
fe [dogmatica]” (p. 153, énfasis propio), esto es, otorga un marco de
inteligibilidad para nuestras acciones, que completan precisamente
aquella hipdtesis. La pluralidad de hipdtesis metafisicas resultante
puede disponer tanto una “integracion” de estas en una “época ideal”

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



245

“ 4

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

futura —lo cual, de manera un tanto optimista, defiende Guyau (1944,
p- 154)—, como una “lucha” entre ellas, que es el punto que recoge el
joven Carlos Astrada, quien en todos los textos del periodo coloca al ser
humano y su accionar en direccion a la actualizacion de ideales como
epicentro del devenir histérico: “[a]firmar aspiraciones superiores es
enriquecer nuestra conciencia con la sustancia de la Historia [...] Pero
para afirmar lo mejor hay que luchar. Solo en la lucha aquilatamos el
valor de nuestros postulados” ([1921c] 2021e, p. 195).

En sintesis, Jean-Marie Guyau se constituye como una de las
principales fuentes del pensamiento ético-politico de juventud de Carlos
Astrada. Lavida como principio metafisicoy la consiguiente “inmanencia
radical” que plantea Guyau son los puntos de partida que explican el
interés del argentino porla obra del francés, como también el contrapunto
establecido con el positivismo y el kantismo —y que sera repetido, de
diversos modos, por varios de los filésofos con los que discutirad en los
siguientes anos de su produccién temprana—. Sin embargo, lo que la
lectura de Guyau proporciona a Astrada es, fundamentalmente, una
consideracion en torno a la relacion entre los “ideales” y la “accion”.
El ideal es un elemento operativo en la historia, cuya postulacion no
puede desligarse de la acciéon tendiente a su realizacion. De ese modo,
la importancia del “ideal” responde, en definitiva, a una union entre
concienciay acto, y auna concepcion que colocaala “voluntad” en primer
plano. Queda asi trazada claramente la politicidad del pensamiento. “Al
afirmar, mediante la accién, nuestro ideal, nos realizamos a nosotros
mismos”, dird Astrada en “Principios categéricos” ([1921c] 2021e, p.
195), resumiendo su concepcion de la historia como infinito horizonte de
autorrealizacion y autoperfeccionamiento del ser humano, ajeno a todo
determinismo o teleologia. Asimismo, gana fundamental importancia
la esfera de la “emotividad” —sin la cual no estarian completas las de
la voluntad y el intelecto—, que produce la instauracién de una “vida
en comun”, maxima aspiracion del individuo y tnico modo de alcanzar
una mayor expansion de la vida, su “plenitud”: “[u]lna palpitacién
de humanidad dilata nuestra conciencia y, proyectandonos mas alla
de nuestro egoismo, nos hace sentir como nuestras las inquietudes y
esperanzas de los demas hombres” ([1921c] 2021e, p. 195).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



246

Martin Prestia

III. La génesis vital de los ideales y la discusion con el kantismo.
Entre Georg Simmel, Manuel Garcia Morente, José Ortega y
Gasset y Oswald Spengler

Como ya he mencionado, en el nticleo del pensamiento del joven
Astrada se encuentra su discusion con el kantismo, comtin a buena parte
de sus fuentes filosoficas. Uno de los autores que mas hondamente ha
criticado a la “moral racionalista” del idealismo kantiano es Georg
Simmel (1858-1918). Lo planteado por Simmel puede considerarse
como una serie de presupuestos de los desarrollos de aquel, y eso en al
menos tres puntos: por un lado, en lo que hace al “deber ser” como parte
integrante de la estructura de la vida humana; por otro, en su discusién
con el “imperativo categorico”; por ultimo, en la busqueda de una ética
que responda a una “vitalizacién de la cultura”.

En “La ley individual”, el cuarto capitulo de Intuicién de la vida
(1918), Simmel aborda la cuestion del “deber ser”. Para el filésofo
aleman, la “realidad” y el “deber ser” son dos categorias en las cuales se
vierten la vida y la experiencia subjetiva. Segin Simmel, al calificar de
“real” un objeto tendemos a otorgar a “su contenido una consistencia,
una especie de caracter absoluto, que se enfrenta por si solo a todos los
demas modos de representacion del mismo contenido: fantasmagoricos
o puramente conceptuales, axioldgicos y artisticos, considerados como
derivados subjetivos de su realidad”. Y, no obstante, “la categoria de
realidad, significa solamente que lo solemos experimentar como el
primero cronologicamente y, por razones de caracter practico, como el
mas importante” (Simmel, 1950a, p. 147). Para este autor la “realidad”
comparte con la categoria del “deber ser” esa suerte de “monopolio con
respecto a la serie de la experiencia”: el “deber ser” es una categoria
“en cierto sentido paralela [...] y en modo alguno reducible” (p. 148) a
la de la realidad, a partir de la cual los seres humanos experimentamos
continuamente nuestra vida. Por ello, para Simmel se trata de concebir
“el deber-ser como la serie ideal de la vida”, esto es, que “todo ser y acaecer
de esa vida tienen sobre si un ideal, un modo de cémo debe ser dentro de
esa vida” (p. 184, énfasis propio).

En otras palabras, el “deber ser” no se sitta frente a la vida, sino que
es un modo de su realizacion. Se trata de “una categoria absolutamente
primaria” (p. 150), no atada ni fundada a ningtin contenido concreto,

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



247

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

histéricamente determinado. Simmel extiende el “deber ser” —o
“configuracionideal de la vida” (p. 152) — mas alla de la esfera de la ética;
en €l coinciden “esperanzas e impulsos, aspiraciones eudemonisticas y
estéticas, ideales religiosos y auin caprichos y apetitos amorales, junto
con lo ético y existiendo unos y otros simultaneamente” (p. 148). Pero
la “serie ideal de la vida” que a esta acompana en su desenvolvimiento
se expresa en férmulas, normas, leyes, aspiraciones, principios e
imperativos —en definitiva, “formas” o “cultura”— nutridas por
contenidos que aparecen de manera fortuita, “determinados siempre
psicologica e historicamente” (p. 151) y que, como tales, corren “el
destino universal de las obras que la vida crea”: su agotamiento y relevo
por “obras” nuevas (p. 154).

A partir de ello, Simmel erige una discusion con la ética kantiana.
Segtin aquel, para Kant “las necesidades morales sacan su contenido y su
legitimacién de una realidad metafisica mas alla de la vida del individuo,
esto es, de un principio universal” (p. 152), de una “ley de la “razén””
que dota de valor moral al acto singular porque su contenido tiene un
“valor objetivo-moral”. La critica simmeliana es importante para el
presente trabajo, pues sus multiples aristas tendran eco en los desarrollos
astradianos. En primer lugar, la formula del “imperativo categdrico” es
considerada insuficiente por ser ahistdrica y abstractamente universal. La
ley kantiana “determina todo el hombre desde la significacion transvital,
transindividual, de un contenido de accién racionalizado [el imperativo
categorico]” y “establece su exigencia no a base de la totalidad vivida
del hombre, sino de la conceptualidad de un contenido aislado” (p. 204).
La ética kantiana determina unilateralmente al individuo, sin considerar
su trayectoria vital en su irreductible particularidad. Para Simmel, en
cambio, el “deber-ser de cada momento es una funcién de la vida total
de la persona individual” (p. 209); su ética propone una adecuaciéon
entre el contenido de la accién individual y el sentido de la vida desde
la que esa accidn parte (cfr. p. 218). El corolario final serd, como reza
el titulo del capitulo aqui abordado, una “ley individual” que otorgue
un marco de accién considerando la totalidad de la vida del individuo,
su “continuidad” (p. 189). De ese modo se configura una suerte de
“imperativo”, que Simmel resume con la siguiente interrogacién: “;[p]
uedes querer que ése tu obrar determine toda tu vida?” (p. 223).

Simmel se cuida, sin embargo, de que su pensamiento no derive en
lo que llama una “anarquia” (p. 185), pues la “individualidad” no es la
subjetividad libre carente de ataduras historicas o naturales:

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



248

Martin Prestia

[...]laindividualidad que vive en la forma del deber-ser
no es a-historica, [...] estd codeterminada —o incluye
como factor que en modo alguno puede eliminarse—
por el hecho de que ese hombre es ciudadano de un
Estado comprometido. Todo cuanto lo rodea y cuanto
experimentd siempre, los mas fuertes impulsos de su
natural lo mismo que las impresiones mas efimeras —
todo eso, del mismo modo que en esa agitada vida de
la personalidad forma una realidad que va creciendo
a base de todo eso, asi forma y desarrolla también un
deber-ser (Simmel, 1950a, p. 211).

En esas lineas se vislumbra uno de los puntos fundamentales
de la critica simmeliana a Kant, también presente en los desarrollos
astradianos, y que apunta al caracter “racional” de su moral, que se juzga
incompleto. En todo acto humano “es productivo todo el hombre”, esto
es, se juegan las dimensiones volitiva, racional y emotiva; el querer no
esta determinado tinicamente por la racionalidad, sino también por los
“sentidos” (Simmel, 1950a, p. 193).

Simmel es consecuente con su metafisica de la vida, cuya
consideracion en torno a la cuestion ética expresa cabalmente. Para él no
hay “progreso” en materia moral, no hay un pasaje “de un conocimiento
tedricamente imperfecto a otro tedricamente mas suficiente, sino que ... ]
se hallegado a cierta fase de la historia del espiritu” (p. 215) que reclama
una consideracién distinta sobre el accionar humano. La vida impone
nuevas exigencias y, en ese sentido, su discusion con el kantismo puede
comprenderse, finalmente, como la tarea de buscar una adecuacion entre
la esfera subjetiva y la esfera objetiva de la vida humana o, lo que es lo
mismo, una “vitalizacién de la cultura” (p. 222) en el plano de la ética.
En su importante ensayo “La Real-politik. De Maquiavelo a Spengler”,
Astrada afirma, con igual sentido, que:

[...] la ética del idealismo habia esquematizado en
demasia la realidad histérica, no la consideraba en
si misma, sino como una materia que habia que
transformar en vista de un quimeérico debe ser que, por
lo mismo, jamas se cumplia [...]. Hoy visiblemente
se opera un cambio de frente, y la vida, reaccionando
contra la norma que la constrefiia y falseaba, formula
sus condiciones, que implican nada menos que una

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



249

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

nueva actitud ante la realidad historica ([1924] 2021g, p.
272; énfasis original).

La concepcidn vitalista y el reclamo de una valorizacion de la vida
frente a sus formas, ya caducas, encontraran en la letra astradiana una
primera delimitacion con motivo de la ética en el escrito “La razén pura
y el ideal revolucionario” (1921), donde aborda expresamente la relacién
entre el “ideal” y la “vida”. Lo que puede advertirse en ese y otros textos
de los siguientes afios —“Conceptos: Ideal y Vida” (1923), “El alma
desilusionada” (1923) y el ya citado “La Real-politik. De Maquiavelo
a Spengler” (1924)— es, principalmente, una meditacién en torno a
la “génesis” de los ideales y a su relacién con la vida como principio
metafisico. Ello conducira a una impugnacién de las posiciones,
igualmente unilaterales, de la “ética idealista” y del “empirismo” y, en
consecuencia, a una busqueda de una “posicion intermedia” o “sintesis
vital” capaz de recuperar, a un tiempo, la instancia universal del “deber
ser” yladela“vida” enlo que ella tiene de particular, tinico e irreductible
a todo apriorismo.

El escrito “La razén pura y el ideal revolucionario”, publicado en
septiembre de 1921 en el diario de filiacion anarquista EI Trabajo, es una
respuesta a un texto de Fernan Ricard, seudénimo con el que firmaba
el autor acrata Antonio M. Dopico, y que habia sido editado por el
mismo periddico algunos dias antes: “La razén pura y la dictadura.
Un paralelo con Kant”. Ricard buscaba establecer los puntos en comun
entre “la filosofia llamada anarquista o revolucionaria” (1921, p. 4) y
la filosofia moral del idealismo kantiano. Seguin €él, una y otra tienen
procedimientos similares: establecen un principio general o absoluto,
aprioristico, “ajeno a todo movil empirico”, con el cual pretenden
determinar los cursos de la accion humana. El kantismo pedia actuar
“en ‘vista de la ley moral” y el anarquismo en relacién con la maxima
“la anarquia es la libertad” (p. 4); ambos deducen el curso de accion
de un principio que se ha establecido a partir de “la razén pura” (p. 4).
La filosofia revolucionaria debia partir, para Ricard, del estudio de “la
realidad”, de las circunstancias espaciotemporales especificas de cada
colectivo humano, pues condiciones distintas exigen cursos de acciéon
distintos. Una filosofia tal debia trazar también una cabal comprension
del papel de los instintos en la accion humana, de los que la “razén pura”,
cortada al molde del idealismo kantiano, habia prescindido. Ante este
panorama, Ricard pedird, para el anarquismo, una filosofia y una moral

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



250

Martin Prestia

inspiradas en “el empirismo de la vida” que, como tal, “no presenta,
para la determinacion de la conducta, reglas universales y absolutas”, y
a partir de las cuales pretende romper con la “actitud dogmatica” (p. 4)
del revolucionario.”

Astrada concede a Ricard que la actitud dogmatica del
revolucionario deriva de un apriorismo moral del todo coincidente con
el que propone el filosofo de la Critica de la razon prictica. Sin embargo,
si la solucién esbozada por Ricard derivaba en un abandono expreso
de todo principio universal que sirviera como guia de la accién —y
una consecuente recomendacion de cierto “maquiavelismo” y realismo
politico a sus camaradas anarquistas—, nuestro autor postula, en
cambio, junto al “empirismo de la vida”, la necesidad de mantener el
“ideal que nos senala la direcciéon de nuestro camino” ([1921b] 2021d,
p- 207). Como resumira algunos afios después en “Conceptos: El ideal
y la vida”, un texto de 1923 en que recoge y amplia estos desarrollos, se
trata de establecer una “posicion intermedia” entre el “absolutismo de
los dogmas” que torturan a la vida pretendiendo imponerle “sus rigidos
moldes” y el raudo empirismo que, desconociendo el “papel que juegan
los ideales en la vida del individuo y de la sociedad”, no es mas que “el
imperio del hecho descarnado” ([1923] 2021f, p. 240).

En ese sentido, la discusion de Astrada con el idealismo kantiano
busca su “superacion”, esto es, su “negacion y conservacion”. En este
punto, seguira parte de los argumentos del filésofo espafiol Manuel
Garcia Morente (1886-1942), tal como este los desarrolla en “La moral

3 El debate de Ricard con el “apriorismo” del espiritu anarquista esta

dirigido, en tltima instancia, a una revalorizacion del procedimiento dictatorial
en la transicion de una sociedad capitalista a una de nuevo tipo, que la maxima
que ha postulado la razén pura —“la anarquia es la libertad” — no puede sino
rechazar. Si a nivel tedrico sus argumentos se vuelcan en una justificacion de la
dictadura del proletariado, a nivel histérico-practico legitiman el curso de los
acontecimientos en la Rusia bolchevique y su “dictadura maximalista” (Ricard,
1921, p. 4). En su respuesta a Ricard, Astrada coincide en la impugnacion del
rechazo de la dictadura del proletariado por parte del anarquismo. Téngase
presente que en mayo de ese mismo ano Astrada habia escrito “El renacimiento
del mito”, en que celebraba la “férrea y eficaz [...] dictadura de Lenin, del
reformador inspirado, del mistico del Kremlin, que extasiado en la vision de una
Humanidad mejor, sefala a los pueblos expoliados la ruta gloriosa” ([1921a]
2021c, p. 194). Para una visién de este debate en el contexto del anarquismo
argentino, cfr. Bustelo y Dominguez Rubio (2015).

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



251

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

y la vida” (1919). “De entre las producciones del espiritu”, nos dice
Morente “hay una especialmente que tiene mas que otras un aspecto
hostil y contrario a la vida. Es ésta la moral” (1996, p. 127). Si la vida
es “libertad, espontaneidad, ocurrencia”, “lo diverso, lo multiple, lo
incomparable”, la moral, por su parte, pretende volcar la abigarrada y
multiforme pluralidad de la vida en un “molde tinico, rigido, muerto”.
Asi, la “mision de la moral” —regular el hacer y el omitir de los seres
humanos— es, “por esencia”, contraria a la vida. La moral se asemeja
a una red, “que envuelve al hombre entre los preceptos y reglas,
obligandolo a derramar su vida tristemente, a la fuerza, en un cauce
preconcebido, ajeno al espontaneo brote de su personalidad verdadera”
(p. 127).

Sin embargo, esta contradiccion perentoria entre la vida y la moral
no es, para el espafiol, algo eterno, sino una caracteristica distintiva de
la época moderna, en la que ha surgido el “idealismo” como perspectiva
metafisica general, como modo de enfrentarse el ser humano a “lo
real”. Para el idealismo, la “realidad del mundo no es la vision que de
él tenemos, sino la idea cientifica que de €l hemos ido adquiriendo poco
a poco” (p. 132). Si esto es asi para la esfera del conocimiento, también
lo es para la de moral, que ya no encuentra en “la realidad viviente”
suficientes herramientas para forjar principios universales de accion, y
busca el fundamento de la moral ya no “en la objetividad de los bienes
y los males” (p. 137), “sino en la conciencia que los valtia, en la voluntad
que los quiere, en el sujeto que los piensa” (p. 135).

No obstante, como desarrolla el filésofo espafiol, la voluntad “libre”
o “pura” —es decir, ajena a toda determinaciéon empirica— que supone
actuar en relaciéon con la ley moral del idealismo kantiano “carece [...]
de todarealidad”, puesto que la voluntad humana se halla condicionada
por un numero infinito de circunstancias, ya fisicas o naturales, ya
histéricas. En este punto, los argumentos del espafiol coinciden con los
de Simmel. “La voluntad humana”, resume Morente, “por naturaleza
no es libre, ni puede serlo nunca, a no ser que el hombre dejara de ser
hombre y ascendiera a la categoria de un Dios” (p. 137). En definitiva, la
“idea de una voluntad absolutamente pura, libre de todo mévil material,
esa ficcion de una voluntad santa, la ética del idealismo la propone a la
impura y profana voluntad del hombre” (p. 137). Al final de ese camino,
el idealismo desemboca en el “error” o “engafio” de “no ver sino un
elemento, el elemento ideal, y sacrificar a €l la realidad, la vida toda”
(p. 142).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



252

Martin Prestia

Garcia Morente propone una “sintesis” entre lo “vital” y lo
“moral” —entre “ser” y “deber ser” —, que interesara especialmente
a Astrada. Asi como no puede establecerse una moral universal que
parta del empirismo de la vida, tampoco pueden postularse normas
universales a las cuales la vida deba adaptarse, a no ser que se acepte
su mutilacion. Restituir la “vida” es restablecer los condicionamientos
contingentes de la accion; pero ello no puede suponer la pérdida del
“ideal” o la instancia del “deber ser”. Al mismo tiempo, ello implica
reconocer que los ideales nacen de la vida y a ella deben referir como
una de las formas que posibilitan su despliegue. La “sintesis vital” entre
el “ideal” y la “vida” —tal es el término que propone el joven filésofo
argentino a partir de su lectura de Morente— aparece como expresion
de una ética acorde a los tiempos nuevos, en la que esos ideales se
encuentran “vitalizados”, esto es, colocados al servicio de la vida —que
en el argentino corresponde a la superacién del capitalismo—. Por eso,
si en su debate con Ricard ambos coincidian en la necesidad de romper
con el apriorismo de la “razén pura”, como también de considerar los
instintos como moviles de la accion humana —y “las pasiones”, agrega
nuestro filésofo—, la posicién de Astrada, a diferencia de la de aquel,
reconoce la importancia antropoldgica y practica del “deber ser”, aun
cuando postule su relatividad. “Es imprescindible llevar los términos
contradictorios, y aparentemente enemigos, a una sintesis vital; a una
sintesis en la cual no se menoscaben en modo alguno los derechos de
la vida, pero tampoco los no menos eternos del ideal”, resume Astrada
([1921b] 2021d, p. 206). Esa “eternidad” del ideal refiere, precisamente,
no a su contenido —los valores e ideales son histéricos, y Astrada no
dejara de insistir en ello—, sino a su condicién de parte integrante de la
estructura de la vida humana.

Esta serie de consideraciones ético-politicas es precisada en
“Conceptos: Ideal y Vida”. Ahi Astrada reformula lo expuesto en su
discusion con Ricard, suprimiendo toda referencia al anarquismo pero
manteniendo la proyeccion de una filosofia que pretende ser sostén
de una accién transformadora. Con ligeras modificaciones, ese texto
sera recogido, junto con “El alma desilusionada”, también de 1923, y
“La Real-politik. De Maquiavelo a Spengler” en un folleto editado en
1924 con el titulo del ultimo de los articulos. Si en el primero de ellos
Astrada habia desplegado sus argumentos fundamentalmente en
contra de la “ética idealista”, en los otros dos su contendiente principal
es el “realismo politico”, posicion en la que cifra los nombres de dos

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



253

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

pensadores contemporaneos de muchisima gravitacion en la escena
local: Oswald Spengler (1880-1936) y José Ortega y Gasset (1883-1955),
en los que encuentra modulaciones de la posicion que llama “empirista”
y que resulta al argentino tan unilateral y abstracta como la idealista. Su
discusion con ambos autores, a un tiempo que le permite ahondar en su
idea de una ética que resulte una “sintesis vital” entre el ideal y la vida,
también lo conduce a precisar su concepcién de la historia.

Para Spengler, la politica moderna es “resultado y cabal expresion de
la ética del idealismo”, ante lo cual erige una concepcion “amoral”, que
llama Real-politik. Segun Astrada, sin embargo, al reaccionar contra el
“abstracto deber ser” ([1924] 2021g, p. 276; énfasis original) del idealismo,
Spengler llega a una posicion que, rechazando el papel de los ideales en
la historia, representa el extremo opuesto de la concepcion anterior. La
politica realista, para el argentino, no puede servir mas que a titulo de
rectificacion de un excesivo idealismo que, en ultima instancia, no es
mas que una forma desprendida por completo de la vida. Pero ello no
puede derivar —quisiera insistir en ello— en el rechazo de la dimensién
“ideal” de la vida humana; antes bien, es el contenido de esa “serie ideal
de la vida” —por usar la expresion simmeliana (cfr. 1950a, p. 184)— lo
que, al expresarse en diferentes formas, esta sometido a la posibilidad
de perecer y ser relevado por nuevos contenidos.

Laposicionde Ortegay Gasset comparte con Spenglerlaimpugnaciéon
a la ética idealista. Sin embargo, esta mas proxima a los desarrollos de
Garcia Morente, pues consiste en un intento de superacién del idealismo
capaz de “aprehender” sus conquistas. En El tema de nuestro tiempo, el
importante libro de 1923 que Astrada cita, Ortega analiza la oposicién
entre “ser” y “deber ser” desde la relacidon, descripta anteriormente,
entre “vida” y “cultura”. La ética del idealismo es una de las depuradas
formas de lo que él llama “racionalismo”, pensamiento “more geometrico”
que encumbra la razon y su desenvolvimiento, libre de todo lastre
histérico y sin conexién con la vida. Para Ortega, la “razon pura” del
idealismo dictamina e impone los fines de la vida de modo unilateral,
desentendiéndose de los “imperativos vitales”. En este punto —en que
Ortegaes deudor de Simmel —, su diagnostico también puede leerse como
una denuncia de la desvinculacion absoluta entre la esfera subjetiva y la
objetiva, ante lo cual propone la necesidad de volver a poner en didlogo
los imperativos “vitales” con los “transvitales”. Al hacer la critica del
racionalismo, el pensamiento orteguiano no caera en el extremo opuesto
de un “irracionalismo” —ni de un “relativismo”, como €l lo llama— que

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



254

Martin Prestia

glorifica tnicamente la vida, sino que intentara conciliar la oposiciéon
entre “vida” y “razén”, entendida esta tltima tinicamente como una de
las multiples manifestaciones de la vida, esto es, como “cultura”. Frente
a la “razén pura”, entonces, una “razon vital” capaz de dar cuenta de
la “realidad radical” que es, precisamente, la vida. Para la especifica
dimension de la ética, el espafiol resume de este modo la contradiccion
a la que se enfrenta el espiritu humano de su tiempo, gobernado por
“dos imperativos contrapuestos”: “[e]l hombre, ser viviente, debe ser
bueno —ordena uno de ellos, el imperativo cultural. Lo bueno tiene que
ser humano, vivido: por tanto, compatible con la vida y necesario a ella
—dice el otro, el imperativo vital” (2005b, p. 584).

La propuesta astradiana de una nueva ética que posibilite y exprese
una “sintesis vital” entre las exigencias del ideal y el “empirismo de la
vida” es del todo congruente con la critica al racionalismo cara a Ortega
y, en lineas generales, con su programa “raciovitalista” —que “[n]
o niega la razon pero reprime y burla sus pretensiones de soberania”
(2005b, p. 593). Sin embargo, los desarrollos de Astrada coinciden
solo parcialmente con los de Ortega, pues el argentino entiende que el
“nuevo ensayo de vida” que atraviesa la humanidad corre paralelo a una
filosofia politica que contemple la accidon revolucionaria. Para Ortega, en
cambio, la revolucién es, precisamente, un producto del racionalismo,
un exceso de la razén pura que intenta reformar la realidad en direccién
a un “deber ser” que esta demasiado alejado de ella. En ese sentido,
Astrada no se pronuncia acerca de si el racionalismo es la semilla de la
revolucion, como pretende Ortega, sino que cambia el eje de la discusion,
emparentando la posicion del espafiol con la de Spengler, presos ambos,
segun el argentino, de un pesimismo infundado que no es mas que la
mascara de un fatalismo o determinismo. Asi, ante los desarrollos de
Ortega —que lo llevan a la conclusiéon del “ocaso de las revoluciones”
y el “alma desilusionada” — y los de Spengler —para quien asistimos a
los tltimos estertores de la civilizacién faustica, occidental —, Astrada
reivindica una visiéon anti-teleologica de la historia, resaltando la
importancia de la accién del ser humano como su tinico hilo conductor,
ajeno a toda determinacion “necesaria”.' Lanegacion de toda “teleologia
objetiva”, de todo supuesto trans-histdrico que dote a la historia de una

4" En ese sentido, y sin poder detenerme en este punto, cabe sefialar que

otros textos del periodo, como “Unamuno y el cientificismo argentino” (1916),
“Antinomias sociales y Progresismo” (1920), “El renacimiento del mito” (1921) y

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



255

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

unidireccionalidad independiente de los sujetos, tiene como corolario
—a un tiempo que supone— la radical autonomia del ser humano, nota
esencial del pensamiento astradiano que se mantendra durante el resto
de su produccién, mas alla del periodo juvenil.

IV. Hacia un “Ideal humano orientador”: Rudolf Eucken y
Georg Simmel

En el ensayo “La deshumanizacion de Occidente” (1925), Astrada
insistira sobre los limites inherentes a la civilizacién capitalista,
a la que considera entregada por entero al culto materialista del
progreso técnico e industrial. En ese sentido, el texto esta recorrido
por la antinomia tipicamente romantica entre “Kultur” (cultura) y
“Zivilisation” (civilizacién), esto es, por una reivindicacion nostalgica de
las dimensiones “espiritual” y “moral” del ser humano, nulificadas por
la economia y la técnica. En sus palabras:

[e]l progreso técnico, y, en general, el progreso material,
se ha realizado a expensas del desarrollo espiritual, a
cambio de un retardo, de una detencién en el proceso
vital [...]. La maquina, de cuyo funcionamiento
él [el ser humano] llegé a ser pieza accesoria, ha
despotencializado su vitalidad, mecanizado sus
impulsos, mutilado su alma, reduciéndola a la peor
servidumbre, la que, por ausencia de toda inquietud
de humano perfeccionamiento, ya ha cristalizado en un
estado de resignada abdicacion de la libertad interior
([1925] 2021h, pp. 298-299).15

“La deshumanizacion de Occidente” (1925), son criticos también de la teleologia
“optimista” de la “ideologia del Progreso”.

1> Hasta cierto punto, el tratamiento de la ciencia y la técnica que el
joven Astrada presenta en su ensayo de 1925 contrasta con la visiéon que de
ella tiene en “El teorema de Paul Valéry”, un escrito del afio siguiente. En él
puede encontrarse una consideracion de la instrumentalidad de la ciencia y
“sus aplicaciones practicas”, las cuales, puestas al servicio de los pueblos extra-
europeos, amenazarian con confinar a Europa a “lo que ella es en realidad”:
“un pequenio cabo del continente asiatico”. El factor decisivo que durante siglos
ha inclinado a favor de Europa la balanza del dominio del mundo, la ciencia,
es replicada alrededor del globo, a través de lo cual el predominio occidental
tenderia gradualmente a desaparecer ([1926] 2021i, p. 327). En la polaridad

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



256

Martin Prestia

En esa clave, si bien sus desarrollos contintian enmarcados en la
consideracion de que es necesaria una “cultura para la vida” —y una
“vitalizacién de la cultura”—, en este texto habra un desplazamiento
conceptual del “ideal”, que sera considerado, ademas, como un elemento
que permite dotar de significacion la multiplicidad y diversidad de las
actividades humanas, otorgar un sentido para la vida o una “visién de
conjunto” de los fines de la vida. Astrada arriba a estos argumentos
a partir de su lectura critica de dos autores: Georg Simmel y Rudolf
Eucken.

En las primeras lineas de Schopenhauer y Nietzsche (1907), Simmel
despliega su concepcion del ser humano como un ser de mediaciones,
y del proceso por el cual la vida, en las “culturas maduras”, llega a ser
un “problema técnico”, lo que derivara en una meditaciéon en torno a “la
necesidad de un fin altimo para la vida en general” (1950b, pp. 21-22).
“Elhombre es el ser indirecto”, explica Simmel, “y esto tanto mas cuanto
mas cultivado se encuentre”, pues “toda elevacion de la cultura humana
consiste en que, a medida que ésta crece, necesitamos ir a nuestros fines
por caminos cada vez mas complicados y mas abundantes en estaciones
y rodeos” (p. 21). En la triada “deseo, medio, fin” que guia toda
actividad practica, el miembro intermedio se multiplica incesantemente,
ramificandose en una pluralidad innumerable de operaciones. Asi, “la
conciencia se detiene en los medios, y los ultimos fines, de los cuales
recibe sentido y significacién toda la cadena, desaparecen de nuestro
horizonte visible”. Se trata de otra de las manifestaciones del “proceso
de conversién de los medios en fines”, analizada al tratar la metafisica de
la vida de Simmel. Para éste, fue el cristianismo el que trajo la solucién
al acuciante problema de “la necesidad de una unidad absoluta”,
subsumiendo bajo un dnico punto la pluralidad de las actividades
humanas y otorgandoles sentido en tanto momentos singulares de una
totalidad: la redencion futura del alma individual, su ingreso al “reino de
Dios”. Sin embargo, Simmel advierte rapidamente que “en los tltimos
siglos” el cristianismo ha dejado de ofrecer “para innumerables almas”

expresada en ambos textos campean sendas concepciones de la ciencia y la
técnica que recorreran el resto de la produccion astradiana y cuya tension no
resolverd; esto es, una oscilacién entre la posibilidad de poner a la técnica al
servicio de la vida y de lo humano y la temible sospecha de que ello no es, en
definitiva, posible.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



257

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

el punto de vista de la totalidad, manteniendo en el “alma humana” (p.
22), sin embargo, su necesidad.'®

Ademas de Georg Simmel, se torna necesario destacar la presencia
en este ensayo de Rudolf Eucken. El autor aleman pertenecié a la amplia
corriente “espiritualista” que se alzd contra el positivismo reinante a
fines de siglo XIX. Su vocabulario se tine del clima de época dominado
por la Lebensphilosophie. En Der Sinn und Wert des Lebens (La vida. Su valor
y su significacion, 1908) —al que Astrada hace referencia en su texto de
1925—, Eucken despliega una metafisica basada en la dualidad, a la vez
antagdnica y complementaria, entre “vida natural” y “vida espiritual”.
Segun Eucken, la vida natural-sensible produce, en su fluir, medios para
su desenvolvimiento, que llegan a autonomizarse y convertirse en fines
—o “valores” — en si. Ello constituye el ambito de la vida espiritual, que
tiene un caracter y “sustantividad” propios, y que representa la “vida
verdadera” (Eucken, 1912, p. 206). En el movimiento de trascendencia de
la naturaleza hacia el espiritu puede este, sin embargo, correr el riesgo de
separarse por entero de la vida sensible, y es ella una de las tendencias
en que encalla la “organizacién moderna de la vida” (p. 141), dominada
por la especializacién cientifica, el trabajo manual y la mecanizacion.
Pero la vida espiritual debe reintegrarse a la sensible. Solo considerando
la doble relaciéon de la naturaleza con la vida espiritual en términos de,
por un lado, primeramente necesaria oposicion y, por el otro, posterior
asociacion, es que puede producirse una espiritualizacion de la vida (cfr.
p. 155).

También Eucken llega a la consideracién de que es necesario un
punto de apoyo fundante y fundamental para la reorientacion de la vida
moderna, para la posibilidad de reencontrar un sentido para la vida
humana. Esta necesita “un propdsito que lo abarque todo, que lo anime
todo y que todo lo solidarice” (1912, p. 79). Los grandes ciclos culturales
del pasado fueron capaces de “totalizar” y orientar las multiples

16 Simmel ahondara en estos desarrollos en un texto posterior, Der Konflikt

der modernen Kultur (EI conflicto de la cultura moderna, 1918) —que Astrada
tradujo y edité en 1923, y que cita copiosamente en “La deshumanizaciéon de
Occidente” —. En €l dir4, exponiendo de manera radical una de las caras de la
“tragedia de la cultura”, que “falta no solamente, por asi decirlo, el material para
una idea cultural unificadora, sino que los dominios, cuyas nuevas formaciones
debieran ser abarcadas por ella, son demasiado variados y hasta heterogéneos
para admitir una semejante unificacion ideal” (Simmel, 2011, p. 47).

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



258

Martin Prestia

direcciones de la vida, subsumiéndolas bajo una gran “sintesis de la
vida” (p. 8) o “sintesis vital” (Lebenssynthese) (p. 169). Eucken comentar3,
con ello, la sintesis artistica de la Antigiiedad clasica, la ético-religiosa
del cristianismo y la técnico-intelectual moderna (cfr. pp. 167-169).
Esta altima, sin embargo, ha terminado por vaciar a la vida de valor
y significacion, imposibilitando, a la postre, toda dimension espiritual
—vy, con ello, todo “centro predominante” (p. 76)—. Su llamado a
“renovar” la vida, a “rejuvenecerla” (p. 83), resume el horizonte practico
de su “activismo ético” e implica realizar un “ensayo de unificacion” (p.
8) entre las numerosas tendencias u oposiciones que desgarran a la vida
contemporanea. En palabras que le pertenecen, “el estado de cosas a que
aqui se aspira, la reunién de la vida en un todo superior y comprehensivo no se
nos presenta acabado: debemos producirlo en nosotros y convencernos
de é1” (p. 84, énfasis propio).

De manera similar al diagndstico euckeniano, para Astrada, en la
civilizacion contemporanea, técnico-mercantil, la ciencia y la técnica son
convertidas en fines en si mismos mientras el hombre se ve desplazado
a un mero medio para la produccion econdémica. Una técnica asi
concebida siega las posibilidades vitales del ser humano, convirtiéndose
en una forma por entero desprendida de la vida como valor inmanente.
Para el argentino, la superacion de ese estado de cosas radicaria, en
ultimo analisis, en la capacidad de instaurar nuevos ideales de vida que
logren imprimirle un sentido a la convivencia humana y reconstituyan
la totalidad perdida en la Modernidad. Se trata, en ese sentido, de un
motivo romantico que coloca como desideratum —por usar un término
caro al argentino— la restitucion de la unicidad de la cultura y, con
ello, la reintegracion de la personalidad humana —bajo la figura tipica
del “hombre integral” —. Reaparece en Astrada, con ello, el sintagma
“sintesis vital”, como asimismo una variante, “sintesis ideal”, que se
ubica en el mismo campo semantico y con una valencia conceptual del
todo cercana a Eucken —y tamizada por los desarrollos de Simmel en
torno a la necesidad de una “idea cultural unificadora” —. La “sintesis
vital” que Astrada pide en este texto trasunta la impugnacion de una
actividad humana dominada por la especializacion y el profesionalismo,
que ya asomaba en el primero de los textos conocidos de nuestro autor,
el citado “Unamuno y el cientificismo argentino” ([1916] 2021a), y que
sera una constante en su trayectoria intelectual. Si bien la utilizacién de
esos términos remite al mismo horizonte de preocupaciones que hemos
trabajado —esto es, la busqueda de una “vitalizacion de la cultura” —,

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



259

“ 4

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

en este caso no hacen referencia inicamente a una indagacién en torno
al modo en que los ideales posibilitan la accion y se vinculan al fluir de
la vida, sino, antes bien, a una consideracién del “ideal” como elemento
que proporciona una vision de conjunto del sentido inmanente de la
vida, y que permite “retotalizar” sus actividades en una tinica direccion,
otorgandoles “finalidad ética”. Pero esa totalidad no es una imagen del
pasado a la que habria que “retornar” —como lo han querido ciertas
modulaciones reaccionarias del romanticismo—, sino que se ubica en el
porvenir, constituyéndose como resultado de la praxis, de la accién y la
lucha del ser humano en pos de la superacion del estado de cosas en que
se halla inmerso.

Consideraciones finales

Los textos juveniles de Carlos Astrada estan recorridos por una
filosofia de la vida basada en la dualidad entre “vida” y “formas”; entre
la “vida” como principio metafisico y sus diferentes objetivaciones
culturales, que conforman el cimulo de actividades practicas en que el
ser humano labra su historia. Para Astrada, esos productos culturales
han agotado sus capacidades para la vida, han dejado de funcionar
como instancias que potencian la vida para pasar a deprimirla. En
relacion con la dimensidn ética, de la que me he ocupado en el presente
trabajo, el nucleo de los desarrollos de nuestro autor esta ligado a una
delimitacion de las relaciones entre la “vida” y el “ideal” que coloca
en un primer plano el problema de la génesis de los valores e ideales,
su historicidad. Astrada juzga agotado el contenido de los ideales que
rigen la vida actual, trazada al compas de la expansion del capitalismo
y el racionalismo moderno. Un “nuevo ensayo de vida” como el que
Astrada cree reconocer en su época supone la aceptacion de nuevos
contenidos vitales que acomparien el despliegue expansivo de la vida.
En ese sentido, dos direcciones del pensamiento ético son juzgadas por
Astrada como igualmente unilaterales e inoperantes: el “idealismo”,
que acentua el racionalismo y la dimensién objetiva de la normatividad
hasta negar la vida, y el “empirismo”, que se reclina tnicamente
sobre la vida y niega toda instancia universal. Astrada propugna una
“sintesis vital” entre el ideal y la vida como modo de superar sendos
absolutos, esto es, los polos antinémicos del extremo subjetivismo y del
objetivismo. En otras palabras, frente al idealismo —caracterizado como
universalmente abstracto—, rehabilitar la “vida” implica dar lugar a
los condicionamientos contingentes de toda praxis humana, sean ellos

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



260

Martin Prestia

histdricos, fisicos o naturales. Pero ello no supone la pérdida del “ideal”
o la instancia del “deber ser” y, aun cuando postule su relatividad,
Astrada reconoce su importancia antropologico-filosofica y practica.
Frente al empirismo, el ideal es considerado como parte integrante de la
estructura de la vida humana, que cambia de contenido histéricamente.

Por otra parte, al ser considerado por Astrada como un elemento
operativo en la historia, la postulacion del ideal no puede desligarse de
la accion que tiende a realizarlo. Con ello queda esbozada claramente la
politicidad del pensamiento, que otorga una fundamental importancia a
la voluntad. La nocién de “ideal” liga las dimensiones de la conciencia y
el acto como instancias que se suponen mutuamente. Al mismo tiempo,
cobra especial relieve la esfera de la “emotividad” —sin la cual las otras
dos no estarian completas—, que se dirige hacia la instauracion de una
“vida en comun”, maxima aspiracion del individuo y tinico modo de
alcanzar una mayor expansion e intensidad de la vida, su “plenitud”.

Finalmente, la importancia otorgada al “ideal” remite en Astrada
a la necesidad de encontrar un elemento unificador que totalice el
camulo creciente de actividades del ser humano. Con ello pretende
dotar de significacion y “finalidad ética” a la vida, disgregada y
parcelada como producto del desarrollo econéomico de la Modernidad
capitalista occidental, el despliegue de la técnica moderna y el maridaje
entre ciencia y economia. La ciencia y sus “aplicaciones practicas” se
han vuelto un gigantesco “mecanismo omnimodo” que convierte al ser
humano en un simple apéndice de la maquina. Ante ello, el joven Carlos
Astrada cree que es posible colocar a la ciencia y la técnica al servicio
de la vida, dotandola de direccionalidad a partir de un “ideal humano
orientador” que revierta el proceso de conversion de medios en fines,
“vitalizando” la cultura.

Bibliografia

Astrada, C. ([1916] 2021a). Unamuno y el cientificismo argentino. En
Escritos escogidos. Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-
1943). (pp. 137-144). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridion-UniRio-
Facultad de Filosofia y Humanidades de la Universidad Nacional de
Cordoba.

_ ([1919] 2021b). En esta hora que vivimos. En Escritos escogidos.
Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943). (pp. 165-
170). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridién-UniRio-Facultad de Filosofia
y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



261

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

__ ([1921a] 2021c). El renacimiento del mito. En Escritos escogidos.
Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943). (pp. 192-
194). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridion-UniRio-Facultad de Filosofia
y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

__ ([1921b] 2021d). La razén pura y el ideal revolucionario. En Escritos
escogidos. Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943).
(pp- 204-207). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridién-UniRio-Facultad de
Filosofia y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

_ ([1921c] 2021e). Principios categdricos. En Escritos escogidos.
Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo 1 (1916-1943). (p. 195).
M. Prestia (ed.). Caterva-Meridion-UniRio-Facultad de Filosofia y
Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

_ ([1923] 2021f). Conceptos: Ideal y Vida. En Escritos escogidos.
Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943). (pp. 240-
243). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridion-UniRio-Facultad de Filosofia
y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

__ ([1924] 2021g). La Real-politik. De Maquiavelo a Spengler. En Escritos
escogidos. Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943).
(pp- 272-280). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridién-UniRio-Facultad de
Filosofia y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

_ ([1925] 2021h). La deshumanizaciéon de Occidente. En Escritos
escogidos. Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943).
(pp- 291-300). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridién-UniRio-Facultad de
Filosofia y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

_ ([1926] 2021i). El teorema de Paul Valery. En Escritos escogidos.
Articulos, manifiestos, textos polémicos. Tomo I (1916-1943). (pp. 325-
328). M. Prestia (ed.). Caterva-Meridién-UniRio-Facultad de Filosofia
y Humanidades de la Universidad Nacional de Cérdoba.

__(1943). Temporalidad. Ediciones Cultura Viva.

__ (1945). Nietzsche, profeta de una edad trdgica. Editorial La Universidad.

___ (2011). Nota preliminar. En G. Simmel, El conflicto de la cultura
moderna. C. Astrada (trad.). Universidad Nacional de Coérdoba-
Encuentro Grupo Editor.

Bustelo, N. y Dominguez Rubio, L. (2015). Vitalismo libertario y Reforma
Universitaria en el joven Carlos Astrada (1919-1924). Politicas de la
Memoria, 16, 295-310.

Campomar, M. (2009). Ortega y Gasset en la curva histérica de la Institucion
Cultural Espaiiola. Biblioteca Nueva.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



262

Martin Prestia

Caturelli, A. (1971). El humanismo de la libertad de Carlos Astrada. En La
filosofia en la Argentina actual. (pp. 152-155). Editorial Sudamericana.

Cragnolini, M. (2001). Nietzsche en la Argentina entre 1880 y 1945:
alusiones y citaciones en los margenes. Instantes y azares, 1, 107-123.

David, G. (2004). Carlos Astrada. La filosofia argentina. El cielo por asalto.

Eucken, R. (1912). La vida. Su valor y su significacion. Daniel Jorro Editor.

Garcia Losada, M. 1. (1999). Carlos Astrada. En La filosofia existencial en la
Argentina. Sus introductores. (pp. 17-46). Editorial Plus Ultra.

Gil Villegas, F. (1996). Los profetas y el Mesias. Lukdcs y Ortega como
precursores de Heidegger en el Zeitgeist de la modernidad (1900-1929). El
Colegio de México-Fondo de Cultura Econémica.

Guyau, J. M. (1944). Esbozos de una moral sin obligacién ni sancion. H. A.
Alvarez (trad.). Editorial Américalee.

Kohan, N. (2000). De Ingenieros al Che. Ensayo sobre el marxismo argentino y
latinoamericano. Editorial Biblos.

Llanos, A. (1962). Carlos Astrada. Ediciones Culturales Argentinas.

Lopez, M. P. (2009). Hacia la vida intensa. Una historia de la sensibilidad
vitalista. Eudeba.

Lowy, M. (2000). Prélogo. En N. Kohan, De Ingenieros al Che. Ensayos sobre
el marxismo argentino y latinoamericano. (pp. 11-13). Biblos.

Lowy, M. y Sayre, R. ([1992] 2008). Rebelion y melancolia. EI romanticismo
como contracorriente de la modernidad. Nueva Vision.

Martin, F. J. (1999). La tradicion velada. Ortega y el pensamiento humanista.
Biblioteca Nueva.

Ortega y Gasset, J. (2004). Meditaciones del Quijote. En Obras completas.
Tomo 1. (1902-1915). (pp. 745-825). Taurus-Fundacion José Ortega y
Gasset.

___ (2005). El tema de nuestro tiempo. En Obras completas. Tomo III.
(1917-1925). (pp. 557-652). Taurus-Fundacion José Ortega y Gasset.

Oviedo, G. (2005). Historia autoctona de las ideas filosoficas y
autonomismo intelectual: sobre la herencia argentina del siglo XX. La
Biblioteca, 2-3, 76-97.

__ (2007). El pensamiento ensayistico y la historiografia de las ideas
filosdficas en una cultura bifronte. Algunas consideraciones a partir
de José Gaos y Carlos Astrada. Cuadernos del CILHA, 8(9), 175-186.

__ (2013). Cuerpo y anhelo, o la flecha sensible de la utopia. En M.
A. Munoz y L. Vela (eds.), Afecciones, cuerpos y escrituras. Politicas y
poéticas de la sujetividad. (pp. 29-48). Universidad Nacional de Cuyo.

Topicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



263

Entre la “ética idealista” y el “empirismo de la vida”

__ (2017). La Tierra que anda y se levanta. Geofilosofia y liberacion
en Carlos Astrada. En M. Mufoz (ed.), Experiencias del ensayo.
Intersecciones, figuraciones, prdcticas. (pp. 105-121). Prometeo.

Prestia, M. (2018). Universidad y ethos nacional. La Reforma universitaria
de 1918 en el pensamiento de Carlos Astrada. Questiones de Ruptura.
Revista interdisciplinar de las Ciencias Sociales de América Latina, 2(1),
82-98.

Prd, D. (1965). Periodizacion del pensamiento argentino. Cuyo. Anuario de
Historia del Pensamiento Argentino, 1, 7-42.

Riba, J. (2003). Hijos de Kant. En G. Simmel, La ley individual y otros
escritos. (pp. 9-32). Paidos.

Ricard, F. [Dopico, A. M.] (1921, 22 de septiembre). La razoén pura y el
ideal revolucionario. El Trabajo, 4.

Romero, F. (1950). Sobre la normalidad filoséfica. Palabras a Garcia
Morente. En El hombre y la cultura. (pp. 129-137). Espasa-Calpe.

__(1952). “Indicaciones sobre la marcha del pensamiento filoséfico en
la Argentina”. En Sobre la filosofia en América. Raigal.

Ruvituso, C. (2015). La filosofia alemana en la Argentina: antipositivismo,
Reforma Universitaria y consolidacién de la filosofia (1918-1946).
En Didlogos existenciales. La filosofia alemana en la Argentina peronista
(1946-1955). (pp. 45-89). Fundacién Patrimonio Cultural Prusiano.

Simmel, G. (1950a). Intuicién de la Vida. J. Rovira Armengol (trad.).
Editorial Nova.

__ (1950b). Schopenhauer y Nietzsche. F. Ayala (trad.). Ediciones
Anaconda.

__ (2011). El conflicto dela culturamoderna. C. Astrada (trad.). Universidad
Nacional de Cérdoba.

Velarde Canazares, M. (2012). Ansiedad de ser y finitud de existir en
Carlos Astrada entre 1918 y 1943. En Cuadernos del Sur — Filosofia, 40,
165-178.

__ (2013). La joven vanguardia filosofica argentina de la década de
1920. Anuario de Filosofin Argentina y Americana, 3, 61-87.

Villacanas Berlanga, J. L. (2004). Introduccion. La primera singladura de
Ortega. En J. Ortega y Gasset, Meditaciones del Quijote. (pp. 11-141).
Biblioteca Nueva.

Tépicos, Revista de Filosofia 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-263



