
Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

http://doi.org/10.21555/top.v63i0.1966

Henry Thoreau: Voluntary Poverty as Critical 
Practice in Walden

Henry Thoreau: la pobreza voluntaria como 
ejercicio crítico en Walden

Diego Clares
Universidad de Murcia

España
diego.clares1@um.es

https://orcid.org/0000-0002-3538-3107

Recibido: 31 – 03 – 2020. 
Aceptado: 08 – 06 – 2020.
Publicado en línea: 18 - 04 - 2022.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



194 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
This paper puts forward a threefold proposal relating to the 

ethics exposed by Henry Thoreau in Walden: (1) the definition 
of his concept of luxury, in light of how the subject has been 
approached from various historical and philosophically relevant 
positions; (2) the recognition of poverty as a fundamental con-
cept for Thoreau’s ethical proposal in Walden and the aims of 
thoreauvian economy, and (3) a reading of Walden as a struc-
tured text that goes from the individual requirements of human 
life to social and cultural necessities. These three points will be 
connected through the critical practice of voluntary poverty that 
Thoreau argues for, in the sense of a pragmatic doubt about the 
habits and search for the necessary elements of life.

Keywords: Henry Thoreau; ethics; luxury; poverty; transcen-
dentalism; Walden.

Resumen
El propósito de este artículo es defender una triple propuesta 

dentro de la ética expuesta por Henry Thoreau en Walden: (1) 
la definición de su concepción del lujo, a la luz de cómo se 
ha abordado el tema desde diferentes posiciones históricas y 
relevantes para la filosofía; (2) la reivindicación de la pobreza 
como concepto fundamental para la propuesta ética de Walden y 
el sentido de la economía thoreauviana, y (3) la lectura de Walden 
como un texto estructurado que se conduce desde las condiciones 
individuales de la vida humana hasta las necesidades sociales 
y culturales. Estos tres puntos quedarán enlazados a través del 
ejercicio crítico de pobreza voluntaria practicado por Thoreau, 
en el sentido de una duda pragmática sobre los hábitos y en 
busca de lo necesario para la vida.

Palabras clave: Henry Thoreau; ética; lujo; pobreza; 
transcendentalismo; Walden.



195La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

1. Ética y lujo en Walden: una crítica de las costumbres civilizadas
Nos disponemos a analizar en este artículo la pobreza voluntaria, 

una de las nociones fundamentales del proyecto que Henry Thoreau 
se propuso cuando decidió cambiar temporalmente su modo de 
vida y habitar en los bosques cercanos a su ciudad natal, Concord 
(Massachusetts), junto a la laguna Walden, donde se instaló el 4 de 
julio de 1845 durante dos años y dos meses. El lugar no estaba, de 
hecho, muy lejos de la ciudad: se situaba, como indica el propio autor, 
a unos dos kilómetros y medio (una milla y media) de su vecino más 
próximo, y un poco más lejos del centro de Concord (cfr. Thoreau, 
2008, p. 76). Además, la zona de Walden era un lugar de tránsito casi 
constante: cerca de la carretera, y transitada tanto por pescadores como 
por leñadores, sin tener en cuenta el ferrocarril que pasaba en el lado 
opuesto a donde Thoreau se estableció; “de hecho, uno difícilmente 
puede elegir un sitio más visible y público para retirarse en los entornos 
de Concord, pues el lago ha tenido siempre una estrecha conexión con 
la ciudad” (Sattelmeyer, 2000, pp. 242-243). El relato de su experiencia 
en los bosques, publicado con el título Walden (1854), no es ajeno a 
tal circunstancia: habla de su escasa distancia respecto a la ciudad, el 
continuo tránsito de vecinos, de agricultores, pescadores y leñadores, y 
las visitas de sus amigos. Aunque el libro comienza con estas palabras: 
“Cuando escribí las siguientes páginas, o la mayor parte de ellas, vivía 
solo, en los bosques” (Thoreau, 2008, p. 5), en el capítulo “Visitantes” 
indica: “Tuve más visitantes mientras vivía en los bosques que en 
cualquier otro período de mi vida” (Thoreau, 2008, p. 159).

Entonces, si no pretendía aislarse o incluso si el aislamiento no era 
una posibilidad, ¿cuál era el propósito de Thoreau en Walden Pond? Y, 
más aún, ¿por qué hace a menudo referencias a la soledad, al hecho de 
vivir sin compañía, a la experiencia individual y a la separación respecto 
de la sociedad? El tema de la soledad incluso da título a un capítulo de 
Walden, en el que su autor narra su experiencia a solas en el bosque y 
al volver a su cabaña, donde reconoce el rastro de algún visitante. Sin 
embargo, conforme avanza el texto parece abandonar esta perspectiva e 
introducirse cada vez más en la sociedad, en la ética no solo individual 
sino también social, en la empatía y en la convivencia.

En este artículo vamos a argumentar que Thoreau no solo no hace 
defensa alguna de la vida solitaria, sino que, además, intenta proponer 



196 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

un modelo de convivencia social desde una ética crítica basada en la 
renuncia al lujo y una nueva perspectiva sobre la pobreza. Esto implica 
abordar el conjunto de los hábitos o costumbres civilizadas empleando 
una duda sistemática o metódica, una renuncia progresiva a todos 
aquellos hábitos que puedan considerarse excesivos e innecesarios, 
hasta encontrar lo más fundamental o imprescindible. Esta ética no 
puede eludir la subjetividad en cuanto que tiene que construirse desde 
la experiencia vital; en consecuencia tampoco puede basarse únicamente 
en un ejercicio teórico, sino que este tiene que estar unido al conocimiento 
práctico y las actividades cotidianas. Tal es la concepción que propone 
Thoreau de la vida filosófica, que en este caso puede entenderse como 
una vida crítica y, particularmente, la vida del filósofo moral:

Ser un filósofo no es solamente tener pensamientos 
sutiles, ni siquiera fundar una escuela, sino amar la 
sabiduría así como vivir, de acuerdo a sus dictados, 
una vida de sencillez, independencia, magnanimidad y 
confianza. Es resolver los problemas de la vida no sólo 
teorética, sino prácticamente (Thoreau, 2008, p. 15).

Este ejercicio crítico, teórico y práctico, se concreta en Walden mediante 
un concepto: la pobreza voluntaria (voluntary poverty). Esta aparece en 
el primer capítulo de la obra, donde, como comentaremos más adelante, 
la reflexión sobre la pobreza ocupa un papel crucial como medio para 
fundar un método con el cual identificar los excesos individuales 
y sociales y establecer la base para construir una civilización más 
equilibrada y justa. Thoreau describe esta pobreza voluntaria como un 
“terreno ventajoso” (2008, p. 15) desde el que observar imparcialmente 
la vida humana.

El desarrollo de este ejercicio se encuentra casi por completo en 
el primer capítulo de Walden, “Economía”, donde el autor expone sus 
actividades cotidianas en cuatro ámbitos que considera indispensables: 
el alimento, la vestimenta, el cobijo y el calor. Pero sobre todo enfrenta 
a un enemigo: el exceso. Thoreau pretende acercarse a lo mínimo 
necesario para vivir, a lo que resulta estrictamente indispensable. Pero 
su planteamiento también parece prever un punto conflictivo: aquello 
que, sin ser estrictamente necesario, tampoco es completamente excesivo 
sino, de algún modo, valioso. Esta es la lectura que propone Philiph 
Cafaro, para quien Thoreau “divide las posesiones en necesidades, 
lujos y el término intermedio ‘comodidades’” (2004, p. 83). Aunque el 



197La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

autor de Walden no aclara exactamente qué son esas comodidades no 
estrictamente lujosas, y de hecho parece considerarlas más bien como 
otro tipo de exceso. Pues, como veremos más adelante, hablamos del 
lujo en referencia a algo costoso, que requiere cierto esfuerzo, pero la 
comodidad busca lo opuesto: la ausencia de trabajo, tener medios que 
nos exijan menos fuerza, menos pensamiento y menos compromiso, 
y permitan una mayor tranquilidad y despreocupación. No obstante, 
estos serían los valores opuestos a cualquier desarrollo fuerte de la 
filosofía moral, y más particularmente de una ética crítica.

Teniendo este rechazo inicial ante la comodidad, Thoreau no ahonda 
demasiado en ella, como sí hizo en otros ensayos como “Paradise (to be) 
Regained”, donde el autor se opone a la propuesta de Johann Adolphus 
Etzler respecto a un desarrollo tecnológico centrado en la obtención de 
mayores comodidades, la reducción del trabajo humano y la construcción 
de sistemas para que las fuerzas naturales beneficiaran exclusivamente a 
la vida civilizada. En este texto propone que la búsqueda de comodidad 
no puede ser un fin desde la perspectiva ética. Por un lado, se hace 
imposible satisfacerlo, porque este principio consiste en eliminar todo 
esfuerzo costoso, pero qué sea costoso depende de nuestros hábitos, por 
lo que al reducir el esfuerzo y acomodarnos a ello, lo que antes parecía 
fácil nos resultará a la larga otro esfuerzo o una incomodidad por 
eliminar. Con un tono sarcástico, Thoreau refleja esta tendencia: “Todo 
el trabajo se vería reducido a ‘un giro de alguna palanca’, y ‘obtener 
los productos terminados’. Pero hay una palanca — ¡Oh, qué difícil es 
moverla! ¿No podría haber una palanca sobre la palanca —una palanca 
infinitamente pequeña?” (2002c, p. 55). En segundo lugar, esta tendencia 
contradice el propósito fundamental de la ética, la pregunta sobre qué 
debemos hacer; frente a ello, buscar la comodidad nos conduce a no actuar, 
a hacer depender nuestra vida de una maquinaria o de una tecnología 
que nos sustente sin esfuerzo y, en consecuencia, sin desarrollar nuestras 
virtudes. Por eso, al comienzo del texto Thoreau califica esta propuesta 
como “un transcendentalismo en la mecánica así como [lo hay] en la 
ética” (2002c, p. 46).

Etzler concibe no solo que buscar la mayor comodidad no es 
perjudicial, sino que incluso es beneficioso. Según esta posición, aunque 
algunas comodidades puedan ser consideradas ahora meros lujos 
excesivos, con el desarrollo adecuado se convertirán en bienes básicos y 
necesarios de la vida humana, y por ello hay que defenderlas. Aunque 
Thoreau destaca que se trata de una recurrencia al infinito irresoluble y 



198 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

una tendencia a la quietud conflictiva para la responsabilidad ética, no 
está exenta de defensores. En la actualidad podemos encontrar algunos 
autores, como Brett Hoover, que defienden la comodidad bajo la idea 
de que es el mayor de los bienes. Desde un punto de vista religioso, 
Hoover propone que “todo el propósito de la comodidad es hacernos 
sentir mejor” (2011, pp. 68-69), y que, en consecuencia, la humanidad 
debe buscarlo como un fin fundamental, pues siempre “tiene que haber 
más” (Hoover, 2011, p. 68). Esta es la perspectiva a la que se opone 
Thoreau cuando postula una responsabilidad activa en la ética, que se 
pregunte por cómo actuar y no por cómo evitar esfuerzos, coincidente 
(como defenderemos más adelante) con algunas éticas clásicas, como la 
aristotélica. 

En lugar de centrar su atención en la comodidad, Thoreau en 
Walden tiene presentes los problemas propiciados por la búsqueda de 
lujos, especialmente el trabajo insustancial, la pérdida de tiempo y la 
dedicación a tareas que no permiten desarrollar todas las facultades 
humanas. Por ello, Thoreau propone “una economía rígida, una severa y 
más que espartana simplificación de la vida y elevación de la finalidad” 
(2008, p. 84). Es decir, alcanzar ese terreno ventajoso de la pobreza 
voluntaria nos permitirá, según la propuesta thoreauviana, observar 
mejor nuestros fines y proyectar una vida acorde con nuestra condición 
humana, tanto individual como social, tanto fisiológica como cultural e 
intelectual.

Para profundizar en este ejercicio crítico de pobreza voluntaria, 
abordaremos tres hipótesis fundamentales:

1.	 La ética thoreauviana tiene un importante 
punto de apoyo en la concepción del lujo. En 
consecuencia, nuestra primera tarea será definirlo 
rigurosamente. Para ello, podemos ayudarnos 
de otras definiciones y aproximaciones desde 
diferentes posiciones históricas y relevantes para 
la filosofía. Especialmente, mostraremos cómo las 
éticas clásicas tienen una importancia sustancial 
para esta ética.

2.	 Para comprender las dimensiones de la pobreza 
voluntaria no es suficiente con entender la oposición 
thoreauviana al lujo, sino también su concepción 



199La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

de la pobreza. Toda la propuesta ética de Walden 
se conjuga a partir de un juego en el que Thoreau 
redefine la riqueza y la pobreza, así como otros 
términos del terreno económico.

3.	 Walden está estructurado siguiendo una sucesión 
desde las condiciones y necesidades individuales y 
fisiológicas hasta las comunitarias y culturales. Esta 
tesis no podrá ser demostrada por completo en este 
artículo, pero daremos algunas muestras de ello y 
de su relevancia para definir la ética thoreauviana 
según sus preocupaciones sociales, no como una 
moral individualista.

2. El lujo como hábito
Antes de abordar la argumentación de Thoreau respecto al lujo, 

conviene que definamos adecuadamente el término según el sentido 
que ha adoptado en las reflexiones filosóficas. Hay que considerar que, 
aunque este concepto no aparece como un tema de reflexión importante 
hasta casi el siglo XIX, y especialmente a través de las diversas propuestas 
críticas contra el sistema económico y político capitalista, ya aparecía, 
con otros términos, en la filosofía antigua. La reflexión sobre los excesos 
es tan antigua como la ética, y es posible encontrar muy importantes 
aportaciones al tema en el pensamiento de Aristóteles, Diógenes o 
Epicuro. Sobre estos autores, además de otros más contemporáneos, 
será preciso hacer algunos comentarios para entender con mayor 
profundidad el concepto de “lujo” que vamos a emplear.

Se entiende por lujo, en su sentido más habitual y actual, una 
abundancia, ya sea de comodidades o, en general, de medios a nuestra 
disposición. En un sentido incluso más común, se define como algo 
suntuoso o caro; por ejemplo, en la tercera acepción del término en el 
DRAE leemos: “Aquello que supera los medios normales de alguien para 
conseguirlo” (Real Academia Española, 2022). En este sentido, el lujo 
se predica de algo difícil de conseguir o costoso. También se entiende, 
por consiguiente, que lo lujoso es algo con mucho valor, de “elevada 
categoría, excelencia o exquisitez” (Real Academia Española, 2022), que 
no todos pueden obtener o permitirse obtener.



200 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Entonces, la esencia del lujo parece radicar en la abundancia y, 
particularmente, en el exceso. No obstante, ¿de dónde procede tal exceso? 
¿Es cuantitativo o cualitativo? Es decir, ¿es un exceso por acumulación 
o por superfluidad? Pues no es equivalente el exceso cuantitativo 
y el cualitativo, aunque ambos se llamen excesos, y tienen orígenes 
y motivos diferentes. Quien acumula alimentos y otros elementos 
necesarios para su vida cotidiana, que no tienen un valor mayor que el 
de la supervivencia, aparentemente no tiene lujos, pero sí decimos que 
los tiene quien adquiere algún tipo de ornamento, abalorio u objeto cuyo 
único propósito es el elogio social o el orgullo, por escaso o pequeño que 
sea. En esta distinción podemos encontrar la clave de la definición del 
lujo en su sentido estricto: posesión, con mayor o menor abundancia, de 
bienes que exceden lo necesario y lo apropiado para vivir.

Esta es una definición muy amplia y versátil, ya que incluye todas 
las facetas de la vida y, en consecuencia, puede aplicarse a cada una de 
ellas, pero también permite cierta interpretación y discusión respecto a 
qué es necesario en cada caso y qué, pese a no ser estrictamente necesario, 
es apropiado por sus beneficios. Las definiciones cotidianas del lujo 
vendrían a coincidir en general con esta distinción entre lo prescindible 
y lo lujoso, pero no sucede así entre las definiciones filosóficas y 
sociológicas. Reducir este ámbito de incertidumbre nos conduce a una 
propuesta más fuerte, que define el lujo como todo aquello que no es 
necesario para la vida. Esto propone Werner Sombart en Krieg und 
Kapitalismus (1912), donde indica que el lujo “es todo aquello que va 
más allá de lo necesario. El concepto implica, pues, una relación, y para 
obtener en él un contenido palpable, lo primero que hace falta es saber 
qué se haya de entender por ‘lo necesario’” (1958, p. 87). Esta propuesta 
del sociólogo alemán centra la atención del problema del lujo en una 
pregunta: ¿qué es necesario para vivir?

Sombart aborda esta cuestión intentando eliminar el juicio subjetivo 
(como el ético o el estético) y distinguiendo dos tipos de necesidad 
objetiva: fisiológica y cultural. Cada uno de estos dos tipos depende, 
respectivamente, de ciertas condiciones: climáticas e históricas. Con 
base en esto, define un lujo relativo al lugar y la época, que se caracteriza 
por un refinamiento progresivo como tendencia normal en las 
sociedades humanas, en las que algunos lujos se admiten parcialmente 
por acompañar a otras necesidades. “Por consiguiente, podemos decir 
que existe cierta necesidad de refinamiento, en un sentido relativo” 
(Sombart, 1958, p. 88).



201La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

Este mismo problema fue planteado por Thoreau anteriormente en 
Walden, donde se propuso indagar sobre qué es necesario para vivir:

Con las palabras lo necesario para la vida me refiero 
a cualquier cosa, de lo que el hombre obtiene por su 
propio esfuerzo, que ha sido desde el principio, o por 
un largo uso ha llegado a ser, tan importante para la 
vida humana que pocos, si acaso alguien, ya sea por 
salvajismo, por pobreza, o por filosofía, han tratado de 
ingeniárselas sin ello (2008, p. 13).

En esta definición hay dos factores importantes que diferencian la 
propuesta thoreauviana de la que realiza Sombart. En primer lugar, (1) 
Thoreau realiza un ejercicio crítico buscando las condiciones originales 
de la vida que aún perduran, las que tienen que ver con la naturaleza 
humana y no pueden ser discutidas como elementos ambientales o 
culturales (por ejemplo, el hecho de necesitar alimento o de protegerse 
de las condiciones climáticas adversas). Además, (2) con la expresión 
‘han llegado a ser’ introduce el factor cultural como un elemento que 
puede propiciar el cambio de la especie, debido a la acomodación o 
resiliencia ante ciertas condiciones, pero no de forma absoluta como 
Sombart, sino en la medida que impidan a cualquiera prescindir en algún 
momento de ello. Unas páginas antes leemos: “Algunas cosas que son 
realmente necesarias para la vida en algunos círculos, los más incapaces 
y enfermos, en otros son meros lujos, y en otros aún son completamente 
desconocidas” (Thoreau, 2008, p. 11). Thoreau va a adoptar una postura 
crítica respecto a la legitimidad de tales necesidades hasta encontrar 
aquellas sobre las que nadie pueda dudar. Así, mientras en la descripción 
de Sombart los lujos se van convirtiendo en necesidades relativas a 
medida que se aceptan en la cultura, para Thoreau el proceso parece ser 
más largo y requerir una modificación profunda de los modos de vida.

El lujo se plantea, desde esta perspectiva, no como un simple exceso 
o abundancia, ni como la obtención de algo más que lo necesario, sino 
como una preocupación que ocupa el lugar de las necesidades e impide 
desarrollar la vida de un modo pleno según sus propias condiciones. En 
palabras de Thoreau: “Muchos de los lujos, y muchas de las llamadas 
comodidades de la vida, no sólo no son indispensables, sino que son 
verdaderos obstáculos para la elevación de la humanidad” (Thoreau, 
2008, p. 15).



202 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Recientemente, Yves Michaud ha proporcionado una definición 
muy esclarecedora en este sentido, ya que señala el origen del término 
‘lujo’ en el latín luxus, es decir, luxar o desencajar algo del lugar que le 
correspondería. El lujo por sí mismo no es algo desencajado, sino que 
desencaja nuestra vida de aquello que la constituye propiamente, que 
nos separa de los cauces o los senderos más adecuados para desarrollar 
nuestras facultades como individuos humanos y ciudadanos, o nos 
tuerce respecto a ellos. “Es la exigencia que desencaja una articulación, 
la exigencia excesiva que permite el gasto suntuario, la sensualidad 
excesiva que convierte en lujuria” (Michaud, 2015, p. 26).

En este sentido, el lujo consistiría en una acumulación, ya sea de 
objetos, de costumbres, de deseos, o ya sea el mismo hábito de acumular 
algo, que cada vez se hace más grande y ocupa un lugar más importante 
en nuestra vida, hasta que la desencaja o la desvía de sus procesos 
naturales y necesarios. Desencajar la vida sería otro modo de decir 
que ciertos lujos suponen un obstáculo para nuestro desarrollo, como 
afirmaba Thoreau. Pero hay muchos tipos de lujo, o de elementos que se 
califican como lujo, y que no siempre tienen tan graves consecuencias. 
El filósofo de Concord parecía estar pensando en esto cuando se refería 
a la mayoría de los lujos o a muchos de los lujos, en lugar de a todos ellos. 
Aunque tenemos claro que todo lujo, por definición, es algo dispensable 
o que no resulta necesario para vivir, no todos los lujos tienen las 
mismas consecuencias para la vida, al igual que no toda comodidad 
es prescindible. Como ejemplo más claro de ello, Michaud destaca una 
importante conexión tradicional entre la idea de lujo y el arte. Según 
esta asociación, el arte y lo ornamental constituirían un capital inútil, sin 
valor para la vida en sentido estricto, pero que nos atrae y nos reconforta. 
La satisfacción al disfrutar del arte ha resultado, para muchos autores 
durante siglos, algo necesario para la formación humana. De este modo, 
habría algunos lujos que, según una consideración clásica, son “algo 
superfluo pero necesario, definición que vale también para el arte, cuya 
inutilidad no ha condenado jamás su necesidad” (Michaud, 2015, p. 30).

Pero nos encontramos aquí no solo con una excepción dentro 
de lo lujoso, sino con una completa contradicción que nos impediría, 
en adelante, señalar esos lujos que constituyen, a juicio de Thoreau y 
Michaud, obstáculos y desviaciones respecto a las necesidades vitales. Si 
tenemos que admitir la necesidad del arte para la vida humana, entonces 
no podemos calificar todo arte como lujo, siendo el lujo algo que no 
necesitamos para vivir. Esto requiere definir con mayor precisión los 



203La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

límites del arte y del lujo, sus puntos de conexión y sus diferencias. Tal 
vez una buena aclaración de esta diferencia la da, casi sin pretenderlo, 
el propio Michaud tras comentar varios puntos de la Historie du luxe de 
Henri Baudrillart (1880):

El lujo sirve para establecer diferencias y producir 
distinciones mediante el acceso a símbolos, objetos, 
comportamientos, consumos y experiencias que 
no pueden ser compartidos por todo el mundo, y 
sobre todo no deben serlo so pena de perder su valor 
(Michaud, 2015, p. 42).

En su recuento sobre los diversos tipos de lujo recogidos en la Historie 
du luxe, Michaud plantea una cuestión que nos devuelve a la definición 
de Sombart: el lujo es relativo a cada sociedad. Comúnmente, no se suele 
considerar lujoso aquello a lo que todo el mundo tiene acceso, aunque 
sea lo más inútil y lo menos valioso para la vida, aunque suponga un 
gasto prescindible y un uso de tiempo que podríamos dedicar a algo 
más importante. El lujo como fundador de diferencias sociales cumple 
una función que conduce hacia la constante superación de sí mismo, 
la búsqueda de algo extraordinario frente a aquello que ya, por su 
repetición, se ha convertido en ordinario. Es una superación cuantitativa 
(la búsqueda de un objeto, de un comportamiento o de una sensación 
nueva, que se suman a los anteriores), pero no cualitativa, ya que se 
pretende mantener ese valor lujoso que se ha ido diluyendo. Aunque 
hay lujos, especialmente objetos lujosos, que siempre mantienen un 
valor semejante por la dificultad de su obtención y su excepcionalidad, 
como las piedras preciosas.

Siguiendo la definición estricta del lujo defendida por Thoreau, la 
transformación de lo extraordinario en cotidiano no sería suficiente para 
que algo dejara de ser lujoso. Las definiciones propuestas por Sombart 
y, en parte, también por Michaud consideran el lujo como un fenómeno 
social, en el que la concepción de lo lujoso depende de las experiencias 
que se destacan como excesivas y extraordinarias dentro de una 
comunidad, y no de un análisis integral sobre los excesos y su reflejo 
en los comportamientos humanos en general. Este tipo de estudio, sin 
embargo, sí aparecía en las éticas clásicas, aunque no estrictamente en 
estos términos.

Los dos autores más destacables en este aspecto son Aristóteles 
y Diógenes de Sinope, quienes han trabajado la crítica de los hábitos 



204 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

excesivos desde dos propuestas bien diferenciadas: la moderación y el 
desprendimiento absoluto.

Aristóteles dedicó en su ética numerosas reflexiones a los extremos, 
y en concreto al exceso como uno de ellos. Si indagamos en su Ética 
nicomáquea, pronto encontramos algunas ideas en torno a la posesión 
excesiva de recursos materiales, a su gasto, a la ambición y en 
general a los vicios vinculados con el desenfreno y la intemperancia. 
Pero la posición de Aristóteles resulta relevante en este punto de 
nuestra investigación porque el Estagirita analizó íntegramente el 
comportamiento humano a partir de sus condiciones o disposiciones 
naturales, señalando en cada ámbito sus extremos e identificando sus 
consecuencias para el desarrollo de la vida. De este modo, el tipo de 
exceso que hemos señalado como lujoso se encuentra reflejado en varias 
reflexiones de Aristóteles. Es importante señalar también que Aristóteles 
trabaja siempre comentando, en parte, las ideas de otros filósofos y las 
opiniones sociales sobre diversos temas, o cómo se hablaba comúnmente 
de ellos, e intenta transcender tales nociones para hallar una explicación 
estricta de cada fenómeno, por lo que ilustra perfectamente la escisión 
que hemos señalado entre la aproximación al lujo como fenómeno social 
y como comportamiento humano.

Aristóteles señala que no es necesario tener abundancia para alcanzar 
una vida plena y que “uno puede actuar de acuerdo con la virtud aun con 
recursos moderados” (Ética nicomáquea, X, 8, 1179a5). Algunos recursos 
son necesarios, según Aristóteles, independientemente de nuestro modo 
de vida, porque son comunes a la vida humana. Independientemente del 
modo de vida que adoptemos (vida placentera, social o contemplativa), 
necesitamos asegurar nuestro sustento. En resumen, todo humano 
“necesita de la salud corporal, del alimento y de los demás cuidados” 
(EN, X, 8, 1178b36) para vivir plenamente. La medida de estos recursos 
será para Aristóteles un término medio, pero no debemos olvidar que, 
según el Estagirita, el medio no es siempre un punto exacto ni invariable, 
e incluso a veces se opone más a un extremo que a otro, habitualmente 
contra aquello que es más fácil o que nos resulta más difícil evitar:

Pues aquello a que, en cierto modo, estamos más 
inclinados por naturaleza parece más contrario al 
medio; así somos atraídos naturalmente más hacia 
los placeres, y por eso con más facilidad nos dejamos 



205La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

llevar por el desenfreno que por la austeridad (EN, II, 
8, 1109a12-16)

Además de la filosofía aristotélica o peripatética, también otras 
escuelas, como la hedonista, proponían concepciones semejantes 
respecto a los excesos. Epicuro, quien defendía que el mayor bien debía 
hallarse en el placer, veía en el exceso de recursos y de placeres un grave 
peligro, especialmente por el deseo de obtener más y la insatisfacción 
ligada al anhelo de mayores posesiones y placeres, es decir, del lujo.

Desde un enfoque diferente surgió el cinismo. Para Diógenes, como 
para Aristóteles, la virtud proviene de las acciones y no de la cantidad 
de recursos materiales que se posean, y estos solo son valiosos en la 
medida que ayudan a actuar de la mejor forma. Pero el filósofo cínico 
consideró que era preferible desprenderse de todo lo que no le fuera 
estrictamente necesario y buscar siempre los medios mínimos para no 
dejarse llevar por otros caprichos y apetitos.

Decía que en la vida nada en absoluto se consigue sin 
entrenamiento, y que éste es capaz de mejorarlo todo. 
Que deben, desde luego, en lugar de fatigas inútiles, 
elegir aquellas que están de acuerdo con la naturaleza 
quienes quieren vivir felices, y que son desgraciados 
por su necedad. Y que incluso el desprecio del placer, 
una vez practicado, resulta muy placentero (Diógenes 
Laercio, Vidas de los filósofos, VI, 71).

En consecuencia, lo que podía ser considerado lujoso desde la 
filosofía cínica comprendía un amplio espectro, que comenzaba en el 
mismo momento en que nos hacemos conscientes de que podemos vivir 
prescindiendo de algo. Nos sobran ejemplos de esta actitud crítica por 
parte de Diógenes:

Al observar a un ratón que corría de aquí para allá, 
según cuenta Teofrasto en su Megárico, sin preocuparse 
de un sitio para dormir y sin cuidarse de la oscuridad 
o de perseguir cualquiera de las comodidades 
convencionales, encontró una solución para adaptarse 
a sus circunstancias (D.L., VI, 22).

Diógenes Laercio también cuenta que “le irritaba que se sacrificara 
a los dioses para pedirles salud, y en el mismo sacrificio se diera una 



206 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

comilona contra la salud” (D.L., VI, 28); y, según una de sus anécdotas, 
habría arrojado su cuenco al suelo “al observar una vez a un niño que 
bebía en las manos” (D.L., VI, 37).

Las concepciones aristotélica y cínica coinciden, al menos, en tres 
puntos clave mediante los que definen su crítica contra el exceso o el 
lujo:

1.	 La vida humana requiere recursos materiales, 
necesarios con independencia de a qué actividades 
nos dediquemos. Estos recursos son los que 
garantizan nuestra vida a nivel fisiológico y a 
partir de los cuales podemos desarrollar otras 
capacidades.

2.	 La mejor actividad humana es la intelectual, en 
cuanto que con ella podemos reflexionar sobre 
el resto y modular todos los hábitos. La virtud, 
en consecuencia, no se consigue acumulando 
recursos externos ni consiguiendo placer, 
sino principalmente reflexionando sobre qué 
necesitamos y por qué, cómo obtenerlo de la mejor 
manera y de qué debemos prescindir.

3.	 No es necesaria una gran cantidad de bienes 
materiales para desarrollar el intelecto, sino los 
adecuados para que no padezcamos un mal por su 
ausencia. En ambas propuestas, la medida adecuada 
requiere una renuncia a ciertos excesos que pueden 
aparentar ser placenteros y beneficiosos, pero que 
a la larga resultan perjudiciales; además, renunciar 
a ellos produce una mayor felicidad y satisfacción 
con la propia vida que su anhelo.

Como veremos más adelante, la propuesta thoreauviana coincide 
con estas tres ideas, pero se distancia en una cuarta que, precisamente, 
distingue la ética de Aristóteles y la de Diógenes: ¿cuál es la medida 
adecuada o dónde se sitúa el límite de lo excesivo? En este punto, la 
propuesta de Thoreau parece aproximarse a veces a Diógenes cuando 
reclama ejercitar una pobreza voluntaria; y, en otras, a Aristóteles al 
considerar la necesidad de virtudes sociales que también se reclaman en 



207La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

la Ética nicomáquea, e incluso haciendo referencia a un término medio, al 
que nos referiremos en el cuarto apartado. Thoreau adopta la pobreza 
voluntaria como proceso crítico y no estrictamente como modo de 
vida o como prescripción moral. Es decir, para Diógenes su ejercicio 
de pobreza es un hábito virtuoso, mientras que en el planteamiento 
thoreauviano aparece como una práctica valiosa para la reflexión ética o 
para la búsqueda de la virtud.

Epicuro consideraba algo parecido al aconsejar no tener recursos 
materiales excesivos e incluso reducirlos al máximo: “La pobreza que se 
adecua al fin de la naturaleza es una gran riqueza; la riqueza sin límites 
es una gran pobreza” (2005, p. 79). Epicuro predicaba esta pobreza como 
una virtud moral en sí misma por su lejanía respecto a la costumbre 
de acumulación civilizada y el apego a las riquezas materiales frente 
a la sencilla actividad natural de satisfacer las necesidades fisiológicas. 
Pero, como ya hemos visto, esto no es exactamente lo que propone 
Thoreau: aunque sin duda resulta un beneficio adoptar tales hábitos, no 
se pretende que ellos mismos sean una virtud o lo que debemos hacer, 
sino una exigencia para reflexionar sobre el deber, un punto de partida 
para la filosofía moral.

Finalmente, es importante señalar que la concepción del lujo 
propuesta por Thoreau en Walden mantiene una importante relación con 
las reflexiones de su momento respecto al trabajo y el capitalismo. Su 
principal crítica contra los hábitos lujosos radica en lo que el de Concord 
denomina ‘desesperación silenciosa’ o ‘desesperación tranquila’ (quiet 
desperation). El sentido de esta expresión no se refiere solamente a cierto 
silencio o insensibilidad moral durante el desarrollo de los incesantes 
trabajos cotidianos, sino también, y principalmente, a la ausencia de 
reflexión y de comprensión respecto a los medios de vida adecuados, y, 
en consecuencia, a la desposesión de la propia vida, que se desarrolla con 
medios y fines de los que no somos artífices. No hablar, no manifestar 
esta desesperación, implica no deliberar sobre ella, no reconocerla como 
un problema, no identificar sus causas y, en definitiva, aceptar una vida 
desesperada.

Manteniendo una interpretación semejante, Stanley Bates ha 
relacionado esta desesperación silenciosa con la alienación expuesta por 
Karl Marx. Thoreau incluso hace referencia a la expresión latina aes 
alienum, es decir, el dinero de otro o que pertenece a otro, en referencia a 
los trabajos que los pobres se ven obligados a realizar para costear bienes 
que consideran necesarios, aunque en realidad sean superfluos e incluso 



208 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

lujosos, o comodidades sin valor. La consecuencia de la inconsciencia 
respecto a estos excesos, semejante a la alienación descrita por Marx, es 
para Thoreau una desesperación silente mediante la que los trabajadores 
pierden gran parte de su vida y dedican la mayoría de sus esfuerzos a 
una labor infructuosa que no satisface sus necesidades reales.

Las propuestas de Marx y Thoreau coinciden en la importancia que 
otorgan a la economía y a su reconstrucción crítica “como un punto de 
inicio necesario para comprender qué ha ido mal en la vida humana y 
cómo podemos recuperar un modo de vida completamente humano en 
el mundo” (Bates, 2012, p. 22).

No solo hay coincidencias en su punto de partida. La crítica hacia 
la división de clases que realiza Marx puede encontrarse reflejada en 
el modo en que Thoreau habla de la riqueza y la pobreza, y de cómo se 
silencia a unos frente a la fortuna de otros (cfr. Bates, 2012, p. 23). Tanto 
Thoreau como Marx relatan cómo el pobre se encuentra en una precaria 
situación especialmente por sus deudas. Marx analiza la separación 
que se da entre el acreedor y el deudor a partir de la circulación o el 
intercambio de recursos, y que genera “una lucha entre acreedores y 
deudores”, en otras épocas resuelta mediante la esclavitud del deudor 
(MEGA II/5, p. 92). Por su parte, Thoreau señala que el deudor está 
“siempre en los límites”, buscando una forma de pagar a sus acreedores 
e “intentado saldar su deuda” (2008, p. 8). En consecuencia, estos 
autores coinciden en que el papel del dinero en la sociedad es un 
factor fundamental para comprender la alienación o la desesperación 
silenciosa. El lujo ocupa un papel primario para Thoreau en este proceso, 
porque socialmente se anima a obtener aquellos recursos materiales y a 
adoptar aquellos comportamientos que son considerados mejores, más 
exquisitos y extraordinarios. Thoreau se refiere a cómo algunos de sus 
vecinos, coaccionados por esta tendencia, adquirían productos asociados 
con las clases altas y la riqueza, gastando en ello todo su dinero. En 
Walden relata el caso de una familia irlandesa, los Field. Hablando con el 
marido, John, descubrió que, pese a haber llegado a Norteamérica con 
muy pocos recursos, habían adquirido una casa grande y una granja, 
con la esperanza de prosperar pronto. Viendo su situación, Thoreau 
cuenta que le proporcionó algunos consejos:

Intenté ayudarle con mi experiencia, diciéndole que era 
uno de mis vecinos más cercanos, y que también yo, que 
comenzaba a pescar por aquí, y parecía un holgazán, 



209La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

estaba ganándome la vida como él; que vivía en una 
casa estrecha, luminosa y limpia […]; que no usaba té, 
ni café, ni mantequilla, ni leche, ni carne fresca, y así no 
tenía que trabajar para conseguirlo; y a su vez, como 
no trabajaba duro, no tenía que comer mucho […]; pero 
como él daba prioridad al té, al café, a la mantequilla, 
a la leche, y a la ternera, tenía que trabajar duro para 
pagarlo, y como trabajaba duro tenía que comer a su 
vez mucho para reparar el consumo de su sistema 
(2008, p. 184).

El lujo se manifiesta aquí como algo casi inconsciente, una tendencia 
automática de la sociedad a obtener ciertas comodidades y productos 
asociados a un estatus social elevado, que exige un importante sacrificio. 
Las clases más pobres solo pueden acceder a ese estatus dedicando a ello 
todo su trabajo y sus beneficios. Marx definió como ideología el origen de 
tal convicción, lo que Thoreau entendió como una tradición social o una 
herencia cultural no cuestionada; la creencia de la necesidad de obtener 
algo realmente superfluo, innecesario y, además, potencialmente 
perjudicial en la medida en que consume mucho esfuerzo para la obtención 
de un pequeño beneficio. La gran diferencia entre los planteamientos de 
Thoreau y Marx residía en que el autor estadounidense se encontraba 
en una sociedad en la que individuos que se habían autoproclamado 
libres e independientes decidían, irreflexivamente, someterse a estos 
comportamientos, mientras que, en el contexto europeo desde el que 
habló Marx, el proletariado estaba sufriendo un abuso tanto social 
como ideológico y una imposición externa del sistema de trabajo. En 
consecuencia, la propuesta de Thoreau llega a ser mucho más ética que 
política; este es el punto clave de la divergencia entre ambos autores.

3. Reflexión ética y pobreza voluntaria
Una de las propuestas fundacionales del transcendentalismo, 

expuesta por Ralph Waldo Emerson en 1836, exigía mantener “una 
relación original con el universo” (1979, p. 7). Con tal propósito, Emerson 
se hacía cargo parcialmente de la inconsciencia ligada a los hábitos 
lujosos que hemos expuesto al insistir en la meditación sobre la propia 
vida. Thoreau siguió esta misma línea de pensamiento pero, como 
señalan muchos críticos, otorgó más importancia al ejercicio práctico 
que a la exposición teórica. Esta cercanía con los aspectos más prácticos 



210 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

de la filosofía transcendentalista condujo a Thoreau hacia un estudio 
mucho más empírico de las condiciones sobre las cuales argumentar y 
aplicar sus principios.

Emerson había sido pastor unitario y buscaba en la filosofía una 
fundamentación de la vida espiritual. Veía en el estudio de la naturaleza 
la posibilidad de conectar la vida material y los principios eternos. Por 
ello, su transcendentalismo pretendía ser una rama del idealismo, que 
investigara las ideas y la verdad a través de la naturaleza. Pero “mientras 
Emerson exaltaba el compromiso con la naturaleza, la inmersión 
de Thoreau y su amor por la naturaleza real eran mucho mayores” 
(Cafaro, 2004, p. 132). En su estudio sobre la ética de Walden, Philip 
Cafaro destaca en múltiples ocasiones el movimiento de Thoreau entre 
el idealismo emersoniano y un mayor realismo naturalista. Mientras 
Emerson buscaba entre la naturaleza “los colores del espíritu” (1979, p. 
10), Thoreau quería conocer la naturaleza por sí misma, qué podíamos 
aprender de ella, ya fuera a través de su campo de judías (cfr. Thoreau, 
2008, p. 140) o de las hojas caídas que “nos enseñan cómo morir” 
(Thoreau, 2002a, p. 230).

También Laura Dassow Walls ha destacado esta diferencia, 
calificando el transcendentalismo de Emerson como un “holismo 
racional”, y el thoreauviano como un “holismo empírico”. Walden es, en 
palabras de Walls, una obra sobre la experiencia individual en el cosmos, 
una experiencia intransferible; “la experiencia de cada persona es única, 
y a un nivel fundamental incomunicable: Thoreau puede aconsejar a 
John Field, pero no puede llegar hasta él” (Walls, 1995, p. 160).

Estos elementos se conjugan para dotar a la ética de Thoreau de 
un valor muy particular dentro del transcendentalismo: para nuestro 
autor, la verdad que uno alcanza tras estudiar la naturaleza y su propia 
vida en ella conecta íntimamente al sujeto o primera persona con el 
entorno que habita, trazando de este modo una moral intersubjetiva. En 
consecuencia, la ética se construye como un ejercicio contextualizado, 
dúctil y continuo, en lugar de una serie de valores y verdades inmutables 
transferibles mediante discursos y sermones. Sobre ello, el autor advierte 
al comienzo de la obra:

Quizás estas páginas estén más especialmente dirigidas 
a estudiantes pobres. En cuanto al resto de mis lectores, 
aceptarán tales partes en la medida en que les afecten. 
Confío en que nadie forzará las costuras al ponerse el 



211La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

abrigo, pues puede proporcionar buen servicio a aquel 
a quien se adecúe perfectamente (Thoreau, 2008, p. 6).

Y entre sus conclusiones leemos: “Es mejor un perro vivo que un 
león muerto. ¿Debe un hombre rendirse y ahorcarse por pertenecer a la 
raza de los pigmeos, y no ser el mejor pigmeo que pueda?” (Thoreau, 
2008, p. 290).

Estas afirmaciones —junto con otras, como: “Si un hombre no sigue 
el paso de sus compañeros, quizás escucha un ritmo diferente. Dejad 
que marche según la música que escucha” (Thoreau, 2008, p. 290)— 
muestran el interés de Thoreau por construir una ética que dependa 
de las condiciones particulares de la vida. Y esto en diversos grados: 
principalmente, a nivel individual, ya que cada uno percibe por sí 
mismo el mundo y conoce sus propias disposiciones y capacidades; 
secundariamente, a nivel ambiental y social, pues el individuo no puede 
guiarse solo por su capacidad, sino que ha de hacerlo también por las 
condiciones en las que habita y la sociedad a la que pertenece, es decir, 
según lo que su entorno le proporciona. Proponiendo este ejercicio, 
Thoreau advierte que la actividad filosófica debe ser pragmática, 
aunando el pensamiento teórico y las condiciones reales de nuestra 
vida, y poniendo a prueba cada uno de sus postulados.

Ser un filósofo no es solamente tener pensamientos 
sutiles, ni siquiera fundar una escuela, sino tanto amar 
la sabiduría como vivir, de acuerdo con sus dictados, 
una vida de sencillez, independencia, magnanimidad 
y confianza. Es resolver los problemas de la vida 
no sólo teorética, sino prácticamente. El éxito de los 
grandes académicos y pensadores es habitualmente 
un éxito cortesano, no regio, no humano. Se mueven 
para vivir solamente de la conformidad, prácticamente 
como hicieron sus padres, y no son en sentido alguno 
los progenitores de una mejor raza de hombres […]. 
El filósofo está adelantado a su época incluso en los 
aspectos exteriores de su vida. No se alimenta, se cobija, 
se viste, se calienta, como sus contemporáneos. ¿Cómo 
puede un hombre ser un filósofo y no mantener su calor 
vital por medios mejores que otros hombres (Thoreau, 
2008, p. 15)?



212 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Para Thoreau, la filosofía solo tiene sentido cuando se practica 
vitalmente, y cuando hay un motivo para que se practique. El filósofo 
solo puede distinguirse como tal cuando halla una verdad, o un modo 
de vida, mejor que el de la sociedad que habita; y entonces no puede 
continuar siendo un filósofo sin adoptar esos mejores medios como 
propios, evitando el lujo, las costumbres superfluas y las comodidades 
innecesarias.

Exponiendo los primeros pasos de este experimento, Thoreau escribe 
un extenso capítulo inicial en el que describe su proyecto y el modo en 
que consiguió lo mínimo necesario o indispensable a nivel fisiológico. 
Este capítulo, titulado “Economía”, ha sido comentado ampliamente 
por Leonard Neufeldt atendiendo a sus conexiones con el sistema 
socioeconómico de su época y, en particular, con la literatura económica 
y los libros sobre negocios y consejos para jóvenes emprendedores, 
como los que escribía Benjamin Franklin. Neufeldt destaca que “Walden 
se presenta como una guía para jóvenes” (1989, p. 164), o como una 
parodia mediante la que su autor imita el estilo de tales obras. En su 
análisis de “Economía” muestra el particular uso que hace Thoreau 
de ciertos términos económicos, especialmente de ‘emprendimiento’ y 
‘empresa’, nociones que ya estaban más asociadas al comercio que a la 
ética.

Hacia la década de 1840, empresa se había desligado 
bastante de sus anteriores asociaciones con la disciplina 
moral, la valentía y el sacrificio personal, características 
que podrían ser resumidas como una combinación 
del griego oikonomía, el latín virtus y el latín tardío 
interprendere (Neufeldt, 1989, p. 31).

El sentido exacto de esta terminología no está claro para 
Neufeldt, quien comenta su indudable vinculación con la propuesta 
transcendentalista, con la originalidad y la construcción de una cultura 
propia, que renueve nuestra visión del mundo; destaca su relación con 
la creación literaria y artística, y con la escritura de Walden. Pero es, 
sobre todo, una terminología que remite a la vocación y a la dedicación 
extrema a una tarea que sume por completo al protagonista de Walden 
(Neufeldt, 1989, p. 58).

No obstante, la reiteración de los conceptos económicos parece 
indicar una importancia más profunda en el proyecto de Walden. 
Thoreau retomará esta terminología en varias conferencias relacionadas 



213La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

con su posterior ensayo “Life without Principle” (1863), donde también 
condenó el trabajo excesivo y la obsesión por el lujo; una crítica “no 
solo contra el materialismo sino también contra su insidiosa encarnación 
en la penetrante lealtad hacia una ética entumecida de trabajo sin 
propósito” (Robinson, 2004, p. 161). Thoreau vincula aquí los negocios 
con los trabajos cotidianos, incluso las empresas más elaboradas que 
no dejan de ser trabajos guiados por intereses similares. Por mucho 
que se intenten justificar estas grandes empresas, si solo nos interesa 
el beneficio monetario o el enriquecimiento material, no escapan de 
la misma superficialidad de quien se dedica a “lanzar piedras sobre 
un muro y entonces lanzarlas de vuelta” (Thoreau, 2002b, p. 198). La 
empresa thoreauviana, sin embargo, requiere una implicación ética con 
los medios de vida.

Además, como indica Neufeldt, Thoreau fue aumentando la 
terminología económica a medida que revisaba y añadía algunos 
fragmentos a Walden a lo largo de siete años desde su primera versión 
de 1847 (cfr. Neufeldt, 1989, p. 61). En la versión final hallamos una larga 
lista de estos términos, que aparecen reiteradamente:

Empresa, en muchos casos con referencia a los negocios, 
el riesgo o el compromiso, aparece diecinueve veces, 
el mismo número que negocio o negocios […]; comercio 
cinco veces (el mismo número que bancos y fábricas); 
beneficio en un sentido financiero tres veces; costo(s) 
catorce veces; éxito en relación con la empresa es más 
frecuente que costo(s); […] solo en el primer capítulo de 
Walden, dinero aparece once veces (Neufeldt, 1989, pp. 
60-61).

Siguiendo el análisis de Neufeldt, Thoreau habría intentado 
desarrollar la filosofía transcendentalista empleando un lenguaje 
económico, adaptando su terminología de forma paródica. Su objetivo 
no sería otro que extender las ideas de “negocio”, “empresa” o “éxito” 
al ámbito literario y a los valores del transcendentalismo. No obstante, 
encontramos bastantes obstáculos para validar esta hipótesis. Las 
sospechas comienzan al observar que, aunque Thoreau sí se refiere a que 
quiere aconsejar o proporcionar ciertas pautas para reflexionar sobre el 
modo de vida, añade: “Quizás estas páginas estén más especialmente 
dirigidas a estudiantes pobres” (Thoreau, 2008, p. 6). Neufeldt casi no 
hace referencia a esta cuestión y omite en general las menciones de la 



214 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

pobreza incluidas a lo largo de Walden y, particularmente, en el capítulo 
“Economía”. Tal vez más interesado por las connotaciones positivas 
de estos términos en la época, durante su estudio pasa por alto que 
solamente en “Economía” el término ‘pobre’ (‘poor’, junto a ‘poorer’ 
y ‘poorest’) aparece en treinta y ocho ocasiones. Además, Thoreau 
cierra el capítulo con unos versos de Thomas Carew, bajo el título 
“The Pretensions of Poverty”, en los que se reclaman virtudes como la 
valentía, la magnificencia y la prudencia, sobre las preocupaciones y 
pretensiones materiales de quien no las ha alcanzado. La cita termina 
con los versos: “Vuelve a tu detestable celda; / y cuando veas la nueva 
e ilustrada esfera, / estudia para saber al menos qué fueron aquellas 
dignidades” (Thoreau, 2008, p. 74).

La intención de dirigir la atención del lector hacia la pobreza se 
puede observar en múltiples afirmaciones. Al comienzo, se refiere a sus 
lectores con estas palabras: “muchos de vosotros, todos lo sabemos, sois 
pobres” (Thoreau, 2008, p. 8). Difícilmente puede entenderse en qué 
sentido habla Thoreau de la empresa, el beneficio, la riqueza o el éxito 
sin atender a su continua vinculación con la pobreza. Su propuesta ética 
está visiblemente marcada de principio a fin por la realidad de la vida 
pobre y la actitud hacia ella: “Sin importar lo mísera que sea tu vida, 
encuéntrala y ámala; no huyas de ella y la insultes. No es tan mala como 
lo eres tú. Parece más pobre cuando eres más rico” (Thoreau, 2008, p. 
290).

Thoreau juega continuamente con los sentidos en los que se habla de 
riqueza y pobreza, siendo en algunos casos opuestos (cuando se refieren 
a la posesión material), y en otros complementarios (cuando uno se 
refiere a la posesión material y otro al ejercicio ético). De este modo 
critica que perseguir mucha riqueza material por sí misma es propio 
de una ética pobre (es decir, de una escasez de reflexión sobre nuestros 
hábitos o modos de vida); por otro lado, aceptar nuestra pobreza 
material nos conduce a una riqueza en el hábito. Esta riqueza, por su 
sentido ético, no se predica de la posesión sino de la adecuada gestión 
de nuestras necesidades con aquello de lo que disponemos y en vista de 
nuestros fines. Por ello, Thoreau, al hacer recuento de todo lo que pudo 
obtener con poco esfuerzo, señala: “Así me percaté de que había sido 
un hombre rico sin dañar en modo alguno mi pobreza” (2008, p. 76). 
Esta es una riqueza ética, fruto de una profunda deliberación, que puede 
obtenerse precisamente por haber evitado los lujos y comodidades. En 
este sentido, Thoreau cita los versos de Thomas Carew con la intención 



215La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

de ilustrar este contraste entre la riqueza material y la riqueza ética. 
Según Carew, quien no intenta alcanzar la virtud no podrá tener sino 
una vida pobre,y pretender más de lo que realmente puede alcanzar, 
pues ninguna posesión material puede sustituir a la excelencia moral. 
Pero Thoreau quiere pensar esta idea un poco más allá, proponiendo 
que la pobreza material puede llegar a ser beneficiosa para hacernos 
pensar sobre nuestra condición moral.

La pobreza se convierte así en un medio para deliberar 
profundamente sobre la forma de vivir. Hacia el final del texto, Thoreau 
aconseja: “Cultiva la pobreza como un jardín de hierbas, como la salvia” 
(2008, p. 290). Este es un juego de palabras, ya que en inglés el término 
‘sage’ (salvia) también se entiende como ‘sabio’ o ‘erudito’. Con ello 
parece cerrar una de las grandes cuestiones que atraviesan toda la obra: 
buscar lo mínimo, lo imprescindible, evitar todo lujo y todo exceso, y así 
deliberar sobre lo que es propiamente la vida.

En uno de los fragmentos más famosos del libro, el filósofo de 
Concord señala que había ido a los bosques “para vivir deliberadamente, 
enfrentar solo los hechos esenciales de la vida, y ver si podía aprender 
lo que tenía que enseñarme, y no descubrir, cuando fuera a morir, que 
no había vivido” (Thoreau, 2008, p. 83). Esto le conduce al requisito 
de cuestionar cualquier hábito y costumbre tradicional o comúnmente 
aceptada, investigando sobre su legitimidad y su necesidad real. Su 
crítica al lujo es el punto de inicio que promueve tal ejercicio: ¿cómo 
podemos saber con certeza qué es lo lujoso, si adoptamos las mismas 
costumbres que nuestros antepasados? El único modo consistirá en 
poner en duda la necesidad de tales costumbres, hasta que hallemos 
las prácticas que nos resultan indispensables para vivir. Solo desde tal 
punto se podrá construir un modo de vida filosófico en el sentido que 
nuestro autor propone, coherente con las necesidades individuales y con 
las condiciones de nuestro entorno. Pues el lujo, como hemos señalado, 
no dependerá de lo que por costumbre se llama lujoso, sino de lo que, 
precisamente por costumbre, buscamos sin necesidad y, muchas veces, 
para perjuicio propio.

Como indicábamos anteriormente, esta propuesta tiene importantes 
conexiones con la ética cínica. Diógenes se consideraba a sí mismo, por 
su pobreza y su desvinculación respecto a los compromisos sociales, 
políticos y de la propiedad, un cosmopolita (D.L., VI, 63), término cuyo 
primer uso se le atribuye a él mismo. Es decir, se consideraba un ciudadano 
de cualquier lugar, y en consecuencia un pensador imparcial. De forma 



216 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

similar, Thoreau afirma: “Nadie puede ser un observador de la vida 
humana imparcial o sabio sino desde el terreno ventajoso que nosotros 
debemos llamar pobreza voluntaria” (2008, p. 15). Este alejamiento de 
la civilización es un requisito indispensable, precisamente, para realizar 
un estudio de la vida civilizada desde una perspectiva crítica.

El papel de la pobreza voluntaria como ejercicio crítico ha sido poco 
comentado pese a que algunos autores señalan la presencia en Walden 
de la austeridad como virtud (cfr. Cafaro, 2004, p. 55). Su vínculo con las 
éticas de la sobriedad también ha sido claramente expuesto por Antonio 
Casado. A través de Thoreau puede hallarse “una sobriedad que no esté 
reñida con la alegría” (Casado, 2017, p. 96), apta para reducir el excesivo 
consumo y para mantener los placeres sencillos y el gusto por la vida. No 
obstante, esta es una conclusión vital y no el ejercicio crítico que plantea 
la pobreza voluntaria. Uno no se hace voluntariamente pobre para ser 
igualmente pobre toda su vida, como un punto final de su meditación, 
sino de cara a la construcción de unas nuevas costumbres. La pobreza 
voluntaria es un ejercicio de duda y desprendimiento que nos sitúa en 
esa posición privilegiada. Como ya dijimos, lo que constituye la virtud 
para Thoreau no es la cantidad de posesiones, sino la actitud, el modo en 
que las gestionemos y cómo satisfagamos nuestras necesidades; así, esta 
pobreza voluntaria se ejercita como un proceso mediante el que alcanzar 
la virtud.

Pero la pobreza voluntaria no es el único ejercicio de este tipo que 
propone Thoreau. En su ensayo “Walking” (1862), cuyo contenido 
utilizó en conferencias incluso antes de publicar Walden, exponía cómo 
mediante el paseo había conseguido alcanzar un equilibrio entre la 
civilización y la naturaleza salvaje, el cual le concedía una perspectiva 
inusual: una vida limítrofe o fronteriza (border life) (Thoreau, 2002d, p. 
173). Podemos observar cómo este ejercicio pedestre no era muy diferente 
al de la pobreza voluntaria, pues Thoreau advierte que solamente puede 
realizarse si uno se desprende de cualquier obligación y compromiso: 

Si estás listo para dejar a padre y madre, y hermano 
y hermana, y esposa e hijos y amigos, y nunca volver 
a verlos, —si has pagado tus deudas, y hecho tu 
testamento, y arreglado todos tus asuntos, y eres 
un hombre libre, entonces estás listo para un paseo 
(Thoreau, 2002d, p. 150).



217La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

Tanto la pobreza voluntaria como la vida fronteriza son momentos 
de tránsito. Esta es una diferencia fundamental respecto al cinismo y el 
epicureísmo. Thoreau tiene esto presente desde el comienzo de Walden, 
ya que, tras sus meditaciones sobre las necesidades a nivel fisiológico, 
él mismo advierte que hizo esto “para vivir deliberadamente” (Thoreau, 
2008, p. 83). Es decir, para el filósofo norteamericano este ejercicio no 
constituía una solución en sí mismo, y era solo un suelo seguro desde el 
que empezar a construir su ética. Tal construcción se desarrolla durante 
el resto de Walden, donde paso a paso describe sus relaciones con el 
entorno natural en general, con animales y vegetales, con la ciudad y 
sus vecinos, y finalmente sus reflexiones éticas sobre tal experiencia. 
Pero el aspecto más relevante en relación con el lujo y la pobreza 
voluntaria debe observarse en cómo las relaciones sociales, la amistad 
y el conocimiento aparecen para Thoreau como una necesidad humana 
superior a los requisitos fisiológicos que había definido en “Economía”.

4. Las necesidades culturales en Walden
La puesta en práctica, por parte de Thoreau, de una pobreza 

voluntaria en los bosques ha sido interpretada habitualmente como un 
acto de aislamiento, como un recogimiento respecto a la sociedad y un 
modo de evitar toda civilización. Se ha perpetuado así “una impresión 
popular de que Henry Thoreau (‘el eremita de los bosques de Walden’) 
fue un consciente y confirmado misántropo” (Moller, 1980, p. 1). No 
obstante, hemos mostrado que el objetivo de este experimento no era 
el aislamiento, sino la búsqueda de un contacto diferente con la vida, y 
que, además, Thoreau no eligió un lugar aislado.

Según nuestra investigación hasta el momento, la pobreza voluntaria 
se conjuga como una herramienta crítica para indagar respecto a las 
necesidades vitales de cada individuo, renunciando a sus lujos. Pero 
Thoreau no se refirió solo a la vida individual. Contradiciendo el juicio 
común respecto a su misantropía, advirtió en Walden: “Naturalmente 
no soy un eremita […]. Tenía tres sillas en mi casa; una para la soledad, 
dos para la amistad, tres para la sociedad” (2008, p. 127). Esta elección 
de solo tres sillas refleja, por un lado, el ejercicio de pobreza voluntaria 
y evasión del lujo; pero, por otro, plantea que las relaciones sociales 
no son un exceso, y que incluso es necesario desarrollarlas desde la 
pobreza voluntaria. Sobre esto, Sherry Turkle ha destacado que “las 
sillas de Thoreau capturan un círculo virtuoso. Encontramos nuestra 



218 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

voz en soledad, y la llevamos a conversaciones públicas y privadas que 
enriquecen nuestra capacidad de reflexión personal” (2015, p. 317).

Su construcción del individuo humano tiene sentido dentro de 
una sociedad y una cultura, convirtiendo su ejercicio en una reforma 
de la vida civilizada y no de la vida solitaria o ermitaña. También sus 
trabajos cotidianos tienen este sentido, por ejemplo, tal como lo muestra 
al describir su labor cultivando judías, alimento que no consumía sino 
que vendía (cfr. Thoreau, 2008, p. 147). En textos posteriores, Thoreau 
continuó concibiendo que el trabajo es necesario tanto individual como 
socialmente, y que incluso puede ser, si se adopta con esta pobreza, algo 
satisfactorio y gozoso:

Siento que mi conexión y mi compromiso con la sociedad 
son todavía muy leves y transitorios. Esos trabajos leves 
que me proporcionan un sustento, y por los que se me 
permite en cierto grado servir a mis contemporáneos, 
son comúnmente, hasta ahora, un placer para mí y a 
menudo no recuerdo que son una necesidad. Pero 
preveo que, si mis intereses aumentaran mucho, el 
trabajo requerido para satisfacerlos se volvería pesado 
(Thoreau, 2002b, pp. 200-201).

Esta observación guarda una estrecha relación con los consejos que 
dio a su vecino John Field: si aumentamos nuestros asuntos e intereses, 
también aumentan nuestras necesidades y la cantidad de trabajo que 
requerimos para satisfacerlas. El interés se refiere, de nuevo, al anhelo 
de lujos, pero, sobre todo, de comodidades, a querer más de lo necesario, 
o incluso a veces de lo conveniente: de lo que no nos beneficia, llegando 
incluso a querer lo perjudicial. Aunque es poco creíble que Thoreau se 
refiera en este caso específicamente a ello: es más bien a su interés por 
desarrollar su actividad en la sociedad. Este también aparecía en Walden, 
y muchas veces vinculado al placer como consecuencia de la intimidad 
y el compromiso con las tareas que éticamente consideramos mejores 
y hemos abrazado como propias. Este placer lo experimenta no solo 
durante sus trabajos, sino también mediante su relación íntima con el 
cosmos y la posibilidad de gozar con la compañía más sencilla:

Experimenté algunas veces que la más dulce y tierna, la 
más inocente y alentadora sociedad puede encontrarse 
en cualquier objeto natural, incluso para el pobre 



219La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

misántropo y el hombre más melancólico. No puede 
haber una auténtica melancolía oscura para aquel que 
vive en medio de la naturaleza y aún tiene sus sentidos. 
Nunca habría algo como una tormenta, sino música 
eólica para el oído sano e inocente (Thoreau, 2008, pp. 
119-120).

Este fragmento del quinto capítulo, “Soledad”, establece un 
importante vínculo entre la vida humana y la existencia natural, 
entendiendo que somos sociales incluso cuando no tenemos a nuestro 
alrededor una sociedad humana. La vinculación social de Walden será 
cada vez más evidente en capítulos posteriores y será conveniente 
mostrar cómo se desarrolla este aspecto para comprender la vertiente 
cultural de la pobreza voluntaria. Para ello, consideraremos la hipótesis 
de que todo Walden es una meditación hilada, progresiva y consecuente, 
en la que Thoreau atraviesa diferentes etapas de la reflexión ética, 
y transita desde las necesidades fisiológicas hasta las que Werner 
Sombart ha llamado culturales. Aunque no podremos hacer aquí una 
demostración definitiva de esta hipótesis, será suficiente con mostrar 
que, en los capítulos más significativos para la reflexión en torno al lujo 
y la pobreza voluntaria, encontramos esta progresión. Esto se observa, 
al menos, en cinco de los siguientes capítulos:

(1) En el capítulo “Visitantes”, Thoreau expone su relación con Alek 
Therien, un leñador canadiense a quien llegó a admirar por su carácter 
sencillo y salvaje, que “representa una importante faceta de la propia 
naturaleza de Thoreau” (Moller, 1980, p. 69). Con la descripción de su 
carácter, el autor de Walden propone a la vez la necesidad de reducir los 
lujos culturales y de desarrollarlos de una mejor manera. Therien es un 
hombre demasiado natural y simple, de escasas virtudes culturales.

En los dos siguientes capítulos, (2) “El campo de judías” y (3) “La 
ciudad”, Thoreau describe otros modos mediante los que se relacionaba 
con su entorno: primero, con las judías que cultivaba; y después, con 
los vecinos de la ciudad de Concord, que visitaba casi a diario. Además, 
(4) en el décimo capítulo, titulado “La granja de Baker”, se encuentra la 
conversación con John Field que ya hemos comentado con anterioridad, 
y en la que nuestro autor da un salto desde la exposición de su relación 
con el entorno natural y social hasta la interacción comunitaria a nivel 
ético.



220 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

(5) El capítulo “Leyes superiores” continúa profundizando en una 
ética destinada a la comunidad humana y da un importante paso más 
allá del modo de vida salvaje asociado con Alek Therien exponiendo 
la pesca y la caza como actividades formativas, no solo para la pura 
habilidad, sino, sobre todo, para la educación afectiva humana. La 
emoción se convierte aquí para Thoreau en un aspecto indispensable 
de la ética, dado su incomunicable aspecto subjetivo, que conecta con la 
primera persona thoreauviana. El sentimiento es una faceta de nuestras 
vidas y solo puede desarrollarlo uno por sí mismo; no podemos 
exigir a otros que sientan exactamente lo que sentimos nosotros, ni 
presuponer que lo hacen, aunque sí conducirlos por experiencias que 
inspiren sentimientos similares, en la medida en que nos los inspiran a 
nosotros. En este sentido argumenta Thoreau contra la ingesta excesiva, 
o desproporcionada, de alimento de origen animal, y advierte:

No tengo dudas de que es una parte del destino de 
la especie humana, en su gradual perfeccionamiento, 
dejar de comer animales, tan seguro como que las tribus 
salvajes dejaron de comerse entre sí cuando entraron en 
contacto con una mayor civilización (Thoreau, 2008, p. 
194).

En este proceso, el filósofo de Concord vincula el cultivo de la 
emoción con los valores humanitarios y civilizados. Al margen de la 
exactitud de tal juicio (pues puede ser profundamente cuestionado 
que tal desarrollo se deba a un perfeccionamiento, tanto como que 
ambos desarrollos siempre hayan estado ligados), Thoreau propone 
con ello una importante consecuencia de su ética: la reflexión sobre 
las condiciones individuales, incluso a nivel fisiológico (como puede 
serlo meditar sobre la alimentación), no puede evitar conducirnos 
necesariamente a la vida en común. En el caso de la alimentación y la 
caza, si deliberamos profundamente sobre nuestros comportamientos, 
en seguida nos preguntamos por el dolor ajeno y la conveniencia de 
causarlo sin una razón que lo haga imprescindible. Esto repercute no 
solo en los valores individuales, sino también en los que se transmiten 
socialmente. De este modo, la crítica al lujo expuesta por Thoreau desde 
el nivel fisiológico conduce, durante su desarrollo, a una valoración de 
los lujos en relación con las necesidades culturales y sociales.

Según la propuesta de Sombart, las necesidades culturales vienen 
dadas por condiciones históricas, pero el autor germano indica que el 



221La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

ámbito de lo lujoso se encuentra moldeado por la tradición histórica, 
mientras que el estadounidense propone una revisión del lujo a partir 
de una nueva construcción cultural e histórica, dependiente del ejercicio 
crítico de pobreza voluntaria.

En este comentario general hemos observado que existe, a lo 
largo de Walden, un tránsito desde las condiciones individuales hasta 
las condiciones sociales. Paradójicamente, el capítulo doce, “Vecinos 
animales”, comienza con un diálogo en el que el Ermitaño, que 
representa a Thoreau, está meditando sobre “lo que el mundo está 
haciendo ahora” (2008, p. 201), lo que refleja su vínculo ineludible con 
su entorno, incluso en soledad. Thoreau no podía ignorar la sociedad 
en que habitaba, y era plenamente consciente de ello. Pero, además, esto 
implica que la ética thoreauviana está dirigida no solo hacia las virtudes 
individuales, sino también hacia las virtudes sociales o comunitarias. 
Este es un importante punto en común con la ética aristotélica, ya que, 
para el Estagirita, la εὐδαιμονία (eudaimonía, o vida plena) surge en 
relación con la sociedad, y toda la filosofía moral no es otra cosa que 
una reflexión sobre la vida pública o “una cierta disciplina política” 
(EN, I, 2, 1094b10). Por ello la εὐδαιμονία incluye las relaciones sociales 
y la amistad, y casi todas las virtudes tienen en cuenta la convivencia. 
La amistad presente a lo largo de Walden es uno de los aspectos que más 
vinculan a Thoreau con la ética de Aristóteles. El filósofo de Concord 
advierte que incluso la vida pobre es gozosa si sabemos disfrutar de los 
deleites sencillos, como la alimentación saludable y la amistad.

Una de las características fundamentales de la ética aristotélica es 
la exigencia de hacerse cargo, personalmente, de los propios hábitos 
y de la búsqueda de lo mejor. Esto sin duda se hace en sociedad, pero 
uno no puede hacer depender su εὐδαιμονία de la actividad de los 
demás. Tendrá que hacerse responsable de ella, al igual que Thoreau se 
hace responsable de construir su vida en los bosques deliberadamente, 
mediante la pobreza voluntaria. Incluso en esta pobreza y en este parcial 
distanciamiento respecto a la sociedad, el filósofo de Concord estaba 
en continua relación con sus semejantes: visitaba la ciudad, conversaba 
con amigos y vecinos, comerciaba con ellos, e incluso realizó su acto de 
resistencia, negándose a pagar impuestos por un compromiso moral 
frente a la persecución de esclavos fugados y la guerra expansionista de 



222 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Estados Unidos contra México.1 Estos vínculos sociales eran ineludibles, 
pero no podían ser determinantes para marcar la dirección de su vida, 
pues en última instancia todos somos individuos con capacidad para 
reflexionar éticamente y para elegir nuestros actos. Por ello somos 
responsables de nuestras decisiones y de si mediante ellas mejoramos o 
no nuestra vida y la de los demás.

Esta exigencia de responsabilidad también conecta con una 
característica definitoria de la εὐδαιμονία: requiere “una virtud perfecta 
y una vida entera” (EN, I, 9, 1100a4). Por este motivo, para Aristóteles solo 
los humanos (o una especie capaz de racionalizar y elegir éticamente) 
adultos (es decir, que han desarrollado sus capacidades) pueden 
alcanzarla. Pues la εὐδαιμονία requiere esfuerzo y dedicación continua 
y prolongada. No es una felicidad fácil ni cómoda; no se consigue por 
el lujo, sino por el compromiso ético y la deliberación, como también 
veíamos en los versos de Thomas Carew.

En definitiva, podemos decir que Thoreau fue en algunos aspectos 
un aristotélico, pero la clave central de su ética no se encuentra en 
esta relación, sino en cómo el filósofo de Concord adaptó esta y otras 
influencias clásicas al contexto de los comienzos del Antropoceno, en 
una época marcada por el auge de la economía mercantil e industrial, 
y las condujo hacia una nueva propuesta de perfeccionamiento moral 
tanto del individuo como de la sociedad.

5. Conclusiones
A lo largo de este artículo hemos abordado tres hipótesis sobre 

Walden en relación con el ejercicio de pobreza voluntaria propuesto 
por Thoreau. Tras investigar cada una de ellas, hemos alcanzado las 
siguientes conclusiones:

1.1. La tendencia al lujo en la sociedad es uno de los problemas 
principales a los que se enfrenta Thoreau en Walden y ante 
el que intenta ofrecer soluciones.

1.2. Para Thoreau, el lujo no se define como algo extraordinario 
frente a lo común o habitual, sino como el exceso frente a 

1  Estos motivos principalmente propiciaron que Thoreau se negara 
a pagar impuestos hasta que, en 1846, lo encarcelaron por ello. El mismo día 
alguien pagó su deuda y Thoreau salió a la mañana siguiente. Este es el suceso 
que dio origen a su famoso ensayo “Resistance to Civil Government”, conocido 
actualmente como “Civil Disobedience”.



223La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

las necesidades humanas. Esta perspectiva requiere una 
reflexión profunda sobre cuáles son las necesidades de 
la vida y qué hábitos no son solo cómodos, sino también 
obstáculos para el desarrollo óptimo de tales necesidades.

1.3. El concepto de lujo que defiende Thoreau conecta 
parcialmente con las nociones de filósofos clásicos como 
Diógenes, Aristóteles y Epicuro, pero aporta una nueva 
perspectiva ante los problemas de su época.

2.1. La pobreza ocupa un lugar preponderante para la 
interpretación del primer capítulo de Walden, en el que 
este concepto es el más usado por Thoreau dentro del 
marco económico que propone.

2.2. Thoreau redefine la riqueza y la pobreza con base en dos 
aplicaciones de estos conceptos: respecto a los recursos 
materiales y al desarrollo ético. En este sentido, perseguir 
una riqueza material promueve u origina cierta pobreza 
ética; y una riqueza ética exige cierta pobreza material o, al 
menos, no perseguir la riqueza material.

2.3. Al contrario que para autores como Diógenes o Epicuro, 
para Thoreau la pobreza material no es una virtud en 
sí misma ni un estado que deba mantenerse, sino una 
situación transitoria que beneficia a la reflexión ética.

3.1. Hay una importante preocupación social en Walden. 
Thoreau es consciente de su situación junto a la ciudad 
y dentro de ella, sobre todo a través del contacto con sus 
vecinos.

3.2. Aunque Walden comienza aportando una solución 
fisiológica e individual frente a problemas de origen social, 
parece transitar desde esta perspectiva hasta el contacto 
social y el desarrollo de virtudes comunitarias y culturales.

3.3. En este tránsito observamos tanto la responsabilidad 
individual como el compromiso social, características 
que relacionan la ética thoreauviana con la expuesta por 
Aristóteles en su Ética nicomáquea.

Estas conclusiones nos conducen a una mejor comprensión del 
ejercicio de pobreza voluntaria propuesto por Thoreau. La pobreza 
voluntaria se dirige hacia la elaboración de una nueva concepción de la 
vida civilizada que supere las comodidades superfluas y las tendencias 



224 Diego Clares

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

lujosas, proponiendo una riqueza ética tanto para las necesidades 
fisiológicas como para las culturales de las comunidades humanas.

Es importante señalar que este ejercicio crítico es repetible: es 
un experimento reproducible en cualquier otro contexto social. 
Por lo tanto, es lícito preguntarnos bajo qué condiciones podemos 
repetirlo en nuestros días y ante qué excesos podemos desarrollarlo. 
Sobre ello podemos atender, por ejemplo, a la propuesta de Antonio 
Casado respecto a la sobriedad como una opción en las sociedades 
contemporáneas, adoptada de muy diversos modos por movimientos 
que comparten esta conciencia respecto a los problemas derivados de 
la persecución de recursos materiales excesivos. Casado menciona a 
algunas “tribus urbanas (como el straight edge) o movimientos neorrurales 
y neomonásticos (no necesariamente religiosos)” (2017, p. 97), pero 
hace una referencia especial a la “sobriedad feliz” (sobriété heureuse) de 
Pierre Rabhi. Esta posición parece seguir una estela semejante a la ética 
thoreauviana; siguiendo el análisis de Casado, el punto central de tal 
propuesta sería el ejercicio de “una sobriedad que no esté reñida con la 
alegría” (2017, p. 96).

Al abordar este tipo de propuestas, será valioso considerar lo que el 
propio Thoreau aconseja a sus lectores: que nadie fuerce “las costuras al 
ponerse el abrigo” (2008, p. 6). Pues la pobreza voluntaria es un ejercicio 
crítico con respecto a nuestra situación y modo de vida actual, y solo en 
ese sentido resulta beneficioso repetirla o volver a ejercitarla.

Referencias bibliográficas
Aristóteles (1993). Ética nicomáquea. Ética eudemia. J. Pallí Bonet (trad.). 

Gredos.
Bates, S. (2012). Thoreau and Emersonian Perfectionism. En R. A. Furtak, 

J. Ellsworth y J. D. Reid (eds.), Thoreau’s Importance for Philosophy. 
(pp. 14- 30). Fordham University Press. 

Cafaro, P. (2004). Thoreau’s Living Ethics. Walden and the Pursuit of Virtue. 
University of Georgia Press.

Casado da Rocha, A. (2017). Una casa en Walden y otros ensayos sobre 
Thoreau y cultura contemporánea. Pepitas.

Diógenes Laercio (2007). Vidas de los filósofos ilustres. C. García Gual. 
Alianza.

Emerson, R. W. (1979). Nature. En The Collected Works of Ralph Waldo 
Emerson. Volumen I. (pp. 7-45). Belknap Press. 



225La pobreza voluntaria como ejercicio crítico en Walden

Tópicos, Revista de Filosofía 63, may-ago (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 193-225

Hoover, B. C. (2011). Comfort: An Atlas for the Body and Soul. Riverhead 
Books.

Marx, K. (1983). Marx-Engels Gesamtausgabe (MEGA). II. Abteilung. Band 
6. Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie. Erster Band, Hamburg 
1872. De Gruyter Akademie Forschung.

Michaud, Y. (2015). El nuevo lujo. Experiencias, arrogancia, autenticidad. N. 
Petit Fontserè (trad.). Taurus.

Moller, M. E. (1980). Thoreau in the Human Community. University of 
Massachusetts Press.

Neufeldt, L. N. (1989). The Economist: Henry Thoreau and Enterprise. 
Oxford University Press.

Real Academia Española. (2022). Lujo. En Diccionario de la Lengua 
Española. Versión 23.3 en línea. URL: https://dle.rae.es/?w=lujo.

Robinson, D. (2004). Natural Life: Thoreau’s Worldly Transcendentalism. 
Cornell University Press.

Sattelmeyer, R. (2000). Depopulation, Deforestation, and the Actual 
Walden Pond. En R. J. Schneider (ed.), Thoreau’s Sense of Place: Essays 
in American Environmental Writing. (pp. 235-243). University of Iowa 
Press. 

Sombart, W. (1958). Lujo y capitalismo. [Traductor no consignado]. 
Guillermo Dávalos.

Thoreau, H. D. (2002a). Autumnal Tints. En L. Hyde (ed.), The Essays of 
Henry D. Thoreau. (pp. 217-242). North Point Press.

	  (2002b). Life without Principle. En L. Hyde (ed.), The Essays of Henry 
D. Thoreau. (pp. 197-214). North Point Press. 

	  (2002c). Paradise (to be) Regained. En L. Hyde (ed.), The Essays of 
Henry D. Thoreau. (pp. 45-60). North Point Press. 

	  (2002d). Walking. En L. Hyde (ed.), The Essays of Henry D. Thoreau. 
(pp. 149-177). North Point Press. 

	  (2008). Walden. Oxford University Press.
Turkle, S. (2015). Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a Digital 

Age. Pinguin Press.
Walls, L. D. (1995). Seeing New Worlds: Henry David Thoreau and Nineteenth-

Century Natural Science. The University of Winsconsin Press.


