http://doi.org/10.21555/top.v62i0.1621

Luis Juan Guerrero, an Anthropophagic
Heideggerian. The Operative Aesthetics as a
Hermeneutical-Phenomenological Work

Luis Juan Guerrero, un heideggeriano
antropoéfago. La Estética operatoria como una obra
hermenéutico-fenomenoldgica

Mateo Belgrano

Universidad Catolica Argentina
Argentina
mateobelgrano@uca.edu.ar

Recibido: 09 — 10 — 2019.
Aceptado: 07 - 01 —2020.
Publicado en linea: 10 — 12 — 2021.

@ @@ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
W75 he sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr(2022) ISSN:0188-6649(impreso) 2007-8498(en linea) pp.223-257



224 Mateo Belgrano

Abstract

In this paper I aim to analyze Guerrero’s position as a reader
of Heidegger, particularly the conceptual continuities and dis-
continuities between the Argentine philosopher’s methodologi-
cal proposal of an “operative aesthetic” and the German think-
er’s essay on art. We will focus on the first volume, Estética oper-
atoria en tres direcciones. Revelacion y acogimiento de la obra de arte,
and the essay “The Origin of the Work of Art”. Our hypothesis is
that Guerrero is an anthropophagic reader: while he agrees with
some of Heidegger's ideas on art, the Argentine philosopher
is also critical and, through his reading of “The Origin of the
Work of Art”, he elaborates an original proposal. Specifically,
Guerrero takes, I affirm, the phenomenological-hermeneutical
methodology and applies it in an original way to the analysis of
works of art.

Keywords: artwork; phenomenology; ontology; hermeneu-
tics.

Resumen

En este trabajo nos proponemos analizar la posicion
de Guerrero como lector de Heidegger, particularmente
las continuidades y discontinuidades conceptuales entre la
propuesta metodologica del fildsofo argentino de una “estética
operatoria” y el ensayo sobre el arte del pensador aleman. Nos
concentraremos en el primer tomo, Estética operatoria en tres
direcciones. Revelacion y acogimiento de la obra de arte y el ensayo
“El origen de la obra de arte”. Nuestra hipotesis es que Guerrero
es un lector antropéfago: si bien Guerrero adhiere a algunos de
los planteamientos de Heidegger en su ensayo sobre el arte, el
filosofo argentino es también critico y, a partir de la lectura de
“El origen de la obra de arte”, elabora un pensamiento original
y propio. Especificamente, Guerrero toma, sostenemos, la
metodologia fenomenologico-hermenéutica y la aplica de un
modo original a la obra de arte.

Palabras clave: obra de arte; fenomenologia; ontologia;
hermenéutica.

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



225

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

1. Guerrero, lector de Heidegger. Preguntas y problemas’

“El espiritu de Marburgo me tiene hoy tan aprisionado como durante
mi primera estancia en este pueblo” (citado en David, 2004, p. 49),
escribe Luis Juan Guerrero a su amigo Carlos Astrada el 27 de diciembre
de 1927 desde la fria Marburgo. Alli Guerrero se encontraba cursando
el seminario de invierno “Interpretacion fenomenolodgica de la Critica
a la razon pura de Kant”? y el “espiritu” que lo tiene aprisionado no es
otro que el del gran filésofo aleman Martin Heidegger. Pero antes de
que este llegase a ser el “Mago de Messkirch”, como lo apodaban sus
alumnos, Heidegger fue, como relata Guerrero en la citada carta, “un
novato en la catedra de la filosofia” y las “ropas de Cohen y Natorp le
sobraban por todos lados” (David, 2004, p. 49).> En esos afos en que el
filosofo aleman hacia sus primeras armas, el joven Luis Juan Guerrero,
nacido en Baradero (Buenos Aires) en 1899, se encontré con “esa
personilla insignificante” que “nadie creia que [...] fuera el nuevo jefe
de la Escuela de Marburgo” (David, 2004, p. 49). E1 17 de marzo de 1923,
Guerrero viaja a Alemania para finalizar sus estudios en filosofia, que
habia comenzado en la Universidad de Buenos Aires. Primero se dirige
a Hamburgo, luego a Berlin por un tiempo, para finalizar en invierno
de ese afio en Marburgo, donde cursa en la catedra del joven Martin
Heidegger, que dictaba el seminario “Introduccion a la investigacién
fenomenoldgica” (GA 17). Luego de una serie de dificultades de salud,
el fildsofo argentino contintia su camino hacia Zuarich, donde en 1925 se
gradta y se doctora. Pero Guerrero afirma, en la misma carta a su amigo

! Este trabajo es en parte producto de lo investigado en la tesis de

maestria de Historia del Arte Argentino y Latinoamericano en la Universidad
de San Martin, “Luis Juan Guerrero lector de “El origen de la obra de arte” de
Martin Heidegger en Estética operatoria en sus tres direcciones, Tomo I (1956).
Apropiaciones y distanciamientos del pensamiento heideggeriano”, cuyo
director fue el Dr. Ricardo Ibarlucia.

2 Publicado en el nimero 25 de la Gesamtausgabe en 1977, editado por
Ingtraud Gorland.

®  Hermann Cohen (1842-1918) y Paul Natorp (1854-1924) eran profesores
en esa época en la Universidad Marburgo. Natorp fue la razén por la cual
Guerrero decidi6 en un primer momento ir a esta casa de estudios.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



226 Mateo Belgrano

Astrada, que durante todos estos afios habia seguido de cerca los cursos
y seminarios de Heidegger.

Podré decir que —a diferencia del Apdstol Pedro— no
perdi nunca mi fe ni por un instante en el curso de los
anos. Que en S. Gimignano, en los Alpes, en Hendaya,
o en Andalucia no he dejado sin estudiar uno solo de
los cursos y seminarios dictados por Heidegger en
los altimos cinco anos. Que por defender al Maestro y
catequizar a un sarraceno de Cérdoba me he acostado
muchas veces en Colonia a las 3 0 4 de la madrugada.
Y muchos otros actos de no menor heroismo y sacrificio
(David, 2004, p. 49).*

Luego de varios viajes por Europa, Guerrero se encontrara con “el
Maestro” una vez mas en el semestre de invierno de 1927-1928, donde
Heidegger dictaba el ya mencionado curso sobre Kant. Ya nuevamente
en la Argentina, a principios de 1928, comienza su carrera docente,
sobre la que no hablaremos aqui.® Sin duda su obra de mayor impacto
y mas sistematica fue Estética operatoria en tres direcciones, publicada
en tres tomos. En estos, Guerrero propone un analisis ontologico de
la experiencia estética, abordandola desde los tres comportamientos
que puede tener el hombre hacia las obras de arte, como lo sefialan los
subtitulos de cada tomo: 1) la revelacion y el acogimiento de la obra, 2)
la creacion y ejecucion de esta, 3) la promocion y el requerimiento de
las obras.® Estas tres actitudes trazan las tres direcciones de la estética

4 Como sefiala Ibarlucia (2008, p. 23), los supuestos seminarios de

Heidegger que Guerrero estudid en esos cinco afos probablemente fueron:
“Los conceptos fundamentales de la filosofia aristotélica” (semestre de verano
1924. GA 18), “Platon: El sofista” (semestre de invierno 1924/1925. GA 19),
“Prolegémenos para la historia del concepto de tiempo” (semestre de verano
1925. GA 20), “Légica. La pregunta por la verdad” (semestre de invierno
1925/1926. GA 21), “Problemas fundamentales de la filosofia antigua” (semestre
de verano 1926. GA 22), “Historia de la filosofia de Tomas de Aquino hasta
Kant” (semestre de invierno 1926/1927. GA 23), “Los problemas fundamentales
de la fenomenologia” (semestre de verano de 1927. GA 24)

> Para una caracterizacién mads amplia de la biografia de Guerrero, cfr. el
excelente trabajo preliminar a la Estética operatoria de Ricardo Ibarlucia (2008).

6 A partir de ahora estas se citaran como EO I, EO Il y EO IIL

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



227

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

operatoria, que se traduce en los tres tomos. Si bien Guerrero trabaja
y cita a muchisimos autores, es indudable la constante presencia de
Heidegger, particularmente del ensayo “El origen de la obra de arte”
(“Der Ursprung des Kunstwerkes”),” a lo largo de la Estética operatoria.
Son varios los autores que proliferan a lo largo de la obra de Guerrero:
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Giambattista Vico, Edmund Husserl,
Helmut Kuhn, Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, André
Malraux, Walter Benjamin, entre otros. ;Por qué insistir en la figura de
Heidegger? En el prologo a la Estética operatoria I, Guerrero da cuenta
de sus “deudas”. Alli reconoce que Vico y Hegel le aportan los grandes
lineamientos por los que rondara su Estética y Husserl y Heidegger le
brindaran la metodologia adecuada para trabajar (cfr. EO I, p. 101).
Consideramos que dentro de Estética operatoria se encuentran muchas
continuidades con el ensayo del pensador aleman.

(Cuanto le debe Guerrero a Heidegger? ;Sigue “aprisionado”
en el espiritu de Marburgo en la década de los cincuenta, veinte afios
después de la carta citada? ;En qué lugar se posiciona Guerrero como
lector de Heidegger? ;Cémo comentador o como pensador? ;jEs un
continuador de lo planteado en “El origen de la obra de arte”? ;O existe
una postura critica frente a Heidegger y un pensamiento original en
Estética operatoria? Si es asi, ;a qué adhiere y qué deja de lado? En este
trabajo nos proponemos analizar la posiciéon de Guerrero como lector
de Heidegger, particularmente las continuidades y discontinuidades
conceptuales entre la propuesta metodoldgica del filésofo argentino de
una “estética operatoria” y el ensayo sobre el arte del pensador aleman.
Nos concentraremos en el primer tomo, Estética operatoria. Revelacién y
acogimiento de la obra de arte, y en el ensayo “El origen de la obra de
arte”. Nuestra hipotesis es que Guerrero es un lector antropofago: si
bien Guerrero adhiere a algunos de los planteamientos de Heidegger en

7 “Der Ursrpung des Kunstwerkes” se compone de tres conferencias

dictadas en Frankfurt el 17 y 24 de noviembre y el 4 de diciembre. Luego fue
publicada en 1950 en Holzwege (GA 5) como un ensayo. Creemos que Guerrero,
que siempre que podia mandaba comprar libros a Alemania para mantenerse
actualizado, accedi6 a esta tltima versidn, ya que el ensayo de Heidegger no
es citado antes de la década del cincuenta. Citaremos la traducciéon de Arturo
Leyte y Helena Cortés publicada por Alianza en el 2012 y sefialaremos también
la paginacion de la version alemana de la Gesamtausgabe. Se cita en primer lugar
la pagina del original, luego la de la traduccion.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



228 Mateo Belgrano

su ensayo sobre el arte, el filésofo argentino es también critico y, a partir
de la lectura de “El origen de la obra de arte”, elabora un pensamiento
original y propio. Especificamente, Guerrero toma, sostenemos, la
metodologia fenomenoldgico-hermenéutica y la aplica de un modo
creativo a la obra de arte. Esto supondrd, en primer lugar, presentar
el concepto de “lectura antropdfaga”. En un segundo momento
examinaremos los dos supuestos fundamentales del titulo “Estética
operatoria” y sus deudas con la filosofia heideggeriana. Luego se
analizara la apropiacion por parte de Guerrero del circulo hermenéutico
y su reelaboracion en su metodologia de tres direcciones. Por ultimo,
intentaremos mostrar como este abordaje no es solamente hermenéutico,
sino también fenomenolégico.

2. Lectura antropofaga

“A proposito: ayer nos leia Heidegger un fragmento de Kant en que
éste dice: ‘recién dentro de cien afios seré comprendido de verdad’.
iParece, pues, que siempre ha ocurrido lo mismo!” (David, 2004, p.
49). Adn no han pasado cien afios de esta ya citada carta que le escribe
Guerrero a Astrada, pero ;qué significa comprender verdaderamente
a un autor? ;Es posible? ;En dénde se sitta Guerrero como lector?,
;desde qué lugar lo lee? ;Qué universos de lectura estan entrando en
juego en la recepcion del fildsofo aleman por parte de Guerrero? ;Lo ha
comprendido “verdaderamente” en la década de los cincuenta cuando
escribe Estética operatoria I?

La lectura supone una relacién, no pasiva, sino activa, del lector con
el texto, lo que implica una interpretacion a partir de los presupuestos
del lector. Esto es lo que llama Hans-Georg Gadamer “una fusién de
horizontes”. Comprender un texto, para Gadamer, no es simplemente
la reconstruccién de la génesis o del contenido del texto, sino la
“resurreccion del sentido del texto” (Gadamer, 2012, p. 467), sentido
que se halla en el encuentro entre el horizonte del lector y el horizonte
del texto. Esto no quiere decir que es una imposicion subjetiva del lector
sobre el sentido del texto, sino que, cuando el intérprete lee, pone en
juego distintas posibilidades de sentido.

Pero, en esta fusion de horizontes, ;podrian darse de alguna manera
ciertas desigualdades e imposiciones de un horizonte sobre el otro?
Es decir, ;es la relacion entre el lector y el texto siempre horizontal?
Las lecturas latinoamericanas de autores europeos suponen una
particularidad especial, ya que, como propone Beigel (2013), se puede

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



229

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

leer este intercambio cultural como una relacion entre centrosy periferias.
Histéricamente, los pensadores y eruditos del Nuevo Continente
se encontraban en la “periferia” del mundo intelectual respecto del
“centro” europeo. Pero los fil6sofos latinoamericanos de principios del
siglo XX pusieron en discusion esta relacion desigual. Ciudadanos de
paises jovenes, sin dejar de ser conscientes de su dependencia cultural
de Europa, buscaban constituir un nuevo pensamiento filosofico
propio.? Una nueva generacion de fildsofos que aparecia en la década de
los treinta en Argentina (Luis Juan Guerrero, Francisco Romero, Carlos
Astrada, entre otros), como senala Jalif de Bertranou (1996, pp. 50 y ss.),
pretendia tomar a los grandes pensadores filoséficos como impulso para
un pensamiento original sin perder la rigurosidad propia de la reflexién
filosofica que, a su juicio, faltaba en el pais.

(Qué tipo de lector es Guerrero al abordar la filosofia Heidegger?
(Es Guerrero un lector antropofago, devorador de la filosofia europea?
Antropofagia es una metafora que nos habla del rol activo del lector a la
hora de producir conocimiento. En 1928, Oswald de Andrade publico el
Manifiesto antropéfago como una critica al intercambio cultural. La figura
del canibal’ nos habla de un modo de incorporacion de la diferencia, en
tiempos en que Brasil exportaba materia prima e importaba cultura. Lo
que plantea el Manifiesto es un consumo no pasivo, sino creativo, del
capital cultural europeo. “Contra todos los importadores de conciencia
enlatada” (Schwartz, 2006, p. 73). El canibal no devoraba a cualquiera,
sino a aquellos que consideraba fuertes y valientes, ya que al comérselo
absorbia sus fuerzas. Claramente Andrade, poeta, estd pensando en
la recepcion de movimientos artisticos europeos; el antropdfago es un
modelo de la apropiacion cultural. ;Era esta relacion dialdgica entre
Heidegger y Guerrero totalmente horizontal?, ;no se imponia un

8 Susanne Klengel sostiene que la Segunda Guerra Mundial fue un factor

determinante para esta descentralizacion de Europa del campo académico.
Los intelectuales latinoamericanos “se articularon como actores en el campo
internacional de la politica cultural, en tanto hicieron de la reconstruccion
cultural su tarea propia, en el sentido de una reconquista de la cultura después
del desastre de la guerra, bajo el signo de un discurso humanista de la igualdad”
(Klengel, 2011, pp. XII-XII, citada en Ruvituso, 2015, p. 36).

9 Como sefiala Carlos Jauregui, el término “canibal” fue uno de los
primeros neologismos con los que el europeo asocia al americano, lo que produjo
casi una identificacion (cfr. Jauregui, 2008, pp. 13-14).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



230 Mateo Belgrano

horizonte por sobre otro? El Manifiesto antropdfago pone en jaque lanocion
de “influencia”, como si el intercambio entre el americano y el europeo
fuera el de la copia y el original. Guerrero es un lector antropdfago en
cuanto deglute elementos heideggerianos para apropiarse de ciertos
elementos y adquirir la fuerza de sus conceptos. Luis Garcia habla
de un “sistema cultural digestivo”, “un metabolismo con sus propias
enzimas que se encargan de disolver los elementos de una configuracién
cultural ‘otra’” para descomponerla en sus fragmentos, seleccionar
entre ellos lo que se toma y lo que se deja, y finalmente asimilar los
elementos seleccionados” (Garcia, 2010, pp. 57-58). No se trata entonces
de rechazar la doctrina europea, sino de devorarla, deglutirla, hacerla
parte de nuestro sistema.

Para ponerlo en otras palabras, tomemos el concepto de “lectura
evolutiva” de Andrea Cortés-Boussac. La autora reconoce tres niveles
de recepcion de Heidegger en Latinoamérica. En primer lugar, una
lectura que se reduce a querer comprender el pensamiento filoséfico del
autor, lo que también implica, en el caso de Heidegger, una traducciéon
de sus obras al espafiol y, por lo tanto, una interpretacién del autor.
El siguiente nivel supone la explicacion y el comentario de la obra del
filosofo aleman, donde también podemos encontrar posturas criticas.
En tercer lugar, Cortés-Boussac reconoce un nivel evolutivo; en “este
estadio se crea teoria desde Heidegger, es decir, se da otro movimiento
en el pensar, se toma otro camino en el pensar partiendo de Heidegger”
(2006, p. 3). La lectura de Guerrero, sostenemos, es “evolutiva”: la Estética
operatoria es, en alguna medida, una respuesta a “El origen de la obra
de arte”. Respuesta que no es exegética, sino productiva, antropofaga,
canibal.

3. Guerrero deglute a Heidegger

3.1. ;Qué significa una estética operatoria?

Solamente con leer el titulo de la obra, Estética operatoria, ya
encontramos una primera aparente discrepancia entre Guerrero y
Heidegger, pero al mismo tiempo una coincidencia inicial: por un lado,
el fildsofo aleman nunca identificaria su reflexién sobre el arte con una
“estética”, pero, por el otro, podria coincidir con Guerrero respecto al
cardcter operatorio de esta.

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



231

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

Para Heidegger, la estética no es meramente una disciplina filosofica,
sino una forma de abordar la obra de arte propia de la modernidad que
empobrece el encuentro con esta. “La estética toma la obra de arte como
un objeto, concretamente un objeto de la oicOnois, de la percepciéon
sensible en sentido amplio. Hoy llamamos a esta percepcion vivencia”
(GA 5, p. 67 [57]). Para Heidegger, el analisis de la obra desde este tipo
de abordaje la reduce a la relacion sentimental entre el hombre y lo bello,
que es el producto de la mostracién del objeto a la percepcion humana. La
obra de arte es aquello que produce vivencias (Erlebnisse), sensaciones.
La estética es el saber acerca de lo bello, entendiendo lo bello como las
sensaciones que le produce el objeto a un sujeto. El predominio de este
abordaje significa para Heidegger la muerte del arte (cfr. GA 5, p. 67
[57]). El arte muere porque desde esta perspectiva pierde lo propio, para
Heidegger, de la obra: abrir un mundo o poner en obra la verdad.” La
obra se vuelve objeto de placer. “Para nosotros, los modernos, lo bello
es [...] lo relajante, lo sosegado y por ello lo que esta destinado a ser
gozado. Tomado asi, el arte pertenece al ambito del adorno sofisticado”
(GA 40, p. 140 [123]). Este tipo de abordaje solo fue posible a partir de
la modernidad, cuando el hombre se impone como medida de todas las
cosas. De este modo, a partir de la modernidad, pero atin hoy, la obra de
arte pasa a ser juzgada a partir de lo que le produce al sujeto. E1 hombre
pasa a ser el juez de lo bello y su criterio sensitivo juzga a la obra en
términos de placer o displacer. Y porque todo se torna vivencia, el arte
muere, ya que el arte ya no es capaz de exponer lo absoluto, en términos
hegelianos. Es decir, si la obra de arte se reduce a la subjetividad, y esta
reduccion es, en definitiva, la critica central de Heidegger a la estética,
pierde cualquier posible alcance ontologico. Es por esto que el filésofo
aleman sostiene que “para entender qué es el arte y el arte poético en
cuanto tales, la filosofia tiene primero que desacostumbrarse de concebir
el problema del arte como un problema de la estética” (GA 34, p. 64
[70]). Y, en este sentido, Heidegger nunca entenderia su reflexiéon como
“estética” ni podriamos hablar de una “estética heideggeriana”.

10" Sobre la nocién de “verdad” y su relacién con el arte puede verse los

trabajos de Von Herrmann (1994, pp. 219-266), Harries (2009, pp. 121-154),
Kockelmans (1986, pp. 132-185) y Espinet y Keiling (2011, pp. 66-94). También
puede consultarse mi articulo “La relacion entre la obra de arte y la verdad en
“El origen de la obra de arte”” (2015).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



232 Mateo Belgrano

Pero si uno lee atentamente el prélogo de Estética operatoria I,
Guerrero, pese a las apariencias, no estaria tan en desacuerdo con su
antiguo profesor. Retomando la tesis del fin del arte de Hegel, esta de
acuerdo con que, en la modernidad, el arte ha muerto: “marchitos los
laureles de labelleza clasica einoperantes las determinaciones metafisicas
que pretendian trazar caminos para la belleza y el arte” (EO I, p. 100), el
ciclo de la modernidad ha llegado su fin. Al igual que Heidegger, para
Guerrero la experiencia estética no puede reducirse al goce individual, al
mero placer sensitivo, sino que implica un acontecer histdrico.! Esto lo
confirma la conferencia del filésofo argentino “Torso de la vida estética
actual”, dictada en el Primer Congreso Nacional de Filosofia en 1949,
donde sostiene que “el triunfo de la mentalidad burguesa [es decir, la
modernidad] ha dado a la obra de arte una independencia ficticia, en
tanto la ha convertido en un ‘sistema racional de signos’, encargados de
traducir un temple puramente subjetivo y privado” (Guerrero, 2017, p.
104). Es decir, la reduccion de la obra de arte a una vivencia individual.
Pero, a diferencia de Heidegger,'? para Guerrero el arte de su tiempo

11 “La experiencia estética no es primordialmente un ‘goce” exquisito, una

‘descarga’ de emociones o una ‘expresiéon’ de intimas vivencias; como tampoco
es el placer que provoca una inutil imitacidon o una idealizacion de la realidad;
ni es una variedad del conocimiento o una estimacién de ‘belleza’; ni un reducto
privado de los individuos o una demanda anodina de los grupos sociales, sino el
mas fundamental acontecer histérico de la sensibilidad humana” (EO I, p. 105).

2. En “El origen de la obra de arte” afirma: “Precisamente en el gran arte,
que es del tnico del que estamos tratando aqui, el artista queda reducido a algo
indiferente frente a la obra, casi a un simple puente hacia el surgimiento de la
obra que se destruye a si mismo en la creacién” (GA 5, p. 26 [28]). Aqui hay un
claro indicio de en qué arte estd pensando Heidegger. ;A qué se refiere entonces
con “el gran arte”? Heidegger no es explicito. Los ejemplos que utiliza pueden ser
una pista para elucidar a qué se refiere: el templo griego, la Antigona de Séfocles,
las botas de Van Gogh, La fuente romana de Meyer, las esculturas de Eginia, la
poesia de Holderlin. No hay ninguna mencidn al arte que le es contemporaneo,
el expresionismo y la pintura abstracta. En diversos trabajos posteriores a “El
origen de la obra de arte”, Heidegger parece sugerir que el arte moderno quedé
enmarcado en un horizonte estético-tecnoldgico. La obra de arte es solamente
experimentada desde el horizonte de la técnica o de la vivencia estética como
algo integrado a “la esfera de la construcciéon de mundo tecnocientifica” (GA
10, p. 31). Aqui ya no parece el arte “abrir un mundo” donde podamos habitar:
“[las] obras ya no surgen de los limites formadores del mundo de un pueblo o

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



233

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

lejos esta de ser algo pasado y atn se presenta, en palabras del filésofo
aleman, como “un modo esencial y necesario en el que acontece la
verdad decisiva para nuestro Dasein historico” (GA 5, p. 68 [58])."* Pero,
entonces, ;por qué llamar a su obra Estética? Su reflexion dara cuenta
de la capacidad de la obra de inaugurar un mundo, que le permite al
hombre tener un nuevo significado de las cosas, y, por lo tanto, funda
la historia de la existencia humana. En definitiva, la obra de arte tiene
una funcion ontologica. “Pero en los cuadros de su elaboracién escolar,
podemos seguir llamandole “Estética”: entendida como la razon de ser
de toda operacion esplendorosa, como la sensibilidad trascendental
que resplandece en toda produccion humana” (EO I, p. 101). Es decir,
estética no en el sentido moderno de saber de la aicOnoig, sino en cuanto
aborda las condiciones de posibilidad (“razén de ser”) de su capacidad
de abrir un nuevo horizonte a partir del cual se nos muestran las cosas
(“operacién esplendorosa”). A esto ultimo refiere “la sensibilidad
trascendental”, que nada tiene que ver con la percepcion sensorial
moderna.

(Y en qué sentido llama “operatoria” a esta estética? Recordemos
la vinculaciéon etimoldgica entre “obra”, “operar” y opera. La palabra
“obra” proviene de la palabra latina opera que significa “trabajo”,
palabra de la cual también deriva “operar”. La Estética operatoria es una
reflexion sobre la obra y cdmo esta opera, sobre el obrar de la obra.

una nacion. [...] Su constitucion e institucién son dirigidas y proyectadas a partir
de la técnica cientifica”(Heidegger, 1983, p. 140). Las obras de arte ya no ponen
en obra la verdad; lejos ha quedado el tiempo de los grandes templos griegos
y las majestuosos iglesias medievales. La pregunta es “si el arte es esencial y
necesario y por lo tanto posible dentro del mundo de hoy determinado por la
tecnologia, por ella y para ella, que estd sélo al principio de su desarrollo. (Una
variante de la pregunta de Hegel). Ya 10 tenemos mds una conexion esencial con
el arte” (Heidegger, 1989, p. XIII).

3 En esta cita aparece un concepto fundamental de la filosofia de
Heidegger, “Dasein”. En el habla cotidiana, “Dasein” significa en aleman
“existencia”, que también se utiliza en filosofia como sinénimo de la palabra de
origen latino Existenz. Pero aqui Heidegger no entiende “Dasein” como mera
existencia, mera realidad efectiva, sino exclusivamente como la constitucion
ontoldgica de la existencia humana. Lo propio de ésta es estar abierta (Da) al ser
(Sein) y ser capaz de cuestionarse el sentido de este. Desde la versién de Jorge
Eduardo Rivera se estila no traducir este término técnico, que José Gaos traducia
como “ser-ahi”.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



234 Mateo Belgrano

Guerrero habla de una Estética “operocéntrica” “en tanto atiende a las
configuraciones que se exhiben por si mismas en la produccién artistica.
Mejor dicho: en tanto atiende al proceso productivo del hombre, o sea, a
la “puesta en obra’ de valores rigurosamente artisticos” (Guerrero, 2017,
p- 52). Esta idea también la encontramos en “El origen de la obra de
arte”, en la que se analiza el cardcter de obra de la obra (das Werkhafte
des Werkes). Pero “operar” u “obrar” no debe entenderse, como advierte
Edgardo Albizu, como el obrar técnico artistico a partir del cual se crea
la obra de arte. No cabe duda de que el proceso técnico realizado por
el artista es totalmente necesario para que exista la obra, pero esta no
se reduce a ello (cfr. Albizu, 2000, p. 316). Tanto para Heidegger como
para Guerrero, quien toma esto de “El origen de la obra de arte”, la obra
tiene la capacidad de “poner en obra de la verdad” (Ins-Werk-Setzen der
Wahrheit) (GA 5, p. 73 [61]). “A esta disciplina que llamamos ‘Estética’,
[...]le acoplamos la titularidad de ‘operatoria’: entendiendo que en ella
no importa solamente el ‘ver’, sino ver de tal manera que, iluminando el
Ser de las cosas, se liberen sus intimas tendencias” (EO I, pp. 102-103). Es
decir, lo importante de este abordaje es que logre liberar las operaciones
propias de la obra, su capacidad de traer una nueva luz que permite que
los entes comparezcan.

Para Guerrero, la obra de arte opera de tres modos, lo que llama la
triple direccionalidad de la obra (la revelacion y acogimiento de las obras,
la creacion de estas, y las tareas artisticas), cuestion que analizaremos
a continuacion. La obra es el eje a partir del cual se entienden todos
los comportamiento estéticos. En este sentido, Albizu sostiene que la
Estética operatoria es una “Estética de trama y de urdimbre”. La urdimbre
es el hilo o conjunto de hilos verticales sobre y por debajo de los cuales
se insertan hilos en direccion horizontal, a los que se llama “trama”.
Este conjunto conforma el telar. La obra de arte “no ha de diluirse en
las tramas existencial-ontologicas sino que ha de permanecer como
urdimbre que las mantiene unidas y les da sentido, como los hilos
basicos con lo que se urde la tela de la teoria” (Albizu, 2000, p. 334).
Es decir, la obra no puede ser abordada solamente desde alguna de las
direcciones artisticas (lo que identifica Albizu con la trama), sino que
esta es el hilo fundante de todo comportamiento artistico. Y por ello sera
necesario para Guerrero recorrer cada uno de los hilos de la trama.

“Como de todas maneras hay que dejar abierta la cuestion de si hay
algun arte y como puede ser éste, intentaremos encontrar la esencia del
arte en el lugar donde indudablemente reina el arte. El arte se hace patente

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



235

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

en la obra de arte” (GA 5, p. 2 [11-12]; las itdlicas son nuestras). Tanto
la Estética operatoria como “El origen de la obra de arte” son trabajos
operocéntricos," centrados en la obra. Con esto queremos decir que
el lugar en el que encontramos qué es el arte es en la obra y no en el
artista, en las teorias del arte, en los circulos artisticos. Guerrero quiere
distanciarse de las doctrinas “descentradas” del arte que reducen la
obra a especulaciones éticas y metafisicas ajenas a la actividad operativa
artistica. Lo propio del arte, su obrar u operar fundamental, serd el
poner en obra la verdad. Pero esto para Guerrero solamente es posible
gracias a la modernidad, y aqui encontramos una primer discrepancia
importante respecto de Heidegger. Es cierto que en cuanto a la relacién
entre arte y verdad esta de acuerdo con Heidegger, pero mientras
que para el filésofo aleman la modernidad significa la aparicién de la
estética y por ende la reduccién de la obra a una mera vivencia sensitiva,
imposibilitando que abra un mundo, para Guerrero la Edad Moderna
significa también la posibilidad de que el arte se independice de su
servidumbre tradicional a lo sagrado para alcanzar su verdadero valor y
dignidad. La obtencion de su autonomia comenzé con el Renacimiento
y se fue consolidando entre el siglo XVII y XIX, cuando la obra dejé
de ser un mero artefacto para convertirse en una “obra de arte” (cfr.
Guerrero, 2017, pp. 57-58).

3. 2. La via larga de la reflexion estética.

Hemos dicho entonces que lo central del trabajo de Guerrero, al igual
que el de Heidegger, es la obra de arte. Ahora bien, ;qué es una obra
de arte?, ;como interpretar este fenomeno?, ;Por dénde empezar?, ;por la
obra misma?, ;0 mas bien por su creador, el artista?, ;o por lo que los
espectadores que lajuzgan?, ;o, mas bien, por las instituciones artisticas
que la consagran como obra? Estas preguntas metodoldgicas estan
latentes tanto en “El origen de la obra de arte” como en Estética operatoria.
“La metodologia inaugurada por Husserl y consumada por Heidegger,

4 La expresion es propia de Guerrero y no la encontramos asi en

Heidegger. Uno podria imaginar que el mismo filésofo argentino podria objetar
que no estaria de acuerdo con que “El origen de la obra de arte” es una obra
operocéntrica, ya que Heidegger, al decir que la obra de arte nos pone ante
la presencia de un dios, ata a esta a un fin extraestético, atentando contra su
autonomia. Lamentablemente, esta objecion excede los limites de este trabajo,
pero espero poder en un futuro cercano publicar un articulo al respecto.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



236 Mateo Belgrano

especialmente en los ultimos aportes de ambos pensadores, nos da
una base firme para la exposicién de los problemas” (EO I, p. 101). ;A
qué metodologia se esta refiriendo Guerrero aqui? A la fenomenologia
hermenéutica. Esto lo vemos confirmado cuando, posteriormente, en el
paragrafo 4 de la seccion “Trama”, trabaja el circulo de la comprensién
estética, retomando el concepto de “circulo hermenéutico” de la filosofia
de Heidegger. Pero, como veremos a continuacion, Guerrero reelaborara
el circulo del arte propuesto por el filésofo aleman en “El origen de la
obra de arte”.

Segtn la representacion habitual, la obra surge a partir
y por medio de la actividad del artista. Pero ;por medio
de qué y a partir de donde es el artista aquello que es?
Gracias a la obra; en efecto, decir que una obra hace al
artista significa que si el artista destaca como maestro
en su arte es inicamente gracias a la obra. El artista es el
origen de la obra. La obra es origen del artista. Ninguno
puede ser sin el otro. [...] Pero el artista y la obra son en
si mismos y reciprocamente por medio de un tercero
que viene a ser lo primero, aquello de donde el artista
y la obra de arte reciben sus nombres: el arte. (GA 5, p.
1[11])

Lo que hace a una obra una obra de arte como tal es haber sido hecha
por un artista, el que, a la vez, es tal en la medida en que logra hacer una
obra de arte. Nos encontramos en un circulo. Por lo tanto, claramente,
como sefiala Heidegger, hay un tercer elemento que define a ambos,
que es aquello que llamamos “arte”. Pero ;qué es entonces el arte?, ;es
simplemente un término que agrupa artistas y obras de arte? Y, si asi lo
fuera, ;qué haria a aquellos y a estas parte del selecto mundo artistico?
Heidegger contintia preguntandose, entonces, qué es la esencia del
arte, donde encuentra otro circulo: el arte se hace patente en la obra y,
a la vez, lo que hace a ésta una obra de arte es el arte mismo. O bien
podemos inducir qué es el arte tomando y comparando distintas obras
de arte, presuponiendo que lo son, o bien lo podemos deducir de una
nocion prospectiva del arte que determina qué es una obra de arte y
qué no. En el primer caso, ;qué obras de arte tomar en consideracion?
;Deberiamos partir de las obras expuestas en documenta 14 o deberiamos
retrotraernos a la antigua Grecia? ;Como estar seguros de que aquellas
obras que tomemos como casos paradigmaticos son verdaderas obras

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



237

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

de arte? En el segundo caso, ;en qué se sostienen esos supuestos que
usamos como criterio para determinar qué es y qué no es arte?

Esto es lo que Heidegger llama “circulo hermenéutico”, lo que nos
retrotrae a su obra Ser y tiempo. La nocion de “circulo hermenéutico”
supone una concepcion del comprender y de la interpretacién: toda
interpretacion supone un comprender previo. Es decir, cuando estamos,
por ejemplo, ante una obra de arte, la interpretamos desde una idea
previa de qué es el arte. Una obra de arte se me muestra como tal
solamente si tengo una preconcepcion de qué es el arte, elaborada a partir
de la contemplacion de otras obras que a su vez fueron comprendidas
como tales desde una concepcion previa del arte. No existe una
experiencia virginal del arte, siempre estan en juego preconcepciones.
Para Heidegger, la solucién no sera otra que recorrer aquel circulo.
Algunos, quienes busquen un conocimiento objetivo y neutro del
ente, consideraran este circulo como vicioso, pero para el pensador
aleman es todo lo contrario: es un circulo constitutivo. “Sin embargo, ver
en este circulo un circulus vitiosus y buscar cémo evitarlo, o por lo menos
«sentirlo» como imperfeccion inevitable, significa malcomprender radicalmente
el comprender. [...] Lo decisivo no es salir del circulo, sino entrar en él
en forma correcta” (GA 2, p. 153 [171]). Recorrer el circulo supone, no
una demostracién rigurosa (esto si supondria un circulo vicioso, ya que
supondria lo que se quiere demostrar), sino un mostrar o explicitar el
sentido precomprendido dado.

“El circulo hermenéutico es un elemento inherente a cualquier
intento de interpretacion de un fendmeno humano” (Kockelmans,
1986, p. 105),"* y uno de ellos sera entonces el fendmeno de la obra de
arte. Esto mismo esta buscando Luis Juan Guerrero: entrar al circulo
de forma correcta y recorrerlo a partir de la triple direccionalidad. “No
es entonces el circulo vicioso que se forma en las cuestiones légicas,
sino la circularidad propia de los problemas existenciales” (EO II, p.
56). El fildésofo argentino toma la nocion de “circulo hermenéutico” y
el planteo de Heidegger en el ensayo sobre el arte pero complejiza la
circularidad que supone la obra de arte. Aqui tenemos un excelente
ejemplo de la lectura evolutiva que hace Guerrero de Heidegger. Esta

1> La traduccion es propia. En este trabajo podemos encontrar un analisis

detallado de la relacion entre “El origen de la obra de arte”, Ser y tiempo y el
circulo hermenéutico.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



238 Mateo Belgrano

debe interpretarse desde tres direcciones que constituiran los tres tomos
de Estética operatoria.

Pero, antes de analizar el aporte de Guerrero, detengamonos en la
critica que Paul Ricceur hace al abordaje hermenéutico de Ser y tiempo
en “Existencia y hermenéutica”, texto publicado en 1969 en EI conflicto
de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica. Para Ricceur existen dos
formas de hacer fenomenologia hermenéutica: una via corta y una via
larga. La via corta la identifica con la analitica del Dasein de Ser y tiempo,
donde Heidegger rapidamente abandona el debate del método y de
entrada, sin dialogar con las ciencias humanas, comienza su ontologia
del ser finito partiendo de la estructura del comprender del Dasein. “No
se ingresa de a poco en esta ontologia de la comprension; no se accede
a ella gradualmente, profundizando las exigencias metodoldgicas de
la exégesis, de la historia o del psicoanalisis: nos transportamos en
ella por una subita inversion de la problematica” (Ricceur, 2006, p. 11).
Esta inversion refiere a la inversion que realiza Heidegger dentro de
la hermenéutica: la pregunta ya no es como interpretar los textos, sino
qué implica este ser que somos, el Dasein, que supone el comprender.
La existencia humana esta inserta en un contexto de significaciones a
partir del cual se comprende a si mismo, pero Heidegger no analiza
este contexto significativo, lo que seria para él un andlisis ontico, sino
que va directamente al analisis ontoldgico de la existencia. En sintesis,
para Ricceur la via corta se introduce inmediatamente a la investigacién
del ser, a hacer una reflexién ontoldgica, sin mediar con un analisis que
contraste el tema de estudio, el Dasein, con los aportes de otras ciencias
humanas y, por lo tanto, extrayendo al objeto en cuestion del contexto
interpretativo en el cual esta inserto.

Lo que Ricceur propone, la via larga, es un camino indirecto pero
con el mismo propodsito: una investigacion ontologica del ente capaz de
comprension. Para el filésofo francés, al igual que para Heidegger, la
comprension es un modo de ser de la existencia, pero toda comprension
supone un lenguaje. Por eso para Ricceur serd necesario un primer
grado de analisis en el plano semantico, la examinacién de los distintos
contextos significativos donde se da el sentido, a partir del cual se
comprende la existencia humana, lo que significara en concreto un
analisis de las distintas ciencias humanas que utilizan el método de
la interpretacién y, por ende, se articulan lingiiisticamente (como la

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



239

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

religion, el psicoanalisis, la historia).'® Gracias a este primer analisis, la
hermenéutica filosofica no queda aislada de las otras disciplinas de la
interpretacion. Pero, para que este estudio sea propiamente filosoéfico, es
preciso pasar alo que Ricceur llama el “plano reflexivo”, el paso al analisis
ontologico de la existencia: la comprension de los signos nos habla de
la comprension de un si mismo, de un existente que se comprende a si
mismo. “[Ulnicamente en el movimiento de la interpretacién podemos
percibir el ser interpretado. La ontologia de la comprensién permanece
implicada en la metodologia de la interpretacion, segun el ineluctable
‘circulo hermenéutico’ que el mismo Heidegger nos ensend a trazar”
(Ricceur, 2006, p. 23).

(No podriamos decir, andlogamente, que de la misma manera rapida e
inmediata en la que se introduce al problema ontoldgico de la existencia en
Ser y tiempo, se introduce Heidegger al problema ontologico de la obra
de arte? Esta via “corta” de la hermenéutica la encontramos también
en “El origen de la obra de arte”. Si bien Heidegger nos propone
recorrer todo el circulo hermenéutico que supone la obra de arte, no
hay un dialogo con las disciplinas propias del ambito del arte, no esta
“en contacto con las metodologias efectivamente practicadas” (Ricceur,
2006, p. 19) y “elabora directamente por un stbito vuelco” (Ricceur,
2006, p. 23) la ontologia de la obra de arte. Andlogamente, Guerrero
propone, en términos ricceurianos, y aqui encontramos uno de sus

16 Este fragmento puede servir para ilustrar aquello a lo que se esta

refiriendo Ricoeur: “Esta via inductiva es la tinica accesible en el comienzo de
la investigacion, pues la cuestion es, precisamente, determinar la estructura
comun de las diversas modalidades de expresiéon simbdlica. Aqui habria
que invocar, sin preocuparse por una precipitada reduccién a la unidad, los
simbolos cdsmicos que revelan una fenomenologia de la religion, como la de
Van der Leeuw, Maurice Leenhardt o Mircea Eliade; el simbolismo onirico
revelado por el psicoandlisis, con todos sus equivalentes en el folklore, las
leyendas, los refranes y los mitos; las creaciones verbales de los poetas, segin
el hilo conductor de las imagenes sensoriales, visuales, actsticas y otras, segin
la simbdlica del tiempo y el espacio. A pesar de tener arraigos diversos en los
valores fisonémicos del cosmos, en el simbolismo sexual, en la imagineria
sensorial, todos estos simbolismos advienen en el elemento del lenguaje. No hay
simbolismo previo al hombre que el habla, aun cuando el poder simbolo tenga
sus raices mas abajo. Es en el lenguaje donde el cosmos, el deseo y el imaginario
acceden a la expresion; siempre es necesaria una palabra para retomar el mundo
y hacer que se convierta en hierofania”(Ricoeur, 2006, p. 18)

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



240 Mateo Belgrano

grandes aportes, una “via larga” para su reflexion estética. Adopta como
metodologia de trabajo el método hermenéutico, pero su trabajo buscara
constantemente contrastar sus reflexiones tanto con distintas obras de
arte, antiguas y contemporaneas (desde las cuevas de Lascaux hasta los
frescos de Orozco), como con las teorias de arte y trabajos de historia
del arte de su tiempo (como Charles W. Morris, Erwin Panofsky, Leon
Underwood, Roger Caillois, Boris de Schloezer, André Malraux, por
nombrar algunos). En este sentido hay un camino indirecto, al igual que
en Ricceur, que nos conduce, lentamente, al plano ontolégico de la obra
de arte.

Al igual que el analisis de Ricceur sobre la existencia, la reflexién
sobre la obra de arte de Guerrero comparte con Heidegger el objetivo
final, el caracter ontologico de la obra, analisis que el filésofo argentino
llama “trascendental”. Pero es preciso elaborar un camino indirecto que
dialogue con las otras disciplinas que tienen como objeto la obra de arte.

No pretende [este analisis trascendental-ontologico],
en cambio, sustituir a las tareas cientificas particulares.
Por el contrario, sus categorias —aunque de una
“operatividad trascendental” muy distinta y distante
del planteo kantiano— todavia pueden ser tildadas de
“vacias”, si no se hunden entre los materiales, amplios y
variados, a menudo espesos y compactos, que le ofrecen
las investigaciones especiales. Pero inversamente, estas
ultimas, sin aquellas categorias constitucionales, son
“ciegas” (EO I, p. 102)

Es decir, un abordaje puramente ontologico-trascendental puede ser
considerado vacio, estéril, si no entra en dialogo con las investigaciones
especificas de la obra de arte, lo que Heidegger llamaria “ciencias
onticas”: la historia del arte, la teoria literaria, la sociologia del arte, la
psicologia del arte, la antropologia cultural, la etnografia, entre otras.
También Guerrero considera lo que llama “doctrinas del arte”, teorias
explicitadas o implicitas en mitos, tradiciones orales, instrucciones de
taller, teologias y politicas del arte de distintas épocas. Esta “simbiosis”
de enfoques y perspectivas de la obra de arte permite una mirada mas
completa del objeto de estudio, pero siempre desde “los horizontes
problematicos de una prima philosophia sive aesthetica” (EO I, p. 103),

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



241

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

ya que, de lo contrario, todos estos enfoques son ciegos sin el analisis
ontoldgico que aporta la filosofia.”

3.3. El circulo hermenéutico propuesto por Guerrero: la triple
direccionalidad

Uno de los principales aportes de la Estética operatoria es la
metodologia propuesta para abordar la obra de arte. A lo largo de la
historia del pensamiento, algunas estéticas enfatizaron el rol del artista
y pusieron el foco en la creacion, mientras que otras pusieron el centro
en la recepcién del espectador o en el contexto en que surge la obra.
Pero ;qué determina a la obra como obra? ;Qué hace a la obra una obra
de arte? ;La mano del artista?, ;la aceptacion del publico?, ;el contexto en
el que se le inserta? La propuesta de Luis Juan Guerrero viene a traer
un equilibrio entre estas tensiones. Segun el fildsofo argentino, toda
actividad humana muestra una triple orientacién:

1. La primera tiene que ver con la capacidad humana para ir mas
alla de los hechos y alcanzar el Ser. “Porque es un salto anticipa-
dor de la experiencia, mas que una explicacion sistematica de do-
minios ya establecidos. Es la direccion que nos descubre nuevas
posibilidades de la experiencia” (EO I, p. 165).

2. Lasegunda nos conduce a la fuerza latente que hace a las cosas
ser lo que son, lo que en términos clasicos es llamado “esencia”.

3. La tltima nos conduce prospectivamente al fin del actuar; es
decir, a la hora de actuar proyectamos una meta. Esto es lo que
llama Guerrero “destino” o “tarea”.

17 Pero no perdamos de vista que aqui estamos hablando de la reflexiéon

estética, es decir, este largo rodeo es necesario para la investigacion filosofica
de la obra, pero no para tener una experiencia estética. La obra de arte se
exhibe a si misma y propone un mundo a partir del cual comprendernos,
independientemente del que le dio origen. Esto es lo que Guerrero llama la
“insularidad imaginaria” de la obra: el mundo que propone, la configuraciéon
imaginaria que trae, se independiza del mundo histérico del cual proviene. En
otras palabras, no necesitamos investigar las condiciones histdricas, sociales y
culturales para tener una verdadera experiencia estética.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



242 Mateo Belgrano

Estos tres comportamientos posibilitaran las tres direcciones a partir
de las cuales se analizara la obra de arte y a partir de las cuales el hombre
se comporta frente a esta y, al mismo tiempo, constituiran los tres tomos
de Estética operatoria en sus tres direcciones. Cada direccidon es una manera
de tratar, de “estar entre” las obras de arte o, como sostiene Roberto
Walton (2017), cada direccion es un horizonte trascendental a partir del
cual se puede analizar la obra de arte. Guerrero introduce la nocién de
“direccion” para no caer en un sistema cerrado, sino en uno “siempre
abierto, siempre imprevisible y, por supuesto, inacabable” (EO L p. 105).
Las tres direcciones serian:

1. El comportamiento hacia el Ser de la obra de arte, que es lo
que entiende como actitud de revelacion por parte de la obra 'y
acogimiento de esta.

2. El comportamiento hacia la Esencia de la obra de arte, que no es
otra cosa que el momento de creacion de la obra, la “puesta en
obra” de esta, expresion netamente heideggeriana.

3. El comportamiento hacia la Tarea de la obra de arte, que refiere
a la promocion y el requerimiento de mas y nuevas obras.

Estas tres direcciones pretenden dar cuenta de la experiencia estética
de un modo integral. En primer lugar, en el orden empirico, y no en el
fundamental, una comunidad, una escuela, una clase dirigente, establece
una direccion artistica, lega una tarea artistica (III). En segundo lugar,
esta tarea es apropiada por el artista, quien crea una obra de arte (II).
Finalmente, la obra se revela, se muestra como tal, y es acogida por los
espectadores (I).

También con un espiritu muy alejado de nuestro
criterio metodoldgico, sostiene Heidegger: que la basica
estructura filoséfica del fundamento tiene una triple
modalidad: fundar como fundamentar (Begriinden),
como posar o hacer pie (Boden-nehmen) y como instaurar
(Stiften). Proyectando esta tesis en nuestro esquema de
trabajo, dirfamos que todo “fundamento” o “razén de
ser” tiene una triple direccion: como fundamentacion del
Ser, como arraigo en una Esencia y como instauracion
de una Tarea, empresa, mision o destino (EO I, p. 166).

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



243

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

Aqui Guerrero reconoce que la idea de la triple direccionalidad
supone una distincién netamente heideggeriana, el triple sentido de
fundar de la trascendencia de la existencia humana (Begriinden, Boden-
nehmen y Stiften) que el filésofo aleman desarrolla en el ensayo “De la
esencia del fundamento”."® Como vemos en el fragmento citado, Guerrero
identifica: 1) fundamentar (Begriinden) con la revelacion y el acogimiento
de la obra, 2) tomar suelo (Boden-nehmen) con la creacién de la obra,
e 3) instaurar (Stiften) con la promocion y el requerimiento de nuevas
obras de arte. Guerrero indica que las tres direcciones refieren a la triple
modalidad de la trascendencia: “’por encima’ de la realidad descubre-
la-posibilidad —el horizonte del Ser—; ‘por detras y por debajo’, busca
el suelo soportante de la Esencia; y “por delante” se proyecta hacia una
actividad transformadora” (EO I, p. 167). Aqui tenemos dos expresiones
clave: “busca el suelo” nos remite al Boden-nehmen, y lo identificara
con la creacién, sobre la que hablara en el volumen II, y “proyectar”, lo
propio de Stiften, lo identificara con la promocion y requerimiento de
obras de arte, sobre lo que hablard en el volumen III

Pero veamos en detalle las razones de esta identificacion (por
cuestiones diddacticas mantendré el orden de exposicion de “De la
esencia del fundamento” y no el orden de Guerrero, aunque coincide
con el “orden empirico” que trazamos mas arriba):

1) Para Heidegger, el concepto de “instaurar” (Stiften) es una nueva
formulacion de lo que en Ser y tiempo llamaba “proyeccion de un
mundo” y se identificaba con el advenir (Zukommen). “Este «primer»
fundamentar no es otra cosa que el proyecto del «en consideracién
a». [...] El «en consideraciéon a» proyectado en este proyecto que
arroja delante remite a la totalidad de lo ente que se desvela en este
horizonte del mundo” (GA 9, p. 165 [142]). “[E]l proyecto de un mundo
hace posible una comprension previa del ser de lo ente” (GA 9, p. 168
[144]). “Mundo” refiere a un conjunto de relaciones significativas que les
permite a los entes mostrarse, una comprension previa del ser de lo ente.
En Ser y tiempo, este mundo, este conjunto de relaciones significativas,

18 “Delaesencia del fundamento” aparece en 1929, dos afios después de Ser

y tiempo, publicado en Jahrbuch fiir Philosophie und phidnomenologische Forschung,
tomo homenaje a Edmund Husserl. En 1976 se publica en Hitos (GA 9). Aqui
referiremos a los temas de este ensayo concernientes a la Estética operatoria. Para
un analisis més exhaustivo de “De la esencia de la verdad”, cfr. Caputo (1970),
De Kuyer (1983) y Richardson (2003).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



244 Mateo Belgrano

es proyectado, para Heidegger, por la existencia humana. El Dasein, al
existir, se proyecta en posibilidades. El presente se me abre desde las
posibilidades que proyecto. La posibilidad de ser artista, por ejemplo,
no es un estado dado, no es algo que se alcanza al pintar un cuadro, sino
que es la proyeccion de esa posibilidad la que hace al artista ir al taller,
comprar materiales, pintar, visitar museos. Un pincel se le muestra al
artista como una herramienta de trabajo, mientras que, por ejemplo, un
cavernicola, cuyo mundo, cuyo marco interpretativo, es distinto, lo veria
de otra manera. En definitiva, esa posibilidad de ser artista le abre un
mundo, un horizonte a partir del cual significa las cosas. Pero esto no
lo debemos pensar en términos individuales, sino comunitarios, dado
que “el ser artista” supone una precomprension, un mundo, que no crea
el individuo sino que extrae de su cultura. De la misma manera, para
Guerrero hay una proyeccion de una comunidad que le abre un mundo
al artista. “Asi, por ejemplo, para una determinada comunidad el mundo
debe tener tal luz. En otras palabras: la comunidad quiere que el mundo
tenga esa luz, y al artista se le reclama e impone que el mundo de su obra
exponga esa luz” (EO1I, p. 49). El artista responde a los reclamos de una
comunidad o una época: le legan una tarea, le imponen una direcciéon
artistica, sea explicita o implicita; es decir, proyectan posibilidades. Un
pintor medieval nunca podria pintar unas manzanas sobre la mesa a
lo Cézanne; ni siquiera se le ocurriria, pues dentro de su horizonte de
comprension hay una comunidad que le impone la tarea de pintar temas
religiosos. “Por eso las grandes figuras en la historia de las empresas
artisticas no son ‘inspirados’, ni ‘inventores’, pero en cambio son los
grandes mayéuticos del arte. Por ejemplo, los Medici en el Quattrocento”
(EO 111, p. 63).

2) Pero estas posibilidades no son infinitas, sino que, dado que
quien proyecta, el Dasein, es finito, sus posibilidades también lo son: su
proyeccién parte siempre de un suelo. Las innumerables posibilidades
del Dasein no podrian realizarse todas en razén de su finitud; la
realizacion de unas excluye la de otras. “Tomar suelo” (Boden-nehmen)
refiere a la facticidad de la existencia humana, al hecho de que, al ser
un ente finito en medio de los entes, ciertas posibilidades se le sustraen.
El “suelo” representa aquello dado de antemano, y de lo cual muchas
veces no somos conscientes, que circunscribe nuestras posibilidades
futuras. La facticidad de la obra de arte, el “tomar suelo” de la obra,
es el suelo a partir del cual parte el artista al momento de ejecutar
la obra. El hombre es un ser finito y, por lo tanto, no crea desde la

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



245

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

nada. Su creacién no es producto de un genio, abstraido de cualquier
condicionamiento cultural o social, sino que supone una serie de
estratos historico-culturales que conforman el suelo donde se crea la
obra, es decir, una serie de estratos que limitan las posibilidades facticas
de la obra: 1) el plano anénimo de la vida social; 2) los mandatos de una
clase dirigente; 3) las escuelas artisticas que velan por un “estilo”;" 4) el
artista individual que crea la obra, que “no es, por consiguiente, el factor
primordial, sino el tltimo y el mas condicionado de todos” (EO II, p.
60).% El requerimiento y la promocion de las obras de una comunidad
proyecta ciertas posibilidades, pero estas no son infinitas, sino que
suponen un sustrato factico e histérico que condiciona la proyeccién y
también la ejecucion de la obra y la realizacién de esa proyeccion. Es
decir, el artista es el ultimo elemento que determina la facticidad de la
obra; antes hay una diversidad de estratos. Esto lo encontramos mas
claramente en la conferencia dictada en el Primer Congreso Nacional
de Filosofia, llevado a cabo en 1949, “Escenas de la vista estética”:
“nuestra capacidad humana de composicién artistica resulta siempre
limitada y finita” (Guerrero, 2015, p. 30). ;Limitada en qué sentido? Mas
adelante lo aclara: “la obra no se inscribe solamente en la determinacion
particular del hombre, es decir, en una época histdrica y una cultura
local, sino también en la determinaciéon particular de una materia

9 Esto es desarrollado en Estética operatoria II: El estilo es “la presencia real

y directa de ciertas grandes obras del pasado, en la obra que se encuentra actualmente en
ejecucién” (EO1I, p. 203; las itdlicas son del autor). Es decir que el “suelo” a partir
del cual se ejecuta la obra supone la retencion de otras obras de arte. El artista, a
la hora de crear, dialoga y supone las obras que lo anteceden.

20 Karsten Harries hace una lectura similar sobre el rol del artista en “El
origen de la obra de arte”. “Aqui se dice que el rol del artista es puramente
pasivo. El no es mas que un pasaje, como dice Heidegger. Lo que pasa a través
de él proviene de la tierra en la que tiene sus raices, invitindonos a volver a
la pregunta que Heidegger habia planteado con respecto a la comparacion
de Descartes de la filosofia como un arbol: ;En qué suelo tiene este arbol sus
raices?” (Harries 2009, p. 98; la traduccién es propia). Es decir, del mismo modo
que la filosofia no es una reflexion ahistoérica, sino que echa sus raices en un
suelo, en contexto social, cultural y politico, ni el artista crea desde la nada ni la
comunidad proyecta una tarea de la nada, sino que toman su impulso desde un
suelo histéricamente sedimentado.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



246 Mateo Belgrano

especifica” (Guerrero, 2015, p. 30).' Es decir, la materia también marca
un limite respecto a las obras que la comunidad proyecta. El contexto
cultural y social, el estilo, el propio individuo creador y la materia son
todos estratos que conforman el suelo sobre el cual se erige la obra.
Este proceso creador es una “gestacion consumatoria”, refiriéndonos a
consumar en el sentido heideggeriano como realizar algo en su plenitud
(cfr. EO1I, p. 12). El creador es quien realiza su obra en toda su plenitud,
y por ello la segunda direccién refiere a la Esencia.

3) Por ultimo, Heidegger aborda el tercer componente del fundar,
el “fundamentar” (Begriinden). Por un lado, el Dasein proyecta
posibilidades; por el otro, esas posibilidades son limitadas por la
facticidad de la existencia, pero atin no se ha dicho con precisién como
se muestran los entes. El manifestarse de los entes, lo que Heidegger
llama “verdad o6ntica”, es posible gracias a la verdad ontologica, esto es,
el espacio de sentido que permite a los entes comparecer, lo que llama
“la comprension del ser”. Digamoslo de otro modo: el fundamentar
articula el elemento positivo, la proyeccion de posibilidades, y el
negativo, la limitacion de posibilidades, y asi articula la inteligibilidad:

2l En esta conferencia, Guerrero va mostrando los distintos estratos que

componen la obra de arte y anticipa alguna de las cuestiones que planteara en
Estética operatoria: 1) un primer estrato que llama “taller”: el mundo, en sentido
heideggeriano, que vamos creando y en el cual siempre estamos insertos. En
el trato cotidiano con las cosas, la existencia, no en un sentido individual sino
colectivo, va conformando un mundo, un orden a partir del cual se organizan
los entes. 2) Sobre este se monta un segundo estrato, “la fiesta”, es decir, el juego
en una dimension social a partir del cual los hombres ponen en suspenso el
mundo anterior, el mundo pragmatico de la vida cotidiana, y donde florece
la imaginacién. 3) En medio de la “fiesta”, un hombre se queda absorto con
un objeto. Este es el estrato del encantamiento. En la contemplacion de este
objeto surge un temple de animo gracias al cual conectan el estado interior
del espectador y el objeto estético. 4) Una vez lograda esta conexidn, se puede
configurar una imagen, transformar ese temple de animo en un complejo
significativo. Guerrero lo llama “exorcismo” porque de alguna manera es
descifrar el mensaje atematico del temple de animo, ponerlo en imagenes, darle
una significacion. 5) Por tltimo, la composicion refiere a la “exteriorizaciéon” del
proceso anterior, que configuraba una imagen o complejo significativo, es decir,
la composicién de la obra de arte. Cada estrato supone al anterior y tiene como
ultima capa la obra de arte. Como vemos, tanto en esta conferencia como en
Estética operatoria la obra no es creada nunca ex nihilo, sino que, en cuanto ente
factico, supone un estrato de sentidos histdricos y culturales.

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



247

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

los entes se tornan inteligibles. El espacio de sentido a partir del cual se
nos muestran las cosas se compone de esta tensién entre la proyeccion
y la sustraccion de posibilidades. Estos tres elementos, igual que
las direcciones de Guerrero,” no se excluyen entre si, sino que son
igualmente originarios y complementarios: la proyeccién limitada de
posibilidades abre un mundo que funda el fundamento ontolégico para
que los entes se muestren.” Este tercer componente sera identificado
por Guerrero con la revelacion y el acogimiento de la obra de arte, con
el “comportamiento hacia el Ser de la obra de arte”. ;A qué se refiere
con “el Ser de la obra de arte”? “En la Estética I se muestra la pulsion
o empuje de auto-revelacion de la obra y su proceso de acogimiento.
Y por tanto, el puro Ser de la obra de arte, es decir, su presencia y su
llamado” (EO I, p. 169). Es decir, la obra se manifiesta, comparece como
ente, lo que Heidegger llama “verdad ontica”. Pero la manifestacién
de este ente supone la apertura de una verdad ontolégica. Es decir, la
obra, al manifestarse, permite que otros entes se muestren. La obra de
arte es un ente que, al manifestarse, transforma como el resto de los
entes se muestran. “En ese centro de apertura e iluminacién del ente
acontece el des-encubrimiento del ente mismo” (EO L, p. 413). Acontece
la nueva luz que trae la obra, que Guerrero y Heidegger llaman “Ser”.
Pongamos el siguiente ejemplo: para leer la Divina comedia debo tener
una cierta precomprension del mundo (minimamente: qué es un
libro, qué es el infierno, qué es el paraiso, etc.), pero la experiencia de

2 “Por otra parte, debemos acentuar de inmediato que no son tres

actitudes separadas, entre otras varias, sino precisamente aquel triple contexto
de todos los comportamientos estéticos, a que antes nos referiamos” (EO I, p.
167).

2 “Aunque aqui no se puede mostrar, el proyecto de un mundo hace posible
una comprension previa del ser de lo ente, sin ser él mismo ninguna relacién del
Dasein con lo ente. A su vez, la implicacién que permite que el Dasein se encuentre
situado en medio de lo ente (sin que falte nunca un desvelamiento de mundo)
y que esté determinado por él en su dnimo no es ningun actuar ateniéndose a
lo ente. Ahora bien, ambos son, dentro de su unidad ya caracterizada, la
posibilidad trascendental de la intencionalidad, de tal modo que, en cuanto
modos del fundamentar, ellos contribuyen a que madure o se produzca un tercer
modo: el fundamentar como dar fundamentos [Begriinden]. En este tltimo, la
trascendencia del Dasein se encarga de que sea posible el manifestarse del ente
en si mismo, esto es, se encarga de que exista la posibilidad de la verdad éntica”
(GA 9, p. 168 [144]).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



248 Mateo Belgrano

lectura de esta puede transformar esta comprension previa de las cosas.
Aqui encontramos la principal coincidencia entre el filésofo aleman y
el filésofo argentino: la obra de arte tiene una funcién ontologica, la
revelacion del Ser, que no es otra cosa que la apertura de espacio de
sentido, una nueva luz que permite a los entes mostrarse.

(Qué es la obra de arte? Solo podemos alcanzar lo propio de la obra
recorriendo el circulo. Cada punto supone al anterior: al acoger o
contemplar una obra (I), esta nos remite a un artista que crea o ejecuta la
obra (II), el cual es direccionado por una comunidad (III). El creador de
la obra (II) es guiado en su obrar por una sociedad o época (III) y dialoga
con las obras del pasado que ha contemplado (I), que constituyen un
estilo. La direccién de la comunidad (III) lega una tarea al artista (II)
teniendo dentro de su horizonte de comprension las obras del pasado
que la tradicion ha acogido (I). “Pero luego, como ya hemos dicho,
el proceso vuelve hacia atras y se cierra el circulo” (EO I, p. 170). Ni
los contempladores ni los artistas pueden contemplar “la obra en si”,
en su pura apariencia, “sino que: a) implican en el Ser de la Estética
contemplativa la ‘puesta en obra’ de la creacion artistica (II). Y b)
también implicitamente reconocen que esa ‘puesta en obra’ obedece a
un reclamo (III)” (EO I, p. 172). Es decir que las tres direcciones nos
marcan tres puntos dentro del circulo a partir de los cuales se nos
muestra la obra de arte, “[p]orque todo proceso de comprension es
circular” (EO I, p. 169). La obra de arte no es nunca un fenémeno puro
o, como lo llama Guerrero, un “fendmeno desnudo”, sino que debemos
entenderla recorriendo el circulo, “el ‘largo camino’ de la experiencia”
(EO1L p. 56). Guerrero toma, sin ninguna duda, la estructura del circulo
hermenéutico; su transfiguracion en Estética operatoria supone elementos
que no encontramos en Heidegger. Aqui vemos claramente la lectura
evolutivo-productiva de Guerrero.?* Si bien Heidegger tiene en cuenta
el rol del espectador, al que llama “los curadores” o “cuidadores” (die
Bewahrenden), y el del artista, el filésofo argentino introduce un elemento
nuevo que el pensador aleman no considera: el rol del promotor del
arte, las demandas artisticas de una sociedad, época o comunidad.
Estas demandas no necesariamente son explicitas; no necesariamente el

2 William Richardson curiosamente también reconoce una triple direcciéon

en “El origen de la obra de arte”: la obra abre un espacio de sentido gracias a la
donacioén del Ser, la creacidn del artista y la tarea de los curadores de mantener
abierta esa verdad puesta en obra (cfr. Richardson, 2003, pp. 413-414).

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



249

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

contemplador o el artista tienen un conocimiento evidente de estas, sino
que es una proyeccion normativa tacita.

3.4. El abordaje ontolégico, ;una reflexion fenomenoldgica?

En el primer punto sosteniamos que Guerrero adopta la metodologia
propia de la fenomenologia hermenéutica al tomar la nocion de “circulo
hermenéutico” para abordar la obra de arte. En la secciéon anterior
afirmabamos que la Estética operatoria era un analisis ontoldgico. Aun
debemos ahondar mas en estas afirmaciones. ;Puede Guerrero, en
primer lugar, considerarse un fenomendlogo? ; En qué sentido hablamos
de un analisis ontologico?

Guerrero reconoce que su investigacion tiene dos estratos: uno
ontico y otro ontoldgico. Esta distincion tiene claramente reminiscencias
heideggerianas,” como lo reconoce Guerrero mas adelante,® y también
es influenciado por el libro ;Qué es la ciencia? de Wilhelm Szilasi, donde
el filésofo aleman y amigo de Guerrero elabora una teoria de la ciencia
a partir de la fenomenologia de Heidegger, especificamente a partir de
esta distincion entre una dimension dntica y una ontolégica. La primera
refiere a lo histdrico, factico y contingente, mientras que la segunda a lo
a priori y constitutivo. Esto es lo que luego, en el seminario Los problemas
fundamentales de fenomenologia, de 1927, llam¢ “diferencia ontoldgica”: la
diferencia entre el ser y el ente. El ser sera, para Heidegger, aquello que
permite al ente comparecer, el espacio de sentido que permite a los entes
mostrarse, el horizonte ultimo de inteligibilidad del ente.” Guerrero
adhiere explicitamente a este planteo en el paragrafo 17 de la secciéon

% Heidegger distingue entre ciencias dnticas o positivas y la ciencia

ontoldgica o ciencia del ser, la filosofia, en la conferencia “Fenomenologia y
teologia”, pronunciada el 9 de marzo de 1927 y repetida en Marburgo el 14
de febrero de 1928 (cfr. GA 9, pp. 48-50 [51-53]). En ese entonces Guerrero se
encontraba en Alemania, con lo cual es plausible que la haya escuchado o haya
accedido a su contenido por medio de algiin apunte.

% “Hemos enfocado la llamada ‘diferencia 6ntico-ontolégica’ —oculto
motor de toda filosofia, genialmente puesto de relieve en nuestros dias por
Heidegger— como una correlacién movible y multivalente entre el fenémeno
estético y su correspondiente horizonte” (EO I, pp. 185-186).

¥ Parauna caracterizacién m4s exhaustiva de la diferencia ontoldgica, cfr.
Vigo “(2008, pp. 39-58).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



250 Mateo Belgrano

“Trama”,*® abandonando, junto con Heidegger, la fenomenologia de la
conciencia husserliana:* “La ‘constitucion’ de cada horizonte ontoldgico
solo tiene sentido a partir del Ser mismo y no de la conciencia (como
sostenia en sus primeros tiempos la Fenomenologia)” (EO I, p. 187).

La aplicacién de la correlacion ontico-ontoldgica al analisis de
la obra de arte propuesta por Guerrero supone la identificacion del
plano artistico con el dntico y el plano estético con el ontologico. Lo
artistico-ontico es el estrato en el que se analiza e intenta explicar el
propio fendmeno (;cémo contemplarlo?, ;como producirlo?), pero sin
abordar su razéon de ser. Las disciplinas “mal llamadas” empiricas,
segin Guerrero, como la historia del arte (plastico, literario, musical),
la psicologia del arte o la sociologia del arte serian disciplinas onticas.
El plano ontologico supone abordar la razon de ser del fendmeno. La
estética filosofica tiene como tarea la fundamentacion ontoldgica de
las disciplinas artisticas-Onticas y de nuestro trato con las obras. Es
decir, esta ontologia estética traza el campo a priori en el que se mueven
las ciencias artisticas. Guerrero estd haciendo una “Estética de las
Estéticas” o, como la llama Ibarlucia, una “metaestética” (2008, p. 64).
Para esclarecer este punto puede ser ttil una comparacion con la idea

% “El ente —mejor dicho: tal o cual ente particular— sdlo se entiende

constituido desde siempre a partir del Ser de dicho ente particular y, en
ultimo término, de aquel Ser total y absoluto, pero sin que sea necesario haber
investigado explicitamente esta consideracion trascendental” (EO I, p. 187). “Por
eso al tratar con un ente particular tenemos una comprension pre-ontoldgica del
horizonte trascendental inmediato. O sea, del contexto que hace posible a ese
ente. Mas tarde podremos o no explicitar y tematizar dicha comprensién; esto
es, convertirla en propiamente ontologica” (EO I, p. 187). Y encontramos una
clara, aunque tacita, referencia a Ser y tiempo: “Pero también, al tratar con ese
ente particular, poseemos pretematicamente hasta el tltimo horizonte. [...] Asi,
en el conocido ejemplo de la actividad de ‘martillar’, decimos que este ente se
nos aparece dentro de un horizonte ontologico-histdrico de ‘instrumentalidad™
(EO T, p. 187).

¥ A los ojos de Heidegger, Husserl nunca cuestiono el ser de las cosas,
dando por supuesto y no problematizando el ser de la conciencia. En este
sentido, Husserl seguiria bajo la tradicion filoséfica inaugurada por Descartes,
centrada en el sujeto. Para ahondar en la relaciéon entre Heidegger y Husserl
y el giro que propone el primero dentro de la fenomenologia, cfr. los clasicos
trabajos de Poggeler (1993) y Richardson (2003), como también los trabajos de
Caputo (1992), Dostal (2011) y Overgaard (2011).

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



251

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

de “paradigma” y la nocién de “ciencia normal” de Thomas Kuhn,
desarrolladas en La estructura de las revoluciones cientificas. La estética-
ontolégica funda un paradigma. “Considero a éstos [los paradigmas]
como realizaciones cientificas universalmente reconocidas que, durante
cierto tiempo, proporcionan modelos de problemas y soluciones a una
comunidad cientifica” (Kuhn, 2017, p. 13). Es decir, es un conjunto de
supuestos tedricos fundamentales, pero también creencias y valores,
problemas y modelos de solucién compartidos por una comunidad
(en el caso de Kuhn) cientifica; en este caso, analogamente, por una
comunidad artistica. Este paradigma permite, segin Kuhn, “la ciencia
normal”. El hacer ciencia normalmente supone una serie presunciones
que permiten a los cientificos realizar su trabajo, hacer experimentos,
calcular, medir. Un astronomo, por ejemplo, no podria trabajar si no
asume previamente que el sol es el centro de la galaxia: todos sus calculos,
hipotesis y resultados dependen de este presupuesto.® El cientifico no
pone en duda el paradigma; si se presentan ciertas anomalias, dudara
de si mismo y de su propia capacidad antes que dudar del marco del
cual parte. Las disciplinas artisticas-dnticas, de la misma manera, “no
se preocupan por constituir sus propios fundamentos, en tanto reciben
de la filosofia el ‘campo a priori’ o fundamento ontoldgico, dentro del
cual se mueven sus investigaciones particulares”, estableciendo cada
disciplina “las determinaciones especificas de sus objetos propios y, al
mismo tiempo, elabora sus métodos o caminos de investigacion” (EO
I, p. 184).%" Es decir, la estética provee el paradigma a partir del cual

% En esta misma linea, investigando cémo la dimensién ontoldgica

determina la marcha de las ciencias, es decir, disciplinas énticas, dice Szilasi:
“Para poder decidir si un ente o un fenémeno pertenece a su campo, tiene que
disponer ya, de antemano, de los contornos, del horizonte de este campo. El
horizonte con arreglo al cual explica los entes singulares se da a priori antes de
todo encuentro con cualquier ente y de tal modo que transforma al ente. Asi el
fisico, antes de entrar a considerar un fenémeno cualquiera, posee un concepto
previo de lo que quiere decir ‘naturaleza’. Esta comprensién de la naturaleza
determina toda su actitud en contraposicion a la situacién ingenua en la que la
actitud y sus referencias circunstanciales trazan el horizonte de la comprension.
[...] Elhorizonte de cosas que se proyecta no so6lo sirve para deslindar un campo,
pues también sirve de fundamento sobre el que descansa toda la labor y la
interrogacion conceptual concreta de la ciencia” (Szilasi, 1966, p. 40).

31 En “La estructura de las revoluciones artisticas” de Gianni Vattimo
encontramos un interesante andlisis y comparacion entre la estructura de la

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



252 Mateo Belgrano

se hace “arte normal”, determina el marco previo dentro del cual los
artistas, criticos, galeristas e historiadores de arte trabajan normalmente.

Guerrero utiliza también la nocién de “horizonte” para explicar la
correlacion dntico-ontoldgico, concepto propio de Husserl, entendiendo
el horizonte como “el campo a priori” o fundamento ontoldgico. La
estética provee un horizonte “en tanto sdlo consiste en un horizonte
de posibilidades de comprension, dentro del cual un ente puede llegar
a ser comprendido e interpretado en su fundamento o razén de ser”
(EO I, p. 185). Es decir, la estética provee un marco de comprension a
partir del cual entendemos la obra de arte en cuanto tal. Ahora bien, este
horizonte supone “una serie de estratos historicos, sociales y culturales
de sedimentacion trascendental, correlacionados, desde luego, con
una serie de estratos trascendentales de interpretacion” (EO I, p. 185).
Aqui aparece nuevamente, formulada de otro modo, la distinciéon entre
plano ontico y el plano ontolégico, un doble fundamento: uno empirico
(historico, cultural y social) y uno trascendental. Lo empirico se funda en
lo trascendental y solamente a partir de lo fundado tenemos acceso a lo
fundante. La obra es un ente estratificado, con distintas capas de sentido.
La labor del fil6sofo consiste en desentramar ese ente estratificado para
poder determinar qué es lo propio de la obra de arte. Aqui encontramos,
nuevamente, la via larga de la fenomenologia hermenéutico-estética:
solamente a partir de un rodeo por la dimensién histérica, cultural y
social de la obra podemos alcanzar el horizonte que la posibilita.

[...] tan solo el estudio empirico de los fendmenos
estéticos puede abrirnos el acceso, por una parte, hacia
la inagotable variedad de producciones artisticas —que
se extienden a lo largo y lo ancho de la historia y de
la tierra, o sea de la tradicional “Historia universal” —
y, por otra, hacia las condiciones que hacen posible de
antemano cada una de esas apariciones, con su peculiar
entonacién y en su kairds o tiempo propicio (EO I, p.
186).

Sostenemos que Guerrero es un fenomenoélogo en cuanto utiliza el
método fenomenologico como via de acceso a la cosa misma, en este
caso, a la obra de arte. Aqui entendemos el método fenomenoldgico

evolucién de las ciencias propuesta por Kuhn y la evolucién de las artes (2015,
pp- 83-98).

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



253

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

en el sentido en que lo desarrolla Heidegger en el paragrafo 7 de Ser
y tiempo. “Fendomeno”, proveniente de douvopevov, significa “lo que se
muestra”. La fenomenologia es el método que procura hacer ver desde si
mismo aquello que se muestra, y hacerlo ver tal como se muestra desde
si mismo. Este es el sentido de la méaxima “volver a las cosas mismas”. Y,
a su vez, el método fenomenoldgico es el modo de acceso que constituye
la ontologia porque en €l se muestra el ser del ente, es decir, permite
acceder a aquello que hace posible que se muestre el ente. “La ontologia
solo es posible como fenomenologia” (GA 2, p. 35 [55]; las italicas son del
autor).”> Desde el analisis de aquello que se muestra como fendmeno
se traza el camino hacia sus condiciones de mostracion. Se requiere de
la fenomenologia porque en la vida diaria, en nuestro trato cotidiano
con las cosas, la condiciéon de posibilidad de estos queda velada. Lo
mismo ocurre con la obra de arte. Como lo fuimos mostrando, Guerrero
intentara, a partir del acceso éntico o empirico del fenémeno estético
(en dialogo con la historia del arte, la teoria del arte, la sociologia de la
cultura), es decir, a partir de la via larga, alcanzar el ser del fendmeno
estético, las condiciones de posibilidad de este. Es en este sentido que
sostenemos que la Estética operatoria es una fenomenologia ontoldgico-
hermenéutica de la obra de arte.

4. Conclusiones

La figura del canibal nos habla de lo que en la introduccién
llamabamos “fusion de horizontes” entre el lector y el autor, pero,
como senaldbamos, estos son horizontes que suponen una desigualdad
geocultural historica entre Europa y Latinoamérica. Una primera
hipotesis que nos planteabamos era que Guerrero, en su recepcion de
Heidegger, buscaba superar esta dicotomia entre un centro y una periferia
cultural. Hemos reconocido distintos niveles de lectura y postulamos la
hipotesis de que Guerrero llevd a cabo una lectura evolutiva, es decir,
una lectura no pasiva (no un mero comentario), sino productiva. El
fildsofo argentino tomd de su maestro elementos fundamentales de su
filosofia del arte, sobre todo de “El origen de la obra de arte”, pero esta
lectura significo a la vez la produccién de una nueva obra, la Estética

%2 Sobre la concepcidn de la fenomenologia de Heidegger cfr. Crowell

(2013), Von Herrmann (1988, 1990, 2000) y Rodriguez (1997).

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



254 Mateo Belgrano

operatoria. Por ello sosteniamos que Heidegger ocupa un lugar central
en la obra de Guerrero.

Podemos ver esta lectura productivo-evolutiva, en primer lugar, en
la ampliacion del circulo hermenéutico que hace Guerrero al momento
de abordar la obra de arte, lo que llamabamos la “via larga” de la
reflexion estética. Las breves indicaciones que hace Heidegger sobre el
circulo hermenéutico en “El origen de la obra de arte”, Guerrero las hace
propias como postulado metodoldgico, pero las amplia y reelabora. La
obra de arte debe ser abordada en tres direcciones: desde su revelacidn,
su creacion y la imposicion de una tarea artistica. Esta es la gran novedad
de la Estética operatoria. La obra debe analizarse desde distintos caminos
para realmente poder entender el entramado que supone la experiencia
estética. Ni una reflexion que priorice el rol del espectador ni una que
aborde la obra desde el fendomeno de la creacion ni una que interprete
el fenémeno estético desde las directrices de una comunidad pueden
realmente dar cuenta de la obra de arte. Uno no puede quedarse con
una via de acceso: debe recorrer todo el circulo que constituye nuestra
comprension de la obra de arte. Este es quizas el aporte mas importante
del filésofo argentino a la reflexion estética. Otra contribucion es la
aplicacion de la distincion 6ntico-ontoldgica desarrollada en Ser y tiempo
a la reflexion sobre la obra de arte. Pero esta aplicacion no es solamente
tedrica, sino metodologica, pues supone poner en didlogo las reflexiones
filosoficas con las investigaciones de otras disciplinas para poder llevar
“luz” al fendmeno del arte, lo que llamabamos la “via larga”. Por estas
razones, sostenemos, la Estética operatoria es un intento fenomenologico-
hermenéutico de analizar la obra de arte.

5. Bibliografia
5.1. Primaria
5.1.1. Textos de Heidegger

__ (1975). Gesamtausgabe. 11. Abteilung: Vorlesungen 1919—-1944. Band 24.
Die Grundprobleme der Phinomenologie. [SS 1927]. Vittorio Klosterman
[(2001). Los problemas fundamentales de la fenomenologia. J. J. Garcia
Norro (trad.). Trotta].

__ (1983a). Denkerfahrungen. 1910-1976. Vittorio Klostermann.

__ (1983b). Gesamtausgabe. Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Vorlesungen
1919-1944. Band 40. Einfiihrung in die Metaphysik. [SS 1935]. Vittorio

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



255

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

Klosterman [(2006). Introduccién a la metafisica. P. A. Ackermann
(trad.). Gedisa].

__ (1989). Technik und Kunst - Ge-stell. En W. Biemel y F.-W. von
Herrmann (eds.), Kunst und Technik: Gedichtnisschrift zum 100.
Geburtstag von Martin Heidegger. (pp. XILI-XIV). Vittorio Klostermann.

__ (1995). Gesamtausgabe. 11. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Band 34.
Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Hohlengleichnis und Theétet. [WS
1931/32]. Vittorio Klosterman [(2007). De la esencia de la verdad: Sobre
la pardbola de la caverna y el Teeteto de Platén. A. Ciria (trad.). Herder].

_(1997). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 10. Der Satz vom Grund. Vittorio Klosterman.

__ (2010). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veriffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 9. Wegmarken. Vittorio Klostermann [(2007). Hitos. H. Cortés y
A. Leyte (trads.). Alianzal].

__ (2013). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veriffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 5. Holzwege. Vittorio Klostermann [(2012). Caminos de bosque. H.
Cortés y A. Leyte (trads.). Alianza].

__ (2016). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976.
Band 2. Sein und Zeit. Vittorio Klostermann [(2012). Ser y tiempo. ]. E.
Rivera (trad.). Trotta].

5.1.2. Textos de Guerrero

Guerrero, L. J. (1957). Estética operatoria en sus tres direcciones. Creacion y
ejecucion de la obra de arte. Losada.

__ (1967). Estética operatoria en sus tres direcciones. Promocion y
requerimiento de la obra de arte. Losada.

___(2008). Estética operatoria en sus tres direcciones. Revelacién y acogimiento
de la obra de arte: Estética de las manifestaciones artisticas. Las cuarenta-
Biblioteca Nacional de la Reptiblica Argentina.

__ (2015). Escenas de la vida estética. En R. Walton y L. Lutereau
(eds.), Arqueologia de la experiencia sensible. Estética fenomenoldgica en
Argentina. (pp. 13-32). Prometeo.

__(2017). Qué es la belleza y otros ensayos. Editorial Biblos.

5.2. Bibliografia secundaria

Albizu, E. (2000). Verdades del arte. Universidad Nacional de San Martin.
Beigel, F. (2013). Centros y periferias en la circulacion internacional del
conocimiento. Nueva Sociedad, 245, 110-123.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



256 Mateo Belgrano

Belgrano, M. (2015). La relacién entre la obra de arte y la verdad en “El
origen de la obra de arte”. Revista Tdbano, 11, 61-76

Caputo, J. (1970). Being, Ground and Play in Heidegger. Man and World,
3(1), 26-48.

__(1992). The Question of Being and Transcendental Phenomenology:
Reflections on Heidegger’s Relationship to Husserl. En C. Macann
(ed.), Martin Heidegger. Critical Assessments. (pp. 326-344). Routledge.

Cortés-Boussac, A. (2006). Heidegger en Latinoamérica. Revista Civilizar:
Ciencias Sociales y Humanas, 10, 1-28.

Crowell, S. G. (2013). Heidegger and Husserl: The Matter and the
Method of Philosophy. En H. L. Dreyfus y M. A. Wrathall (eds.), A
Companion to Heidegger. (pp. 49-64). Blackwell.

David, G. (2004). Carlos Astrada. La filosofia argentina. E1 Cielo por Asalto.

De Kuyer, K. (1983). The Problem of Ground in the Philosophy of Martin
Heidegger. The Thomist: A Speculative Quarterly Review, 47(1), 100-
117.

Dostal, R. (2011). Time and Phenomenology in Husserl and Heidegger.
En C. B. Guignon (ed.), The Cambridge Companion to Heidegger. (pp.
141-169). Cambridge University Press.

Espinet, D. y Keiling, T. (2011). Heideggers Ursprung des Kunstwerkes:
Ein kooperariver Kommentar. Vittorio Klostermann.

Gadamer, H.-G. (2012). Verdad y método. 1. Ediciones Sigueme.

Garcia, L. 1. (2010). La critica entre culturas: El problema de la “recepcién”
en el ensayo latinoamericano. CUYO, 27, 55-78.

Harries, K. (2009). Art Matters. A Critical Commentary on Heidegger’s «The
Origin of the Work of Art». Springer.

Ibarlucia, R. (2008). Luis Juan Guerrero, el filésofo ignorado. En L. J.
Guerrero, Estética operatoria en sus tres direcciones. Revelacion y
acogimiento de la obra de arte: Estética de las manifestaciones artisticas. (pp.
9-93). Las cuarenta-Biblioteca Nacional de la Reptiblica Argentina.

__ (2014). La autonomia del arte en Benjamin y Heidegger. A proposito
de la interpretacion de Burkhardt Lindner. Revista Latinoamericana de
Filosofia, 40(2), 219-239.

Jalif de Bertranou, C. A. (1996). Recepcion y elaboracion de la
fenomenologia en la Argentina. CUYO, 13, 45-84. URL: http://
bdigital.uncu.edu.ar/app/navegador/?idobjeto=1723.

Jauregui, C. A. (2008). Canibalia. Canibalismo, calibanismo, antropofagia
cultural y consumo en América Latina. Iberoamericana-Vervuert.

Kockelmans, J. (1986). Heidegger on Art and Art Works. M. Nijhoff.

Topicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



257

Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropdfago

Kuhn, T. S. (2017). La estructura de las revoluciones cientificas. C. Solis
Santos (trad.). Fondo de Cultura Econémica de Espana.

Overgaard, S. (2011). Husserl and Heidegger on Being in the World. Springer.

Poggeler, O. (1993). El camino del pensar de Martin Heidegger. Alianza.

Richardson, W. J. (2003). Heidegger: Through Phaenomenology to Thought.
Springer.

Ricceur, P. (2006). El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica.
A. Falcon (trad.).Fondo de Cultura Economica.

Rodriguez, R. (1997). La transformacion hermenéutica de la fenomenologia:
una interpretacion de la obra temprana de Heidegger. Tecnos.

Ruvituso, C. (2015). Didlogos existenciales la filosofia alemana en la Argentina
peronista (1946-1955). Iberoamericana.

Schwartz, J. (2006). Las vanguardias latinoamericanas. Textos programiticos
y criticos. Fondo de Cultura Economica.

Szilasi, W. (1966). ;Qué es la ciencia? W. Roces Suarez y E. Imaz (trads.).
Fondo de Cultura Econémica.

Vattimo, G. (2015). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la
cultura posmoderna. A. Bixio (trad.). Gedisa.

Vigo, A. G. (2008). Arqueologia y aleteiologia. Estudios heideggerianos.
Editorial Biblos.

Von Herrmann, F.-W. (1988). Der Begriff der Phinomenologie bei Heidegger
und Husserl. Vittorio Klostermann.

_ (1990). Weg und Methode: Zur hermeneutischen Phinomenologie des
seinsgeschichtlichen Denkens. Vittorio Klostermann.

__ (1994).Heideggers Philosophie der Kunst: Einesystematische Interpretation
der Holzwege-Abhandlung , Der Ursprung des Kunstwerkes”. Vittorio
Klostermann.

__ (2000). Hermeneutik und Reflexion. Der Begriff der Phinomenologie bei
Heidegger und Husserl. Vittorio Klostermann.

Walton, R. (2017). La tradicién fenomenoldgica en la Facultad de
Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires. Ideas, Revista
de Filosofin Moderna y Contempordnea, 5, 14-40.

Tépicos, Revista de Filosofia 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.223-257



