
Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr(2022) ISSN:0188-6649(impreso) 2007-8498(en línea) pp.223-257

http://doi.org/10.21555/top.v62i0.1621

Luis Juan Guerrero, an Anthropophagic 
Heideggerian. The Operative Aesthetics as a 
Hermeneutical-Phenomenological Work

Luis Juan Guerrero, un heideggeriano 
antropófago. La Estética operatoria como una obra 

hermenéutico-fenomenológica

Mateo Belgrano
Universidad Católica Argentina

Argentina
mateobelgrano@uca.edu.ar

Recibido: 09 – 10 – 2019.
Aceptado: 07 – 01 – 2020.
Publicado en línea: 10 – 12 – 2021.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



224 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
In this paper I aim to analyze Guerrero’s position as a reader 

of Heidegger, particularly the conceptual continuities and dis-
continuities between the Argentine philosopher’s methodologi-
cal proposal of an “operative aesthetic” and the German think-
er’s essay on art. We will focus on the first volume, Estética oper-
atoria en tres direcciones. Revelación y acogimiento de la obra de arte, 
and the essay “The Origin of the Work of Art”. Our hypothesis is 
that Guerrero is an anthropophagic reader: while he agrees with 
some of Heidegger’s ideas on art, the Argentine philosopher 
is also critical and, through his reading of “The Origin of the 
Work of Art”, he elaborates an original proposal. Specifically, 
Guerrero takes, I affirm, the phenomenological-hermeneutical 
methodology and applies it in an original way to the analysis of 
works of art.

Keywords: artwork; phenomenology; ontology; hermeneu-
tics.

Resumen
En este trabajo nos proponemos analizar la posición 

de Guerrero como lector de Heidegger, particularmente 
las continuidades y discontinuidades conceptuales entre la 
propuesta metodológica del filósofo argentino de una “estética 
operatoria” y el ensayo sobre el arte del pensador alemán. Nos 
concentraremos en el primer tomo, Estética operatoria en tres 
direcciones. Revelación y acogimiento de la obra de arte y el ensayo 
“El origen de la obra de arte”. Nuestra hipótesis es que Guerrero 
es un lector antropófago: si bien Guerrero adhiere a algunos de 
los planteamientos de Heidegger en su ensayo sobre el arte, el 
filósofo argentino es también crítico y, a partir de la lectura de 
“El origen de la obra de arte”, elabora un pensamiento original 
y propio. Específicamente, Guerrero toma, sostenemos, la 
metodología fenomenológico-hermenéutica y la aplica de un 
modo original a la obra de arte.

Palabras clave: obra de arte; fenomenología; ontología; 
hermenéutica.



225Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

1. Guerrero, lector de Heidegger. Preguntas y problemas1

“El espíritu de Marburgo me tiene hoy tan aprisionado como durante 
mi primera estancia en este pueblo” (citado en David, 2004, p. 49), 
escribe Luis Juan Guerrero a su amigo Carlos Astrada el 27 de diciembre 
de 1927 desde la fría Marburgo. Allí Guerrero se encontraba cursando 
el seminario de invierno “Interpretación fenomenológica de la Crítica 
a la razón pura de Kant”2 y el “espíritu” que lo tiene aprisionado no es 
otro que el del gran filósofo alemán Martin Heidegger. Pero antes de 
que este llegase a ser el “Mago de Messkirch”, como lo apodaban sus 
alumnos, Heidegger fue, como relata Guerrero en la citada carta, “un 
novato en la cátedra de la filosofía” y las “ropas de Cohen y Natorp le 
sobraban por todos lados” (David, 2004, p. 49).3 En esos años en que el 
filósofo alemán hacía sus primeras armas, el joven Luis Juan Guerrero, 
nacido en Baradero (Buenos Aires) en 1899, se encontró con “esa 
personilla insignificante” que “nadie creía que […] fuera el nuevo jefe 
de la Escuela de Marburgo” (David, 2004, p. 49). El 17 de marzo de 1923, 
Guerrero viaja a Alemania para finalizar sus estudios en filosofía, que 
había comenzado en la Universidad de Buenos Aires. Primero se dirige 
a Hamburgo, luego a Berlín por un tiempo, para finalizar en invierno 
de ese año en Marburgo, donde cursa en la cátedra del joven Martin 
Heidegger, que dictaba el seminario “Introducción a la investigación 
fenomenológica” (GA 17). Luego de una serie de dificultades de salud, 
el filósofo argentino continúa su camino hacia Zúrich, donde en 1925 se 
gradúa y se doctora. Pero Guerrero afirma, en la misma carta a su amigo 

1  Este trabajo es en parte producto de lo investigado en la tesis de 
maestría de Historia del Arte Argentino y Latinoamericano en la Universidad 
de San Martín, “Luis Juan Guerrero lector de ‘El origen de la obra de arte’ de 
Martin Heidegger en Estética operatoria en sus tres direcciones, Tomo I (1956). 
Apropiaciones y distanciamientos del pensamiento heideggeriano”, cuyo 
director fue el Dr. Ricardo Ibarlucía.

2  Publicado en el número 25 de la Gesamtausgabe en 1977, editado por 
Ingtraud Görland.

3  Hermann Cohen (1842-1918) y Paul Natorp (1854-1924) eran profesores 
en esa época en la Universidad Marburgo. Natorp fue la razón por la cual 
Guerrero decidió en un primer momento ir a esta casa de estudios.



226 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Astrada, que durante todos estos años había seguido de cerca los cursos 
y seminarios de Heidegger.

Podré decir que —a diferencia del Apóstol Pedro— no 
perdí nunca mi fe ni por un instante en el curso de los 
años. Que en S. Gimignano, en los Alpes, en Hendaya, 
o en Andalucía no he dejado sin estudiar uno solo de 
los cursos y seminarios dictados por Heidegger en 
los últimos cinco años. Que por defender al Maestro y 
catequizar a un sarraceno de Córdoba me he acostado 
muchas veces en Colonia a las 3 o 4 de la madrugada. 
Y muchos otros actos de no menor heroísmo y sacrificio 
(David, 2004, p. 49).4

Luego de varios viajes por Europa, Guerrero se encontrará con “el 
Maestro” una vez más en el semestre de invierno de 1927-1928, donde 
Heidegger dictaba el ya mencionado curso sobre Kant. Ya nuevamente 
en la Argentina, a principios de 1928, comienza su carrera docente, 
sobre la que no hablaremos aquí.5 Sin duda su obra de mayor impacto 
y más sistemática fue Estética operatoria en tres direcciones, publicada 
en tres tomos. En estos, Guerrero propone un análisis ontológico de 
la experiencia estética, abordándola desde los tres comportamientos 
que puede tener el hombre hacia las obras de arte, como lo señalan los 
subtítulos de cada tomo: 1) la revelación y el acogimiento de la obra, 2) 
la creación y ejecución de esta, 3) la promoción y el requerimiento de 
las obras.6 Estas tres actitudes trazan las tres direcciones de la estética 

4  Como señala Ibarlucía (2008, p. 23), los supuestos seminarios de 
Heidegger que Guerrero estudió en esos cinco años probablemente fueron: 
“Los conceptos fundamentales de la filosofía aristotélica” (semestre de verano 
1924. GA 18), “Platón: El sofista” (semestre de invierno 1924/1925. GA 19), 
“Prolegómenos para la historia del concepto de tiempo” (semestre de verano 
1925. GA 20), “Lógica. La pregunta por la verdad” (semestre de invierno 
1925/1926. GA 21), “Problemas fundamentales de la filosofía antigua” (semestre 
de verano 1926. GA 22), “Historia de la filosofía de Tomás de Aquino hasta 
Kant” (semestre de invierno 1926/1927. GA 23), “Los problemas fundamentales 
de la fenomenología” (semestre de verano de 1927. GA 24)

5  Para una caracterización más amplia de la biografía de Guerrero, cfr. el 
excelente trabajo preliminar a la Estética operatoria de Ricardo Ibarlucía (2008).

6  A partir de ahora estas se citarán como EO I, EO II y EO III.



227Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

operatoria, que se traduce en los tres tomos. Si bien Guerrero trabaja 
y cita a muchísimos autores, es indudable la constante presencia de 
Heidegger, particularmente del ensayo “El origen de la obra de arte” 
(“Der Ursprung des Kunstwerkes”),7  a lo largo de la Estética operatoria. 
Son varios los autores que proliferan a lo largo de la obra de Guerrero: 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Giambattista Vico, Edmund Husserl, 
Helmut Kuhn, Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, André 
Malraux, Walter Benjamin, entre otros. ¿Por qué insistir en la figura de 
Heidegger? En el prólogo a la Estética operatoria I, Guerrero da cuenta 
de sus “deudas”. Allí reconoce que Vico y Hegel le aportan los grandes 
lineamientos por los que rondará su Estética y Husserl y Heidegger le 
brindarán la metodología adecuada para trabajar (cfr. EO I, p. 101). 
Consideramos que dentro de Estética operatoria se encuentran muchas 
continuidades con el ensayo del pensador alemán. 

¿Cuánto le debe Guerrero a Heidegger? ¿Sigue “aprisionado” 
en el espíritu de Marburgo en la década de los cincuenta, veinte años 
después de la carta citada? ¿En qué lugar se posiciona Guerrero como 
lector de Heidegger? ¿Cómo comentador o como pensador? ¿Es un 
continuador de lo planteado en “El origen de la obra de arte”? ¿O existe 
una postura crítica frente a Heidegger y un pensamiento original en 
Estética operatoria? Si es así, ¿a qué adhiere y qué deja de lado? En este 
trabajo nos proponemos analizar la posición de Guerrero como lector 
de Heidegger, particularmente las continuidades y discontinuidades 
conceptuales entre la propuesta metodológica del filósofo argentino de 
una “estética operatoria” y el ensayo sobre el arte del pensador alemán. 
Nos concentraremos en el primer tomo, Estética operatoria. Revelación y 
acogimiento de la obra de arte, y en el ensayo “El origen de la obra de 
arte”. Nuestra hipótesis es que Guerrero es un lector antropófago: si 
bien Guerrero adhiere a algunos de los planteamientos de Heidegger en 

7  “Der Ursrpung des Kunstwerkes” se compone de tres conferencias 
dictadas en Frankfurt el 17 y 24 de noviembre y el 4 de diciembre. Luego fue 
publicada en 1950 en Holzwege (GA 5) como un ensayo. Creemos que Guerrero, 
que siempre que podía mandaba comprar libros a Alemania para mantenerse 
actualizado, accedió a esta última versión, ya que el ensayo de Heidegger no 
es citado antes de la década del cincuenta. Citaremos la traducción de Arturo 
Leyte y Helena Cortés publicada por Alianza en el 2012 y señalaremos también 
la paginación de la versión alemana de la Gesamtausgabe. Se cita en primer lugar 
la página del original, luego la de la traducción.



228 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

su ensayo sobre el arte, el filósofo argentino es también crítico y, a partir 
de la lectura de “El origen de la obra de arte”, elabora un pensamiento 
original y propio. Específicamente, Guerrero toma, sostenemos, la 
metodología fenomenológico-hermenéutica y la aplica de un modo 
creativo a la obra de arte. Esto supondrá, en primer lugar, presentar 
el concepto de “lectura antropófaga”. En un segundo momento 
examinaremos los dos supuestos fundamentales del título “Estética 
operatoria” y sus deudas con la filosofía heideggeriana. Luego se 
analizará la apropiación por parte de Guerrero del círculo hermenéutico 
y su reelaboración en su metodología de tres direcciones. Por último, 
intentaremos mostrar cómo este abordaje no es solamente hermenéutico, 
sino también fenomenológico.

2. Lectura antropófaga
“A propósito: ayer nos leía Heidegger un fragmento de Kant en que 

éste dice: ‘recién dentro de cien años seré comprendido de verdad’. 
¡Parece, pues, que siempre ha ocurrido lo mismo!” (David, 2004, p. 
49). Aún no han pasado cien años de esta ya citada carta que le escribe 
Guerrero a Astrada, pero ¿qué significa comprender verdaderamente 
a un autor? ¿Es posible? ¿En dónde se sitúa Guerrero como lector?, 
¿desde qué lugar lo lee? ¿Qué universos de lectura están entrando en 
juego en la recepción del filósofo alemán por parte de Guerrero? ¿Lo ha 
comprendido “verdaderamente” en la década de los cincuenta cuando 
escribe Estética operatoria I?

La lectura supone una relación, no pasiva, sino activa, del lector con 
el texto, lo que implica una interpretación a partir de los presupuestos 
del lector. Esto es lo que llama Hans-Georg Gadamer “una fusión de 
horizontes”. Comprender un texto, para Gadamer, no es simplemente 
la reconstrucción de la génesis o del contenido del texto, sino la 
“resurrección del sentido del texto” (Gadamer, 2012, p. 467), sentido 
que se halla en el encuentro entre el horizonte del lector y el horizonte 
del texto. Esto no quiere decir que es una imposición subjetiva del lector 
sobre el sentido del texto, sino que, cuando el intérprete lee, pone en 
juego distintas posibilidades de sentido.

Pero, en esta fusión de horizontes, ¿podrían darse de alguna manera 
ciertas desigualdades e imposiciones de un horizonte sobre el otro? 
Es decir, ¿es la relación entre el lector y el texto siempre horizontal? 
Las lecturas latinoamericanas de autores europeos suponen una 
particularidad especial, ya que, como propone Beigel (2013), se puede 



229Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

leer este intercambio cultural como una relación entre centros y periferias. 
Históricamente, los pensadores y eruditos del Nuevo Continente 
se encontraban en la “periferia” del mundo intelectual respecto del 
“centro” europeo. Pero los filósofos latinoamericanos de principios del 
siglo XX pusieron en discusión esta relación desigual. Ciudadanos de 
países jóvenes, sin dejar de ser conscientes de su dependencia cultural 
de Europa, buscaban constituir un nuevo pensamiento filosófico 
propio.8 Una nueva generación de filósofos que aparecía en la década de 
los treinta en Argentina (Luis Juan Guerrero, Francisco Romero, Carlos 
Astrada, entre otros), como señala Jalif de Bertranou (1996, pp. 50 y ss.), 
pretendía tomar a los grandes pensadores filosóficos como impulso para 
un pensamiento original sin perder la rigurosidad propia de la reflexión 
filosófica que, a su juicio, faltaba en el país. 

¿Qué tipo de lector es Guerrero al abordar la filosofía Heidegger? 
¿Es Guerrero un lector antropófago, devorador de la filosofía europea? 
Antropofagia es una metáfora que nos habla del rol activo del lector a la 
hora de producir conocimiento. En 1928, Oswald de Andrade publicó el 
Manifiesto antropófago como una crítica al intercambio cultural. La figura 
del caníbal9 nos habla de un modo de incorporación de la diferencia, en 
tiempos en que Brasil exportaba materia prima e importaba cultura. Lo 
que plantea el Manifiesto es un consumo no pasivo, sino creativo, del 
capital cultural europeo. “Contra todos los importadores de conciencia 
enlatada” (Schwartz, 2006, p. 73). El caníbal no devoraba a cualquiera, 
sino a aquellos que consideraba fuertes y valientes, ya que al comérselo 
absorbía sus fuerzas. Claramente Andrade, poeta, está pensando en 
la recepción de movimientos artísticos europeos; el antropófago es un 
modelo de la apropiación cultural. ¿Era esta relación dialógica entre 
Heidegger y Guerrero totalmente horizontal?, ¿no se imponía un 

8  Susanne Klengel sostiene que la Segunda Guerra Mundial fue un factor 
determinante para esta descentralización de Europa del campo académico. 
Los intelectuales latinoamericanos “se articularon como actores en el campo 
internacional de la política cultural, en tanto hicieron de la reconstrucción 
cultural su tarea propia, en el sentido de una reconquista de la cultura después 
del desastre de la guerra, bajo el signo de un discurso humanista de la igualdad” 
(Klengel, 2011, pp. XII-XII, citada en Ruvituso, 2015, p. 36).

9  Como señala Carlos Jáuregui, el término “caníbal” fue uno de los 
primeros neologismos con los que el europeo asocia al americano, lo que produjo 
casi una identificación (cfr. Jáuregui, 2008, pp. 13-14).



230 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

horizonte por sobre otro? El Manifiesto antropófago pone en jaque la noción 
de “influencia”, como si el intercambio entre el americano y el europeo 
fuera el de la copia y el original. Guerrero es un lector antropófago en 
cuanto deglute elementos heideggerianos para apropiarse de ciertos 
elementos y adquirir la fuerza de sus conceptos. Luis García habla 
de un “sistema cultural digestivo”, “un metabolismo con sus propias 
enzimas que se encargan de disolver los elementos de una configuración 
cultural ‘otra’ para descomponerla en sus fragmentos, seleccionar 
entre ellos lo que se toma y lo que se deja, y finalmente asimilar los 
elementos seleccionados” (García, 2010, pp. 57-58). No se trata entonces 
de rechazar la doctrina europea, sino de devorarla, deglutirla, hacerla 
parte de nuestro sistema. 

Para ponerlo en otras palabras, tomemos el concepto de “lectura 
evolutiva” de Andrea Cortés-Boussac. La autora reconoce tres niveles 
de recepción de Heidegger en Latinoamérica. En primer lugar, una 
lectura que se reduce a querer comprender el pensamiento filosófico del 
autor, lo que también implica, en el caso de Heidegger, una traducción 
de sus obras al español y, por lo tanto, una interpretación del autor. 
El siguiente nivel supone la explicación y el comentario de la obra del 
filósofo alemán, donde también podemos encontrar posturas críticas. 
En tercer lugar, Cortés-Boussac reconoce un nivel evolutivo; en “este 
estadio se crea teoría desde Heidegger, es decir, se da otro movimiento 
en el pensar, se toma otro camino en el pensar partiendo de Heidegger” 
(2006, p. 3). La lectura de Guerrero, sostenemos, es “evolutiva”: la Estética 
operatoria es, en alguna medida, una respuesta a “El origen de la obra 
de arte”. Respuesta que no es exegética, sino productiva, antropófaga, 
caníbal. 

3. Guerrero deglute a Heidegger

3.1. ¿Qué significa una estética operatoria?
Solamente con leer el título de la obra, Estética operatoria, ya 

encontramos una primera aparente discrepancia entre Guerrero y 
Heidegger, pero al mismo tiempo una coincidencia inicial: por un lado, 
el filósofo alemán nunca identificaría su reflexión sobre el arte con una 
“estética”, pero, por el otro, podría coincidir con Guerrero respecto al 
carácter operatorio de esta.



231Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

Para Heidegger, la estética no es meramente una disciplina filosófica, 
sino una forma de abordar la obra de arte propia de la modernidad que 
empobrece el encuentro con esta. “La estética toma la obra de arte como 
un objeto, concretamente un objeto de la αἴσθησις, de la percepción 
sensible en sentido amplio. Hoy llamamos a esta percepción vivencia” 
(GA 5, p. 67 [57]). Para Heidegger, el análisis de la obra desde este tipo 
de abordaje la reduce a la relación sentimental entre el hombre y lo bello, 
que es el producto de la mostración del objeto a la percepción humana. La 
obra de arte es aquello que produce vivencias (Erlebnisse), sensaciones. 
La estética es el saber acerca de lo bello, entendiendo lo bello como las 
sensaciones que le produce el objeto a un sujeto. El predominio de este 
abordaje significa para Heidegger la muerte del arte (cfr. GA 5, p. 67 
[57]). El arte muere porque desde esta perspectiva pierde lo propio, para 
Heidegger, de la obra: abrir un mundo o poner en obra la verdad.10 La 
obra se vuelve objeto de placer. “Para nosotros, los modernos, lo bello 
es […] lo relajante, lo sosegado y por ello lo que está destinado a ser 
gozado. Tomado así, el arte pertenece al ámbito del adorno sofisticado” 
(GA 40, p. 140 [123]). Este tipo de abordaje solo fue posible a partir de 
la modernidad, cuando el hombre se impone como medida de todas las 
cosas. De este modo, a partir de la modernidad, pero aún hoy, la obra de 
arte pasa a ser juzgada a partir de lo que le produce al sujeto. El hombre 
pasa a ser el juez de lo bello y su criterio sensitivo juzga a la obra en 
términos de placer o displacer. Y porque todo se torna vivencia, el arte 
muere, ya que el arte ya no es capaz de exponer lo absoluto, en términos 
hegelianos. Es decir, si la obra de arte se reduce a la subjetividad, y esta 
reducción es, en definitiva, la crítica central de Heidegger a la estética, 
pierde cualquier posible alcance ontológico. Es por esto que el filósofo 
alemán sostiene que “para entender qué es el arte y el arte poético en 
cuanto tales, la filosofía tiene primero que desacostumbrarse de concebir 
el problema del arte como un problema de la estética” (GA 34, p. 64 
[70]). Y, en este sentido, Heidegger nunca entendería su reflexión como 
“estética” ni podríamos hablar de una “estética heideggeriana”.

10  Sobre la noción de “verdad” y su relación con el arte puede verse los 
trabajos de Von Herrmann (1994, pp. 219-266), Harries (2009, pp. 121-154), 
Kockelmans (1986, pp. 132-185) y Espinet y Keiling (2011, pp. 66-94). También 
puede consultarse mi artículo “La relación entre la obra de arte y la verdad en 
‘El origen de la obra de arte’” (2015).



232 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Pero si uno lee atentamente el prólogo de Estética operatoria I, 
Guerrero, pese a las apariencias, no estaría tan en desacuerdo con su 
antiguo profesor. Retomando la tesis del fin del arte de Hegel, está de 
acuerdo con que, en la modernidad, el arte ha muerto: “marchitos los 
laureles de la belleza clásica e inoperantes las determinaciones metafísicas 
que pretendían trazar caminos para la belleza y el arte” (EO I, p. 100), el 
ciclo de la modernidad ha llegado su fin. Al igual que Heidegger, para 
Guerrero la experiencia estética no puede reducirse al goce individual, al 
mero placer sensitivo, sino que implica un acontecer histórico.11 Esto lo 
confirma la conferencia del filósofo argentino “Torso de la vida estética 
actual”, dictada en el Primer Congreso Nacional de Filosofía en 1949, 
donde sostiene que “el triunfo de la mentalidad burguesa [es decir, la 
modernidad] ha dado a la obra de arte una independencia ficticia, en 
tanto la ha convertido en un ‘sistema racional de signos’, encargados de 
traducir un temple puramente subjetivo y privado” (Guerrero, 2017, p. 
104). Es decir, la reducción de la obra de arte a una vivencia individual. 
Pero, a diferencia de Heidegger,12 para Guerrero el arte de su tiempo 

11  “La experiencia estética no es primordialmente un ‘goce’ exquisito, una 
‘descarga’ de emociones o una ‘expresión’ de íntimas vivencias; como tampoco 
es el placer que provoca una inútil imitación o una idealización de la realidad; 
ni es una variedad del conocimiento o una estimación de ‘belleza’; ni un reducto 
privado de los individuos o una demanda anodina de los grupos sociales, sino el 
más fundamental acontecer histórico de la sensibilidad humana” (EO I, p. 105).

12  En “El origen de la obra de arte” afirma: “Precisamente en el gran arte, 
que es del único del que estamos tratando aquí, el artista queda reducido a algo 
indiferente frente a la obra, casi a un simple puente hacia el surgimiento de la 
obra que se destruye a sí mismo en la creación” (GA 5, p. 26 [28]). Aquí hay un 
claro indicio de en qué arte está pensando Heidegger. ¿A qué se refiere entonces 
con “el gran arte”? Heidegger no es explícito. Los ejemplos que utiliza pueden ser 
una pista para elucidar a qué se refiere: el templo griego, la Antígona de Sófocles, 
las botas de Van Gogh, La fuente romana de Meyer, las esculturas de Eginia, la 
poesía de Hölderlin. No hay ninguna mención al arte que le es contemporáneo, 
el expresionismo y la pintura abstracta. En diversos trabajos posteriores a “El 
origen de la obra de arte”, Heidegger parece sugerir que el arte moderno quedó 
enmarcado en un horizonte estético-tecnológico. La obra de arte es solamente 
experimentada desde el horizonte de la técnica o de la vivencia estética como 
algo integrado a “la esfera de la construcción de mundo tecnocientífica” (GA 
10, p. 31). Aquí ya no parece el arte “abrir un mundo” donde podamos habitar: 
“[las] obras ya no surgen de los límites formadores del mundo de un pueblo o 



233Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

lejos está de ser algo pasado y aún se presenta, en palabras del filósofo 
alemán, como “un modo esencial y necesario en el que acontece la 
verdad decisiva para nuestro Dasein histórico” (GA 5, p. 68 [58]).13 Pero, 
entonces, ¿por qué llamar a su obra Estética? Su reflexión dará cuenta 
de la capacidad de la obra de inaugurar un mundo, que le permite al 
hombre tener un nuevo significado de las cosas, y, por lo tanto, funda 
la historia de la existencia humana. En definitiva, la obra de arte tiene 
una función ontológica. “Pero en los cuadros de su elaboración escolar, 
podemos seguir llamándole ‘Estética’: entendida como la razón de ser 
de toda operación esplendorosa, como la sensibilidad trascendental 
que resplandece en toda producción humana” (EO I, p. 101). Es decir, 
estética no en el sentido moderno de saber de la αἴσθησις, sino en cuanto 
aborda las condiciones de posibilidad (“razón de ser”) de su capacidad 
de abrir un nuevo horizonte a partir del cual se nos muestran las cosas 
(“operación esplendorosa”). A esto último refiere “la sensibilidad 
trascendental”, que nada tiene que ver con la percepción sensorial 
moderna.

¿Y en qué sentido llama “operatoria” a esta estética? Recordemos 
la vinculación etimológica entre “obra”, “operar” y opera. La palabra 
“obra” proviene de la palabra latina opera que significa “trabajo”, 
palabra de la cual también deriva “operar”. La Estética operatoria es una 
reflexión sobre la obra y cómo esta opera, sobre el obrar de la obra. 

una nación. […] Su constitución e institución son dirigidas y proyectadas a partir 
de la técnica científica”(Heidegger, 1983, p. 140). Las obras de arte ya no ponen 
en obra la verdad; lejos ha quedado el tiempo de los grandes templos griegos 
y las majestuosos iglesias medievales. La pregunta es “si el arte es esencial y 
necesario y por lo tanto posible dentro del mundo de hoy determinado por la 
tecnología, por ella y para ella, que está sólo al principio de su desarrollo. (Una 
variante de la pregunta de Hegel). Ya no tenemos más una conexión esencial con 
el arte” (Heidegger, 1989, p. XIII).

13  En esta cita aparece un concepto fundamental de la filosofía de 
Heidegger, “Dasein”. En el habla cotidiana, “Dasein” significa en alemán 
“existencia”, que también se utiliza en filosofía como sinónimo de la palabra de 
origen latino Existenz. Pero aquí Heidegger no entiende “Dasein” como mera 
existencia, mera realidad efectiva, sino exclusivamente como la constitución 
ontológica de la existencia humana. Lo propio de ésta es estar abierta (Da) al ser 
(Sein) y ser capaz de cuestionarse el sentido de este. Desde la versión de Jorge 
Eduardo Rivera se estila no traducir este término técnico, que José Gaos traducía 
como “ser-ahí”.



234 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Guerrero habla de una Estética “operocéntrica” “en tanto atiende a las 
configuraciones que se exhiben por sí mismas en la producción artística. 
Mejor dicho: en tanto atiende al proceso productivo del hombre, o sea, a 
la ‘puesta en obra’ de valores rigurosamente artísticos” (Guerrero, 2017, 
p. 52). Esta idea también la encontramos en “El origen de la obra de 
arte”, en la que se analiza el carácter de obra de la obra (das Werkhafte 
des Werkes). Pero “operar” u “obrar” no debe entenderse, como advierte 
Edgardo Albizu, como el obrar técnico artístico a partir del cual se crea 
la obra de arte. No cabe duda de que el proceso técnico realizado por 
el artista es totalmente necesario para que exista la obra, pero esta no 
se reduce a ello (cfr. Albizu, 2000, p. 316). Tanto para Heidegger como 
para Guerrero, quien toma esto de “El origen de la obra de arte”, la obra 
tiene la capacidad de “poner en obra de la verdad” (Ins-Werk-Setzen der 
Wahrheit) (GA 5, p. 73 [61]). “A esta disciplina que llamamos ‘Estética’, 
[…] le acoplamos la titularidad de ‘operatoria’: entendiendo que en ella 
no importa solamente el ‘ver’, sino ver de tal manera que, iluminando el 
Ser de las cosas, se liberen sus íntimas tendencias” (EO I, pp. 102-103). Es 
decir, lo importante de este abordaje es que logre liberar las operaciones 
propias de la obra, su capacidad de traer una nueva luz que permite que 
los entes comparezcan.

 Para Guerrero, la obra de arte opera de tres modos, lo que llama la 
triple direccionalidad de la obra (la revelación y acogimiento de las obras, 
la creación de estas, y las tareas artísticas), cuestión que analizaremos 
a continuación. La obra es el eje a partir del cual se entienden todos 
los comportamiento estéticos. En este sentido, Albizu sostiene que la 
Estética operatoria es una “Estética de trama y de urdimbre”. La urdimbre 
es el hilo o conjunto de hilos verticales sobre y por debajo de los cuales 
se insertan hilos en dirección horizontal, a los que se llama “trama”. 
Este conjunto conforma el telar. La obra de arte “no ha de diluirse en 
las tramas existencial-ontológicas sino que ha de permanecer como 
urdimbre que las mantiene unidas y les da sentido, como los hilos 
básicos con lo que se urde la tela de la teoría” (Albizu, 2000, p. 334). 
Es decir, la obra no puede ser abordada solamente desde alguna de las 
direcciones artísticas (lo que identifica Albizu con la trama), sino que 
esta es el hilo fundante de todo comportamiento artístico. Y por ello será 
necesario para Guerrero recorrer cada uno de los hilos de la trama.

“Como de todas maneras hay que dejar abierta la cuestión de si hay 
algún arte y cómo puede ser éste, intentaremos encontrar la esencia del 
arte en el lugar donde indudablemente reina el arte. El arte se hace patente 



235Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

en la obra de arte” (GA 5, p. 2 [11-12]; las itálicas son nuestras). Tanto 
la Estética operatoria como “El origen de la obra de arte” son trabajos 
operocéntricos,14 centrados en la obra. Con esto queremos decir que 
el lugar en el que encontramos qué es el arte es en la obra y no en el 
artista, en las teorías del arte, en los círculos artísticos. Guerrero quiere 
distanciarse de las doctrinas “descentradas” del arte que reducen la 
obra a especulaciones éticas y metafísicas ajenas a la actividad operativa 
artística. Lo propio del arte, su obrar u operar fundamental, será el 
poner en obra la verdad. Pero esto para Guerrero solamente es posible 
gracias a la modernidad, y aquí encontramos una primer discrepancia 
importante respecto de Heidegger. Es cierto que en cuanto a la relación 
entre arte y verdad está de acuerdo con Heidegger, pero mientras 
que para el filósofo alemán la modernidad significa la aparición de la 
estética y por ende la reducción de la obra a una mera vivencia sensitiva, 
imposibilitando que abra un mundo, para Guerrero la Edad Moderna 
significa también la posibilidad de que el arte se independice de su 
servidumbre tradicional a lo sagrado para alcanzar su verdadero valor y 
dignidad. La obtención de su autonomía comenzó con el Renacimiento 
y se fue consolidando entre el siglo XVII y XIX, cuando la obra dejó 
de ser un mero artefacto para convertirse en una “obra de arte” (cfr. 
Guerrero, 2017, pp. 57-58). 

3. 2. La vía larga de la reflexión estética.
Hemos dicho entonces que lo central del trabajo de Guerrero, al igual 

que el de Heidegger, es la obra de arte. Ahora bien, ¿qué es una obra 
de arte?, ¿cómo interpretar este fenómeno?, ¿Por dónde empezar?, ¿por la 
obra misma?, ¿o más bien por su creador, el artista?, ¿o por lo que los 
espectadores que la juzgan?, ¿o, más bien, por las instituciones artísticas 
que la consagran como obra? Estas preguntas metodológicas están 
latentes tanto en “El origen de la obra de arte” como en Estética operatoria. 
“La metodología inaugurada por Husserl y consumada por Heidegger, 

14  La expresión es propia de Guerrero y no la encontramos así en 
Heidegger. Uno podría imaginar que el mismo filósofo argentino podría objetar 
que no estaría de acuerdo con que “El origen de la obra de arte” es una obra 
operocéntrica, ya que Heidegger, al decir que la obra de arte nos pone ante 
la presencia de un dios, ata a esta a un fin extraestético, atentando contra su 
autonomía. Lamentablemente, esta objeción excede los límites de este trabajo, 
pero espero poder en un futuro cercano publicar un artículo al respecto.



236 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

especialmente en los últimos aportes de ambos pensadores, nos da 
una base firme para la exposición de los problemas” (EO I, p. 101). ¿A 
qué metodología se está refiriendo Guerrero aquí? A la fenomenología 
hermenéutica. Esto lo vemos confirmado cuando, posteriormente, en el 
parágrafo 4 de la sección “Trama”, trabaja el círculo de la comprensión 
estética, retomando el concepto de “círculo hermenéutico” de la filosofía 
de Heidegger. Pero, como veremos a continuación, Guerrero reelaborará 
el círculo del arte propuesto por el filósofo alemán en “El origen de la 
obra de arte”.

Según la representación habitual, la obra surge a partir 
y por medio de la actividad del artista. Pero ¿por medio 
de qué y a partir de dónde es el artista aquello que es? 
Gracias a la obra; en efecto, decir que una obra hace al 
artista significa que si el artista destaca como maestro 
en su arte es únicamente gracias a la obra. El artista es el 
origen de la obra. La obra es origen del artista. Ninguno 
puede ser sin el otro. […] Pero el artista y la obra son en 
sí mismos y recíprocamente por medio de un tercero 
que viene a ser lo primero, aquello de donde el artista 
y la obra de arte reciben sus nombres: el arte. (GA 5, p. 
1 [11])

Lo que hace a una obra una obra de arte como tal es haber sido hecha 
por un artista, el que, a la vez, es tal en la medida en que logra hacer una 
obra de arte. Nos encontramos en un círculo. Por lo tanto, claramente, 
como señala Heidegger, hay un tercer elemento que define a ambos, 
que es aquello que llamamos “arte”. Pero ¿qué es entonces el arte?, ¿es 
simplemente un término que agrupa artistas y obras de arte? Y, si así lo 
fuera, ¿qué haría a aquellos y a estas parte del selecto mundo artístico? 
Heidegger continúa preguntándose, entonces, qué es la esencia del 
arte, donde encuentra otro círculo: el arte se hace patente en la obra y, 
a la vez, lo que hace a ésta una obra de arte es el arte mismo. O bien 
podemos inducir qué es el arte tomando y comparando distintas obras 
de arte, presuponiendo que lo son, o bien lo podemos deducir de una 
noción prospectiva del arte que determina qué es una obra de arte y 
qué no. En el primer caso, ¿qué obras de arte tomar en consideración? 
¿Deberíamos partir de las obras expuestas en documenta 14 o deberíamos 
retrotraernos a la antigua Grecia? ¿Cómo estar seguros de que aquellas 
obras que tomemos como casos paradigmáticos son verdaderas obras 



237Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

de arte? En el segundo caso, ¿en qué se sostienen esos supuestos que 
usamos como criterio para determinar qué es y qué no es arte?

Esto es lo que Heidegger llama “círculo hermenéutico”, lo que nos 
retrotrae a su obra Ser y tiempo. La noción de “círculo hermenéutico” 
supone una concepción del comprender y de la interpretación: toda 
interpretación supone un comprender previo. Es decir, cuando estamos, 
por ejemplo, ante una obra de arte, la interpretamos desde una idea 
previa de qué es el arte. Una obra de arte se me muestra como tal 
solamente si tengo una preconcepción de qué es el arte, elaborada a partir 
de la contemplación de otras obras que a su vez fueron comprendidas 
como tales desde una concepción previa del arte. No existe una 
experiencia virginal del arte, siempre están en juego preconcepciones. 
Para Heidegger, la solución no será otra que recorrer aquel círculo. 
Algunos, quienes busquen un conocimiento objetivo y neutro del 
ente, considerarán este círculo como vicioso, pero para el pensador 
alemán es todo lo contrario: es un círculo constitutivo. “Sin embargo, ver 
en este círculo un circulus vitiosus y buscar cómo evitarlo, o por lo menos 
«sentirlo» como imperfección inevitable, significa malcomprender radicalmente 
el comprender. […] Lo decisivo no es salir del círculo, sino entrar en él 
en forma correcta” (GA 2, p. 153 [171]). Recorrer el círculo supone, no 
una demostración rigurosa (esto sí supondría un círculo vicioso, ya que 
supondría lo que se quiere demostrar), sino un mostrar o explicitar el 
sentido precomprendido dado. 

“El círculo hermenéutico es un elemento inherente a cualquier 
intento de interpretación de un fenómeno humano” (Kockelmans, 
1986, p. 105),15 y uno de ellos será entonces el fenómeno de la obra de 
arte. Esto mismo está buscando Luis Juan Guerrero: entrar al círculo 
de forma correcta y recorrerlo a partir de la triple direccionalidad. “No 
es entonces el círculo vicioso que se forma en las cuestiones lógicas, 
sino la circularidad propia de los problemas existenciales” (EO II, p. 
56). El filósofo argentino toma la noción de “círculo hermenéutico” y 
el planteo de Heidegger en el ensayo sobre el arte pero complejiza la 
circularidad que supone la obra de arte. Aquí tenemos un excelente 
ejemplo de la lectura evolutiva que hace Guerrero de Heidegger. Esta 

15  La traducción es propia. En este trabajo podemos encontrar un análisis 
detallado de la relación entre “El origen de la obra de arte”, Ser y tiempo y el 
círculo hermenéutico.



238 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

debe interpretarse desde tres direcciones que constituirán los tres tomos 
de Estética operatoria. 

Pero, antes de analizar el aporte de Guerrero, detengámonos en la 
crítica que Paul Ricœur hace al abordaje hermenéutico de Ser y tiempo 
en “Existencia y hermenéutica”, texto publicado en 1969 en El conflicto 
de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica. Para Ricœur existen dos 
formas de hacer fenomenología hermenéutica: una vía corta y una vía 
larga. La vía corta la identifica con la analítica del Dasein de Ser y tiempo, 
donde Heidegger rápidamente abandona el debate del método y de 
entrada, sin dialogar con las ciencias humanas, comienza su ontología 
del ser finito partiendo de la estructura del comprender del Dasein. “No 
se ingresa de a poco en esta ontología de la comprensión; no se accede 
a ella gradualmente, profundizando las exigencias metodológicas de 
la exégesis, de la historia o del psicoanálisis: nos transportamos en 
ella por una súbita inversión de la problemática” (Ricœur, 2006, p. 11). 
Esta inversión refiere a la inversión que realiza Heidegger dentro de 
la hermenéutica: la pregunta ya no es cómo interpretar los textos, sino 
qué implica este ser que somos, el Dasein, que supone el comprender. 
La existencia humana está inserta en un contexto de significaciones a 
partir del cual se comprende a sí mismo, pero Heidegger no analiza 
este contexto significativo, lo que sería para él un análisis óntico, sino 
que va directamente al análisis ontológico de la existencia. En síntesis, 
para Ricœur la vía corta se introduce inmediatamente a la investigación 
del ser, a hacer una reflexión ontológica, sin mediar con un análisis que 
contraste el tema de estudio, el Dasein, con los aportes de otras ciencias 
humanas y, por lo tanto, extrayendo al objeto en cuestión del contexto 
interpretativo en el cual está inserto. 

Lo que Ricœur propone, la vía larga, es un camino indirecto pero 
con el mismo propósito: una investigación ontológica del ente capaz de 
comprensión. Para el filósofo francés, al igual que para Heidegger, la 
comprensión es un modo de ser de la existencia, pero toda comprensión 
supone un lenguaje. Por eso para Ricœur será necesario un primer 
grado de análisis en el plano semántico, la examinación de los distintos 
contextos significativos donde se da el sentido, a partir del cual se 
comprende la existencia humana, lo que significará en concreto un 
análisis de las distintas ciencias humanas que utilizan el método de 
la interpretación y, por ende, se articulan lingüísticamente (como la 



239Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

religión, el psicoanálisis, la historia).16 Gracias a este primer análisis, la 
hermenéutica filosófica no queda aislada de las otras disciplinas de la 
interpretación. Pero, para que este estudio sea propiamente filosófico, es 
preciso pasar a lo que Ricœur llama el “plano reflexivo”, el paso al análisis 
ontológico de la existencia: la comprensión de los signos nos habla de 
la comprensión de un sí mismo, de un existente que se comprende a sí 
mismo. “[Ú]nicamente en el movimiento de la interpretación podemos 
percibir el ser interpretado. La ontología de la comprensión permanece 
implicada en la metodología de la interpretación, según el ineluctable 
‘círculo hermenéutico’ que el mismo Heidegger nos enseñó a trazar” 
(Ricœur, 2006, p. 23).

¿No podríamos decir, análogamente, que de la misma manera rápida e 
inmediata en la que se introduce al problema ontológico de la existencia en 
Ser y tiempo, se introduce Heidegger al problema ontológico de la obra 
de arte? Esta vía “corta” de la hermenéutica la encontramos también 
en “El origen de la obra de arte”. Si bien Heidegger nos propone 
recorrer todo el círculo hermenéutico que supone la obra de arte, no 
hay un diálogo con las disciplinas propias del ámbito del arte, no está 
“en contacto con las metodologías efectivamente practicadas” (Ricœur, 
2006, p. 19) y “elabora directamente por un súbito vuelco” (Ricœur, 
2006, p. 23) la ontología de la obra de arte. Análogamente, Guerrero 
propone, en términos ricœurianos, y aquí encontramos uno de sus 

16  Este fragmento puede servir para ilustrar aquello a lo que se está 
refiriendo Ricoeur: “Esta vía inductiva es la única accesible en el comienzo de 
la investigación, pues la cuestión es, precisamente, determinar la estructura 
común de las diversas modalidades de expresión simbólica. Aquí habría 
que invocar, sin preocuparse por una precipitada reducción a la unidad, los 
símbolos cósmicos que revelan una fenomenología de la religión, como la de 
Van der Leeuw, Maurice Leenhardt o Mircea Eliade; el simbolismo onírico 
revelado por el psicoanálisis, con todos sus equivalentes en el folklore, las 
leyendas, los refranes y los mitos; las creaciones verbales de los poetas, según 
el hilo conductor de las imágenes sensoriales, visuales, acústicas y otras, según 
la simbólica del tiempo y el espacio. A pesar de tener arraigos diversos en los 
valores fisonómicos del cosmos, en el simbolismo sexual, en la imaginería 
sensorial, todos estos simbolismos advienen en el elemento del lenguaje. No hay 
simbolismo previo al hombre que el habla, aun cuando el poder símbolo tenga 
sus raíces más abajo. Es en el lenguaje donde el cosmos, el deseo y el imaginario 
acceden a la expresión; siempre es necesaria una palabra para retomar el mundo 
y hacer que se convierta en hierofanía”(Ricoeur, 2006, p. 18)



240 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

grandes aportes, una “vía larga” para su reflexión estética. Adopta como 
metodología de trabajo el método hermenéutico, pero su trabajo buscará 
constantemente contrastar sus reflexiones tanto con distintas obras de 
arte, antiguas y contemporáneas (desde las cuevas de Lascaux hasta los 
frescos de Orozco), como con las teorías de arte y trabajos de historia 
del arte de su tiempo (como Charles W. Morris, Erwin Panofsky, Leon 
Underwood, Roger Caillois, Boris de Schloezer, André Malraux, por 
nombrar algunos). En este sentido hay un camino indirecto, al igual que 
en Ricœur, que nos conduce, lentamente, al plano ontológico de la obra 
de arte.

Al igual que el análisis de Ricœur sobre la existencia, la reflexión 
sobre la obra de arte de Guerrero comparte con Heidegger el objetivo 
final, el carácter ontológico de la obra, análisis que el filósofo argentino 
llama “trascendental”. Pero es preciso elaborar un camino indirecto que 
dialogue con las otras disciplinas que tienen como objeto la obra de arte.

No pretende [este análisis trascendental-ontológico], 
en cambio, sustituir a las tareas científicas particulares. 
Por el contrario, sus categorías —aunque de una 
“operatividad trascendental” muy distinta y distante 
del planteo kantiano— todavía pueden ser tildadas de 
“vacías”, si no se hunden entre los materiales, amplios y 
variados, a menudo espesos y compactos, que le ofrecen 
las investigaciones especiales. Pero inversamente, estas 
últimas, sin aquellas categorías constitucionales, son 
“ciegas” (EO I, p. 102)

Es decir, un abordaje puramente ontológico-trascendental puede ser 
considerado vacío, estéril, si no entra en diálogo con las investigaciones 
específicas de la obra de arte, lo que Heidegger llamaría “ciencias 
ónticas”: la historia del arte, la teoría literaria, la sociología del arte, la 
psicología del arte, la antropología cultural, la etnografía, entre otras. 
También Guerrero considera lo que llama “doctrinas del arte”, teorías 
explicitadas o implícitas en mitos, tradiciones orales, instrucciones de 
taller, teologías y políticas del arte de distintas épocas. Esta “simbiosis” 
de enfoques y perspectivas de la obra de arte permite una mirada más 
completa del objeto de estudio, pero siempre desde “los horizontes 
problemáticos de una prima philosophia sive aesthetica” (EO I, p. 103), 



241Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

ya que, de lo contrario, todos estos enfoques son ciegos sin el análisis 
ontológico que aporta la filosofía.17 

3.3. El círculo hermenéutico propuesto por Guerrero: la triple 
direccionalidad
Uno de los principales aportes de la Estética operatoria es la 

metodología propuesta para abordar la obra de arte. A lo largo de la 
historia del pensamiento, algunas estéticas enfatizaron el rol del artista 
y pusieron el foco en la creación, mientras que otras pusieron el centro 
en la recepción del espectador o en el contexto en que surge la obra. 
Pero ¿qué determina a la obra como obra? ¿Qué hace a la obra una obra 
de arte? ¿La mano del artista?, ¿la aceptación del público?, ¿el contexto en 
el que se le inserta? La propuesta de Luis Juan Guerrero viene a traer 
un equilibrio entre estas tensiones. Según el filósofo argentino, toda 
actividad humana muestra una triple orientación:

1.	 La primera tiene que ver con la capacidad humana para ir más 
allá de los hechos y alcanzar el Ser. “Porque es un salto anticipa-
dor de la experiencia, más que una explicación sistemática de do-
minios ya establecidos. Es la dirección que nos descubre nuevas 
posibilidades de la experiencia” (EO I, p. 165).

2.	 La segunda nos conduce a la fuerza latente que hace a las cosas 
ser lo que son, lo que en términos clásicos es llamado “esencia”.

3.	 La última nos conduce prospectivamente al fin del actuar; es 
decir, a la hora de actuar proyectamos una meta. Esto es lo que 
llama Guerrero “destino” o “tarea”.

17  Pero no perdamos de vista que aquí estamos hablando de la reflexión 
estética, es decir, este largo rodeo es necesario para la investigación filosófica 
de la obra, pero no para tener una experiencia estética. La obra de arte se 
exhibe a sí misma y propone un mundo a partir del cual comprendernos, 
independientemente del que le dio origen. Esto es lo que Guerrero llama la 
“insularidad imaginaria” de la obra: el mundo que propone, la configuración 
imaginaria que trae, se independiza del mundo histórico del cual proviene. En 
otras palabras, no necesitamos investigar las condiciones históricas, sociales y 
culturales para tener una verdadera experiencia estética.



242 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Estos tres comportamientos posibilitarán las tres direcciones a partir 
de las cuales se analizará la obra de arte y a partir de las cuales el hombre 
se comporta frente a esta y, al mismo tiempo, constituirán los tres tomos 
de Estética operatoria en sus tres direcciones. Cada dirección es una manera 
de tratar, de “estar entre” las obras de arte o, como sostiene Roberto 
Walton (2017), cada dirección es un horizonte trascendental a partir del 
cual se puede analizar la obra de arte. Guerrero introduce la noción de 
“dirección” para no caer en un sistema cerrado, sino en uno “siempre 
abierto, siempre imprevisible y, por supuesto, inacabable” (EO I, p. 105). 
Las tres direcciones serían:

1.	 El comportamiento hacia el Ser de la obra de arte, que es lo 
que entiende como actitud de revelación por parte de la obra y 
acogimiento de esta.

2.	 El comportamiento hacia la Esencia de la obra de arte, que no es 
otra cosa que el momento de creación de la obra, la “puesta en 
obra” de esta, expresión netamente heideggeriana.

3.	 El comportamiento hacia la Tarea de la obra de arte, que refiere 
a la promoción y el requerimiento de más y nuevas obras.

Estas tres direcciones pretenden dar cuenta de la experiencia estética 
de un modo integral. En primer lugar, en el orden empírico, y no en el 
fundamental, una comunidad, una escuela, una clase dirigente, establece 
una dirección artística, lega una tarea artística (III). En segundo lugar, 
esta tarea es apropiada por el artista, quien crea una obra de arte (II). 
Finalmente, la obra se revela, se muestra como tal, y es acogida por los 
espectadores (I).

También con un espíritu muy alejado de nuestro 
criterio metodológico, sostiene Heidegger: que la básica 
estructura filosófica del fundamento tiene una triple 
modalidad: fundar como fundamentar (Begründen), 
como posar o hacer pie (Boden-nehmen) y como instaurar 
(Stiften). Proyectando esta tesis en nuestro esquema de 
trabajo, diríamos que todo “fundamento” o “razón de 
ser” tiene una triple dirección: como fundamentación del 
Ser, como arraigo en una Esencia y como instauración 
de una Tarea, empresa, misión o destino (EO I, p. 166).



243Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

Aquí Guerrero reconoce que la idea de la triple direccionalidad 
supone una distinción netamente heideggeriana, el triple sentido de 
fundar de la trascendencia de la existencia humana (Begründen, Boden-
nehmen y Stiften) que el filósofo alemán desarrolla en el ensayo “De la 
esencia del fundamento”.18 Como vemos en el fragmento citado, Guerrero 
identifica: 1) fundamentar (Begründen) con la revelación y el acogimiento 
de la obra, 2) tomar suelo (Boden-nehmen) con la creación de la obra, 
e 3) instaurar (Stiften) con la promoción y el requerimiento de nuevas 
obras de arte. Guerrero indica que las tres direcciones refieren a la triple 
modalidad de la trascendencia: “’por encima’ de la realidad descubre-
la-posibilidad —el horizonte del Ser—; ‘por detrás y por debajo’, busca 
el suelo soportante de la Esencia; y ‘por delante’ se proyecta hacia una 
actividad transformadora” (EO I, p. 167). Aquí tenemos dos expresiones 
clave: “busca el suelo” nos remite al Boden-nehmen, y lo identificará 
con la creación, sobre la que hablará en el volumen II, y “proyectar”, lo 
propio de Stiften, lo identificará con la promoción y requerimiento de 
obras de arte, sobre lo que hablará en el volumen III.

 Pero veamos en detalle las razones de esta identificación (por 
cuestiones didácticas mantendré el orden de exposición de “De la 
esencia del fundamento” y no el orden de Guerrero, aunque coincide 
con el “orden empírico” que trazamos más arriba):

1) Para Heidegger, el concepto de “instaurar” (Stiften) es una nueva 
formulación de lo que en Ser y tiempo llamaba “proyección de un 
mundo” y se identificaba con el advenir (Zukommen). “Este «primer» 
fundamentar no es otra cosa que el proyecto del «en consideración 
a». […] El «en consideración a» proyectado en este proyecto que 
arroja delante remite a la totalidad de lo ente que se desvela en este 
horizonte del mundo” (GA 9, p. 165 [142]). “[E]l proyecto de un mundo 
hace posible una comprensión previa del ser de lo ente” (GA 9, p. 168 
[144]). “Mundo” refiere a un conjunto de relaciones significativas que les 
permite a los entes mostrarse, una comprensión previa del ser de lo ente. 
En Ser y tiempo, este mundo, este conjunto de relaciones significativas, 

18  “De la esencia del fundamento” aparece en 1929, dos años después de Ser 
y tiempo, publicado en Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, 
tomo homenaje a Edmund Husserl. En 1976 se publica en Hitos (GA 9). Aquí 
referiremos a los temas de este ensayo concernientes a la Estética operatoria. Para 
un análisis más exhaustivo de “De la esencia de la verdad”, cfr. Caputo (1970), 
De Kuyer (1983) y Richardson (2003).



244 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

es proyectado, para Heidegger, por la existencia humana. El Dasein, al 
existir, se proyecta en posibilidades. El presente se me abre desde las 
posibilidades que proyecto. La posibilidad de ser artista, por ejemplo, 
no es un estado dado, no es algo que se alcanza al pintar un cuadro, sino 
que es la proyección de esa posibilidad la que hace al artista ir al taller, 
comprar materiales, pintar, visitar museos. Un pincel se le muestra al 
artista como una herramienta de trabajo, mientras que, por ejemplo, un 
cavernícola, cuyo mundo, cuyo marco interpretativo, es distinto, lo vería 
de otra manera. En definitiva, esa posibilidad de ser artista le abre un 
mundo, un horizonte a partir del cual significa las cosas. Pero esto no 
lo debemos pensar en términos individuales, sino comunitarios, dado 
que “el ser artista” supone una precomprensión, un mundo, que no crea 
el individuo sino que extrae de su cultura. De la misma manera, para 
Guerrero hay una proyección de una comunidad que le abre un mundo 
al artista. “Así, por ejemplo, para una determinada comunidad el mundo 
debe tener tal luz. En otras palabras: la comunidad quiere que el mundo 
tenga esa luz, y al artista se le reclama e impone que el mundo de su obra 
exponga esa luz” (EO II, p. 49). El artista responde a los reclamos de una 
comunidad o una época: le legan una tarea, le imponen una dirección 
artística, sea explícita o implícita; es decir, proyectan posibilidades. Un 
pintor medieval nunca podría pintar unas manzanas sobre la mesa a 
lo Cézanne; ni siquiera se le ocurriría, pues dentro de su horizonte de 
comprensión hay una comunidad que le impone la tarea de pintar temas 
religiosos. “Por eso las grandes figuras en la historia de las empresas 
artísticas no son ‘inspirados’, ni ‘inventores’, pero en cambio son los 
grandes mayéuticos del arte. Por ejemplo, los Medici en el Quattrocento” 
(EO III, p. 63).

2) Pero estas posibilidades no son infinitas, sino que, dado que 
quien proyecta, el Dasein, es finito, sus posibilidades también lo son: su 
proyección parte siempre de un suelo. Las innumerables posibilidades 
del Dasein no podrían realizarse todas en razón de su finitud; la 
realización de unas excluye la de otras. “Tomar suelo” (Boden-nehmen) 
refiere a la facticidad de la existencia humana, al hecho de que, al ser 
un ente finito en medio de los entes, ciertas posibilidades se le sustraen. 
El “suelo” representa aquello dado de antemano, y de lo cual muchas 
veces no somos conscientes, que circunscribe nuestras posibilidades 
futuras. La facticidad de la obra de arte, el “tomar suelo” de la obra, 
es el suelo a partir del cual parte el artista al momento de ejecutar 
la obra. El hombre es un ser finito y, por lo tanto, no crea desde la 



245Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

nada. Su creación no es producto de un genio, abstraído de cualquier 
condicionamiento cultural o social, sino que supone una serie de 
estratos histórico-culturales que conforman el suelo donde se crea la 
obra, es decir, una serie de estratos que limitan las posibilidades fácticas 
de la obra: 1) el plano anónimo de la vida social; 2) los mandatos de una 
clase dirigente; 3) las escuelas artísticas que velan por un “estilo”;19 4) el 
artista individual que crea la obra, que “no es, por consiguiente, el factor 
primordial, sino el último y el más condicionado de todos” (EO II, p. 
60).20 El requerimiento y la promoción de las obras de una comunidad 
proyecta ciertas posibilidades, pero estas no son infinitas, sino que 
suponen un sustrato fáctico e histórico que condiciona la proyección y 
también la ejecución de la obra y la realización de esa proyección. Es 
decir, el artista es el último elemento que determina la facticidad de la 
obra; antes hay una diversidad de estratos. Esto lo encontramos más 
claramente en la conferencia dictada en el Primer Congreso Nacional 
de Filosofía, llevado a cabo en 1949, “Escenas de la vista estética”: 
“nuestra capacidad humana de composición artística resulta siempre 
limitada y finita” (Guerrero, 2015, p. 30). ¿Limitada en qué sentido? Más 
adelante lo aclara: “la obra no se inscribe solamente en la determinación 
particular del hombre, es decir, en una época histórica y una cultura 
local, sino también en la determinación particular de una materia 

19  Esto es desarrollado en Estética operatoria II: El estilo es “la presencia real 
y directa de ciertas grandes obras del pasado, en la obra que se encuentra actualmente en 
ejecución” (EO II, p. 203; las itálicas son del autor). Es decir que el “suelo” a partir 
del cual se ejecuta la obra supone la retención de otras obras de arte. El artista, a 
la hora de crear, dialoga y supone las obras que lo anteceden.

20  Karsten Harries hace una lectura similar sobre el rol del artista en “El 
origen de la obra de arte”. “Aquí se dice que el rol del artista es puramente 
pasivo. Él no es más que un pasaje, como dice Heidegger. Lo que pasa a través 
de él proviene de la tierra en la que tiene sus raíces, invitándonos a volver a 
la pregunta que Heidegger había planteado con respecto a la comparación 
de Descartes de la filosofía como un árbol: ¿En qué suelo tiene este árbol sus 
raíces?” (Harries 2009, p. 98; la traducción es propia). Es decir, del mismo modo 
que la filosofía no es una reflexión ahistórica, sino que echa sus raíces en un 
suelo, en contexto social, cultural y político, ni el artista crea desde la nada ni la 
comunidad proyecta una tarea de la nada, sino que toman su impulso desde un 
suelo históricamente sedimentado.



246 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

específica” (Guerrero, 2015, p. 30).21 Es decir, la materia también marca 
un límite respecto a las obras que la comunidad proyecta. El contexto 
cultural y social, el estilo, el propio individuo creador y la materia son 
todos estratos que conforman el suelo sobre el cual se erige la obra. 
Este proceso creador es una “gestación consumatoria”, refiriéndonos a 
consumar en el sentido heideggeriano como realizar algo en su plenitud 
(cfr. EO II, p. 12). El creador es quien realiza su obra en toda su plenitud, 
y por ello la segunda dirección refiere a la Esencia.

3) Por último, Heidegger aborda el tercer componente del fundar, 
el “fundamentar” (Begründen). Por un lado, el Dasein proyecta 
posibilidades; por el otro, esas posibilidades son limitadas por la 
facticidad de la existencia, pero aún no se ha dicho con precisión cómo 
se muestran los entes. El manifestarse de los entes, lo que Heidegger 
llama “verdad óntica”, es posible gracias a la verdad ontológica, esto es, 
el espacio de sentido que permite a los entes comparecer, lo que llama 
“la comprensión del ser”. Digámoslo de otro modo: el fundamentar 
articula el elemento positivo, la proyección de posibilidades, y el 
negativo, la limitación de posibilidades, y así articula la inteligibilidad: 

21  En esta conferencia, Guerrero va mostrando los distintos estratos que 
componen la obra de arte y anticipa alguna de las cuestiones que planteará en 
Estética operatoria: 1) un primer estrato que llama “taller”: el mundo, en sentido 
heideggeriano, que vamos creando y en el cual siempre estamos insertos. En 
el trato cotidiano con las cosas, la existencia, no en un sentido individual sino 
colectivo, va conformando un mundo, un orden a partir del cual se organizan 
los entes. 2) Sobre este se monta un segundo estrato, “la fiesta”, es decir, el juego 
en una dimensión social a partir del cual los hombres ponen en suspenso el 
mundo anterior, el mundo pragmático de la vida cotidiana, y donde florece 
la imaginación. 3) En medio de la “fiesta”, un hombre se queda absorto con 
un objeto. Este es el estrato del encantamiento. En la contemplación de este 
objeto surge un temple de ánimo gracias al cual conectan el estado interior 
del espectador y el objeto estético. 4) Una vez lograda esta conexión, se puede 
configurar una imagen, transformar ese temple de ánimo en un complejo 
significativo. Guerrero lo llama “exorcismo” porque de alguna manera es 
descifrar el mensaje atemático del temple de ánimo, ponerlo en imágenes, darle 
una significación. 5) Por último, la composición refiere a la “exteriorización” del 
proceso anterior, que configuraba una imagen o complejo significativo, es decir, 
la composición de la obra de arte. Cada estrato supone al anterior y tiene como 
última capa la obra de arte. Como vemos, tanto en esta conferencia como en 
Estética operatoria la obra no es creada nunca ex nihilo, sino que, en cuanto ente 
fáctico, supone un estrato de sentidos históricos y culturales.



247Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

los entes se tornan inteligibles. El espacio de sentido a partir del cual se 
nos muestran las cosas se compone de esta tensión entre la proyección 
y la sustracción de posibilidades. Estos tres elementos, igual que 
las direcciones de Guerrero,22 no se excluyen entre sí, sino que son 
igualmente originarios y complementarios: la proyección limitada de 
posibilidades abre un mundo que funda el fundamento ontológico para 
que los entes se muestren.23 Este tercer componente será identificado 
por Guerrero con la revelación y el acogimiento de la obra de arte, con 
el “comportamiento hacia el Ser de la obra de arte”. ¿A qué se refiere 
con “el Ser de la obra de arte”? “En la Estética I se muestra la pulsión 
o empuje de auto-revelación de la obra y su proceso de acogimiento. 
Y por tanto, el puro Ser de la obra de arte, es decir, su presencia y su 
llamado” (EO I, p. 169). Es decir, la obra se manifiesta, comparece como 
ente, lo que Heidegger llama “verdad óntica”. Pero la manifestación 
de este ente supone la apertura de una verdad ontológica. Es decir, la 
obra, al manifestarse, permite que otros entes se muestren. La obra de 
arte es un ente que, al manifestarse, transforma cómo el resto de los 
entes se muestran. “En ese centro de apertura e iluminación del ente 
acontece el des-encubrimiento del ente mismo” (EO I, p. 413). Acontece 
la nueva luz que trae la obra, que Guerrero y Heidegger llaman “Ser”. 
Pongamos el siguiente ejemplo: para leer la Divina comedia debo tener 
una cierta precomprensión del mundo (mínimamente: qué es un 
libro, qué es el infierno, qué es el paraíso, etc.), pero la experiencia de 

22  “Por otra parte, debemos acentuar de inmediato que no son tres 
actitudes separadas, entre otras varias, sino precisamente aquel triple contexto 
de todos los comportamientos estéticos, a que antes nos referíamos” (EO I, p. 
167).

23  “Aunque aquí no se puede mostrar, el proyecto de un mundo hace posible 
una comprensión previa del ser de lo ente, sin ser él mismo ninguna relación del 
Dasein con lo ente. A su vez, la implicación que permite que el Dasein se encuentre 
situado en medio de lo ente (sin que falte nunca un desvelamiento de mundo) 
y que esté determinado por él en su ánimo no es ningún actuar ateniéndose a 
lo ente. Ahora bien, ambos son, dentro de su unidad ya caracterizada, la 
posibilidad trascendental de la intencionalidad, de tal modo que, en cuanto 
modos del fundamentar, ellos contribuyen a que madure o se produzca un tercer 
modo: el fundamentar como dar fundamentos [Begründen]. En este último, la 
trascendencia del Dasein se encarga de que sea posible el manifestarse del ente 
en sí mismo, esto es, se encarga de que exista la posibilidad de la verdad óntica” 
(GA 9, p. 168 [144]).



248 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

lectura de esta puede transformar esta comprensión previa de las cosas. 
Aquí encontramos la principal coincidencia entre el filósofo alemán y 
el filósofo argentino: la obra de arte tiene una función ontológica, la 
revelación del Ser, que no es otra cosa que la apertura de espacio de 
sentido, una nueva luz que permite a los entes mostrarse. 

¿Qué es la obra de arte? Solo podemos alcanzar lo propio de la obra 
recorriendo el círculo. Cada punto supone al anterior: al acoger o 
contemplar una obra (I), esta nos remite a un artista que crea o ejecuta la 
obra (II), el cual es direccionado por una comunidad (III). El creador de 
la obra (II) es guiado en su obrar por una sociedad o época (III) y dialoga 
con las obras del pasado que ha contemplado (I), que constituyen un 
estilo. La dirección de la comunidad (III) lega una tarea al artista (II) 
teniendo dentro de su horizonte de comprensión las obras del pasado 
que la tradición ha acogido (I). “Pero luego, como ya hemos dicho, 
el proceso vuelve hacia atrás y se cierra el círculo” (EO I, p. 170). Ni 
los contempladores ni los artistas pueden contemplar “la obra en sí”, 
en su pura apariencia, “sino que: a) implican en el Ser de la Estética 
contemplativa la ‘puesta en obra’ de la creación artística (II). Y b) 
también implícitamente reconocen que esa ‘puesta en obra’ obedece a 
un reclamo (III)” (EO I, p. 172). Es decir que las tres direcciones nos 
marcan tres puntos dentro del círculo a partir de los cuales se nos 
muestra la obra de arte, “[p]orque todo proceso de comprensión es 
circular” (EO I, p. 169). La obra de arte no es nunca un fenómeno puro 
o, como lo llama Guerrero, un “fenómeno desnudo”, sino que debemos 
entenderla recorriendo el círculo, “el ‘largo camino’ de la experiencia” 
(EO II, p. 56). Guerrero toma, sin ninguna duda, la estructura del circulo 
hermenéutico; su transfiguración en Estética operatoria supone elementos 
que no encontramos en Heidegger. Aquí vemos claramente la lectura 
evolutivo-productiva de Guerrero.24 Si bien Heidegger tiene en cuenta 
el rol del espectador, al que llama “los curadores” o “cuidadores” (die 
Bewahrenden), y el del artista, el filósofo argentino introduce un elemento 
nuevo que el pensador alemán no considera: el rol del promotor del 
arte, las demandas artísticas de una sociedad, época o comunidad. 
Estas demandas no necesariamente son explícitas; no necesariamente el 

24  William Richardson curiosamente también reconoce una triple dirección 
en “El origen de la obra de arte”: la obra abre un espacio de sentido gracias a la 
donación del Ser, la creación del artista y la tarea de los curadores de mantener 
abierta esa verdad puesta en obra (cfr. Richardson, 2003, pp. 413-414).



249Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

contemplador o el artista tienen un conocimiento evidente de estas, sino 
que es una proyección normativa tácita.

3.4. El abordaje ontológico, ¿una reflexión fenomenológica?
En el primer punto sosteníamos que Guerrero adopta la metodología 

propia de la fenomenología hermenéutica al tomar la noción de “círculo 
hermenéutico” para abordar la obra de arte. En la sección anterior 
afirmábamos que la Estética operatoria era un análisis ontológico. Aún 
debemos ahondar más en estas afirmaciones. ¿Puede Guerrero, en 
primer lugar, considerarse un fenomenólogo? ¿En qué sentido hablamos 
de un análisis ontológico?

Guerrero reconoce que su investigación tiene dos estratos: uno 
óntico y otro ontológico. Esta distinción tiene claramente reminiscencias 
heideggerianas,25 como lo reconoce Guerrero más adelante,26 y también 
es influenciado por el libro ¿Qué es la ciencia? de Wilhelm Szilasi, donde 
el filósofo alemán y amigo de Guerrero elabora una teoría de la ciencia 
a partir de la fenomenología de Heidegger, específicamente a partir de 
esta distinción entre una dimensión óntica y una ontológica. La primera 
refiere a lo histórico, fáctico y contingente, mientras que la segunda a lo 
a priori y constitutivo. Esto es lo que luego, en el seminario Los problemas 
fundamentales de fenomenología, de 1927, llamó “diferencia ontológica”: la 
diferencia entre el ser y el ente. El ser será, para Heidegger, aquello que 
permite al ente comparecer, el espacio de sentido que permite a los entes 
mostrarse, el horizonte último de inteligibilidad del ente.27 Guerrero 
adhiere explícitamente a este planteo en el parágrafo 17 de la sección 

25  Heidegger distingue entre ciencias ónticas o positivas y la ciencia 
ontológica o ciencia del ser, la filosofía, en la conferencia “Fenomenología y 
teología”, pronunciada el 9 de marzo de 1927 y repetida en Marburgo el 14 
de febrero de 1928 (cfr. GA 9, pp. 48-50 [51-53]). En ese entonces Guerrero se 
encontraba en Alemania, con lo cual es plausible que la haya escuchado o haya 
accedido a su contenido por medio de algún apunte.

26  “Hemos enfocado la llamada ‘diferencia óntico-ontológica’ —oculto 
motor de toda filosofía, genialmente puesto de relieve en nuestros días por 
Heidegger— como una correlación movible y multivalente entre el fenómeno 
estético y su correspondiente horizonte” (EO I, pp. 185-186).

27  Para una caracterización más exhaustiva de la diferencia ontológica, cfr. 
Vigo “(2008, pp. 39-58).



250 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

“Trama”,28 abandonando, junto con Heidegger, la fenomenología de la 
conciencia husserliana:29 “La ‘constitución’ de cada horizonte ontológico 
sólo tiene sentido a partir del Ser mismo y no de la conciencia (como 
sostenía en sus primeros tiempos la Fenomenología)” (EO I, p. 187).

La aplicación de la correlación óntico-ontológica al análisis de 
la obra de arte propuesta por Guerrero supone la identificación del 
plano artístico con el óntico y el plano estético con el ontológico. Lo 
artístico-óntico es el estrato en el que se analiza e intenta explicar el 
propio fenómeno (¿cómo contemplarlo?, ¿cómo producirlo?), pero sin 
abordar su razón de ser. Las disciplinas “mal llamadas” empíricas, 
según Guerrero, como la historia del arte (plástico, literario, musical), 
la psicología del arte o la sociología del arte serían disciplinas ónticas. 
El plano ontológico supone abordar la razón de ser del fenómeno. La 
estética filosófica tiene como tarea la fundamentación ontológica de 
las disciplinas artísticas-ónticas y de nuestro trato con las obras. Es 
decir, esta ontología estética traza el campo a priori en el que se mueven 
las ciencias artísticas. Guerrero está haciendo una “Estética de las 
Estéticas” o, como la llama Ibarlucía, una “metaestética” (2008, p. 64). 
Para esclarecer este punto puede ser útil una comparación con la idea 

28  “El ente —mejor dicho: tal o cual ente particular— sólo se entiende 
constituido desde siempre a partir del Ser de dicho ente particular y, en 
último término, de aquel Ser total y absoluto, pero sin que sea necesario haber 
investigado explícitamente esta consideración trascendental” (EO I, p. 187). “Por 
eso al tratar con un ente particular tenemos una comprensión pre-ontológica del 
horizonte trascendental inmediato. O sea, del contexto que hace posible a ese 
ente. Más tarde podremos o no explicitar y tematizar dicha comprensión; esto 
es, convertirla en propiamente ontológica” (EO I, p. 187). Y encontramos una 
clara, aunque tácita, referencia a Ser y tiempo: “Pero también, al tratar con ese 
ente particular, poseemos pretemáticamente hasta el último horizonte. […] Así, 
en el conocido ejemplo de la actividad de ‘martillar’, decimos que este ente se 
nos aparece dentro de un horizonte ontológico-histórico de ‘instrumentalidad’” 
(EO I, p. 187).

29  A los ojos de Heidegger, Husserl nunca cuestionó el ser de las cosas, 
dando por supuesto y no problematizando el ser de la conciencia. En este 
sentido, Husserl seguiría bajo la tradición filosófica inaugurada por Descartes, 
centrada en el sujeto. Para ahondar en la relación entre Heidegger y Husserl 
y el giro que propone el primero dentro de la fenomenología, cfr. los clásicos 
trabajos de Pöggeler (1993) y Richardson (2003), como también los trabajos de 
Caputo (1992), Dostal (2011) y Overgaard (2011).



251Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

de “paradigma” y la noción de “ciencia normal” de Thomas Kuhn, 
desarrolladas en La estructura de las revoluciones científicas. La estética-
ontológica funda un paradigma. “Considero a éstos [los paradigmas] 
como realizaciones científicas universalmente reconocidas que, durante 
cierto tiempo, proporcionan modelos de problemas y soluciones a una 
comunidad científica” (Kuhn, 2017, p. 13). Es decir, es un conjunto de 
supuestos teóricos fundamentales, pero también creencias y valores, 
problemas y modelos de solución compartidos por una comunidad 
(en el caso de Kuhn) científica; en este caso, análogamente, por una 
comunidad artística. Este paradigma permite, según Kuhn, “la ciencia 
normal”. El hacer ciencia normalmente supone una serie presunciones 
que permiten a los científicos realizar su trabajo, hacer experimentos, 
calcular, medir. Un astrónomo, por ejemplo, no podría trabajar si no 
asume previamente que el sol es el centro de la galaxia: todos sus cálculos, 
hipótesis y resultados dependen de este presupuesto.30 El científico no 
pone en duda el paradigma; si se presentan ciertas anomalías, dudará 
de sí mismo y de su propia capacidad antes que dudar del marco del 
cual parte. Las disciplinas artísticas-ónticas, de la misma manera, “no 
se preocupan por constituir sus propios fundamentos, en tanto reciben 
de la filosofía el ‘campo a priori’ o fundamento ontológico, dentro del 
cual se mueven sus investigaciones particulares”, estableciendo cada 
disciplina “las determinaciones específicas de sus objetos propios y, al 
mismo tiempo, elabora sus métodos o caminos de investigación” (EO 
I, p. 184).31 Es decir, la estética provee el paradigma a partir del cual 

30  En esta misma línea, investigando cómo la dimensión ontológica 
determina la marcha de las ciencias, es decir, disciplinas ónticas, dice Szilasi: 
“Para poder decidir si un ente o un fenómeno pertenece a su campo, tiene que 
disponer ya, de antemano, de los contornos, del horizonte de este campo. El 
horizonte con arreglo al cual explica los entes singulares se da a priori antes de 
todo encuentro con cualquier ente y de tal modo que transforma al ente. Así el 
físico, antes de entrar a considerar un fenómeno cualquiera, posee un concepto 
previo de lo que quiere decir ‘naturaleza’. Esta comprensión de la naturaleza 
determina toda su actitud en contraposición a la situación ingenua en la que la 
actitud y sus referencias circunstanciales trazan el horizonte de la comprensión. 
[…] El horizonte de cosas que se proyecta no sólo sirve para deslindar un campo, 
pues también sirve de fundamento sobre el que descansa toda la labor y la 
interrogación conceptual concreta de la ciencia” (Szilasi, 1966, p. 40).

31  En “La estructura de las revoluciones artísticas” de Gianni Vattimo 
encontramos un interesante análisis y comparación entre la estructura de la 



252 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

se hace “arte normal”, determina el marco previo dentro del cual los 
artistas, críticos, galeristas e historiadores de arte trabajan normalmente. 

Guerrero utiliza también la noción de “horizonte” para explicar la 
correlación óntico-ontológico, concepto propio de Husserl, entendiendo 
el horizonte como “el campo a priori” o fundamento ontológico. La 
estética provee un horizonte “en tanto sólo consiste en un horizonte 
de posibilidades de comprensión, dentro del cual un ente puede llegar 
a ser comprendido e interpretado en su fundamento o razón de ser” 
(EO I, p. 185). Es decir, la estética provee un marco de comprensión a 
partir del cual entendemos la obra de arte en cuanto tal. Ahora bien, este 
horizonte supone “una serie de estratos históricos, sociales y culturales 
de sedimentación trascendental, correlacionados, desde luego, con 
una serie de estratos trascendentales de interpretación” (EO I, p. 185). 
Aquí aparece nuevamente, formulada de otro modo, la distinción entre 
plano óntico y el plano ontológico, un doble fundamento: uno empírico 
(histórico, cultural y social) y uno trascendental. Lo empírico se funda en 
lo trascendental y solamente a partir de lo fundado tenemos acceso a lo 
fundante. La obra es un ente estratificado, con distintas capas de sentido. 
La labor del filósofo consiste en desentramar ese ente estratificado para 
poder determinar qué es lo propio de la obra de arte. Aquí encontramos, 
nuevamente, la vía larga de la fenomenología hermenéutico-estética: 
solamente a partir de un rodeo por la dimensión histórica, cultural y 
social de la obra podemos alcanzar el horizonte que la posibilita.

[…] tan sólo el estudio empírico de los fenómenos 
estéticos puede abrirnos el acceso, por una parte, hacia 
la inagotable variedad de producciones artísticas —que 
se extienden a lo largo y lo ancho de la historia y de 
la tierra, o sea de la tradicional “Historia universal”— 
y, por otra, hacia las condiciones que hacen posible de 
antemano cada una de esas apariciones, con su peculiar 
entonación y en su kairós o tiempo propicio (EO I, p. 
186).

Sostenemos que Guerrero es un fenomenólogo en cuanto utiliza el 
método fenomenológico como vía de acceso a la cosa misma, en este 
caso, a la obra de arte. Aquí entendemos el método fenomenológico 

evolución de las ciencias propuesta por Kuhn y la evolución de las artes (2015, 
pp. 83-98).



253Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

en el sentido en que lo desarrolla Heidegger en el parágrafo 7 de Ser 
y tiempo. “Fenómeno”, proveniente de ϕαινόμενον, significa “lo que se 
muestra”. La fenomenología es el método que procura hacer ver desde sí 
mismo aquello que se muestra, y hacerlo ver tal como se muestra desde 
sí mismo. Este es el sentido de la máxima “volver a las cosas mismas”. Y, 
a su vez, el método fenomenológico es el modo de acceso que constituye 
la ontología porque en él se muestra el ser del ente, es decir, permite 
acceder a aquello que hace posible que se muestre el ente. “La ontología 
sólo es posible como fenomenología” (GA 2, p. 35 [55]; las itálicas son del 
autor).32 Desde el análisis de aquello que se muestra como fenómeno 
se traza el camino hacia sus condiciones de mostración. Se requiere de 
la fenomenología porque en la vida diaria, en nuestro trato cotidiano 
con las cosas, la condición de posibilidad de estos queda velada. Lo 
mismo ocurre con la obra de arte. Como lo fuimos mostrando, Guerrero 
intentará, a partir del acceso óntico o empírico del fenómeno estético 
(en diálogo con la historia del arte, la teoría del arte, la sociología de la 
cultura), es decir, a partir de la vía larga, alcanzar el ser del fenómeno 
estético, las condiciones de posibilidad de este. Es en este sentido que 
sostenemos que la Estética operatoria es una fenomenología ontológico-
hermenéutica de la obra de arte.

4. Conclusiones
La figura del caníbal nos habla de lo que en la introducción 

llamábamos “fusión de horizontes” entre el lector y el autor, pero, 
como señalábamos, estos son horizontes que suponen una desigualdad 
geocultural histórica entre Europa y Latinoamérica. Una primera 
hipótesis que nos planteábamos era que Guerrero, en su recepción de 
Heidegger, buscaba superar esta dicotomía entre un centro y una periferia 
cultural. Hemos reconocido distintos niveles de lectura y postulamos la 
hipótesis de que Guerrero llevó a cabo una lectura evolutiva, es decir, 
una lectura no pasiva (no un mero comentario), sino productiva. El 
filósofo argentino tomó de su maestro elementos fundamentales de su 
filosofía del arte, sobre todo de “El origen de la obra de arte”, pero esta 
lectura significó a la vez la producción de una nueva obra, la Estética 

32  Sobre la concepción de la fenomenología de Heidegger cfr. Crowell 
(2013), Von Herrmann (1988, 1990, 2000) y Rodríguez (1997).



254 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

operatoria. Por ello sosteníamos que Heidegger ocupa un lugar central 
en la obra de Guerrero.

Podemos ver esta lectura productivo-evolutiva, en primer lugar, en 
la ampliación del círculo hermenéutico que hace Guerrero al momento 
de abordar la obra de arte, lo que llamábamos la “vía larga” de la 
reflexión estética. Las breves indicaciones que hace Heidegger sobre el 
círculo hermenéutico en “El origen de la obra de arte”, Guerrero las hace 
propias como postulado metodológico, pero las amplía y reelabora. La 
obra de arte debe ser abordada en tres direcciones: desde su revelación, 
su creación y la imposición de una tarea artística. Esta es la gran novedad 
de la Estética operatoria. La obra debe analizarse desde distintos caminos 
para realmente poder entender el entramado que supone la experiencia 
estética. Ni una reflexión que priorice el rol del espectador ni una que 
aborde la obra desde el fenómeno de la creación ni una que interprete 
el fenómeno estético desde las directrices de una comunidad pueden 
realmente dar cuenta de la obra de arte. Uno no puede quedarse con 
una vía de acceso: debe recorrer todo el círculo que constituye nuestra 
comprensión de la obra de arte. Este es quizás el aporte más importante 
del filósofo argentino a la reflexión estética. Otra contribución es la 
aplicación de la distinción óntico-ontológica desarrollada en Ser y tiempo 
a la reflexión sobre la obra de arte. Pero esta aplicación no es solamente 
teórica, sino metodológica, pues supone poner en diálogo las reflexiones 
filosóficas con las investigaciones de otras disciplinas para poder llevar 
“luz” al fenómeno del arte, lo que llamábamos la “vía larga”. Por estas 
razones, sostenemos, la Estética operatoria es un intento fenomenológico-
hermenéutico de analizar la obra de arte.

5. Bibliografía
5.1. Primaria
5.1.1. Textos de Heidegger

	  (1975). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919–1944. Band 24. 
Die Grundprobleme der Phänomenologie. [SS 1927]. Vittorio Klosterman 
[(2001). Los problemas fundamentales de la fenomenología. J. J. García 
Norro (trad.). Trotta]. 

	  (1983a). Denkerfahrungen. 1910-1976. Vittorio Klostermann.
	  (1983b). Gesamtausgabe. Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 

1919–1944. Band 40. Einführung in die Metaphysik. [SS 1935]. Vittorio 



255Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

Klosterman [(2006). Introducción a la metafísica. P. A. Ackermann 
(trad.). Gedisa]. 

	  (1989). Technik und Kunst - Ge-stell. En W. Biemel y F.-W. von 
Herrmann (eds.), Kunst und Technik: Gedächtnisschrift zum 100. 
Geburtstag von Martin Heidegger. (pp. XIII-XIV). Vittorio Klostermann.

	  (1995). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919–1944. Band 34. 
Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet. [WS 
1931/32]. Vittorio Klosterman [(2007). De la esencia de la verdad: Sobre 
la parábola de la caverna y el Teeteto de Platón. A. Ciria (trad.). Herder]. 

	  (1997). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910–1976. 
Band 10. Der Satz vom Grund. Vittorio Klosterman.

	  (2010). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910–1976. 
Band 9. Wegmarken. Vittorio Klostermann [(2007). Hitos. H. Cortés y 
A. Leyte (trads.). Alianza].

	  (2013). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910–1976. 
Band 5. Holzwege. Vittorio Klostermann [(2012). Caminos de bosque. H. 
Cortés y A. Leyte (trads.). Alianza].

	  (2016). Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910–1976. 
Band 2. Sein und Zeit. Vittorio Klostermann [(2012). Ser y tiempo. J. E. 
Rivera (trad.). Trotta].

5.1.2. Textos de Guerrero
Guerrero, L. J. (1957). Estética operatoria en sus tres direcciones. Creación y 

ejecución de la obra de arte. Losada.
	  (1967). Estética operatoria en sus tres direcciones. Promoción y 

requerimiento de la obra de arte. Losada.
	  (2008). Estética operatoria en sus tres direcciones. Revelación y acogimiento 

de la obra de arte: Estética de las manifestaciones artísticas. Las cuarenta-
Biblioteca Nacional de la República Argentina.

	  (2015). Escenas de la vida estética. En R. Walton y L. Lutereau 
(eds.), Arqueología de la experiencia sensible. Estética fenomenológica en 
Argentina. (pp. 13-32). Prometeo.

	  (2017). Qué es la belleza y otros ensayos. Editorial Biblos.

5.2. Bibliografía secundaria
Albizu, E. (2000). Verdades del arte. Universidad Nacional de San Martín.
Beigel, F. (2013). Centros y periferias en la circulación internacional del 

conocimiento. Nueva Sociedad, 245, 110-123.



256 Mateo Belgrano

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Belgrano, M. (2015). La relación entre la obra de arte y la verdad en “El 
origen de la obra de arte”. Revista Tábano, 11, 61–76

Caputo, J. (1970). Being, Ground and Play in Heidegger. Man and World, 
3(1), 26–48.

	  (1992). The Question of Being and Transcendental Phenomenology: 
Reflections on Heidegger’s Relationship to Husserl. En C. Macann 
(ed.), Martin Heidegger. Critical Assessments. (pp. 326-344). Routledge.

Cortés-Boussac, A. (2006). Heidegger en Latinoamérica. Revista Civilizar: 
Ciencias Sociales y Humanas, 10, 1-28.

Crowell, S. G. (2013). Heidegger and Husserl: The Matter and the 
Method of Philosophy. En H. L. Dreyfus y M. A. Wrathall (eds.), A 
Companion to Heidegger. (pp. 49-64). Blackwell.

David, G. (2004). Carlos Astrada. La filosofía argentina. El Cielo por Asalto.
De Kuyer, K. (1983). The Problem of Ground in the Philosophy of Martin 

Heidegger. The Thomist: A Speculative Quarterly Review, 47(1), 100–
117.

Dostal, R. (2011). Time and Phenomenology in Husserl and Heidegger. 
En C. B. Guignon (ed.), The Cambridge Companion to Heidegger. (pp. 
141-169). Cambridge University Press.

Espinet, D. y Keiling, T. (2011). Heideggers Ursprung des Kunstwerkes: 
Ein kooperariver Kommentar. Vittorio Klostermann.

Gadamer, H.-G. (2012). Verdad y método. I. Ediciones Sígueme.
García, L. I. (2010). La crítica entre culturas: El problema de la “recepción” 

en el ensayo latinoamericano. CUYO, 27, 55-78.
Harries, K. (2009). Art Matters. A Critical Commentary on Heidegger’s «The 

Origin of the Work of Art». Springer.
Ibarlucía, R. (2008). Luis Juan Guerrero, el filósofo ignorado. En L. J. 

Guerrero, Estética operatoria en sus tres direcciones. Revelación y 
acogimiento de la obra de arte: Estética de las manifestaciones artísticas. (pp. 
9-93). Las cuarenta-Biblioteca Nacional de la República Argentina.

	  (2014). La autonomía del arte en Benjamin y Heidegger. A propósito 
de la interpretación de Burkhardt Lindner. Revista Latinoamericana de 
Filosofía, 40(2), 219-239.

Jalif de Bertranou, C. A. (1996). Recepción y elaboración de la 
fenomenología en la Argentina. CUYO, 13, 45-84. URL: http://
bdigital.uncu.edu.ar/app/navegador/?idobjeto=1723.

Jáuregui, C. A. (2008). Canibalia. Canibalismo, calibanismo, antropofagia 
cultural y consumo en América Latina. Iberoamericana-Vervuert.

Kockelmans, J. (1986). Heidegger on Art and Art Works. M. Nijhoff.



257Luis Juan Guerrero. Un heideggeriano antropófago

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.223-257

Kuhn, T. S. (2017). La estructura de las revoluciones científicas. C. Solís 
Santos (trad.). Fondo de Cultura Económica de España.

Overgaard, S. (2011). Husserl and Heidegger on Being in the World. Springer.
Pöggeler, O. (1993). El camino del pensar de Martin Heidegger. Alianza.
Richardson, W. J. (2003). Heidegger: Through Phaenomenology to Thought. 

Springer.
Ricœur, P. (2006). El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica. 

A. Falcón (trad.).Fondo de Cultura Económica.
Rodríguez, R. (1997). La transformación hermenéutica de la fenomenología: 

una interpretación de la obra temprana de Heidegger. Tecnos.
Ruvituso, C. (2015). Diálogos existenciales la filosofía alemana en la Argentina 

peronista (1946-1955). Iberoamericana.
Schwartz, J. (2006). Las vanguardias latinoamericanas. Textos programáticos 

y críticos. Fondo de Cultura Economica.
Szilasi, W. (1966). ¿Qué es la ciencia? W. Roces Suárez y E. Imaz (trads.). 

Fondo de Cultura Económica.
Vattimo, G. (2015). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la 

cultura posmoderna. A. Bixio (trad.). Gedisa.
Vigo, A. G. (2008). Arqueología y aleteiología. Estudios heideggerianos. 

Editorial Biblos.
Von Herrmann, F.-W. (1988). Der Begriff der Phänomenologie bei Heidegger 

und Husserl. Vittorio Klostermann.
	  (1990). Weg und Methode: Zur hermeneutischen Phänomenologie des 

seinsgeschichtlichen Denkens. Vittorio Klostermann.
	  (1994). Heideggers Philosophie der Kunst: Eine systematische Interpretation 

der Holzwege-Abhandlung „Der Ursprung des Kunstwerkes“. Vittorio 
Klostermann.

	  (2000). Hermeneutik und Reflexion. Der Begriff der Phänomenologie bei 
Heidegger und Husserl. Vittorio Klostermann.

Walton, R. (2017). La tradición fenomenológica en la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires. Ideas, Revista 
de Filosofía Moderna y Contemporánea, 5, 14-40.


