
Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

http://doi.org/10.21555/top.v62i0.1636

A Misunderstanding in the Aristotelian Tradition? 
Interpretations of Metaphysics α 1, 993 b 23-31

¿Un equívoco en la tradición aristotélica? Las 
interpretaciones de Metafísica α 1, 993 b 23-31

Enrico Berti
Università degli Studi di Padova

Italia
enrico.berti@unipd.it

Recibido: 19 – 11 – 2019.
Aceptado: 10 – 01 - 2020.
Publicado en línea: 10 – 12 – 2021.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



12 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
In this paper, I present a translation and analysis of 

Metaphysics α 1, 993 b 23-31 to subsequently show how Alexander 
of Aphrodisias’s interpretation of said passage led medieval 
philosophers to attribute a doctrine of creation to Aristotle. For 
Alexander, those things that are most true and those beings 
that are in the highest degree, about which Aristotle speaks in 
Met. α 1, a passage that originally addressed the relationship 
between the premises and conclusions of demonstrations, are 
the unmoved movers, which have a relationship of imitation or 
participation with the things that depend on them. In Averroes, 
who favors the Neoplatonic notion of perfection, the causality 
of the unmoved mover becomes an efficient causality in its full-
est sense: an explanation not only of the movement of the heav-
ens, but of their being and that of all things. Thus, he implicitly 
presents Aristotle as a monotheistic and creationist philosopher. 
Thomas Aquinas, using the notions of “being by essence” and 
“being by participation” and deriving a notion of “always be-
ing” from that of “always being true”, also transforms the un-
moved mover into a true creator and explicitly points out the 
reasons for his interpretation in the text of Aristotle.

Keywords: Alexander of Aphrodisias; Metaphysics; unmoved 
mover; God; participation; perfection; truth; creation; Aristotle; 
Averroes; Thomas Aquinas.

Resumen
En este artículo presento una traducción y análisis de 

Metafísica α 1, 993 b 23-31 para, posteriormente, mostrar cómo 
la interpretación de Alejandro de Afrodisias de dicho pasaje 
condujo a los filósofos medievales a atribuir a Aristóteles una 
doctrina de la creación. Para Alejandro, las cosas más verdaderas 
y los seres que son en grado sumo de los que habla Aristóteles 
en Met. α 1, pasaje que originalmente hablaba sobre la relación 
entre las premisas y las conclusiones de demostraciones, son 
los motores inmóviles, que tienen una relación de imitación o 
participación con las cosas que de ellos dependen. En Averroes, 
quien prefiere la noción neoplatónica de “perfección”, la 



13¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

causalidad del motor inmóvil se vuelve una causalidad eficiente 
en sentido fuerte: una explicación no sólo del movimiento del 
cielo, sino de su ser y el de todas las cosas. Así, hace de Aristóteles 
un filósofo monoteísta y creacionista implícitamente. Tomás de 
Aquino, empleando las nociones de “ser por esencia” y “ser 
por participación” y derivando del “ser siempre verdadero” el 
simple “ser siempre”, también hace del primer motor inmóvil 
un creador y funda explícitamente su interpretación en el texto 
de Aristóteles.

Palabras clave: Alejandro de Afrodisias; Metafísica; motor 
inmóvil; Dios; participación; perfección; verdad; creación; 
Aristóteles; Averroes; Tomás de Aquino.

1.	 Aristóteles, Metafísica α 1, 933 b 23-311

Como saben los especialistas en Aristóteles, hace más de quince años 
propuse una nueva interpretación de la causalidad del motor inmóvil, 
según la cual éste no es la causa final del movimiento del cielo, como 
la interpretación tradicional lo ha sostenido, sino su causa eficiente, y 
no es causa final más que de sí mismo en cuanto actividad (energeia) 
de pensamiento.2 Busqué también mostrar que la interpretación más 
difundida, según la cual el cielo se mueve con un movimiento circular 
porque desea imitar la inmovilidad del primer motor, interpretación 
que ya había sido sugerida por Teofrasto y que se volvió casi canónica 
a partir de Alejandro de Afrodisias, no figura en ninguna parte en 
Aristóteles.3

1  El presente artículo es una versión corregida y aumentada de un texto 
presentado en la Academia Cristiana Rusa de Humanidades de San Petersburgo 
en marzo del 2013. Agradezco a André Laks por las numerosas sugerencias 
que me ha comunicado, las cuales me han permitido mejorar este texto, escrito 
originalmente en francés. Agradezco también a Salvador Escalante por la 
traducción de este artículo al español.

2  Mis contribuciones en francés sobre este tema se encuentran en Berti 
(2008). En español, puede verse mi artículo “La finalidad del motor inmóvil” en 
Berti (2014, pp. 79-98). 

3  Cfr. Berti (2009).



14 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

En el presente artículo quisiera llamar la atención hacia un pasaje 
que hasta hoy no ha sido tomado en cuenta en el marco de este debate, 
pero que, a mi parecer, confirma cómo Alejandro ha influido en las 
interpretaciones de la teología de Aristóteles y las ha orientado hacia 
una dirección que no tiene fundamento alguno en el pensamiento del 
filósofo de Estagira. Se trata de Metafísica α 1, 993 b 23-31:

οὐκ ἴσμεν δὲ τὸ ἀληθὲς ἄνευ τῆς αἰτίας· ἕκαστον 
δὲ μάλιστα αὐτὸ τῶν ἄλλων καθ’ ὃ καὶ τοῖς ἄλλοις 
ὑπάρχει τὸ συνώνυμον (οἷον τὸ πῦρ θερμότατον· 
καὶ γὰρ τοῖς ἄλλοις τὸ αἴτιον τοῦτο τῆς θερμότητος)· 
ὥστε καὶ ἀληθέστατον τὸ τοῖς ὑστέροις αἴτιον 
τοῦ ἀληθέσιν εἶναι. διὸ τὰς τῶν ἀεὶ ὄντων ἀρχὰς 
ἀναγκαῖον ἀεὶ εἶναι ἀληθεστάτας (οὐ γάρ ποτε 
ἀληθεῖς, οὐδ’ ἐκείναις αἴτιόν τί ἐστι τοῦ εἶναι, ἀλλ’ 
ἐκεῖναι τοῖς ἄλλοις), ὥσθ’ ἕκαστον ὡς ἔχει τοῦ εἶναι, 
οὕτω καὶ τῆς ἀληθείας.

Propongo una traducción del pasaje que lo articule en cinco puntos:

1)	 “No conocemos lo verdadero sin la causa”.

2)	 “Cada cosa en virtud de la cual el sinónimo [i. e. 
la propiedad designada con el mismo nombre] 
pertenece también a otras cosas es esto más que 
todo. Por ejemplo, el fuego es lo más caliente; en 
efecto, este es la causa del calor también para las 
otras cosas”.

3)	 “Por consiguiente, aquello que es causa para las 
cosas posteriores de que sean verdaderas es lo más 
verdadero”.

4)	 “Es por esto que los principios de las cosas que 
son siempre son necesariamente siempre los más 
verdaderos, porque estos son verdaderos no sólo a 
veces, ni hay una causa de su ser, sino que ellos son 
causas del ser de las otras cosas”.



15¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

5)	 “En consecuencia, cada cosa es en relación con la 
verdad de la misma manera que en relación con el 
ser”. 

La afirmación n.º 1 supone claramente la teoría de la ciencia 
desarrollada en los Analíticos posteriores, según la cual “creemos 
conocer de manera científica cada cosa de manera absoluta, y no del 
modo sofístico y accidental, cuando creemos conocer la causa por la 
que es la cosa, conocer que es la causa de aquella cosa, y que no cabe 
que esta cosa sea de otra manera” (I 2, 71 b 9 -12; traducción de Candel 
Sanmartín con modificaciones). Como resulta de la continuación de este 
texto, el conocimiento científico es dado por la demostración, es decir, 
por un silogismo cuyas premisas deben ser verdaderas, anteriores a la 
conclusión y causas de ésta. Luego, la causa de la que habla Aristóteles 
en este pasaje está constituida por las premisas de la demostración.

La afirmación n.º 2 concierne a la causa de una propiedad que confiere 
a una pluralidad de cosas la misma denominación (el sinónimo) y consiste 
en decir que esta causa (la cosa “en virtud de la cual”) posee la propiedad 
en cuestión y, por lo tanto, tiene el derecho, más que todas las otras, a la 
denominación común. La misma tesis es afirmada por Aristóteles en los 
Analíticos posteriores, donde dice que “siempre cada cosa pertenece en 
mayor medida a aquello a causa de lo cual ésta pertenece a las demás, 
por ejemplo, aquello a causa de lo cual amamos un objeto es más amado 
que este objeto” (I 2, 72 a 29-30). Si nos atenemos al sentido preciso de la 
palabra sinónimo, tal y como fue expuesto al principio de las Categorías, 
vemos que los sinónimos son las cosas cuyo nombre es común y cuya 
definición es la misma (cfr. 1 a 7-8), es decir, las cosas que pertenecen 
al mismo género y que son llamadas, con terminología proveniente del 
latín, unívocas. La afirmación de Aristóteles, en efecto, vale solamente 
para éstas, como en el caso del fuego, cuya propiedad sinónima, es decir, 
caliente, es unívoca: tiene siempre el mismo significado. Si aplicáramos 
esto a cosas que no pertenecen al mismo género y si consideramos las 
categorías de actuar y padecer, tendríamos la consecuencia absurda de 
que, por ejemplo, un asesino, en cuanto causa de la muerte, debería estar 
más muerto que su víctima.

La afirmación n.º 3, a la luz de la teoría aristotélica de la ciencia 
evocada en la afirmación n.º 1, concierne a las premisas de las 
demostraciones, que son la causa de la verdad de las conclusiones y que, 
con base en la afirmación n.º 2, tienen el derecho de ser consideradas 



16 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

“más verdaderas” que las conclusiones. La expresión más verdadero 
no implica un grado más alto de verdad, lo cual sería muy difícil de 
concebir, sino indica una anterioridad lógica, una relación de causalidad. 
Como, en efecto, Aristóteles mismo dijo en el Protréptico, “en el caso de 
las cosas para las que hay un solo nombre decimos más no sólo respecto 
a la superioridad de grado, sino también respecto al hecho de que una 
sea anterior y la otra posterior” (fr. 82 Düring = Iambl. Protr. 11, 86,28-
87,11). El superlativo μάλιστα, que aparece en la línea 24, deriva del 
comparativo μάλλον; por lo tanto, tiene el mismo significado doble —
como observa Jaeger al respecto en su edición de la Metafísica—.4 En el 
caso de lo verdadero, la expresión la cosa más verdadera puede por tanto 
indicar una anterioridad absoluta y significar ‘la primera de todas las 
cosas verdaderas’, ‘la verdad primera’.

En la afirmación n.º 4 nos ocupamos de cosas que son siempre y 
de sus principios. De estos últimos dice Aristóteles que no son a veces 
verdaderos: se trata por lo tanto de proposiciones que son siempre 
verdaderas. Además, Aristóteles dice que estos principios son causa del 
ser de las cosas que son siempre; por lo tanto, éstas últimas son también 
proposiciones, proposiciones siempre verdaderas, es decir, verdades 
eternas. El ser de estas proposiciones, cuya causa son sus principios, 
consiste en ser verdaderas o en subsistir en cuanto conclusiones de una 
demostración, cuyos principios son su causa, al igual que las premisas 
del silogismo son la causa del ser de la conclusión. Se trata una vez más 
de la relación entre las premisas y las conclusiones de las demostraciones. 
Si estas conclusiones son siempre verdaderas, se trata de verdades 
eternas, cuyos principios, es decir, sus premisas, son también verdades 
eternas. Gracias a la afirmación n.º 3 sabemos que los principios de las 
verdades eternas son los más verdaderos, es decir, son los primeros entre 
las verdades eternas.

En el tratado consagrado por completo a la noción de verdad, 
es decir, Metafísica Θ 10, Aristóteles habla de los “seres inmóviles”, 
acerca de los cuales no hay “error según el tiempo” (ἀπάτη κατὰ τὸ 
ποτέ) (1052 a 5), y da como ejemplo de estos seres el triángulo, que no 
cambia y del cual no es posible decir que la suma de los ángulos a veces 
equivalga a dos rectos, a veces no, pues esto constituiría un cambio (cfr. 
1052 a 4-7). Por lo tanto, aquello en lo cual no hay error según el tiempo 

4  Cfr. Jaeger (en Aristóteles, 1963, p. 35, ad 993 b 28).



17¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

es la proposición que se formula acerca de estos seres inmóviles, por 
ejemplo: “la suma de los ángulos del triángulo equivale a dos rectos”. 
En este caso, estamos tratando con proposiciones que no son verdaderas 
sólo a veces, sino que lo son siempre. He aquí las verdades eternas: los 
teoremas de la geometría. Los principios de estas verdades eternas, en 
el caso del triángulo, son los principios de la geometría, es decir, las 
definiciones y los axiomas, que son también verdades eternas y son 
“las más verdaderas” entre las verdades eternas: las verdades eternas 
primeras. Si, en el pasaje en cuestión del libro α, Aristóteles piensa en 
la filosofía —tomando en cuenta que esta será definida como la ciencia 
del ser en cuanto ser en el libro Γ—, sus principios resultarán ser los 
principios de todas las demostraciones: el principio de no contradicción 
y el principio del tercero excluido. Estos principios son, por lo tanto, 
“las cosas más verdaderas”, que son verdaderas siempre, es decir, las 
verdades primeras.5

A la luz de estas precisiones, la conclusión del pasaje —la afirmación 
n.º 5— toma su verdadero sentido. Ésta no debe ser traducida como 
“cada cosa posee tanto de verdad cuanto posee de ser” (traducción de 
Calvo Martínez), “cada cosa tiene verdad en la misma medida en que 
tiene ser” (García Yebra), “autant une chose a d’être, autant elle a de 
vérité” (Tricot) o “chaque chose a autant de vérité que d’être” (Duminil-
Jaulin) porque el verbo ἔχειν acompañado por el genitivo no significa 
‘tener’, sino ‘disponerse’ o ‘ser respecto a’.6 La Revised Oxford Translation 
dice correctamente: “as each thing is in respect of being, so it is in respect 
of truth”.7 La manera en la cual las cosas son respecto al ser consiste 
en ser anteriores o posteriores, causas o efectos, lo cual equivale, en el 
caso de las proposiciones, a ser premisas o conclusiones. La manera en 
la cual las cosas se disponen respecto a la verdad consiste en ser más o 

5  Esta interpretación fue dada también en un seminario acerca del libro 
α de la Metafísica que tuvo lugar en el 2005 en el Centre Léon Robin del CNRS 
bajo la dirección de Jonathan Barnes, cuyos resultados fueron sometidos a la 
discusión de un grupo de expertos (J. Brunschwig, M. Frede, B. Cassin, M. 
Narcy, yo mismo y otros) en febrero de 2006.

6  Cfr. Liddell y Scott (1958, p. 750).
7  La traducción del seminario Léon Robin es: “chaque chose est par rapport 

à l’être comme elle est par rapport à la vérité” (2006). Igualmente correcta es la 
traducción de C. Rutten y A. Stevens (2014b): “comme chaque chose se trouve 
quant à l’être, ainsi elle se trouve aussi quant à la vérité”.



18 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

menos verdaderas, no en cuanto al grado de verdad, sino en el sentido 
de anterioridad o posterioridad. Estas dos maneras de ser respecto a 
coinciden, porque aquello que es primero en cuanto al ser —las premisas 
o los principios de las demostraciones— es primero también en cuanto 
a la verdad, y aquello que depende de otra cosa en cuanto a su ser —las 
conclusiones de las demostraciones— depende de esta cosa también en 
cuanto a su verdad.

2.	 La interpretación de Alejandro de Afrodisias
Respecto a la afirmación de Aristóteles según la cual “no conocemos 

lo verdadero sin la causa” (afirmación n.º 1), Alejandro se remite sin 
dudarlo a la teoría aristotélica de la ciencia desarrollada en los Analíticos 
posteriores, observando que esta afirmación es verdadera solamente si 
por conocer (ἴσμεν, del verbo εἰδέναι) entendemos ‘poseer un saber 
científico’ (ἔχομεν ἐπιστήμην), que implique una demostración: si se 
tratara de un simple saber, éste no sería científicamente verdadero. En 
efecto, podemos tener un simple conocimiento de los principios sin que 
tengamos que conocer su causa, dado que ellos justamente no tienen 
causa (cfr. De Afrodisias, In Metaph., I, p. 146, 13-22). Tenemos, por lo 
tanto, la impresión de que el comentador entiende por causa sobre todo 
las premisas de las demostraciones: proposiciones.

Esta impresión parece ser desmentida por la continuación del 
comentario. Antes de explicar el pasaje de Aristóteles acerca de 
los sinónimos (afirmación n.º 2), en efecto, Alejandro introduce 
inmediatamente una referencia a las causas externas, es decir, a los 
principios de las cosas eternas, de las cuales Aristóteles no habla sino 
más adelante. Acerca de estas causas eternas, Alejandro dice que son 
“verdaderas en grado sumo” (μάλιστα ἀληθῆ) porque, en cuanto 
causas de cosas eternas, son “seres en grado sumo” (μάλιστα ὄντα). 
Él fundamenta su afirmación en la siguiente ley: “cada uno de los 
seres participa de la verdad en la medida en la que participa del ser” 
(ἕκαστον τῶν ὄντων ἐφ’ ὅσον τοῦ εἶναι μετέχει, ἐπὶ τοσοῦτον καὶ 
τῆς ἀληθείας) (cfr. De Afrodisias, In Metaph., I, p. 147, 6-12). En esta 
formulación Alejandro introduce la noción de “participación”, de la cual 
Platón se servía para expresar la relación de las cosas sensibles con las 
Ideas y a la cual Aristóteles acusó de “palabras vacías” (κενολογεῖν) 
y de “metáforas poéticas” (Metafísica Α 9, 991 a 20-22). Esta noción 
implica, evidentemente, una diferencia de cantidad, es decir, de grado, 
que Alejandro no duda en movilizar (ἐφ’ ὅσον… ἐπὶ τοσοῦτον), lo cual 



19¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

tiene como consecuencia la atribución a las causas de un grado de ser y 
de verdad superior al grado de ser y de verdad de sus efectos. De esta 
manera, los principios no son solamente verdaderos en grado sumo y seres 
en grado sumo en cuanto anteriores a otras cosas, es decir, siguiendo una 
simple relación de anterioridad lógica, sino que lo son también en el 
sentido de verdaderos en el grado sumo y seres en el grado sumo, es decir, en 
virtud de una diferencia de grado ontológico.

¿Cómo reconciliar esta interpretación de las causas con la teoría 
de la ciencia expuesta en los Analíticos posteriores, que fue recordada 
por Alejandro mismo, según la cual las causas son las premisas de 
las demostraciones, es decir, proposiciones, enunciados, y no seres? 
Probablemente Alejandro no ve diferencia alguna entre las dos 
concepciones de causas, como proposiciones y como seres, porque, 
como M. Bonelli bien lo ha mostrado, él ve la metafísica como una 
ciencia rigurosamente demostrativa, donde la relación que existe entre 
las causas primeras de los seres y las cosas sensibles es la misma que 
la que existe entre las premisas de las demostraciones científicas y sus 
conclusiones (cfr. Bonelli, 2002). Valdría la pena profundizar en este 
punto; pero, por ahora, basta reconocer que Alejandro interpreta las 
causas y los principios de los que habla Aristóteles como seres que son 
en grado sumo, y esto gracias a la introducción de la noción platónica 
de “participación”, que Aristóteles no solamente no empleó, sino que 
rechazó explícitamente.

Alejandro comenta a continuación el pasaje de Aristóteles acerca de 
los sinónimos, observando adecuadamente que la regla de acuerdo con 
la cual la causa de una propiedad en otras cosas posee esta propiedad 
más que todas las otras cosas no se aplica más que en los casos donde la 
causa y las cosas que dependen de ésta son sinónimas: tienen el mismo 
nombre. Esta regla —continúa Alejandro— se aplica por lo tanto al 
fuego, que, puesto que es la causa del calor en las otras cosas, es la cosa 
más caliente, como dice Aristóteles, pero ésta no se aplica, por ejemplo, 
a la fricción (τρῖψις), que ciertamente es causa de calor, pero no es ella 
misma una cosa caliente (cfr. De Afrodisias, In Metaph., I, p. 147, 18-28). 
Ahora, esta misma regla, de acuerdo con Alejandro, no sólo se aplica a 
las cosas verdaderas que tienen el mismo nombre (es decir, verdadero), 
donde por consecuencia las causas de la verdad de las otras cosas son 
más verdaderas que estas otras cosas, sino que también se aplica a la 
noción misma de “ser”, de manera que “las cosas que son más que todas 
causa de seres, siendo estas mismas seres, son más seres que estás debido 



20 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

a que son sus causas” (In Metaph., I, p. 147, 28-30). De esta manera, 
Alejandro sobreentiende que el ser es también un sinónimo, olvidando 
que para Aristóteles los sinónimos son las cosas que no solamente tienen 
el mismo nombre, sino que tienen también la misma definición, es decir, 
la misma esencia, o que pertenecen al mismo género, como el hombre y 
el buey en relación con el animal. Sin embargo, el ser, para Aristóteles, 
no es un sinónimo, pues los seres, teniendo todos el mismo nombre, se 
dicen de maneras diferentes: no pertenecen al mismo género. 

¿Qué induce a Alejandro a adoptar esta posición, que se distingue 
claramente de la concepción aristotélica del ser? Él lo dice explícitamente, 
recordando como presupuesto (κειμένον) la ley formulada 
anteriormente, a saber, que “cada uno de los seres participa de la verdad 
de la misma manera en que participa del ser” (ᾗ ἕκαστον τοῦ ὄντος 
μετέχει, οὔτω καὶ τῆς ἀληθείας ἔχειν) (In Metaph., I, p. 148, 1-2). De 
acuerdo con esta ley, las cosas participan del ser; en consecuencia, el ser 
admite diferencias de grado, de manera que la heterogeneidad de este 
último, afirmada por Aristóteles, se transforma en una homogeneidad 
sustancial al interior de la cual solamente puede haber diferencias de 
grado. La causa de esta transformación es la interpretación de la relación 
que las cosas tienen cara al ser y a la verdad, de la cual habla Aristóteles, 
en términos de participación, donde participar significa literalmente 
‘tener una parte de’, una parte que puede ser más o menos grande, de 
acuerdo con el grado de participación. Sobre la base de esta concepción, 
el ser se vuelve un todo, del cual es posible poseer una parte más o 
menos grande. 

¿Qué pasa en el caso de lo verdadero? Alejandro sabe que para 
Aristóteles “la verdad no está en las cosas”, sino en el pensamiento 
(Metaf. Ε 4, 1027 b 25-27); por consecuencia, distingue los grados de 
verdad con base en las diferentes maneras en las que las cosas pueden 
ser conocidas, y a este respecto no hace más que recordar la diferencia 
establecida por Platón entre opinión y ciencia, distinguiendo entre las 
cosas móviles y materiales, que son objetos de opinión (δοξαστά), y las 
cosas inmóviles e inmateriales, que son objetos de ciencia (ἐπιστητά). Por 
lo tanto, puede concluir que el conocimiento de aquello que es en grado 
sumo —aquello que es inmóvil e inmaterial— es verdadero en grado 
sumo, y que, dado que la verdad sigue al ser, aquello que es verdadero 
en grado sumo sigue a aquello que es en grado sumo (τῷ μάλιστα ὄντι) 
(cfr. De Afrodisias, In Metaph., I, p. 148, 11-20). Este no es el lugar para 
discutir si esta teoría del conocimiento, sin duda de origen platónico, 



21¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

puede ser compatible con la teoría del conocimiento de Aristóteles. Lo 
que de cualquier modo es notable, en razón de la enorme influencia que 
tendrá sobre la filosofía medieval, como veremos más adelante, es la 
concepción de un ser que es ser en grado sumo, concepción que está del 
todo ausente en Aristóteles.

Pero la transformación del pensamiento de Aristóteles por Alejandro 
no se detiene aquí: el comentador, fiel a su tendencia a ontologizar los 
principios de los que habla Aristóteles, interpreta las cosas que son 
siempre, mencionadas por el Filósofo, en un sentido completamente 
físico. En efecto, las explica de la manera siguiente: “[…] por ejemplo, 
este universo, los astros, los cuatro cuerpos, cuya eternidad es según la 
especie, y las cosas eternas en los particulares y en la generación” (In 
Metaph., I, p. 148, 24-26). Ahora, los principios —las causas primeras— 
del universo, de los astros, del ciclo eterno de la transformación de los 
cuatro elementos terrestres y del ciclo eterno de la generación y de la 
corrupción de las cosas particulares son los motores inmóviles. Para 
Alejandro, las cosas más verdaderas y los seres que son en grado sumo 
de los que habla Aristóteles en Metaf. α 1 son, por lo tanto, los motores 
inmóviles. Veremos que esta interpretación tendrá un éxito inmenso.

En la base de toda la interpretación de Alejandro encontramos de 
nuevo, al final del comentario de este pasaje, la conclusión de Aristóteles: 
“cada cosa es en relación con la verdad de la misma manera que es en 
relación con el ser” (ἕκαστον ὡς ἔχει τοῦ εἶναι, οὕτω καὶ τῆς ἀληθείας), 
que Alejandro no duda en declarar equivalente a la expresión: “de la 
manera en que cada cosa es en relación con el ser y participa de éste, 
también de la misma manera es en relación con la verdad y participa 
de ésta” (ὡς γὰρ ἕκαστον ἔχει τε καὶ μετέχει τοῦ εἶναι, οὕτω καὶ 
τῆς ἀληθείας) (In Metaph., I, p. 149, 8-10). Una vez más, por lo tanto, 
Alejandro, después de haber transformado aquello que para Aristóteles 
es una relación de causalidad entre las premisas y las conclusiones de las 
demostraciones —o, en el caso de la ciencia del ser en cuanto ser, entre 
los principios de todas las demostraciones (no contradicción y tercero 
excluido) y los discursos que dependen de estos— en una relación entre 
los motores inmóviles y los aspectos eternos del universo, expresa esta 
relación en términos de participación, es decir, de diferentes grados de 
ser.

Esta interpretación, a mi parecer, se encuentra estrechamente ligada 
a la que Alejandro da de la causalidad del motor inmóvil en términos 
de imitación. La participación, en efecto, era la relación admitida por 



22 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Platón entre las Ideas y las cosas sensibles, relación que frecuentemente, 
en Platón mismo, asumía la forma de una imitación. Para Platón, 
las Ideas son las causas de los caracteres de las cosas, pues las cosas 
participan de las Ideas. Se trata de una causalidad que no es ni eficiente 
ni final, sino ejemplar. En vez de las Ideas, Alejandro, que es aristotélico, 
admite al motor inmóvil; mas la relación entre éste y las cosas que de él 
dependen, es decir, el cielo y todo lo que de él deriva, es para él la misma 
que la admitida por Platón entre las Ideas y las cosas: la imitación, o 
la participación, en virtud de una causalidad que no es ni eficiente ni 
propiamente final, porque el amor del cielo por el motor consiste en 
el deseo, no de poseerlo, sino de imitarlo: se trata, por lo tanto, de una 
causalidad ejemplar.8

3.	 La interpretación de Averroes
Los efectos de la interpretación de Alejandro son evidentes en las 

interpretaciones de los filósofos medievales, a saber, Averroes entre los 
musulmanes y Tomás de Aquino entre los cristianos, que son, por lo 
demás, monoteístas y creacionistas. En el caso de Averroes podemos 
tomar en cuenta la traducción latina de su comentario a Metafísica α 
(de la cual tenemos una bella edición crítica),9 pues la influencia de su 
pensamiento en los filósofos cristianos se debe a esta traducción. En lo 
que concierne a la primera afirmación de Aristóteles, “no conocemos lo 
verdadero sin la causa”, Averroes precisa inmediatamente que ésta es 
verdadera solamente si por conocer entendemos ‘conocimiento de una 
verdadera ciencia’ (vera scientia) y remite sin dudarlo a los Analíticos 
posteriores (ut dictum est in Posterioribus) (In Aristotelis librum II (α) 
Metaphysicorum commentarius, t. 5, comm. 4, 15-16). Mas la teoría de la 
ciencia expuesta en los Analíticos posteriores considera como conocimiento 
de la causa al conocimiento de las premisas de las demostraciones, es 
decir, de proposiciones o de enunciados. En lo que sigue, como veremos, 
Averroes parece no tomar esto en cuenta en absoluto.

En lo que concierne a la regla enunciada por Aristóteles respecto 
a los sinónimos —que la causa de la propiedad sinónima posee esta 
propiedad en grado sumo—, Averroes permanece fiel a la noción 

8  Respecto a la interpretación tradicional, que deriva de Alejandro, cfr. 
Broadie (1993, pp. 375-411).

9  A saber, Averroes (1966).



23¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

de “sinonimia” expuesta por Aristóteles en las Categorías gracias a la 
traducción de Aristóteles de la que dispone, que en la versión latina 
presenta las cosas sinónimas como “aquellas que coinciden en el nombre 
y en la intención” (quae conveniunt in nomine et intentione), expresión que 
Averroes interpreta adecuadamente como refiriéndose a las cosas que 
pertenecen al mismo género y coinciden en el nombre y en la definición 
(nomine et diffinitione) (cfr. In Metaph. II, t. 5, comm. 4, 16-21). Esto le 
permite retomar sin problema alguno el ejemplo aristotélico de las cosas 
calientes y el fuego. A diferencia de Alejandro, Averroes no considera 
en absoluto la posibilidad de una causa que no pertenezca al mismo 
género que sus efectos, como la fricción, mencionada por Alejandro. 
Esto significa que la regla establecida por Aristóteles no vale más que 
en los casos de las cosas sinónimas, detalle que Averroes no tendrá en 
cuenta en lo absoluto en lo que sigue, aplicándola directamente no sólo 
a lo verdadero, sino también al ser.

En efecto, al explicar la tercera afirmación de Aristóteles, es decir, 
“aquello que es causa para las cosas posteriores de que sean verdaderas 
es lo más verdadero”, Averroes la aplica a “la causa primera de 
todas las cosas, de la cual Aristóteles habló en su Física” (prima causa 
omnium entium, ut declaratum est in Scientia naturalium) (In Metaph. II, 
t. 4, comm. 4, 22-23), refiriéndose probablemente al motor inmóvil, cuya 
necesidad demostró Aristóteles en los dos últimos libros de la Física. 
El paso de la causalidad lógica a la causalidad física, u ontológica, que 
en Alejandro podría depender de su concepción de la metafísica como 
ciencia rigurosamente demostrativa, se efectúa de manera espontánea 
en Averroes sin justificación alguna. Pero Averroes va más allá que 
Alejandro, pues explica esta causa primera diciendo que “todos los seres 
no reciben el ser y la verdad sino de esta causa” (omnia enim entia non 
acquirunt esse et veritatem nisi ab ista causa) (In Metaph. II, t. 5, comm. 4, 
28-36). Estamos en la presencia de la noción de “Dios”, un Dios que 
es la única causa de todas las cosas, según la concepción monoteísta, y 
que es causa de su ser, según la concepción creacionista. Averroes no 
vislumbra en momento alguno que el ser pueda, para Aristóteles, no 
ser un sinónimo, es decir, constituir un género único, sino tener muchos 
significados y, por consecuencia, que el ser no admita la regla aplicable 
a las cosas calientes.

Respecto a los principios de las cosas que son siempre, Averroes 
los interpreta como “los principios de los cuerpos celestes” (principia 
corporum coelestium), precisando que se trata de principios últimos (cfr. 



24 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

In Metaph. II, t. 5, comm. 4, 42-45). Éstos son, por lo tanto, los motores 
inmóviles de Aristóteles, a los cuales regresa Averroes para permanecer 
fiel al texto, el cual no es la hechura de un filósofo monoteísta y 
creacionista. En este punto, el comentador árabe ha olvidado por 
completo la teoría aristotélica de la ciencia que había evocado al principio 
de su comentario. Incluso la referencia a la verdad, que es el verdadero 
tema del pasaje, pierde su importancia para Averroes, pues sustituye la 
afirmación de Aristóteles según la cual los principios en cuestión no son 
a veces verdaderos, sino que lo son siempre, por la afirmación según la 
cual, simplemente, no son a veces, sino siempre.

Finalmente, interpreta la conclusión del pasaje de Aristóteles, “cada 
cosa es en relación con el ser de la misma manera que en relación con 
la verdad”, como “cuanto más perfecta es una cosa en el ser, tanto 
más perfecta es en el ser verdadero” (quod quanto magis fuerit perfectum 
in esse, tanto magis fuit perfectum in essendo verum) (In Metaph. II, t. 5, 
comm. 4, 47). Como vemos, en este tema Averroes no utiliza la noción 
de “participación” y prefiere la noción de “perfección”. En vez de 
una noción de origen platónico, Averroes, que no es en modo alguno 
platónico, introduce por lo tanto una noción de origen neoplatónico. En 
todo caso, el texto de Aristóteles, que hablaba de la relación entre las 
premisas y las conclusiones de demostraciones, adquiere un significado 
teológico, y la causalidad del motor inmóvil, transformado en el Dios 
del Corán, se vuelve una causalidad eficiente en el sentido más fuerte 
del término: una explicación no simplemente del movimiento del cielo, 
tal y como lo es en Aristóteles, sino de su ser y del ser de todas las cosas.

4.	 La interpretación de Tomás de Aquino
El efecto más importante producido por la interpretación de 

Alejandro del pasaje de Metaf. α 1, que fue transmitido, como veremos, 
por el neoplatonismo, se ha manifestado en Tomás de Aquino, no 
solamente en su comentario a la Metafísica, sino en toda su obra y 
pensamiento. Además, en razón de la autoridad que representa santo 
Tomás para los filósofos cristianos, la influencia de esta interpretación se 
expandió a una gran parte de la historia de la filosofía europea. 

Veamos, antes que nada, el comentario a la Metafísica, si bien ésta 
es una de las últimas obras del doctor de la Iglesia. Presuponiendo que 
en Metaf. α 1 Aristóteles está hablando de la filosofía primera, Tomás 
establece inmediatamente una conexión entre el conocimiento de 
la verdad, del cual habla el capítulo, y el conocimiento de las causas 



25¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

primeras, objeto de la filosofía primera. A pesar de esto, reconoce que 
la primera afirmación de Aristóteles, “no conocemos lo verdadero sin 
la causa”, deriva de la teoría de la ciencia como demostración expuesta 
en los Analíticos posteriores, lo cual revela la influencia de Averroes (cfr. 
Sententia libri Metaphysicae, lib. II, lect. 2, n. 3).

La regla formulada por Aristóteles, según la cual la causa de una cosa 
sinónima posee la propiedad sinónima en grado sumo, es perfectamente 
interpretada por Tomás como concerniente sólo a los términos unívocos 
gracias a la traducción latina de Guillermo de Moerbeke, quien traduce 
la noción de “sinonimia” como univocatio. A manera de confirmación, 
Tomás da el ejemplo del sol, que, aun siendo la causa del calor, no es 
la cosa más caliente de la misma manera que el fuego, sino de manera 
más amplia, pues pertenece a un género completamente diferente que 
aquél de las cosas calientes (cfr. Sententia libri Metaphysicae, lib. II, lect. 
2, nn. 4-5). Mientras tanto, el término verdadero, observa Tomás, se dice 
de todos los seres; por lo tanto, es común a la causa y a sus efectos no 
sólo en el nombre, sino también en el significado (in nomine et ratione 
communi),10 de forma que la regla antes mencionada encuentra aquí su 
aplicación: aquello que es causa para las cosas posteriores de que sean 
verdaderas es lo más verdadero (cfr. Sententia libri Metaphysicae, lib. II, 
lect. 2, n. 6). El razonamiento hecho por Tomás a este respecto me parece 
un poco apresurado: también el ser, en efecto, se dice de todos los seres, 
pero esto, para Aristóteles, no implica que tenga el mismo significado en 
todos los casos. En suma, haría falta ver si lo verdadero para Aristóteles 
es verdaderamente trascendental, y también unívoco, como Tomás parece 
sobrentender.

Respecto a los “principios de las cosas que son siempre”, Tomás 
no duda en identificarlos con los principios de los cuerpos celestes 
(corporum caelestium), exactamente como Averroes, es decir, con los 
motores inmóviles, y afirma que son “los más verdaderos” (verissima) 
por dos razones: 1) no son a veces (quandoque) verdaderos, y, por lo 
tanto, trascienden a las cosas corruptibles, “que a veces son y a veces no 
son”, y 2) “son causa del ser” (causa essendi) de las demás cosas, incluso 
de los cuerpos celestes, “que tienen una causa no sólo de su movimiento, 
como algunos lo han supuesto, sino también de su ser, como el Filósofo 

10  Tomás emplea frecuentemente el término ratio en el sentido de 
‘explicación’, que equivale para Aristóteles a la ilustración de lo significado.



26 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

lo dice aquí de manera expresa” (habent causam non solum quantum ad 
suum moveri, ut quidam opinati sunt, sed etiam quantum ad suum esse, ut hic 
philosophus expresse dicit) (Sententia libri Metaphysicae, lib. II, lect. 2, n. 7). 
Podemos notar en este comentario: 1) el paso inmediato del ser siempre 
verdadero, que correspondería a las verdades eternas (proposiciones), 
al simple ser siempre, que corresponde a los motores inmóviles; 2) la 
interpretación que de aquí se deriva: la causa de lo verdadero es causa 
del ser, lo cual hace de los motores inmóviles, o más bien, del primer 
motor inmóvil, un verdadero creador. Tomás parece darse cuenta 
perfectamente del carácter nuevo de esta interpretación, pues la sostiene 
en polémica con “algunos” —los intérpretes tradicionales de Aristóteles, 
que consideraban que la eternidad del mundo que este profesa es 
incompatible con la creación— y subraya que Aristóteles afirma “aquí 
de manera expresa” la causalidad del ser, lo cual significa que en 
ninguna otra parte lo afirma de manera explícita. En suma, Tomás no 
solamente hace de Aristóteles un filósofo monoteísta y creacionista, 
como Averroes ya lo había hecho de manera implícita, sino también 
indica explícitamente el fundamento de esta interpretación en el texto 
de Aristóteles.

Sin considerar suficiente lo que acaba de decir, Tomás agrega: 

Y esto es necesario, pues es necesario que todas las cosas 
compuestas y participantes [participantia] se reduzcan 
[reducantur] a aquellas que son por esencia [per essentiam] 
como a sus causas. Todas las cosas corporales, en efecto, 
son seres en acto, pues ellas participan de tal o tal forma. 
Por lo cual es necesario que la sustancia separada, que 
es forma por su esencia, sea principio de la sustancia 
corporal (Sententia libri Metaphysicae, lib. II, lect. 2, n. 8). 

Aquí se encuentra de nuevo la teoría de la participación, que Tomás 
no toma de Averroes, sino que recoge de la tradición neoplatónica que 
influyó en toda la filosofía medieval precedente, tanto musulmana como 
cristiana. La distinción entre “ser por esencia” y “ser por participación” 
está presente en la obra de Tomás desde su libro de juventud De ente 
et essentia y su carácter platónico es subrayado por Tomás mismo por 
medio de la identificación del ser por esencia con la forma separada 
(la Idea platónica) y del ser por participación con la cosa compuesta de 
forma y materia.



27¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

El comentario a la Metafísica es una de las últimas obras de Tomás 
de Aquino; aquí es más “aristotélico”, es decir, más prudente en lo que 
concierne a la atribución a Aristóteles de doctrinas neoplatónicas, pues 
acaba de descubrir que el Liber de causis no es de Aristóteles, como él 
mismo lo había creído, sino que está compuesto de extractos de Proclo. 
En las obras precedentes, Tomás cita cuarenta y cuatro veces el pasaje 
de Metafísica α 1, invirtiendo a menudo la regla según la cual la causa de 
una propiedad posee esta propiedad en grado sumo a favor de la regla 
inversa, según la cual lo máximo es causa, y aplicándola al ser, a partir 
de lo cual se sigue que el ser en grado sumo, es decir, Dios, es causa 
del ser de todas las cosas: es creador (cfr. De ente et essentia, cap. 6). El 
padre Vincent de Couesnongle, O.P., mostró que esta inversión deriva 
de la traducción latina de la traducción árabe de la Metafísica, que Tomás 
usaba antes de hacerse traducir el texto de Aristóteles por Guillermo de 
Moerbeke (cfr. De Couesnongle, 1954a, pp. 433-444 y 1954b, pp. 658-
680).

Pero lo más interesante es que Santo Tomás haya empleado el pasaje 
en cuestión como base para la “cuarta vía” que conduce a admitir la 
existencia de Dios, la vía fundada en los grados del ser, estableciendo un 
paralelismo perfecto entre el fuego, que, siendo caliente en grado sumo, 
es la causa del calor para todas las demás cosas, y Dios, que, siendo 
el ser en grado sumo o el ser máximo (maxime ens), es la causa del ser 
(causa esse) para todas las cosas (cfr. Summa theologiae, I, q. 2, a. 3). Hacia 
el final de su vida, comentando el Liber de causis, Tomás señalará que 
la proposición 18 de esta obra, según la cual “todas las cosas poseen el 
ser gracias al ser primero”, deriva de los Elementos de teología de Proclo, 
quien ahí, en la proposición 102, interpretó de esta manera el ejemplo del 
fuego introducido por Aristóteles (cfr. Super librum de causis, ad prop. 18). 
Tenemos aquí la afirmación más clara respecto al origen neoplatónico de 
la interpretación medieval del pasaje de Aristóteles y de la “cuarta vía” 
de Santo Tomás.

He aquí la conclusión de una historia que comenzó cuando Teofrasto, 
el discípulo directo de Aristóteles, se preguntó por primera vez cómo 
debíamos interpretar el deseo del que habla Aristóteles respecto al motor 
inmóvil: si se traducía como una imitación, a la manera de los platónicos, 
o si se trataba de una simple metáfora (cfr. Met., 5 a 25-b 2). Alejandro 
de Afrodisias eligió la imitación y la participación, y esta interpretación 
condujo a los filósofos medievales a atribuir a Aristóteles una doctrina 
de la creación. Es curioso que, de esta manera, la interpretación de la 



28 Enrico Berti

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

causalidad del motor inmóvil como causalidad final se revela como 
más responsable de la atribución a Aristóteles de una doctrina de la 
creación que la interpretación de la misma causalidad como causalidad 
eficiente. La situación que había provocado las críticas de Eduard Zeller 
a Franz Brentano, a quien acusaba de haber “cristianizado” demasiado a 
Aristóteles, queda de esta manera completamente invertida.11

Bibliografía
Anónimo. (2003). Liber de causis. Das Buch von den Ursachen. A. Schönfeld 

(trad). Felix Meiner Verlag.
Aristóteles. (1961). Protrepticus: An Attempt at Reconstruction. I. Düring 

(ed.). Acta Universitatis Gothoburgensis.
	  (1963). Metaphysica. W. Jaeger (ed.). Clarendon Press.
	  (1982). Categorías. En Tratados de lógica. (Órganon). I. Categorías. 

Tópicos. Sobre las refutaciones sofísticas. (pp. 29-77). M. Candel 
Sanmartín (trad.). Gredos.

	  (1995a). Analíticos posteriores. En Tratados de lógica. (Órganon). II. 
Sobre la interpretación. Analíticos primeros. Analíticos segundos. (pp. 
313-440). M. Candel Sanmartín (trad.). Gredos.

	  (1995b). Metaphysics. En J. Barnes (ed.), The Complete Works of 
Aristotle. The Revised Oxford Translation. One Volume Digital Edition. 
(pp. 3343- 3716). W. D. Ross (trad.). Princeton University Press.

	  (2000a). La métaphysique. Dos volúmenes. J. Tricot (trad.). Vrin.
	  (2000b). Metafísica. V. García Yebra (trad.). Gredos.
	  (2006). Métaphysique. Livre alpha. Manuscrito inédito. J. Barnes 

(trad.). Centre Léon Robin.
	  (2010). Métaphysique. A. Jaulin y M.-P. Duminil (trads.). Groupe 

Flammarion.
	  (2014a). Metafísica. T. Calvo Martínez (trad.). Gredos.
	  (2014b). Œuvres. Éthiques, Politique, Rhétorique, Poétique, Métaphysique. 

R. Bodéüs (ed.). C. Rutten y A. Stevens (trads.). Gallimard.
Averroes. (1966). In Aristotelis librum II (α) Metaphysicorum commentarius. 

G. Darms (ed.). Paulusverlag.
Berti, E. (2001). Brentano and Aristotle’s Metaphysics. En R. W. Sharples 

(ed.), Whose Aristotle? Whose Aristotelianism? (pp. 135-149). Ashgate.

11  Cfr. Berti (2001, pp. 135-149 y 2010, pp. 99-119). 



29¿Un equívoco en la tradición aristotélica?

Tópicos, Revista de Filosofía 62, ene-abr (2022) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en línea) pp. 11-29

	  (2008). Dialectique, physique et métaphysique : Études sur Aristote. 
Peeters. 

	  (2009). Nuovi studi aristotelici. IV/1. L’influenza di Aristotele. Antichità, 
Medioevo e Rinascimento. Morcelliana.

	  (2010). Nuovi studi aristotelici, IV/2. L’influenza di Aristotele. Età 
moderna e contemporanea. Morcelliana.

	  (2014). La finalidad del motor inmóvil. En E. Berti, Aristóteles: su 
tiempo y el nuestro. (pp. 79-98). Tópicos, Revista de Filosofía. Cátedra 
Tópicos 2014. URL: file:///C:/Users/ebaze/Downloads/Catedra%20
Topicos%20Berti%202014.pdf.

Bonelli, M. (2002). Alessandro di Afrodisia e la metafisica come scienza 
dimostrativa. Bibliopolis.

Broadie, S. (1993). Que fait le premier moteur d’Aristote ? (Sur la 
théologie du livre Lambda de la Métaphysique). Revue philosophique 
de la France et de l’étranger, 183(2), 375-411.

De Afrodisias, A. (1891). In Aristotelis Metaphysica commentaria. M. 
Hayduck (ed.). Colección Commentaria in Aristotelem Graeca. Reimer.

De Aquino, T. (1986). Super librum de causis. C. D’Ancona (ed.). Rusconi.
	  (1995). De ente et essentia. P. Porro (ed.). Rusconi.
	  (2000a). Sententia libri Metaphysicae. En Opera omnia. Recognovit 

ac instruxit Enrique Alarcón automato electronico Pompaelone ad 
Universitatis Studiorum Navarrensis. E. Alarcón (ed.). Universidad de 
Navarra. URL: https://www.corpusthomisticum.org/cmp00.html.

	  (2000b). Summa Theologiae. En Opera omnia. Recognovit ac instruxit 
Enrique Alarcón automato electronico Pompaelone ad Universitatis 
Studiorum Navarrensis. E. Alarcón (ed.). Universidad de Navarra. 
URL: https://www.corpusthomisticum.org/sth0000.html.

De Couesnongle, V. (1954a). La causalité du maximum. L’utilisation 
par Saint Thomas d’un passage d’Aristote. Revue des sciences 
philosophiques et théologiques, 38(3), 433-444. 

	  (1954b). La causalité du maximum: Pourquoi Saint Thomas a-t-il 
mal cité Aristote ? Revue des sciences philosophiques et théologiques, 
38(4), 658-680.

Liddell, H. G. y Scott, R. (1958). A Greek-English Lexicon. Clarendon Press.
Teofrasto. (1993). Métaphysique. A. Laks y G. Most (trads.). Les Belles 

Lettres.


