http://doi.org/10.21555/top.v0i61.1204

Image and Difference: A Deconstructive Approach
to Gottfried Boehm’s Theory of the Iconic
Difference

Imagen y diferencia. Una aproximacion
deconstructiva a la teoria de la diferencia icOnica

de Gottfried Boehm
Roberto Rubio
Universidad Alberto Hurtado
Chile

rorubio@uahurtado.cl

Jacopo Vignola

Universidad Alberto Hurtado
Chile
vignolajacopo@gmail.com

Recibido: 15 - 07 — 2019.
Aceptado: 18 — 11 - 2019.
Publicado en linea: 23 — 06 — 2021.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ 57 _nc_sad

-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



228 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

Abstract
Through his theory of the iconic difference, Boehm has empha-
sized the differential character of the image. This has led some
researchers (especially Dieter Mersch) to relate Boehm’s approach
to the thought of Jacques Derrida. Following that line of interpre-
tation, we propose a deconstructive approach to Boehm’s theory
about the iconic difference. This means, specifically, that we will
bring out internal tensions in Boehm’s proposal between empha-
ses directed towards the differential character of the image, on
the one hand, and dualistic approaches, as well as hierarchical
distinctions that could cover up such character, on the other hand.
Starting from these tensions, we attempt to radicalize the orienta-
tion towards the differential structure of the image by incorporat-
ing Derrida’s proposals, but making clear, at the same time, the
challenges that this would bring to Boehm’s theory and the open
questions that would arise therefrom.
Keywords: image; difference; iconic turn; iconic difference; de-
construction.

Resumen

Con su teoria acerca de la diferencia icénica, Boehm ha
enfatizado el caracter intrinsecamente diferencial de la imagen.
Esto ha llevado a algunos investigadores (especialmente
Dieter Mersch) a poner en relacion el enfoque de Boehm con el
pensamiento de Jacques Derrida. Profundizando en esa linea
interpretativa, proponemos una aproximacion deconstructiva a la
teoria de Boehm acerca de la diferencia icénica. Esto significa, en
concreto, que sacaremos a luz tensiones internas en la propuesta
de Boehm entre énfasis dirigidos hacia el caracter diferencial
de la imagen, por una parte, y planteos dualistas y distinciones
jerarquicas que podrian encubrir tal cardcter, por otra parte. A
partir de esas tensiones, intentaremos radicalizar la orientacién
hacia la estructura diferencial de la imagen incorporando planteos
de Derrida, pero dejando en claro a la vez los desafios que ello
traeria para la propuesta de Boehm y las cuestiones abiertas que
surgirian de alli.

Palabras clave: imagen; diferencia; giro icénico; diferencia
icdnica; deconstruccion.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



229

Imagen y diferencia

Introduccion

Desde los afios noventa del siglo pasado se observa en el campo
general de la investigacion en artes y humanidades la tendencia a
investigar las imagenes como un objeto de estudio autéonomo. Esto
significa: investigar las imdagenes desde ellas mismas, y no desde
otros fenémenos presuntamente mas originarios, como por ejemplo el
lenguaje. Entre los principales representantes de esta tendencia cabe
mencionar a Gottfried Boehm, con sus planteos acerca del “giro icénico”
(ikonische Wende),' y a W. ]. T. Mitchell, con su doctrina acerca del “giro
pictorial” (pictorial turn).? Si bien ambos autores pertenecen a estilos y
tradiciones de investigacion diversos (Bildwissenschaft y Visual Studies),
han manifestado tempranamente un interés reciproco.’

En el presente trabajo nos concentraremos en la propuesta de
Gottfried Boehm. FEsta versa especialmente sobre las iméagenes
exhibitorias, es decir, sobre las superficies visibles en las que aparece algo
como estando alli presente.* Su proposito es poner de relieve la peculiar
manera en que tales imagenes producen sentido, bajo el entendido de
que se trata de un sentido sui generis, no derivado de otras formas de
sentido y especialmente no derivado de estructuras légico-lingiiisticas
como conceptos y proposiciones.’

! Boehm utiliza el adjetivo “iconico(a)” en el sentido de “relativo o

perteneciente a laimagen”. Con ello pretende implementar y difundir un uso no
semiotico de dicha palabra, aproximandose asimismo a su origen etimoldgico.
Como es sabido, la voz griega eikon remite primariamente a las imagenes o
figuras y a fendmenos relativos a la visibilidad. Cfr. Chantraine (1968, pp. 354
y S8S.).

2 Cfr. Mitchell (1995, pp. 11-34), Mitchell (2005, pp. 77, 80 y 252).

3 Cabe considerar, al respecto, el intercambio epistolar entre Boehm y
Mitchell. Cfr. Boehm (2011b, pp. 57-70) y Mitchell (2011, pp. 71-86). Cfr. también
Fernandes (2019).

* En el curso del presente trabajo profundizaremos en la nocién de
“exhibicion” (Darstellung). Cfr. infra (2.1).

> “Entendemos por “ldgica de las imdgenes” una manera de producir
sentido, inherente a las imagenes, que solo se puede captar a partir de ellas.
Trabajamos, por tanto, con la premisa de que las imagenes afiaden algo
importante a nuestro lenguaje, a los conceptos y al saber, que solo se puede

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



230 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

Como caracteristica fundamental de la produccion del sentido propio
de las imagenes exhibitorias, Boehm sefiala un proceso al que denomina
“diferenciaiconica”.® Se trata de un proceso de diferenciaciones y sintesis
en estratos concatenados. Las investigaciones de Boehm acerca de ello
se llevan a cabo con un enfoque relacional y holistico, dirigido hacia
el aparecer en imagen. Desde tal enfoque, la imagen no es analizada
como una cosa ni como algo fijo y separado, sino como un modo de
experiencia.

Con su teoria acerca de la diferencia icédnica, Boehm ha puesto el
énfasis en el caracter intrinsecamente diferencial de la imagen. Esto
ha llevado a algunos investigadores a poner en relacion el enfoque de
Boehm con el pensamiento de Jacques Derrida, yendo mas alla de las
conexiones que el propio Boehm reconoce entre su planteamiento y
el pensamiento derridiano.” En este sentido, Dieter Mersch (cfr. 2011,
pp- 292 y ss.) asocia explicitamente la nocion boehmiana de “diferencia
icédnica” con la nocion de différance de Derrida y habla del “principio
icédnico de la différance” (2011,p. 293; 2014, p. 21), al que caracteriza
también como la “différance icénica” (2014, pp. 21y 22).8

experimentar de aquel modo” (Boehm, 2010, p. 208; traduccién de los autores).
Cuando los pasajes citados correspondan a textos que aparecen en la bibliografia
del articulo sélo en su idioma original, se trata de traducciones realizadas por los
autores del presente trabajo.

6 Cfr. Boehm (2006, pp. 29 y ss.; 2010, pp. 17, 38, 69, 208 y 211).

7 Si bien Boehm reconoce a Derrida como una influencia para su
propuesta en cuanto “pensador de la diferencia” (Boehm, 2011, p. 172) y en
cuanto propulsor de la critica al logocentrismo (cfr. Boehm, 2011b, p. 59.), a
la vez marca restricciones a tal influencia. Asi, por ejemplo, considera que la
orientacion hacia procesos de produccién de sentido propios de las imagenes es
un planteo especifico del giro icénico y no advierte alli influencias de Derrida
ni de otros pensadores de la diferencia (cfr. Boehm, 2011, p. 172). Por otra parte,
investigaciones desarrolladas en el marco del proyecto “Eikones”, dirigido
por Gottfried Boehm, han incorporado elementos del pensamiento derridiano.
Asi, por ejemplo, B. Mersmann (2015) propone una “icénica de la escritura”
(Schriftikonik), la cual aborda el caracter de imagen de la escritura, poniendo en
relacion la gramatologia derridiana con estudios de la imagen.

8 Otros planteos se enfocaron mds bien en los contrastes entre los
enfoques de Boehm y Derrida. Asi, por ejemplo, Keith Moxey destaca la
orientacion ontologica del “giro iconico” de Boehm y su énfasis en la presencia
de las imagenes, y sugiere un contraste con la critica derridiana a la metafisica

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



231

Imagen y diferencia

A nuestro juicio, resulta pertinente la idea sobre la cual se basa la
propuesta interpretativa de Mersch, a saber: que la vinculaciéon con
la nocién derridiana de différance puede potenciar los planteos de
Boehm acerca de la estructura diferencial de la imagen. Sin embargo,
el despliegue de esa idea por parte de Mersch es muy escueto y se
concentra en las afinidades entre ciertos desarrollos de Boehm y Derrida,
sin abordar las diferencias de enfoque entre ambos ni los desafios que
traeria consigo vincular los planteos de Boehm con el pensamiento de
la différance.’

Como una profundizacién de la propuesta interpretativa de
Mersch que atienda ademas a esos aspectos no abordados, proponemos
una aproximacion deconstructiva a la teoria de Boehm acerca de la
diferencia iconica. Esto significa, en concreto, que hablaremos sobre
tensiones internas en la propuesta de Boehm entre énfasis dirigidos
hacia el caracter diferencial de la imagen, por una parte, y planteos
dualistas y distinciones jerarquicas que pueden tergiversar la estructura
de la diferencia, por otra parte. A partir de esas tensiones, intentaremos
radicalizar la orientacion hacia la estructura diferencial de la imagen
incorporando planteos de Derrida, pero dejando en claro a la vez los
desafios que ello traeria para la propuesta de Boehm y las cuestiones

de la presencia. Sin embargo, no profundiza en ello (cfr. Moxey, 2009, pp. 20-
21). Por su parte, el propio Mersch (2010, pp. 116 y ss.) observa que la critica
derridiana a la metafisica de la presencia afecta el enfoque de la diferencia
icénica. Tal observacion es realizada por Mersch con el fin de reformular, mas
alla de Derrida, la cuestion de la presencia.

% Mersch caracteriza al “principio icénico de la différance” como la
“generacion permanente de diferenciaciones visuales, en las cuales “algo” se
deja ver y con las cuales “algo” se deja [...] probar” (2011, p. 293). Asimismo,
considerando el proceso del enmarcamiento icdnico, por el cual se establece la
distincién entre dentro y fuera de la imagen, Mersch (2014, pp. 21 y ss.) establece
una analogia entre el contraste originario, planteado por Boehm como momento
basal de la diferencia icdnica, y la archi-escritura, propuesta por Derrida. Para
Mersch, la diferencia icdnica boehmiana y la différance de Derrida coinciden en
ser estructuras de diferencia que producen nuevas diferencias. Sin embargo,
Mersch no profundiza en las caracteristicas especificas de ambos procesos
generativos ni en aquello que los diferencia. Tampoco parece tener en cuenta
alli que el enfoque de Boehm puede ser alcanzado por la critica derridiana a la
metafisica de la presencia, algo sobre lo que él mismo, en otro escrito (2010, pp.
116 y ss.), habia llamado la atencién.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



232 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

abiertas que surgirian de alli. Anima esta labor la conviccion de que la
deconstruccion de la teoria de la diferencia iconica puede aportar mayor
claridad sobre los alcances y limites de dicha teoria, y, en términos
mas generales, sobre los desafios de aquellas propuestas que, como la
de Boehm, intentan analizar las imagenes exhibitorias destacando su

caracter diferencial.
1. La teoria de Boehm acerca de la diferencia icOnica

Un planteo central para la propuesta del giro icénico de Boehm
sostiene que en la experiencia de imagenes exhibitorias se produce
un sentido sui generis, no derivado del sentido logico-lingiiistico y no
equiparable a las estructuras del concepto y de la proposicion.'” Para
Boehm, tal produccién de sentido es un proceso relacional, cuyo estudio
requiere de un punto de vista holistico, englobador.

Ahora bien, ;hacia donde habria que enfocar la investigacion para
alcanzar ese punto de vista abarcador que haga justicia a la estructura
relacional de la experiencia icénica y a su manera especifica de producir
sentido? Boehm entiende que la clave es la estructura de la diferencia.
Si bien no presenta de manera detallada y sistematica su nocion de
diferencia, Boehm destaca algunos rasgos fundamentales de ésta. Se
trata, no de una estructura fija de oposicién, sino de un proceso de
distincién y contraste en el cual interactian instancias contrapuestas
(cfr. Boehm, 2011a, p. 172.). Para Boehm, mediante tal interaccion se
genera una determinada configuracion estructural conforme a la cual
algo aparece. Es decir, se produce sentido." El sentido surge en el
proceso mismo de las diferenciaciones, y dicho proceso, por su parte,
va dando lugar a diversas articulaciones de sentido. Para enfatizar esto,
Boehm (2011a, p. 173) caracteriza a la diferencia como “acontecimiento”.

Si bien Boehm reconoce que ha recibido influencia por parte de
“pensadores de la diferencia”, tales como Heidegger, Derrida y Deleuze,
a la vez subraya que ninguno de ellos ha planteado con radicalidad la

10" Para una exposicion detallada de la propuesta boehmiana acerca del

giro iconico, cfr. Rubio (2018).

" Cfr. Boehm (2010a, p. 69); “La diferencia iconica hace del factum fisico
de una superficie material el campo de una atencién articulada”. En relacién con
ello, Boehm sostiene que los contrastes en la experiencia de imagen “inauguran
un campo de atencidn, de interpretabilidad, es decir, de sentido” (2010a, p. 71).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



233

Imagen y diferencia

cuestion acerca del sentido iconico, es decir, acerca de un sentido propio
y distintivo de la experiencia de imagen (cfr. Boehm, 2011a, p. 172).

Para caracterizar la diferencia icénica, es decir, la diferencia como
estructura de la produccion de sentido en la experiencia de imagenes
exhibitorias, Boehm (2010a, p. 52) emplea la siguiente formulacion:
“de la materia surge sentido”.”? Con ello refiere al siguiente proceso:
en interaccion con una materialidad visible articulada en elementos
continuos (fondo, superficie, etc.) y discretos (puntos, lineas, manchas,
etc.), hacemos experiencias de diferenciacion y sintesis, de modo que
surge una configuracion estructural determinada, conforme a la cual
algo (incluso en la forma vaga de un “no sé qué”) aparece ante nosotros.

Boehm advierte que sus estudios sobre la diferencia iconica no
conforman una totalidad sistematica.”® Con todo, podemos reconstruir,
a partir de sus descripciones, al menos tres niveles de analisis
conectados entre si.'* Cabe advertir que nuestra reconstruccién enfatiza
las conexiones y la continuidad entre esos niveles, mientras que Boehm
suele describirlos separadamente, variando en los énfasis y en la
precision descriptiva segun el texto en el que se ocupa de ello, y sin
intentar ofrecer una detallada caracterizacién de conjunto.

En el primer nivel de analisis, la diferencia iconica es descrita como
contraste. Se trata del contraste entre el fondo unitario y continuo y los
multiples elementos discretos (manchas, lineas, figuras) que aparecen
destacandose respecto de aquél. Boehm (2006, p. 32) describe dicho
contraste incorporando oposiciones planteadas desde otros marcos
tedricos, tales como la oposicién entre fondo y figura, superficie y
profundidad, horizonte y tema, campo y foco. También refiere a ello en

2 Cfr. también Boehm (2006, p. 31).

13 “[E]l modelo de la diferencia icénica sirve para analizar la 16gica vigente
en las imagenes, sin intentar con ello elaborar un sistema tedrico” (Boehm,
2010a, p. 16).

14 Lareconstruccidn de la teoria de la diferencia icdnica que aqui ofrecemos
se basa en la investigacion publicada en Rubio (2018). En contraposiciéon con
Kapust (2015, pp. 194 y 197), entendemos que la nocién de “diferencia icénica”
se mantiene como un eje de los analisis de Boehm desde sus estudios tempranos
y que no es reemplazada por la nocién de “evidencia icénica”. Prueba de ello
es el texto de Boehm en el que éste desarrolla explicitamente la nocién de
“evidencia icénica” en el contexto de sus estudios sobre la “diferencia iconica”
(cfr. Boehm, 2004).

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



234 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

términos del contraste entre la superficie general o totalidad intuible, por
un lado, y los acontecimientos internos y determinaciones particulares
(color, forma, figura), por otro (cfr. 2006, p. 30).

El contraste iconico se lleva a cabo en una experiencia de captacion
unificadora o sintesis. Las “sintesis icdnicas” (Boehm, 2010a, p. 49)
consisten en captar unificadamente el fondo continuo y los elementos
discretos. Boehm las caracteriza como un “ver lo uno en lo otro” y “ver
conjuntamente” (p. 49).

En este primer nivel, Boehm describe el surgimiento del sentido
(icdnico) desde la materia como el aparecer de un aspecto (Anblick) o
vista (Ansicht) sobre una base material visible. El contraste entre los
elementos discretos y el fondo continuo produce vistas y aspectos y, con
ello, sentido icénico en un nivel primario: “Las imagenes no se disuelven
simplemente en la materia. En las superficies, en los pigmentos, en la
piedra, en madera o sobre tela [...] se muestra algo distinto: una vista,
un aspecto, un sentido — precisamente, una imagen” (Boehm, 2010a, p.
37).

Para Boehm, la captacion sintética del contraste entre las vistas y el
fondo de la imagen se funda en la estructura de la percepcion habitual,
segun la cual las cosas visibles aparecen en un fondo envolvente y se
ofrecen siempre en determinados aspectos o escorzos.’ Asimismo,
Boehm sefiala una distincion estructural entre la percepcion sensible
y la sintesis iconica, a saber: el entorno de claridad que rodea las
cosas visibles es transparente y penetrable, mientras que el fondo que
envuelve los elementos discretos en la imagen es opaco y no puede ser
atravesado:

Las cosas aparecen perceptivamente, ante un fondo
virtual, en un transparente “ver a través”. Cuando
vemos algo, lo miramos a Ila luz, la cual lo envuelve
y en la cual se perfila. El ordenamiento visual de la
imagen, en cambio, tiene que ver con la materialidad
de un campo de exhibicién [...] La imagen produce una

15 En este sentido, Boehm afirma: “En el caso de las exhibiciones visuales,

la indeterminacién que Husserl identifica en el escorzo del objeto se desplaza
desde su reverso hacia el fondo de la exhibicién. Las imagenes son opacas, y
las transparencias que ellas inauguran tienen que ver con que el fondo de la
exhibicién aparece como material, polisémico e impenetrable” (2010, p. 210.).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



235

Imagen y diferencia

opacidad primaria, en la cual se abre una diferencia que
pone algo ante los ojos (Boehm, 2004, p. 30).

A la luz de estas diferencias estructurales, Boehm (2010a, pp. 209
y ss.) sugiere una distincion entre el contraste icdnico y el contraste
operante en la percepcion visual. Sin embargo, sus investigaciones no
han profundizado en estas distinciones.

El segundo nivel de analisis corresponde al proceso de interaccion
entre la oferta sensible de la imagen y la actividad corporal del agente de
experiencia. Para describir dicho proceso, Boehm recurre a los términos
“esquema” y “esquematismo” (cfr. 2004, pp. 20 y 30). Teniendo en cuenta
la elaboracion de dichos términos —de impronta kantiana— por parte
de la fenomenologia y la psicologia gestaltica, Boehm ocupa la nocién
de “esquema” para indicar una configuracion sensible que estructura
el aparecer de algo en la experiencia y que orienta una accion posible,
corporalmente situada (cfr. Boehm, 2014, pp. 16 y ss.). Asi, las vistas o
aspectos son caracterizadas ahora como esquemas: “La nocién de vista
une acceso visual y contenido de sentido, apertura y asunto. Corresponde
a lo que hemos llamado esquema en acciéon o esquematismo. La vista
(Ansicht) y la vision (Sicht) estan incorporadas en un acto que refiere
hacia el mundo de la vida y sus orientaciones” (Boehm, 2004, p. 30).

Conforme a ello, la experiencia de imagenes exhibitorias involucra
lo que podriamos llamar “esquemas iconicos”. En otras palabras, la
produccién de sentido iconico es un peculiar esquematismo:

Las operaciones indicadas [trazar una linea, introducir
un color], mds que designar, inauguran. Son el ntcleo de
una orientacion con la cual no se expone esto o aquello.
Se trata, en cambio, de que con horizontal y vertical,
arriba y abajo, delante y detras, cerca y lejos, se crea
un lugar icénico, en el cual recién pueden situarse las

16 Boehm no siempre se apega rigurosamente a la distincién que él mismo

plantea entre el orden icénico y el orden de la percepcion visual A veces utiliza
indistintamente los adjetivos “icénico” y “visual”, en especial cuando contrapone
su enfoque a los planteos lingiiisticistas (cfr. 2011, pp. 171, 174 y 211). En otras
oportunidades, en cambio, utiliza esos términos de manera diferenciada (cfr.
2010, pp. 209 y ss.). Para una reconstruccién e interpretacion de los estudios de
Boehm que tiende a esclarecer la relacion entre el sentido iconico y el sentido
visual, cfr. Rubio (2018).

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



236 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

posibles figuras y los posibles contenidos del artista.
Esta actividad estructurante e iniciadora, que inaugura
un espacio de juego, puede llamarse —tomando
prestada provisoriamente la expresion de Kant— un
esquema en accion, es decir, un esquematismo (Boehm,
2004, p. 19).

El esquematismo de la imagen o esquematismo iconico consiste,
en términos generales, en que las lineas, manchas, etc., al aparecer en
relacion espacial con su fondo, generan en nosotros la disposicion de
ocupar un lugar en el espacio abierto por la imagen. Asi, una linea
funciona como un esquema en la medida en que, al ser captada junto a
su fondo, activa nuestras disposiciones basicas de orientacion espacial
(arriba, abajo, dentro, fuera, etc.) y motiva la proyeccién de lugares
ocupables en una dimension habitable imaginaria.

Para Boehm, asi como los contrastes iconicos se fundan en contrastes
de la percepcion visual, asi también el esquematismo icdnico tiene su
base en esquematismos perceptuales y motrices: “Hay un esquema
cuando [...] las lineas aparecen delante de —y esto significa sobre— el
fondo. Los esquemas ‘en’, ‘sobre’, ‘arriba’ y ‘abajo’ se articulan con
el esquema motor de una mirada de conjunto, la cual activa las fuerzas
visuales del campo” (Boehm, 2010a, p. 126). La activacién de esquemas
motrices y perceptuales como parte del proceso de habitar el espacioen la
experiencia diaria es la base del proceso en el cual, al captar una imagen,
surge una peculiar espacialidad y quedamos motivados a habitarla. En
este sentido, afirma Boehm: “El fondo vacio [de una imagen] es ya el
escenario de aquel sistema de orientacion que esta anclado en el cuerpo
del observador” (Boehm, 2004, p. 20).

En el tercer nivel de anadlisis se considera a la experiencia de imagen
como un mostrar. Una primera caracterizacién del mostrar iconico es
la de “deixis” (cfr. Boehm, 2010b, pp. 44 y ss.). En el uso de Boehm,
los términos “deixis” y “deictico” refieren no solo al indicar o apuntar,
sino también y en primer lugar al mostrar en cuanto revelar o sacar a la
luz, y mas especificamente, en cuanto abrir la dimensiéon de un posible
aparecer.” Conforme a ello, las imagenes son fendmenos deicticos en la
medida en que inauguran un espacio de aparicion en el cual podemos
proyectar posibles acciones.

17 Cfr. Boehm (2010, pp. 38 y 44).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



237

Imagen y diferencia

Segtin Boehm, la deixis iconica se funda en una estructura deictica
basica, la cual configura la comunicacion preverbal y preconceptual
que se realiza mediante gestos corporales (cfr. 2010b, pp. 20 y 44). Se
trata de la articulacién gestual del cuerpo activo y movil en interaccién
con otros agentes o sujetos de accion encarnados, en una dindmica en
la que se intercambian orientaciones y se inaugura un espacio comun
para la accién corporal (cfr. 2010b, pp. 38 y 44). El argumento de Boehm
se puede reconstruir del siguiente modo: en cuanto agentes corporales,
inauguramos un espacio comun en el cual habitamos. En virtud de ello,
en nuestra experiencia de imagenes exhibitorias inauguramos un espacio
imaginario en el cual proyectamos posibilidades de desplazamiento y
percepcion.

Ahora bien, Boehm entiende el mostrar de las imagenes no s6lo como
la inauguraciéon de espacios de aparicion habitables corporalmente.
Ademas, caracteriza el mostrar icénico en relaciéon con una funcion
atribuida desde antiguo a las imagenes, a saber: la de traer a presencia
lo que no esta ahi delante (cfr. Boehm, 2010b, pp. 438 y ss.). Con respecto
a ello, distingue y opone dos posibilidades: o bien la imagen es un
reemplazo de lo exhibido y lo hace presente al modo de la copia, o bien
la imagen es indistinta de lo exhibido y lo hace presente potenciandolo
en sus posibilidades de manifestacion. Esas dos variedades extremas del
mostrar iconico son caracterizadas por Boehm en términos de imagenes
“débiles” e imagenes “fuertes” (cfr. Boehm, 2006, p. 34; 2010a, pp. 43,
245-247 y 252).

Frente a las imagenes “débiles”, cuya funcion es principalmente
de copia, las imagenes “fuertes” traen a presencia de modo originario:
“Tales imagenes son fuertes porque hacen visible para nosotros algo que
sin ellas nunca podriamos experienciar” (Boehm, 2010a, p. 252); “Las
imagenes no se agotan en substituir visualmente lo real: ellas llevan a
cabo un mostrar con derecho propio” (Boehm, 2010a, p. 43)

Los ejemplos de imagenes fuertes dados por Boehm corresponden de
manera preponderante a experiencias cultuales y artistico-religiosas: “El
poder intrinseco a las imagenes reside evidentemente en su capacidad
de darnos acceso hacia los muertos o ausentes, hacia un sefior poderoso,
una figura religiosa, algo invisible” (Boehm, 2010a, p. 39). El “mostrar
con derecho propio” (2010a, p. 43), caracteristico de las imagenes
fuertes, refuerza en eficacia y poder a lo exhibido. En relacién con ello,
Boehm (2010b, pp. 22 y ss.) analiza la practica artistico-cultual cristiana

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



238 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

vinculada a los exhibidores eucaristicos (Mostranz, Ostensorium) y la
tradicion de los vera icona (cfr. 2010b, p. 25y ss).'®

Ahorabien, el mostrar de las imagenes consiste para Boehm, ademas,
en una peculiar relacion entre presencia y ausencia, accesibilidad y
ocultamiento, determinacion e indeterminacién: “El hacer visible propio
de las imagenes se apoya en ausencias” (Boehm, 2010a, p. 56); “Mostrar
presupone ocultar” (p. 69); “Toda imagen extrae su fuerza determinante
a partir de la ligazon con lo indeterminado” (p. 49).

En conexion con lo anterior, Boehm plantea que hay una relaciéon
de implicacién entre afirmacién y negacion en la imagen que no es
equiparable a la relacion entre proposiciones afirmativas y negativas, de
la cual se ocupa la logica tradicional. Se trata de un entrelazamiento de
presencia y ausencia en la exhibicién en imagen, que Boehm atribuye al
proceso de la diferencia iconica. En este sentido, sostiene:

Con la diferencia icénica entra en juego la negacion,
la ausencia se cuela en la imagen. El “es” que vemos
implica un “no es” que nutre y posibilita lo visible. Es
la negacion lo que funda una relaciéon mostrativa, lo
que deja lucir algo como..., o aparecer algo en cuanto...
El minus de la negacién se entrelaza con el plus de
la afirmacién y funda la evidencia de la exhibicién
(Boehm, 2010a, p. 68).

La logica de la predicacion es bivalente: ella conoce
solamente el si y el no. Su tarea se le hace dificil con lo
indeterminado, potencial, ausente o nulo. [...] Pero sin
considerar la fuerza intensa de lo multiple, polisémico,

8 En numerosos pasajes (cfr. 2010a, pp. 39, 56, 68 y 252; 2004, p. 38)
Boehm destaca el hacer visible como funcion de las imagenes. “Hacer visible”
significa para Boehm hacer presente sensiblemente algo. Considerada en su
modo eminente, tal funcidn es caracterizada como el hacer visible “lo no visto”
(Bohem, 2014, p. 35), “lo invisible” (Boehm, 2010a, p. 39), “algo que sin ellas
nunca podriamos experienciar” (2010a, p. 252). Si bien Boehm usa el término “lo
invisible” con variedad de matices, lo utiliza predominantemente para indicar
instancias no sensibles que pueden adquirir presencia y vigencia por la imagen,
entre ellas: un dios, las cosas habituales sin su caracter habitual o las condiciones
de la experiencia sensible (cfr. Boehm, 2010a, pp. 39, 68 y 254).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



239

Imagen y diferencia

sensible y de multiples valores, no se puede reflexionar
realmente acerca de las imagenes (Boehm, 2010a, p. 46).

Con el fin de distinguir entre la estructuracién de sentido de las
proposiciones, por un lado, y de las imagenes exhibitorias, por otro,
Boehm plantea la distincion entre el “decir” y el “mostrar”: “La imagen,
antes de decir algo que se pudiera captar también en palabras, es un acto
del mostrar” (2010a, p. 240)."” Al caracterizar el exhibir iconico como un
mostrar, Boehm quiere dar a entender que las imagenes hacen accesible
lo exhibido de un modo que no consiste en la articulacién predicativa de
conceptos en una proposicion ni se puede reducir a ello: “La fuerza de
la imagen significa dar a ver, abrir los ojos. En resumen: mostrar” (Boehm,
2010a, p. 39).2

Recapitulando: nuestra reconstruccion distingue tres niveles de
analisis en las descripciones de Boehm acerca de la experiencia de
imagenes exhibitorias: en primer lugar, el contraste iconico entre el
fondo continuo y los elementos discretos, por el cual surgen vistas y
aspectos; en segundo lugar, el esquematismo icénico, por el cual dichas
vistas y aspectos fungen como esquemas que orientan la acciéon en un
espacio imaginario, y finalmente el mostrar icénico, con dos funciones
exhibitorias que no son reductibles al “decir”: la deixis iconica, porla cual
se funda el espacio iconico, y la exhibicion iconica, en particular aquella
que corresponde a las imagenes fuertes, localizada principalmente en
experiencias cultuales y artistico-religiosas.”!

¥ Con respecto ala distincién entre el mostrar y el decir, cfr. Boehm (2010a,

pp. 10, 15, 20, 27 y 240; 2010b, pp. 38 y 44). Ademas de Boehm, otras autoras
y autores de la Bildwissenschaft han intentado describir la peculiaridad de las
imagenes recurriendo a la distincion entre decir y mostrar. Cfr. especialmente
Brandt (2003), Kramer (2003) y Mersch (2011).

20 Con respecto a la relacién de fundacion entre las imagenes exhibitorias
y el lenguaje, los escritos de Boehm plasman diversas posiciones. Por una parte,
aludiendo al giro icdnico, Boehm sostiene que “el mostrar es redescubierto como
base del decir” (2010, p. 44) y que “el Logos ya no domina mas a la potencia de
la imagen, sino que reconoce su dependencia respecto a ella” (p. 45). Por otra
parte, afirma en otro escrito que “la convergencia de imagen y lenguaje se basa
en el mostrar” (2014b, p. 35).

2L Por su valoracién de la esfera artistico-religiosa como ambito de
experiencias de imagen originarias y no miméticas, Boehm se inscribe en una

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



240 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

Estos tres niveles se organizan, cada uno con su caracteristica
especifica, conforme a la diferencia iconica. En otras palabras, es
transversal a estos niveles el “acontecimiento de diferenciacién”
(Boehm, 2011a, p. 173) por el cual “de la materia surge sentido”
(Boehm, 2010a, p. 52).2 Las estructuras de sentido iconico, producidas
mediante procesos de diferenciacion y sintesis en los diversos niveles,
son las siguientes: las vistas y aspectos (nivel I), los esquemas icénicos
(nivel II) y el espacio icénico (nivel III a) junto con la configuracion
por la cual aparece lo invisible —en el caso de las imagenes fuertes—
(nivel 11 b).

Ahorabien, laconcatenacion denivelesenel proceso de distinciones
y sintesis esta desarrollada por Boehm con mayor claridad en lo que
respecta a la produccion de vistas o aspectos, al esquematismo iconico
y a la deixis iconica. Sus descripciones acerca de la produccién de un
espacio iconico habitable imaginariamente tienen en cuenta el proceso
del esquematismo de la imagen, basado en los esquematismos
motrices y corporales, y la descripcion de ello considera a su vez
el proceso de las sintesis iconicas en cuanto produccion de vistas o
aspectos. No hay tanta claridad, en cambio, respecto a la conexion de
estos niveles o subniveles con el de la mostracion eficaz de lo invisible
y poderoso. Antes que explicitar la conexion entre la deixis del
espacio iconico y la mostraciéon de lo invisible en imagen, Boehm se
concentra en enfatizar la distancia de estos dos modos del mostrar en
relacion con la articulacion predicativa de conceptos. En relacion con
ello, se observa, ademas, que quedan abiertas preguntas relevantes
respecto al sentido de las imagenes fuertes. Si bien Boehm enfatiza
con insistencia que se trata de un sentido de orden propio, irreductible
al orden de las proposiciones y conceptos, no aclara cudles serian las
posibles relaciones entre esos dos érdenes de sentido en la experiencia
de imagen. Ello deja pendiente también la tarea de clarificar mejor las
convergencias y divergencias entre el sentido iconico de las imagenes
fuertes y el de las imagenes débiles.

tradiciéon que incluye al romanticismo alemdan, Hegel y, mas recientemente, a
Heidegger y Gadamer.
2 Cfr. Boehm (2010, pp. 15,39 y 124).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



241

Imagen y diferencia

2. Una aproximacion deconstructiva a la teoria de la diferencia

iconica

(Qué hay que entender aqui por “deconstruccién” y como se podria
aplicar a la teoria de la diferencia icénica? No contamos, por parte de
Derrida, con una definicidn stricto sensu de la deconstruccion, pues
para €l ésta escapa a toda pretension de definiciéon o sistematizacion
conceptual. No es meramente un método, “no puede reducirse a
una mera instrumentalidad metodoldgica, a un conjunto de reglas
y procedimientos transportables” (Derrida, 1997, p. 25). Tampoco
constituye un analisis, es decir, “no es una regresion hacia el elemento
simple, hacia un origen indescomponible. Estos valores, como el de
analisis, son, ellos mismos, filosofemas sometidos a la deconstruccién”
(p. 25). Para Derrida, tampoco deberia entenderse la deconstruccion
como una critica en el sentido kantiano del término, ya que “la instancia
misma de krinein o de la crisis (decision, eleccidn. juicio, discernimiento)
es, como lo es por otra parte todo el aparato de la critica trascendental,
uno de los “temas” o de los “objetos” esenciales de la deconstruccién”
(Ibid.).

Ademasdetalesaclaracionesrespectoalo quenoesladeconstruccion,
Derrida ofrece también caracterizaciones afirmativas. En este sentido,
sostiene:

[...] la deconstruccion suele consistir, de modo regular
o recurrente, en hacer aparecer en todo pretendido
sistema, en toda autointerpretacion del sistema, una
fuerza de dislocacion, un limite en la totalizacion [...]
[;] consiste en comprobar —al leer y al interpretar
textos— que en ciertos filosofos el efecto de sistema
fue provocado por cierta disfuncion o desajuste, cierta
incapacidad por cerrar el sistema (Derrida, 2009, pp. 15-
16).

Sacar a la luz los limites internos de una propuesta filosofica, sus
desajustes y fricciones, y, junto con ello, provocar una dislocacion

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



242 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

o desplazamiento de sentido: ésa es, en una primera aproximacion
general, la tarea deconstructiva.?

Ahora bien, la propuesta derridiana de la deconstruccion va de la
mano con una concepcién acerca de la tradicion filosofica, segin la cual
ésta consiste en la consolidacién de un conjunto de oposiciones dualistas:
ser y no ser, presencia y ausencia, esencia y apariencia, lo inteligible
y lo sensible. Estas oposiciones estan articuladas jerarquicamente, de
modo que el primer término es considerado como superior y fundante
respecto al segundo.

Segtin Derrida, la organizacién jerarquica desplegada en la tradicién
apuntaria hacia una estructura de sentido originaria (la Idea platdnica,
el cogito cartesiano, el sujeto trascendental, etc.), cuyo modo de ser es
la presencia, entendida basicamente como permanencia frente a la
caducidad, proximidad e inmediatez a si frente al auto-distanciamiento,
concentracion frente a la dispersion e identidad atemporal frente al
despliegue y diversificacion en la historia. Asi entendida, la tradicion
occidental constituiria el testimonio de aquello que Derrida caracteriza
como “metafisica de la presencia” (Derrida, 1985, p. 165), es decir,
“filosofia como saber de la presencia del objeto, como ser-junto-a-si del
saber en la consciencia” (p. 165).

En relacidon con tal concepcidn acerca de la historia de la filosofia,
Derrida especifica la operacion deconstructiva como un doble
movimiento:

Hay que avanzar por lo tanto en un gesto doble [...]:
por una parte, atravesar una fase de inversion. [...]

#»  Dada la importancia de la deconstruccién en la filosofia derridiana,

la bibliografia al respecto es vasta. Para una aproximacién introductoria es
recomendable consultar los siguientes textos: Asensi (1990), Berman (1998), Ferro
(1995), Gasché (1986), Peretti (1989 y 1990). En ellos se comparte un concepto
de deconstruccién que Peretti (1989, p. 127) sintetiza de la manera siguiente:
“La deconstruccion derridiana no se sitiia mas alla de la metafisica ni tampoco
opera por simple sustitucion o inversion (si bien éste es un primer paso necesario
que habra de completarse con otro mas complejo). Para Derrida, la tradicién no
puede ser atacada desde fuera ni sencillamente borrada mediante un gesto. Lo
que se requiere es solicitar las estructuras metafisicas [...] refiriéndose a ellas
de forma estratégica, esto es, llevandolas hasta el limite en que no pueden por
menos que mostrar sus propios desajustes y falacias”. Los énfasis puestos en este
pasaje son recogidos en nuestra caracterizacion de la operaciéon deconstructiva
como un doble movimiento.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



243

Imagen y diferencia

Desconstruir la oposicion significa, en un momento
dado, invertir la jerarquia. [...] Dicho esto — y por otra
parte —, permanecer en esta fase todavia es operar sobre
el terreno y en el interior de un sistema desconstruido.
También es necesario [...] marcar la separacion entre la
inversion que pone abajo lo que esta arriba, desconstruye
la genealogia sublimante o idealizante, y la emergencia
irruptiva de un nuevo ‘concepto’, concepto de lo que
no se deja ya, no se ha dejado nunca, comprender en el
régimen anterior (Derrida, 2014, pp. 54-56).

Conforme a estas precisiones, el proceso de deconstruccién
comprende la labor de identificar y problematizar oposiciones dualistas
y jerarquizantes, y junto con ello la tarea de proponer un planteo que
recupere aspectos tergiversados o encubiertos por las oposiciones
cuestionadas.

Aplicar la deconstruccion a la teoria boehmiana sobre la diferencia
icdnica consiste entonces en una doble operacion. En primer lugar,
exponer y cuestionar aquellos dualismos o distinciones jerarquicas
que articulan dicha teoria y que limitan su pretension de investigar la
estructura intrinsecamente diferencial de las imagenes. En segundo
lugar, potenciar y radicalizar aquellas lineas de pensamiento que fueron
refrenadas o limitadas por tales dualismos y distinciones jerarquicas.

2.1 El mostrar caracteristico de las imagenes fuertes

En atencién a la requerida brevedad del presente trabajo, nos
concentraremos en un momento central de la teoria de Boehm, a saber:
su caracterizacion de las imagenes fuertes. Abordaremos la concepcion
segun la cual las imagenes fuertes son un modo eminente de exhibicion,
esto es, una experiencia originaria de sentido y presencia.?*

2 Podria parecer que Boehm repite el planteo dualista tradicional acerca

de las imdgenes, segtin el cual éstas poseen dos componentes de naturaleza
opuesta: la materia y el sentido. En tal caso, la tarea deconstructiva deberia
concentrarse en ello. Sin embargo, la situaciéon es mas compleja y requiere
de una aproximacién mas matizada. Hay planteos centrales de la teoria de la
diferencia iconica que intentan superar el dualismo antes mencionado, por
ejemplo, la propuesta del esquematismo iconico, y la tesis, de raiz gadameriana,
acerca de la interaccion entre la exhibiciéon en modo eminente y lo exhibido
en ella. Ademas, cabe mencionar que Boehm (2011, p. 175) critica a Lambert

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



244 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

Para comprender a detalle la concepcion acerca de las imagenes
fuertes y de su distincion respecto a las imagenes débiles, hay que tener
en cuenta que Boehm la desarrolla principalmente en el contexto de su
recepcion de Gadamer. Asi, en un escrito en el que interpreta y a la vez
da difusion al pensamiento gadameriano, Boehm plantea lo siguiente:

La imagen, sostiene Gadamer, pertenece al ser de lo
exhibido. Por ello, cada imagen fuerte es un proceso
ontologico que co-determina el rango de ser de
lo exhibido. Mas aun: “Mediante la exhibicion se
experimenta en cierto sentido un incremento de ser”
(Verdad y método, 145) (Boehm, 2010a, p. 254).

El pasaje citado muestra, a pesar de su brevedad, algunos de los
principales elementos del enfoque gadameriano que Boehm recoge para
su planteo. Nos concentraremos en tres de ellos. En primer lugar, Boehm
adopta el enfoque ontologico desde el cual Gadamer abordala cuestion de
la imagen. En virtud de ello, la experiencia de imagen no es considerada
primariamente respecto a su eventual aporte al conocimiento cientifico,
sino respecto a su relacion con el ser de lo que aparece en tal experiencia.
En consecuencia, el analisis de la imagen por parte de Gadamer y de
Boehm no se focaliza en experiencias cognoscitivo-tedricas ni en la
percepcién sensible habitual en cuanto fundamento de aquéllas, sino
que esta dirigido preferentemente hacia experiencias que impugnan el
ambito de la percepcion cotidiana —en particular experiencias artistico-
religiosas y cultuales—. En segundo lugar, Boehm se concentra, al igual
que Gadamer, en la funcién exhibitoria de las imagenes. Bajo el término
“exhibicion” (Darstellung), ambos pensadores conectan la funcion,
tradicionalmente atribuida a las imagenes, de hacer presente lo que
no esta ahi delante con la tematica de la presentacion sensible de items
no sensibles.” A la luz de esta conexién, tanto Gadamer como Boehm

Wiesing por establecer una férrea distincién ontoldgica entre la base material
de la imagen y la visibilidad pura. En virtud de ello, consideramos que el foco
de la aproximacién deconstructiva a la teoria de la diferencia icdnica no es el
dualismo, en términos generales, entre materia y sentido, sino un planteo mas
especifico, a saber: la concepcion sobre la exhibicién icénica eminente en cuanto
produccién originaria de sentido y presencia.

% Traducimos aqui Darstellung como “exhibicién”. Para ello hemos
tomado en cuenta que Kant (Anthr. § 28, p. 61; KU § 59, p. 253) equipara el

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



245

Imagen y diferencia

proponen un tipo de exhibicion que no consiste meramente en volver a
tener presente lo que se capto en la percepcidn, sino en traer a presencia
algo que sin la puesta en imagen no podria obtener presencia sensible.

En relacion con lo anterior, cabe destacar el tercer elemento que
Boehm toma de Gadamer. Se trata del intento por superar el dualismo
—caracteristico de las estéticas idealistas del siglo XIX— entre la
apariencia sensible y el contenido inteligible. Los planteamientos de
Gadamer (1999, pp. 182-193, 198-202 y 204-206) respecto a la indistincién
estética entre la imagen y lo exhibido en ella, respecto a la pertenencia
de la imagen al ser de lo exhibido y también respecto a la exhibicion en
imagen como un incremento de ser de lo exhibido, apuntan a mostrar
un modo eminente de la exhibicion en imagen que permitiria superar la
oposicion dualista entre la apariencia sensible como copia degradada,
por un lado, y la instancia no sensible como un original inaccesible
bajo las condiciones corporales y sensibles del vivir humano, por otro.
El planteamiento de fondo que ofrece alli Gadamer consiste en que
la imagen exhibitoria, considerada en su posibilidad mas alta (lo que
Boehm llamara “imagen fuerte”), no es la derivacion de un original que
no se deja afectar por ella, sino que afecta a lo exhibido en su propio
ser: le otorga presencia sensible de tal modo que refuerza su poder y
eficacia. De ese modo, tiene lugar un “incremento de ser” de lo exhibido
(cfr. Gadamer, 1999, pp. 198 y 202).

El fenomeno que Gadamer tiene en cuenta como base para su
descripcion del modo eminente de la exhibicion en imagen es la
repraesentatio juridico-sacral (cfr. Gadamer, 1999, pp. 190 y 598). Frente a
la mera copia, la imagen como repraesentatio le confiere presencia eficaz
a lo exhibido. Esta contraposicion es recogida expresamente por Boehm
para su distincion entre imagenes débiles e imagenes fuertes:

En la larga historia de los cuadros de
repraesentatio,**aparece el sentido fuerte de lo iconico. Ya
hemos mencionado la imagen del sefior o dominador.

término Darstellung con la voz latina exhibitio. El vocablo aleman darstellen, que
significa literalmente “colocar ahi”, obtiene desde entonces el sentido técnico de
“poner en la dimensién sensible”, es decir, exponer o presentar sensiblemente.
% Traducimos aqui la expresion Reprisentationsbilder como “cuadros de
repraesentatio” a fin de mantener, siguiendo la versién espafiola de Verdad y

método, la traduccion de Reprisentation como repraesentatio.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



246 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

Ella hace presente un poder unitario en muchos lugares
a la vez, sin fragmentarlo (Boehm, 2010a, p. 256).

Las imagenes fuertes no copian [...] sino que llevan a
cabo una unidad densa, “no distinguible”. Podemos
considerar tal interferencia entre la exhibicion y lo
exhibido como la determinacién categorial de laimagen
en su poderio irreductible” (Boehm, 2010a, p. 252).

En otras palabras: para Boehm, la imagen fuerte se hace una con
aquello que ella muestra, en cuanto hace aparecer presentemente lo que
de otra manera no podria ser presentado, aportandole vigencia. De ese
modo, las imagenes fuertes despliegan un poder sui generis, que no se
deja reducir a otro tipo de experiencia.

Ciertamente, los planteos de Boehm abren numerosas preguntas:
;como caracterizar con precision, en términos de sentido y presencia,
el incremento de ser de lo que aparece en imagen? ;En qué consiste
exactamente el poder, la fuerza y la eficacia que Boehm (2010a, pp. 252,
39 y 59) atribuye a las imagenes? Boehm no ofrece desarrollos que nos
permitan abordar a profundidad estas cuestiones. No aclara mayormente
las nociones de “ser”, “sentido”, “presencia”, “poder” y “fuerza” que
utiliza en sus descripciones. Tampoco ofrece descripciones detalladas
del mostrar de las imagenes fuertes atendiendo a las relaciones entre
sentido y presencia, ni a las caracteristicas de eficacia, fuerza y poder de
dicho mostrar.

Ahora bien, mas alla de estas observaciones criticas, la consideracion
que guia el primer paso de nuestra labor deconstructiva es la siguiente:
es posible observar una tension entre la caracterizacion de las imagenes
fuertes y la nocion de diferencia iconica. En otras palabras, la manera
en que Boehm caracteriza la produccion de sentido y presencia en la
exhibicién propia de las imagenes fuertes entra en conflicto con algunos
rasgos centrales de la diferencia iconica. Veamos esto con mayor detalle.

Segtin Boehm, las imagenes fuertes provocan una experiencia extra-
ordinaria en la cual la certeza del mundo cotidiano y nuestra confianza
en ¢él resultan impugnadas. Ello puede ocurrir no sélo en los casos de
cuadros de representatio e imagenes cultuales-religiosas, sino también

¥ Cfr. también Boehm (2010, pp. 168 y ss).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



247

Imagen y diferencia

con imagenes artisticas de diverso género y estilo.”® Alli tiene lugar una
produccién de presencia sui generis: lo invisible (una instancia sagrada,
las cosas habituales sin su caracter habitual, etc.) se vuelve visible
y emerge con un modo inaugural de estar ahi delante que remece el
orden de la percepcion corriente. Junto con ello, el ambito habitual
de las significaciones pierde vigencia y se abre la posibilidad de un
nuevo entramado de significaciones y valoraciones por construir. La
produccién de sentido que tiene lugar alli consiste en un acontecimiento
de descontextualizacion y en la puesta en marcha de una eventual re-
contextualizacion. Al respecto, afirma Boehm:

Las imagenes reales no son meras medidas sin efecto
que ocurren al lado de la realidad, sino mas bien
intervenciones, inspecciones, interpretaciones. Cosas
que hemos visto cientos de veces: un rostro, un bosque
0 una montafia, una jarra o una botella, recién gracias
a la eficacia inaugural de la imagen se vuelven dignas
de atencion, significativas, valiosas. El pintor de un
bodegon, por ejemplo, puede [...] crear un mundo cuya
magia nos hace aparecer inagotablemente la realidad
de nuevo como el primer dia (Boehm, 2010a, p. 254).

En resumen: el mostrar caracteristico de las imagenes fuertes es una
experiencia en la que participamos en el surgimiento de una presencia
sui generis y con ello en la emergencia de un ambito posible de sentidos
y valoraciones. Asi entendida, la experiencia de las imagenes fuertes
consiste en la vivencia de un evento originario: es la participacion en la
irrupcidn sensible de lo invisible y en el nacimiento de un entramado de
significaciones en formacion.

Ahora bien, Boehm plantea también que “ninguna imagen produce
presencia sin la inevitable sombra de la ausencia” (2010a, p. 38). Para
Boehm, como hemos mencionado en la seccion anterior, en la experiencia
de imagen tiene lugar el entrecruzamiento entre presencia y ausencia,
accesibilidad y sustraccién, determinacién e indeterminaciéon. Tal
entrecruzamiento es una caracteristica central de la diferencia iconica:

% En diversos escritos, Boehm procura mostrar que el arte moderno

también produce imagenes fuertes. Cfr. especialmente Boehm (2010a, pp. 64-67,
204, 254 y 264).

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



248 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

“Con la diferencia iconica entra en juego la negacion, la ausencia se
cuela en la imagen” (Boehm, 2010a, p. 68).

En los analisis y descripciones realizados por Boehm se pueden
advertir, pues, dos énfasis contrapuestos: por una parte, el énfasis en el
caracter revelador e inaugural de la exhibicion en imagen; por otra parte,
el énfasis en la contaminacién mutua, durante la experiencia de imagen,
entre la presencia y ausencia de lo exhibido, y entre la accesibilidad e
inaccesibilidad del sentido de lo que aparece.

Tales énfasis conducen hacia dos maneras de entender la experiencia
de las imagenes fuertes que no resultan compatibles entre si. Por un
lado, es entendida como la asistencia a un evento originario, a un
acontecimiento inaugural en el cual lo invisible se vuelve presente y
eficaz. Aqui funge como caso paradigmatico la experiencia de las
imagenes religiosas, en la cual se haria presente una instancia sagrada,
obteniendo asi eficacia en el ambito corporal-sensible. Por otro lado, se
acentua la interferencia entre la manifestacion y el ocultamiento, entre el
hacerse presente y el sustraerse de lo que aparece en imagen, y entre la
determinacion y la indeterminacién del sentido de aquello que aparece.
Se trata de una experiencia de oscilacion: “Entendemos la diferencia
iconica como acontecimiento en el sentido de una oscilacién” (Boehm,

2011a, p. 175).

2.2. Radicalizando la estructura diferencial de la imagen: la
imagen como inscripcion

La tension entre esos dos énfasis evidencia las dificultades que trae
consigo el proyecto de Boehm de desarrollar un “pensar de la diferencia”
(Boehm, 2011a, p. 170) enfocado en las imagenes. Su orientacién hacia
la experiencia de imagen en cuanto exhibicién o mostracién sensible lo
lleva a plantear un modo eminente de exhibicion, consistente en hacer
aparecer y traer a presencia algo como por primera vez. Tal propuesta,
por su parte, entra en conflicto con la acentuacion de aspectos propios
del proceso de la diferencia iconica, tales como la interferencia entre
afirmacion y negacion en la imagen, la oscilacién entre el hacerse
presente y el sustraerse, el cruce entre determinacion e indeterminacion,
etc.

Nuestra tarea de deconstruccion toma en cuenta el énfasis de Boehm
en los aspectos diferenciales de la imagen y lo radicaliza, yendo mas
alla de Boehm. En este sentido, pretendemos dar desarrollo a una idea

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



249

Imagen y diferencia

interpretativa esbozada por Dieter Mersch, quien caracteriza la teoria
de la diferencia iconica como “différance iconica” (cfr. Mersch 2014, p.
21). En concreto, intentaremos potenciar los planteos de Boehm acerca
de la estructura diferencial de la imagen poniéndolos en relacién con el
pensamiento derridiano sobre la diferencia (mas especificamente, con
su nocion de “inscripcion”).?

Los planteamientos derridianos sobre la inscripcion se desarrollan
en el marco de sus investigaciones acerca de la huella y la archi-escritura.
Segtin Derrida, no es posible pensar la huella sin pensar “la retencion de
la diferencia en una estructura de referencia donde la diferencia aparece
como tal” (Derrida, 1986, p. 61). La conexién entre huella y diferencia,
planteada en ese pasaje, puede explicitarse del siguiente modo: la huella
no es, en principio, una cosa entre las cosas, sino una estructura que nos
remite hacia, que nos pone en relacion con. Ahora bien, la huella no remite a
algo presente en otro sitio, ni tampoco a algo que ahora se esté haciendo
presente, sino que mas bien nos pone en relacion con el ausentarse
mismo. En este sentido podemos decir que la huella es produccién
de diferencias, en especial de la diferencia entre el movimiento de
sustraccion o ausentamiento y el venir a presencia.

La productividad de diferencias inherente a la huella es esa
movilidad a la que Derrida llama différance: “La huella es la différance
que abre el aparecer y la significacion” (Derrida, 1986, pp. 84 sg., con
modif.). Se entiende aqui por différance el movimiento inherente a la
huella que concierne no solamente a la contaminaciéon o interferencia
entre presencia y ausencia, sino también, y ligado a ello, a la produccién
de sentido y al aparecer de algo con sentido.

Derrida aporta mayores precisiones respecto ala dinamica diferencial
al introducir la nocién de “inscripciéon”. Esta remite, al menos, a dos
aspectos vinculados entre si: por una parte, al proceso de formacion del

2 Cabe destacar aqui también la influencia de W. J. T. Mitchell. Este,

en una carta dirigida a Boehm, destaca la relevancia de la nocién derridiana
de inscripcién para una teoria de la imagen. Mitchell (2011, p. 83) afirma: “Mi
impresion fue, y sigue siendo, que Derrida es un filésofo de la version grdfica
del giro pictorial y que su archivo fundacional estaba en el ‘espaciamiento’ de
la escritura, la inscripcién y el trazo grafico [...]”. Nuestra deconstruccion de
la teoria de la diferencia icdnica recibe un especial impulso a partir de estos
planteos de Mitchell.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



250 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

origen; por otra, a un sentido elemental de escritura. Consideremos esto
con mayor detalle.

Mediante la nocién de “inscripciéon”, Derrida lleva a cabo una
aproximacién deconstructiva a la nocion de “origen” y a la relacion entre
lo originario y lo derivado. La “inscripcion del origen” es una férmula
que Derrida (1986, p. 305) utiliza para denunciar el mito del origen, es
decir, para desmontar aquella concepcion que entiende al origen como
evento inaugural, inicio absoluto y presente puro, carente de alteridad.
Que el origen esté “inscrito” quiere decir que se trata de una marca
o fijacion a partir de la cual tienen lugar procesos de reiteracion que
retienen y estabilizan lo fijado. La inscripcion no consiste entonces en
la generacién de una instancia absoluta, sino, por el contrario, en el
establecimiento de una diferencia que requiere ser recorrida una y otra
vez. Entre las posibilidades del ejercicio de esa diferencia se encontraria,
por su parte, el encubrimiento o tergiversacion del propio caracter de
diferencia y relacién y, con ello, el encumbramiento de lo “originario”.

Asimismo, la inscripciéon remite a un sentido elemental de escritura
al que Derrida denomina “archi-escritura”.* La inscripcién, en cuanto
proceso de fijacidon, es un procedimiento de notacién: se trata de la
“institucion durable de un signo” (Derrida, 1986, p. 58). Ahora bien, el
caracter archi-escritural de la inscripcion consiste en que ella no sélo
hace posible la durabilidad y persistencia de los signos, sino que también
posibilita la idealidad de las significaciones. Segiin Derrida, quien en
este punto retoma y radicaliza desarrollos de Husserl, las objetividades
ideales se producen mediante un proceso de inscripcion.*!

30 Cabe recordar que, mediante la expresién “archi-escritura”, Derrida

retne provocadoramente dos nociones interpretadas en clave dicotémica por
la tradicion occidental —el principio (arkhé) y la copia (escritura)— con vistas
a minar la conviccion de que la inmaterialidad de la voz corresponde al origen
del sentido. “Archi-escritura” indica, por un lado, la impureza estructural de
todo supuesto origen, y, por otro, da a entender que el inico origen posible es
la marca en un proceso de indefinidas reiteraciones, transcripciones, reenvios.

31 En este sentido, Derrida (1986, p. 119) afirma: “En la medida en que la
constitucion de la objetividad ideal debe esencialmente pasar por el significante
escrito, ninguna teoria de esta constitucion tiene el derecho de descuidar las
cargas de la escritura. Estas conservan no sélo una opacidad en la idealidad del
objeto, sino que permiten la liberacion de esta idealidad. Otorgan la fuerza sin la
cual una objetividad en general no seria posible”.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



251

Imagen y diferencia

De acuerdo con esto, no sélo los signos de la escritura en sentido
corriente, sino también las imagenes deben ser entendidas como
huellas, marcas o inscripciones. Esta es la idea conductora para nuestra
deconstruccion de la teoria de la diferencia iconica. Dicho de otro modo:
consideramos que el énfasis en el caracter de oscilacion e interferencia
entre presencia y ausencia y entre determinacion e indeterminacién de
sentido, mediante el cual Boehm intenta enfatizar la estructura diferencial
de la imagen, puede ser profundizado y radicalizado a través del estudio
de la dimensién inscripcional de las imagenes.

A continuacién pondremos de relieve aspectos del caracter
inscripcional de las imagenes en cada uno de los niveles de la diferencia
icénica descritos por Boehm.

En el primer nivel de la diferencia icdnica, Boehm destaca el contraste
icdnico, esto es, la tensidn entre los elementos discretos y el fondo continuo
de la imagen. Tal descripcidén no tiene en cuenta el movimiento de
inscripcion de puntos y lineas en la superficie visible. Al destacar las vistas
0 aspectos como sentido iconico primario, el andlisis boehmiano deja de
lado la operacién de inscripcion y con ello el posible funcionamiento de los
elementos de la imagen como marcas. En otras palabras: al poner el énfasis
en los elementos basicos de la exhibicion, la descripcion realizada por
Boehm pierde de vista la posible interaccion o interferencia entre imagen y
escritura. En efecto, las marcas no son aspectos o vistas mediante las cuales
se exhiben las cosas de la percepcion. Su rendimiento es otro: en cuanto
marcas, pueden articularse con otras marcas en sistemas de relaciones
formalizables.

El segundo nivel de la diferencia icénica corresponde, como hemos
visto, al esquematismo iconico. Ahora bien, el énfasis en la dimension
inscripcional revela lo que podriamos llamar “el revés del esquematismo”,
la contracara de los procesos agenciales de proyeccién, a saber: la
inscripciéon como diferimiento de una exterioridad afectante que no
podemos alcanzar. En tal sentido, la inscripcidn resiste toda proyeccion
contextualizadora y ademas es refractaria a los intentos de interiorizacion
o subjetivacion. Pero esto no significa que no ocurra con ello produccion
de sentido. El proceso de ordenamiento y configuracion que trae consigo
la inscripcién no corresponde a la espontaneidad de una subjetividad
encarnada: su orden es, en cambio, el de los sistemas estructurados por las
relaciones entre las marcas.™

32 Cabe mencionar aqui que Boehm considera expresamente la estructura

de la huella y la incorpora en sus investigaciones. Ahora bien, su abordaje

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



252 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

En el tercer nivel de andlisis, Boehm destaca, en primer lugar, la
deixis de la imagen, cuyo rendimiento es la producciéon de un lugar
habitable imaginario. Se trata de la generacion del espacio icénico,
articulado por el esquematismo de la imagen. Frente a ello cabe destacar
el proceso de espaciamiento a través de marcas. No se trata de la
generacion de un espacio subjetivo, habitable conforme a la proyecciéon
de posibilidades, sino de la puesta en relaciéon con una exterioridad no
subjetivable.” En segundo lugar, Boehm destaca el mostrar icénico y se
concentra en el caso de las imagenes fuertes. Estas son caracterizadas
como un tipo de exhibicion que conmueve la experiencia habitual. Se
trata de una experiencia en la cual irrumpe una presencia que remece el
régimen de la percepcion corriente y pone en tela de juicio el entramado
habitual de significaciones. Frente a ello, el caracter inscripcional de la
imagen impugna toda pretension de presencia y sentido originarios. En
cuanto inscripciones, las imagenes consisten en procesos de oscilacion
e interferencia entre presencia y ausencia, interioridad y exterioridad,
determinacion e indeterminacion de sentido.

Como se puede apreciar, el énfasis en los aspectos inscripcionales,
a la vez que radicaliza una tendencia del propio Boehm, nos lleva mas
alld de Boehm, marcando distancias con orientaciones centrales de
las descripciones que éste realiza. Ello abre cuestiones de las que nos
ocuparemos a continuacion, a modo de cierre.

discrepa en aspectos fundamentales con la nocién derridiana de huella. Se
trata de un enfoque centrado en la exhibicién, particularmente en el modo de
exhibicién propio del dibujo. Tal enfoque excluye expresamente los elementos
inscripcionales que pudieran conectar con la escritura en sentido elemental, y
destaca, en cambio, procesos agenciales por parte de una subjetividad encarnada.
En su articulo “Huella y olfato. Para una arqueologia del dibujo”, Boehm (2010,
p- 147) afirma: “La huella no es la escritura de un sentido [...]. Se trata, en cambio,
de un rastro que hay que perseguir y cuyas posibles reglas hay que descubrir.
Esto requiere de un ir de aqui para alld [...]. La huella tiene como destinatario
al olfato, en cuanto es el sentido para lo determinado-indeterminado”. A
partir de la conexion entre huella (Spur) y olfato (Gespiir), Boehm describe la
experiencia de la huella como una actividad proyectiva, un seguir el rastro, en
el cual se anticipan posibles caminos a partir de las marcas encontradas. Tal
anticipacion proyectiva corresponderia también a la experiencia de un dibujo
(cfr. especialmente Bohem, 2010, pp. 147-149).
% Para profundizar en este tema, cfr. Vitale (2012).

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



253

Imagen y diferencia

Conclusiones

La teoria propuesta por Gottfried Boehm acerca de la diferencia
icénica pone de relieve la estructura intrinsecamente diferencial de la
imagen. En su teoria, Boehm se concentra en las imagenes exhibitorias,
es decir, en aquellas superficies visibles en las que aparece algo como
estando alli presente. En este sentido, los planteos sobre la diferencia
icénica pueden ser considerados como un importante esfuerzo por
describir estructuras y procesos de diferenciacion constitutivos de la
experiencia de imagenes exhibitorias.

Ahora bien, el interés de Boehm por destacar el caracter diferencial
de la imagen, por un lado, y la focalizacién en la funcién exhibitoria de
las imagenes, por otro, provoca tensiones internas en su propuesta: junto
con la caracterizacion de la exhibicién iconica en su posibilidad mas alta
como un acontecimiento inaugural y originario, se advierten también
énfasis en procesos de interferencia y oscilaciéon que ponen en duda el
planteamiento acerca de un evento originario de sentido y presencia.

Siguiendo el camino de algunos intérpretes, especialmente Dieter
Mersch, hemos intentado profundizar y radicalizar aquellos énfasis
aproximando a Boehm a uno de los “pensadores de la diferencia” a
quienes él mismo refiere: Jacques Derrida. Para ello, hemos conectado
las caracterizaciones boehmianas de la diferencia icénica como
interferencia entre afirmacion y negacion en la imagen, como tensién
entre determinacion e indeterminacién de sentido, y en términos
generales como oscilacion, con la nocién de “inscripcion” que Derrida
desarrolla en el marco de los planteos sobre la diferencia, la huella y la
archi-escritura.

Ahora bien, tras realizar esa conexion, saltan a la vista las
importantes diferencias de enfoque entre la concepcién de la imagen
como exhibicién, por un lado, y como inscripcioén, por otro. En el primer
caso son enfatizados procesos de experiencia en los que se destaca el
mostrar en cuanto “hacer visible”, cuyo modo eminente consiste en
hacer presente lo que de otro modo no podria venir a presencia. Tienen
lugar alli procesos de descontextualizaciéon y recontextualizacion
de sentido por parte de agentes de experiencia corporales. Desde la
concepcién inscripcional, en cambio, se enfatiza el establecimiento
de marcas, a partir del cual tienen lugar procesos de reiteraciéon que

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



254 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

retienen y estabilizan lo fijado. La institucién de marcas no es atribuible
necesariamente a agentes subjetivos encarnados. Asimismo, los procesos
de sentido que tienen lugar alli son descritos con vistas a los sistemas de
relaciones entre marcas.

A la luz de estas diferencias, cabe sefialar los profundos desafios
que trae consigo, tanto para la teoria de la diferencia icénica como para
el pensamiento de la différance, la puesta en conexién de aquélla con
éste. Un primer desafio para la teoria de la diferencia icénica consiste
en mantener la concepcién de la imagen como un modo de aparecer y
del mostrarse, pero atendiendo a las criticas respecto a la concepciéon
acerca de un mostrarse originario. Para ello seria oportuno precisar las
nociones de “ser”, “sentido”, “presencia”, “fuerza”, etc., ocupadas en
dicha teoria y, junto con ello, aclarar con mayor detalle la concepciéon
ontologica de la diferencia que esta a la base de sus estudios sobre
imagen. Esto permitiria, por su parte, esclarecer hasta qué punto la
teoria de la diferencia iconica es susceptible de la critica derridiana a la
metafisica de la presencia, como han sugerido algunas investigadoras
e investigadores (cfr. Moxey, 2009, pp. 20 y ss.; Mersch, 2010, pp. 116 y
Ss.).

El segundo desafio para la teoria de la diferencia iconica consiste en
compatibilizar su rehabilitacion de la imagen como objeto de estudio
autonomo y no dependiente del lenguaje con las observaciones sobre la
contaminacion elemental entre imagen y escritura obtenidas al indagar
en los aspectos inscripcionales de la imagen.

La vinculacion realizada trae desafios también para el pensamiento
de la différance. Uno de los desafios principales atafe a la posibilidad
de destacar aspectos propios de la imagen. La orientacion hacia la
inscripcion puede llevarnos a subsumir las imagenes bajo el orden de
la notacién y la escritura, con lo cual se perderia de vista lo propio y
peculiar de las imagenes.

Las consideraciones recién realizadas acerca de las diferencias de
enfoque y de los respectivos desafios deja, por cierto, cuestiones abiertas:
;hasta qué punto es posible compatibilizar el enfoque dirigido hacia la
exhibicién con la orientacion hacialainscripcion? ; No conduce el enfoque
en la inscripcién mas alla del ambito de las imagenes exhibitorias, por
ejemplo, hacia imagenes maquinicas en cuya produccion, circulacion y
procesamiento no participan seres humanos? Y por otra parte, la decisién
de circunscribir el estudio sobre imagen al campo de las imagenes
exhibitorias, ;no limita las posibilidades de profundizar en la estructura

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



255

Imagen y diferencia

diferencial de las imagenes? Estas cuestiones sefnalan tareas pendientes
para una reflexién sobre las imagenes atenta al pensar de la diferencia.

Bibliografia

Asensi, M. (1990). Teoria literaria y deconstruccion. Arco Libros.

Berman, A. (1988). From the New Criticism to Deconstruction. The Reception
of Structuralism and Post-Structuralism. University of Illinois Press.

Boehm, G. (2004). Augenmaf. Zur Genese ikonischer Evidenz. En G.
Boehm (ed.), Movens Bild. Zwischen Evidenz und Affekt. (pp. 14-43).
Fink.

___(2006). Die Wiederkehr der Bilder. En G. Boehm (ed.), Was ist ein
Bild? (pp. 11-38). Fink.

__ (2010a). Wie Bilder Sinn erzeugen. BUP.

__(2010b). Das Zeigen der Bilder. En G. Boehm, C. Spies y S. Egenhofer
(eds.), Zeigen. Die Rhetorik des Sichtbaren. (pp. 18-53). Fink.

___ (2011a). Die ikonische Differenz. Rheinsprung 11. Zeitschrift fiir
Bildkritik, 1, 170-178.

___ (2011b). El giro iconico. Una carta. En A. Garcia Varas (ed.), Filosofia
de la imagen. (pp. 57-70). Ediciones Universidad de Salamanca.

___ (2014a). Bildbeschreibung. Uber die Grenzen von Bild und
Sprache. En M. Mueller, J. Raab y H.-G. Soeffner (eds.), Grenzen der
Bildinterpretation. (pp. 15-38). Springer.

___ (2014b). Eine verborgene Kunst. Uber Form und Schematismus. En
G. Boehm, O. Budelacci, G. Wildgruber y E. Alloa (eds.), [magination.
Suchen und Finden. (pp. 13-46). Fink.

Brandt, R. (2003). Sagen und Zeigen / Text und Bild. En D. Mersch (ed.),
Die Medien der Kiinste. Beitrige zur Theorie des Darstellens. (pp. 93-
113). Fink.

Chantraine, P. (1968). Dictionnaire étymologique de la langue grecque.
Histoire de mots. Tomo I. Klincksieck.

Derrida, J. (1985). La voz y el fendmeno. Introduccidn al problema del signo en
la fenomenologia de Husserl. P. Pefialver (trad.). Pre-Textos.

__ (1986). De la gramatologia. O. del Barco y C. Ceretti (trads.). Siglo
XXL

__(1997). El gusto del secreto. En EI tiempo de una tesis. Deconstruccion
e implicaciones conceptuales. (pp. 23-37). C. de Peretti (trad.). Proyecto
A Ediciones.

___ (2008). Margenes de la filosofia. C. Gonzales Marin (trad.). Catedra.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



256 Roberto Rubio y Jacopo Vignola

__y Ferraris, M. (2009). El gusto del secreto. L. Padilla (trad.). Amorrortu.

___(2014). Posiciones. M. Arranz (trad.). Pre-Textos.

Fernandes, F. (2019). A virada e a imagem: histdria teérica do pictorial/
iconic/visual turn e suas implica¢des para as humanidades. En Anais
do Museu Paulista, 27, 1-51.

Ferro, R. (1995). Escritura y deconstruccion. Lectura (h)errada con Jacques
Derrida. Biblos.

Gadamer, H.-G. (1991). La actualidad de lo Bello. Paidos.

_ (1999). Verdad y Método. I. Sigueme.

Gasché, R. (1986). The Tain of the Mirror. Harvard University Press.

Kant, I. (1980). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Meiner.

__(2006). Kritik der Urteilskraft. Meiner.

Kapust, A. (2015). Sprachen der Ikonizitit. Neuere Ansdtze in der
Bildforschung. Philosophische Rundschau, 61, 191-224.

Kramer, S. (2003). Sagen und Zeigen. Sechs Perspektive, in denen
das Diskursive und das Ikonische in der Sprache konvergieren.
Zeitschrift fiir Germanistik, 3, 509-519.

Mersch, D. (2010). Posthermeneutik. Akademie Verlag.

__ (2011). Aspekte visueller Epistemologie. Zur , Logik” des Ikonischen.
En E. Nemeth, R. Heinrich, W. Pichler y D. Wagner (eds.), Image and
Imaging in Philosophy, Science, and the Arts. (pp. 269-300). Ontos.

__ (2014). Sichtbarkeit/Sichtbarmachung. Was heifit »Denken im
Visuellen«? En M. Beck y F. Goppelsroder (eds.), Sichtbarkeiten 2:
Priisentifizieren. Zeigen zwischen Korper, Bild und Sprache. (pp. 19-71).
Diaphanes.

Mersmann, B. (2015). Schriftikonik. Bildphidnomene der Schrift in kultur-
und medienkomparativer Perspektive. Fink.

Mitchell, W. J. T. (1994). Picture Theory. University of Chicago Press.

___(2005). What do pictures want? The Lives and Loves of Images. University
of Chicago Press

___ (2011). El giro pictorial. Una carta. En A. Garcia Varas (ed.), Filosofia
de la imagen. (pp. 71-86). Ediciones Universidad de Salamanca.

Moxey, K. (2009). Los estudios visuales y el giro iconico. Estudios visuales,
6, 7-27.

Peretti, C. (1989). Jacques Derrida: texto y deconstruccién. Anthropos.

__(1990). La deconstruccion. Escritura y filosofia. Montesinos.

Rubio, R. (2018). El «giro icénico»: ;un enfoque perceptualista?:
Precisiones acerca del sentido visual y del sentido icénico.
Gregorianum, 99(1), 135-153.

Topicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



257

Imagen y diferencia

Stoellger, P. (2014). Sagen und Zeigen. Komplikationen und
Explikationen einer Leitdifferenz. En M. Beck y F. Goppelsroder
(eds.), Sichtbarkeiten 2. Prisentifizieren. Zeigen zwischen Kérper, Bild
und Sprache. (pp. 93-108). Diaphanes.

Vitale, F. (2012). Mitografie. Jacques Derrida e la scrittura dello spazio.
Mimesis.

Tépicos, Revista de Filosofia 61, jul-dic (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 227-257



