http://doi.org/10.21555/top.v0i60.1152

Praxeology in (Human) Development Studies:
Guidelines For A Hegelian Perspective

La praxeologia en los estudios del desarrollo
(humano): lineamientos para una vision hegeliana

Manuel A. Jiménez-Castillo

Universidad Catodlica de Pereira
Colombia
antonio.jimenez@ucp.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-4450-9779

Recibido: 12 — 02 — 2019.
Aceptado: 17 - 06 — 2019.
Publicado en linea: 28 — 10 — 2020.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
A~ v _nc_sad -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



328

Manuel A. Jiménez-Castillo

Abstract

Addressing the study of human action from Mises’s perspec-
tive of the praxeological method is in itself highly controversial.
Particularly, if it attempts to identify the ultimate basis of human
development, it will face unmanageable problems in analytical
and normative terms. The incapability to withdraw from the so-
called self-evident judgments comes together with the refusal
of the elements that address its operability. Dependent of a soft
well-being concept (unauthorized to distinguish action from
performance), it is unable to establish interpersonal compari-
sons, and this in turn frustrates any kind of attempt to design a
convincing social justice theory. A Hegelian perspective brings
order to and improves both the moral and the operability di-
mension of the praxeological interpretation of economics.

Keywords: development; epistemology; ethics; freedom;
praxeology.

Resumen

Aceptar la praxeologia en Mises como método para predecir
el desenvolvimiento del desarrollo humano es profundamente
controvertido y no esta exento de problemas analiticos y
normativos. La incapacidad para sustraerse de los llamados
juicios autoevidentes se une al rechazo de aquellos elementos
que condicionan como un todo su operatividad. Sometido a un
concepto estrecho de bienestar (desautorizado para distinguir
entre accién y actuacidon), queda invalidado para realizar
comparaciones interpersonales, por lo que es desacreditado para
asumir una teoria de justicia social que sea tanto imparcial como
plural. El sistema hegeliano penetra, en cambio, con fuerza,
pone orden y perfecciona la interpretacion praxeoldgica de lo
econdémico desde sus dimensiones operativa y normativa.

Palabras claves: desarrollo; epistemologia; ética; libertad;
praxeologia.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



329

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

Una aproximacion al tema de estudio

El punto de partida del pensamiento de Mises representa un
intento analitico por superar los limites conceptuales de las dos fuentes
principales de conocimiento moderno: el empirismo y el historicismo
(cfr. Mises, 2012, 1986). A través de lo que se denomina “axioma de la
accion” deduce, de proposiciones evidentes por simismas, un conjuntode
“leyes praxeologicas” que se encuentran “plena, clara y necesariamente
presentes en la mente humana” (2012, p. 29). Mises traslada la logica
de los juicios sintéticos (a priori) kantianos al ambito de las ciencias
sociales. Asumiendo una interpretacion antropologica segtn la cual
el hombre es un animal actuante homo agens, el método praxeologico
conseguiria reconciliar la experiencia cotidiana sin verse engullido por
un discurso irrealista sobre lo universal ni por el reduccionismo de la
experimentacién cientifica: “the experience of complex phenomena,
which can never falsify any theorem in the way a laboratory experiment
can do with regard to the statements of the natural sciences” (Mises
1986, p. 42).

Hasta qué punto la praxeologia en Mises esta facultada para alcanzar
su objetivo es algo que depende en ultima instancia de la naturaleza
del objeto en cuestion. Siendo la economia baluarte de las “ciencias de
la accion humana” y estando dispuesta a algo mas que a enunciados
hipotéticos-inductivos y deductivos de magnitudes histéricas (cfr.
Mises, 1986), el éxito de su analisis depende de que aquellos axiomas que
conducen a la accion se correspondan con la acciéon misma. El objeto de
este trabajo busca arrojar luz sobre la capacidad del método praxeologico
para predecir la dindmica que explica el proceso de cambio econémico.
Aunque tradicionalmente el debate ha girado alrededor de la ciencia
economica, el concepto de “desarrollo (humano)” favorece elementos
que determinan el contenido predictivo de nuestro objeto de estudio.
Y es que “economia” y “desarrollo” son categorias complementarias
pero no idénticas: la primera podra “reducirse” transitoriamente —
en su perspectiva ortodoxa de eleccion racional e individualismo
metodologico— a juicios sintéticos a priori (cfr. Hoppe, 1987; Mises,
1986), mientras que la segunda no.

Aunque los conceptos de “desarrollo (humano)” y “economia” son
utilizados indistintamente por el pensamiento ortodoxo, para nuestros

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



330

Manuel A. Jiménez-Castillo

propdsitos toda precision es poca. En la definicién de Joan Robinson
y Amartya Sen encontramos diferencias insalvables entre ambas
disciplinas. Si entendemos por “economia” la disciplina facultada
para optimizar los distintos usos alternativos de recursos escasos y
por “desarrollo (humano)” aquellos estados que incrementan “las
oportunidades reales para vivir una vida digna” (Sen, 2009, p. 134), nos
toparemos conunadistanciainsuperable. Enla definicién deloeconémico
la accién esta contenida en el concepto de “justicia” paretiano (cfr. Sen,
2002); es decir, en atencion a la impredecibilidad de los acontecimientos
humanos —sostendra Mises—, éstos pasan, desplazados de la esfera
praxeoldgica, al reino de lo subjetivo. Sin embargo, cosa diversa ocurre
cuando nos enfrentamos con el concepto de “desarrollo (humano)”. Ahi
el fundamento reposa en lo que ignora la praxeologia. En la teoria del
desarrollo (humano) no son sélo los medios sino también los propios
fines, asi como la relacion que se establece entre ambos, el cometido de su
empresa: “el desarrollo o es una vida en libertad o no es auténticamente
desarrollo” (Sen, 2002, p. 79). Mientras que en lo econdmico discutimos
sobre una ciencia de la accion, en el desarrollo lo hacemos sobre la ciencia
de las actuaciones. La consecuencia para el pensamiento praxeoldgico
es evidente, pues resultaria problematico acceder a enunciados sobre
la accién autoevidentes —juicios sintéticos a priori— cuando lo que se
predica del desarrollo no es la accion (a priori) sino las actuaciones (a
posteriori). Aunque ello parezca un problema semantico, susimplicaciones
son mas profundas. Es altamente cuestionable que el concepto de
“desarrollo” pueda compartir una serie de certezas apodicticas provistas
por la cadena de razonamientos praxeolégicos cuando aquello que lo
llena de contenido esta en funcién de un juicio moral determinado —el
desarrollo como necesidad, libertad, equidad, etcétera (cfr. Nussbaum,
2012; Sen, 2009)—. Un examen que, por otra parte, es lo opuesto a lo
autoevidente en Mises, pues coloca sobre si la certeza de que su realidad
nunca llega a agotarse en las leyes axiomaticas (piénsese en el teorema
de la utilidad marginal, el individualismo metodolégico, etcétera) y si
en el modo de enfrentarse a tales acontecimientos —la libertad para
poder actuar realmente, por ejemplo (cfr. Sen, 2002) —.

La hipotesis que se pretende corroborar a lo largo de estas paginas
tiene que ver con la supuesta incapacidad del método praxeologico
para comprender, a partir del cardcter explicativo de sus axiomas, el
fundamento tltimo del desarrollo. Para superar con éxito tal empresa es
necesario realizar un examen previo sobre el mecanismo praxeoldgico.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



331

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

Una justificacion que, por un lado, atiende directamente al proceso
de deduccién de los axiomas, segun el cual, al tomar como verdadera
una serie A, se acierta que todas las proposiciones que se deducen de
ella tienen que ser verdaderas. Por otro lado nos encontramos con las
caracteristicas particulares de esos mismos axiomas. Este segundo aspecto
es en el que se centrara la atencion de este escrito, pues del primero
solo podemos inferir un registro légico que en nada satisface la hipétesis
general del trabajo.

Aunque los axiomas aparentan ser juicios autoevidentes, eso sélo es
cierto desde un plano superficial. Cuando profundizamos en el asunto
emerge una potente sustanciaideoldgica. Paraidentificarla, estudiaremos
la estructura de tales axiomas tensionando su hipotético caracter
praxeoldgico. Deduciremos como el método praxeoldgico es el resultado
de un individualismo metodolégico que somete la realidad econémica
a un reduccionismo incompatible con las posiciones epistémicas mas
proximas a los principios de diversidad que fundamentan el desarrollo
(humano). El objetivo de todo ello es, en tltima instancia, reprobar
analiticamente la capacidad del método praxeoldgico en Mises no ya
en razén de su influencia para la ciencia econémica sino segin aquello
que es especifico para el desarrollo humano. De tales implicaciones se
proporcionaran unos lineamientos de base hegeliana que provean, a
partir del caracter dialéctico y de la nocién de “Espiritu” (Geist), una

alternativa analitica frente a este problema.

Limites de lo praxeolégico en los estudios del desarrollo
humano

En los estudios del desarrollo (humano) la experiencia es siempre
deudora de enunciados generales, pues, en contraposiciéon a otras
ciencias, su destino no se agota en la instauracion de teorias apodicticas
sobre qué cosa se entiende por desarrollo (teoria de), sino que se expande
hasta aquello que lo hace realmente posible (cooperacion para). En otras
palabras, una teoria no sera propiamente de desarrollo si frente a un
enunciado normativo —“el desarrollo es esto o lo otro” — no devela el
modo en que la accion habra de conducirse a tal fin. Ademas, debido
a las caracteristicas normativas de esta disciplina la instauracién ex
ante de una serie de enunciados universales que se autocumplen —
praxeoldégicos— es altamente cuestionable (cfr. Jiménez-Castillo, 2017).

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



332

Manuel A. Jiménez-Castillo

Aquello que determina lo que se entiende por “desarrollo” suspende
el principio autoevidente de los axiomas, pero no en referencia a aquel
contenido que Mises condensa en lo evidente de la accion humana
—"“The starting point of praxeology is the self-evident truth, the
cognition of action, that is, the cognition of the fact that there is such a
thing as consciously aiming at ends” (Mises, 2012, p. 5)—, sino a aquél
que condensa en el conocimiento que de sus enunciados llegamos
a inferir. De las categorias praxeoldgicas —teorema 3: los medios
empleados para la satisfaccion de las necesidades son escasos— no podemos
extraer nada relevante a propdsito de las causas de la accion humana.
De ellas no se deduce ningtin mecanismo que unifique las reacciones
que conducen a la accién ni tan siquiera el proposito (normativo) que
las llega a justificar. Estas implicaciones, que son, a fin de cuentas, las
que dotan de sentido a toda accién humana, quedan desatendidas (cfr.
Mises, 2012). Son éstas, y no otras, las carencias mas determinantes que
registra la praxeologia de Mises. La accién humana no se consume bajo
leyes praxeologicas como si de ellas se pudiera extraer un principio
unificado de la acciéon encaminado a fines. De ese razonamiento solo
puede sobresalir un agente moral abstracto (homo economicus) en el cual
uno supone la facultad para elegir con plena autonomia; sin embargo, el
verdadero agente moral esta enraizado en el mundo y no atrapado entre
las trazas del sujeto que lo piensa. De la confusién para distinguir entre
el protagonista de la accion y las causas de ésta se adivina una corriente
metodologica (individualista) que desautoriza la logica praxeoldgica
y que logra identificar aquellos elementos que la hacen una verdadera
teoria de la actuacion.

Ahora bien, jcuales son aquellas barreras en Mises que le impedirian
deducir la dinamica del desarrollo (humano)? En esta primera parte del
trabajo distinguiremos tanto algunos de los limites normativos como los
limites epistemoldgicos del pensamiento praxeoldgico. En relacién con
el primer tipo de limites nos encontramos con tres serias dificultades.

La primera de ellas atiende al caracter instrumentalista de las leyes
praxeoldgicas. Al enfatizar Mises que la praxeologia es una ciencia de
medios y no de fines se niega de facto cualquier facultad para identificar
el sentido normativo de tales axiomas; es decir, se rechaza a priori toda
teoria de justicia social. Empero, esto no implica que el juicio sobre el
valor de las acciones esté ausente en la ciencia praxeologica. Un fuerte
utilitarismo de accién corroe el contenido mismo de los axiomas (cfr.
Sen, 2002). Por otro lado, al concentrarnos en los medios se olvida de

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



333

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

facto que buena parte de su contenido procede de los fines, pues dos
medios semejantes no lo son si los fines de uno y otro difieren: “el valor
intrinseco de toda actividad no es un motivo adecuado para ignorar su
relevancia instrumental” (Sen, 1999, p. 92). Por tltimo, pero no menos
importante, la razon instrumental, unida al principio liberal miseniano,
pone en contradiccion la concepcion normativa de lo praxeolodgico, ya
que en la tradicion de combinar ambos principios —libertad y utilidad —
se entorpece la expresion de sus diferencias y contradicciones una vez
que se niega la facultad para hacer de la libertad un fin en si mismo (cfr.
Sen, 2002).

La segunda de ellas hace mencion de la imposibilidad para
realizar comparaciones interpersonales de bienestar. Si la praxeologia es
una ciencia de medios y no de fines, toda equivalencia entre agentes
queda restringida al calculo instrumental. Si los fines son resultados
insensibles a la influencia de la praxeologia, no puede existir, por tanto,
ningtin medio que facilite la realizacién de esas comparaciones y con ello
la obtencién de informacion que revele el grado en que una o muchas
acciones se vean beneficiadas o perjudicadas. Si ésta desaparece, todo
criterio de imparcialidad queda en suspenso.

El tercero de los limites tiene que ver con el abandono de todo
juicio acerca del bienestar personal. Una teoria de desarrollo (humano)
no puede garantizarse si no es posible extraer informacién sobre la
satisfaccion real de los agentes. En el método praxeoldgico el bienestar

queda restringido a lo siguiente:

Manejamos el término felicidad en sentido meramente
formal. Para la praxeologia, el decir que “el tnico
objetivo del hombre es alcanzar la felicidad” resulta pura
tautologia, porque, desde aquel plano, ningun juicio
podemos formular acerca de lo que, concretamente,
haya de hacer al hombre mas feliz (Mises, 1986, p. 37)

Si se entiende el desarrollo como felicidad se dificulta cualquier
ejercicio destinado a la comparabilidad. Resulta implausible establecer
una teoria del desarrollo si su fin esta condicionado por el supuesto
psicologico del “libre albedrio” (cfr. Mises, 1986; Rothbard, 1976). Incluso
aceptando el subjetivismo de la felicidad aparecen dificultades de indole
moral conducidas por el reto de valorar qué acciones son moralmente
deseables y cuadles son efectivamente operativas, ya que si los fines son

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



334

Manuel A. Jiménez-Castillo

extrafios al examen de los medios, en nada corregiria lo praxeoldgico,
por ejemplo, la posibilidad de que la felicidad de un agente genere
externalidades que cercioren o favorezcan la felicidad de un tercero.
Atendiendo a las debilidades de indole epistemoldgica advertimos
que los axiomas de la accion vienen condicionados por un fuerte
individualismo ideoldgico que, en ultima instancia, tensiona la
legitimidad de su ejercicio predictivo. Autores como Rothbard son
concluyentes a este respecto cuando afirman: “only an individual can
adopt values or makes choices; only an individual can act” (1976, p.
73). Empero, agotar el contenido de la accion en el pensamiento de su
protagonista implica una serie de incongruencias cuyo alcance apunta
a los determinantes ultimos de la accién; fendmenos que no son,
como sostiene Mises (cfr. 1986, p. 78), entes “colectivos que puedan
ser facilmente descritos y analizados desde el individuo” o incluso
simples “conceptos metafisicos” (cfr. Rothbard, 1976), sino fundamento
para su funcionamiento. En este sentido, Mises no tiene mas remedio
que restringir la realidad, y con ello el sentido de justicia social, a un
principio social de la individualidad débil, incapaz de inferir fenémenos
que trascienden la propia esfera del individuo y que, sin embargo,

condiciona fuertemente sus actuaciones:

He who addresses fellow men, who wants to inform
and convince them, who asks questions and answers
other people’s questions, can proceed in this way only
because he can appeal to something common to all
men—namely, the logical structure of human reason
(Mises, 1986, p. 35).

Esta estrategia, cuyo fin no es otro que garantizar la veracidad del
individualismo metodoldgico, pretende, sin reconocerlo, confundir
conceptos. Para ello, lo praxeologico aspira a igualar el individualismo
metodoloégico con el individualismo ético como si de elementos
equiparables se tratase. En Mises es factible el primero desde un
principio normativo que acepte la pluralidad del segundo. A fin de
cuentas, aduce el filésofo austriaco que la estructura légica desde la
que se deducen las leyes praxeoldgicas es resultado de una razén
universal y, por tanto, plural. Sin embargo, algo errado se desprende
de esta deduccion que en Mises pasa desapercibida. El pluralismo ético
al que alude el autor se refiere a la identidad colectiva de los valores

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



335

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

individuales y no a los fundamentos que sostienen esa identidad (que
da por hecha): “el individualismo es incapaz de explicar el surgimiento,
la decadencia o la existencia de los sistemas sociales de cualquier tipo”
(Mises, 1986, p. 85). En particular, no favorece ninguna de las nociones
centrales de las ciencias sociales (cfr. Bunge, 1996). A pesar de que el
principio individualista en el sistema praxeoldgico esta facultado para
advertir situaciones de agravio social (como, por ejemplo, por qué un
deshabilitado requiere de una mayor dotacion de recursos para adquirir
las mismas oportunidades que los demas), no esta facultado paraexplicar,
en cambio, de qué manera la sociedad se lo dificulta (en términos de
privacion de oportunidades, por ejemplo). En otras palabras, no esta en
condiciones de abrazar aquellos fenémenos que afectan la conducta real
del individuo y que exceden su capacidad para identificarlo.

Si aquellos fendmenos por los que las acciones son afectadas quedan
restringidos al campo de la accion individual, no podran ser valorados
a la hora de favorecer aquellas reacciones (normativas) que determinan
tales actuaciones. Esto impedira juzgar el alcance moral de su conducta
y, por ende, el nivel de desarrollo humano experimentado. Hacer x sin
importar que otras alternativas existan impide identificar si la resolucién
de la accién viene motivada por la libertad que garantiza un régimen
politico democratico o por la censura de otro autoritario.

(Son las leyes (praxeoldgicas) de la accidn enunciados
universalmente validos para explicar la naturaleza del
desarrollo (humano)?

El fundamento tultimo de las categorias de la acciéon humana
(praxeologia) descansa en la necesidad de generar conocimiento
estable y duradero a partir de ciertas impresiones grabadas en la mente
humana y reveladas intuitivamente como verdades autoevidentes.
Este interés responde a la necesidad de generar un conjunto de leyes
que sean tan universales como para salvar el reduccionismo de la
experimentacion cientifica (cfr. Mises, 2012) y tan racionales como para
sortear el subjetivismo de las corrientes historicistas (cfr. Hoppe, 1987).
Mas alla del éxito con el que Hoppe celebra la superacion en Mises del
idealismo kantiano —“Kant dio pistas para la soluciéon del problema
[...], sin embargo, fue Mises quien trae esta idea al primer plano” (cfr.
1987, p. 19)— la, verdadera cuestion atafie a la validez universal de
los juicios autoevidentes. O digamos, formulandolo hipotéticamente,

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



336

Manuel A. Jiménez-Castillo

;seria posible deducir leyes generales sobre la naturaleza del desarrollo
(humano) contenidas en las categorias de la accion a partir de juicios
autoevidentes? Mises responde afirmativamente cuando sostiene como

indefectible verdad autocontenida el principio de accion humana:

The starting point of praxeology is the self-evident truth,
the cognition of action, that is, the cognition of the fact
that there is such a thing as consciously aiming at ends.
[...] The truth of this cognition is as self-evident and as
indispensable for the human mind as is the distinction
between A and non-A (Mises, 2002, pp. 5-6).

Sin embargo, esa self-evident truth a la que hace referencia no puede
presentarse por si misma ni como fundamento de enunciados ni como
deduccién de los mismos, pues lo autoevidente solo ocurre desde
una conciencia pensante, una conciencia que nace inscrita bajo unas
coordenadas historicas especificas y que el mismo Mises se encarga
de recordar pero no de aplicar: “la naturaleza humana tal y como se
encuentra en esta era de cambios cosmicos no existié desde el comienzo
ni permanecera para siempre” (2012, p. 25). Por un lado, Mises afirma
la inmutabilidad de la estructura logica y praxeoldgica de la mente
humana; sin embargo, nada en ella puede llevarnos a desentrafar las
coordenadas que rigen la actuacion. Esto disuelve todo conocimiento
cierto a las bases performativas de un discurso que se presenta
“aplicable a todas las constelaciones praxeologicamente idénticas del
pasado y futuro” (Mises, 2012, p. 108) y que, sin embargo, oculta un
sustrato epistemologico determinante; esa conciencia que piensa lo
“autoevidente” lo hace desde un racionalismo economicista rational
choice conformado sobre los conceptos de “preferencia temporal” y de
“utilidad marginal”, que son la base nuclear de las leyes de la accién (cfr.
Zanotti, 2004).

La primera de las consecuencias que se derivan al desenmascarar
tal componente ideoldgico radica en la precaria universalidad de
los axiomas praxeoldgicos. Con ello se anula la posibilidad de hallar
enunciados que sea definitivos, enunciados que el hombre no pueda
concebir de una manera diferente. De este primado se alimentan otras
dos consecuencias para el método miseniano: por un lado, la supuesta
inestabilidad analitica de los axiomas; por el otro, la supuesta naturaleza
econdmica de lo praxeoldgico.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



337

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

Con referencia al primero de éstos, cuando Mises aduce que la
acciéon humana es siempre racional no esta considerando un tipo de
racionalidad completa, sino restringida e incompatible con la facultad
para desentrafiar los motivos tltimos de la misma accion racional. Por
un lado, simplifica toda accion a un acto de eleccion racional: “la accién
por tanto, siempre y a la vez es preferir y renunciar” (Mises, 2012, p.
37). Pero no toda accién implica necesariamente un deliberado esfuerzo
de mejora. Mises olvida que los motivos de la accidon no siempre estan
orientados a la eleccion entre preferencias y que sus causas en buena
medida son resultado de habitos y conductas irreconocibles para los
protagonistas (cfr. Sen, 1999).

Otra de las limitaciones del método praxeoldgico tiene que ver
con el irrealismo del supuesto de la accion. Ni toda accion termina
en eleccién ni toda eleccidn se resuelve desde el principio de eleccién
racional (rational choice) Del irrealismo de este supuesto se extiende una
doble critica a Mises. Una, en primer lugar, en términos de razén de los
axiomas, pues no toda accién racional es una razén maximizadora segun
la cual de aquélla se extrae un conocimiento preciso de las relaciones

entre acontecimientos ajustados a la maximizacion de su uso:

We must simply establish the fact that in order to act,
man must know the causal relationship between events,
processes or states of affairs. An only so far as he knows
this relationship, can his action attain the ends sought
(Mises, 1986, p. 26)

Los avances en el campo de la economia del comportamiento
apuntan hacia formas de actuacion que permiten cuestionar el principio
de racionalidad econdémica en Mises. Aducen, como resultado de
una extensa bibliografia, que la acciéon se apoya en procesos de no-
racionalidad (clasica) ya sea porque lo racional de la conducta esta
ausente en los supuestos racionales de la accion (cfr. Zak y Stanton,
2007) o porque el aprendizaje de los mismos se restringe a un saber
sensible (Smith, 1999). La segunda de las objeciones a la eleccion racional
apunta al principio de razén autointeresada, el cual abre el camino a la
deduccién de los axiomas, un aspecto que la praxeologia no define pero
del que se aprovecha. Que el principio de autointerés pueda conducirse
hacia practicas altruistas ajenas a la maximizaciéon de ganancias —el
quinto teorema de la praxeologia sostiene que el acto de valoraciéon

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



338

Manuel A. Jiménez-Castillo

es subjetivo— altera la coherencia de los principios de actuacion. Tal
como expone Gil Calvo en Problemas de la teoria social contemporinea,
el principio de autodeterminacién presenta notables impedimentos
para deducir, de aquellos principios, fundamentos de la accion de tipo
praxeoldgicos, ya sea por motivos empiricos —la intencionalidad como
predicado de la accién—, l6gicos —contradiccion entre los actos y sus
intenciones— o explicativos —no siempre se anteponen causas finales
sobre las eficientes—.

Resta examinar, finalmente, la consistencia de la supuesta validez
universal de las leyes praxeoldgicas en razén de la cual se pretende
“reducir a la idea a priori de regularidad en la sucesion de todos los
fenomenos observables del mundo exterior” (Mises, 1996, p. 49).
Reconducir la accion humana en un lenguaje aprioristico —“todo lo
que podemos decir sobre la causalidad es que es a priori no solo en el
pensamiento humano sino también en la accién humana” (Mises, 2012,
p- 49)— restringe la accién a un conglomerado de especulaciones.
Aunque accion y actuacién comparten una misma raiz semantica,
de las leyes de la acciéon no se puede inferir ninguna actuacion, pues
el resultado es siempre superior a lo pensado. También se muestra
infructuoso para librarse del matiz psicolégico que impregna a los
axiomas. Aunque Mises intente negarlo al argiiir que “nuestra ciencia se
ocupa de la accion humana y no de los fenémenos psicologicos capaces
de ocasionar determinadas actuaciones” (1996, p. 36), todo queda en
una declaracién de intenciones. Segiin Mises, los axiomas no son de
contenido psicologico, pues se precipitan a la eleccion en términos
logicos. No obstante, esa supuesta logica queda invalidada, ya que la
eleccién es, en definitiva, la cristalizacién de una serie de reacciones
conducidas por las expectativas de las leyes y las oportunidades que
proporciona la experiencia.

Al examinar la naturaleza de lo praxeolégico a la luz de la
eleccién racional, nos encontramos con la imposibilidad de los juicios
autoevidentes cuya existencia Mises defiende. Por ejemplo, de la obra
de Bowles y Gintis (2007) extraemos que la figura del homo economicus
no se expresa en forma de ente trascendental, sino como el resultado
de una coevolucion genética y cultural ligado a fuertes coordenadas
antropolégicas. De los juicios autoevidentes no se puede sostener
el primado de universalidad que Mises afirma de los enunciados
praxeoldgicos, pues lo autoevidente de la accion es siempre superado
por un marco psicologico sobre las preferencias personales que, a su

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



339

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

vez, condicionan el futuro de las actuaciones con base en aquello que
llegamos a preferir realmente. Estas preferencias no se encuentran fijadas
de antemano sino que evolucionan con base en las circunstancias desde
las que se desenvuelven las necesidades y los medios para satisfacerlas.

La teoria de la eleccion racional que sirve de base a las tesis
praxeoldgicas es inconsistente con las practicas del desarrollo (humano).
El principio de razén autointeresada restringe la tarea de la comparacion
interpersonal a una ponderaciéon de corte paretiano (principio de
ordenacion mediante la suma), lo cual desatiende al caracter normativo
ligado al nivel de satisfaccion realmente alcanzado. Ello es perjudicial en
razon de un profundo desconocimiento sobre lo realmente elegido que
impide juzgar el grado de libertad (recordemos la idea del desarrollo
como libertad) con la que la accion se lleva a cabo realmente. La ausencia
de criterios distributivos, sumada al reduccionismo de sus axiomas, nos
lleva a plantear marcos epistémicos alternativos que no rechacen la
aspiracion universalista de la praxeologia y que favorezcan, en cambio,
la superacion irrealista de sus supuestos.

Ideas para una vision hegeliana del desarrollo

El intento de la praxeologia por superar el pobrismo del positivismo
neoclasico y el idealismo de los juicios a priori llevo a Mises a establecer
un tercero en discordia (categorias de la acciéon humana) que, al precio
de alcanzar una supuesta universalidad en sus enunciados, renuncia al
contacto con la experiencia. Sin el atributo de “universalidad” de los
enunciados, la facultad para proveer conocimiento cierto y seguro se
desvanece, pues lo que esta llamado a ser autoevidente por si mismo
acaba siendo deudor del espiritu de su época (cfr. Scarano, 2004). Mas que
una reconciliacion entre la légica y la experiencia, lo que encontramos
en Mises es una negociacion entre ambas al entender que lo sensible y
lo infinito se mantienen fijos e independientes uno del otro. Empero, la
fuerza de tales juicios adquiere la forma de una impresiéon formada por
percepciones inmediatas y no tanto por “ideas” ciertas y regulares. En
este sentido, lo que hace realizables a las categorias de la accion humana
no pertenece a las leyes de la accién, sino que es anterior y, en buena
medida, independiente.

Por el lado de la experiencia nos encontramos con el enfoque de las
capacidades humanas, desde el cual se favorece con una fuerza especial
la diversidad de los modos de vida y no un universal que las unifique
bajo un patrén comuan (cfr. Sen, 2009, 2002). Sin embargo, la filosofia

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



340

Manuel A. Jiménez-Castillo

de las capacidades también fracasa en el intento de reconciliar ambas
posiciones, esto es, en edificar una teoria general del desarrollo desde la
experiencia. Si bien la variable focal en Sen apunta a las oportunidades
reales, es decir, a las actuaciones que los individuos pueden o no
disfrutar realmente, su perspectiva cosmopolita desatiende a los
criterios basicos y universales de justicia que dificultan la interpretacion
de lo que puede o no ser definido como desarrollo. Consciente de tales
criticas (cfr. Nussbaum, 2002), rebajara sus pretensiones y asumira que
su andamiaje categorial es mas producto de un enfoque (esto es, de un
marco conceptual moral) que de una teoria general (cfr. Sen, 2009).

La filosofia hegeliana se vuelve oportuna a la hora de reconciliar
lo universal de lo praxeoldgico con lo particular del enfoque de las
capacidades; alcanza una comprension tanto plural como imparcial
de lo que se comprende y expresa por desarrollo (humano): “que no
solo sea como substancia, sino como sujeto” (Hegel, 2017a, p. 132).
Interpolando los juicios praxeoldgicos al caracter objetivo y universal
de la substancia hegeliana y teniendo por sujeto el cosmopolitismo
que arrastra el enfoque seniano (la diversidad apunta a lo particular
de cada uno), la tesis hegeliana no sélo favorece una descripcion
ajustada del desarrollo sino también, y sobre todo, una descripcién del
desarrollo mismo. Mises se olvida del sujeto real —lo disuelve en uno
trascendental a través de la facultad autoevidente de ciertos juicios—
para poder sostener un sistema objetivo y predictivo. Sen, en cambio,
acosado por el imparcialismo de Mises, se resguarda en las infinitas
formas que manifiesta la libertad (como capacidad), sepultado asi por
el peso del relativismo gnoseoldgico. Ninguno de ellos logra determinar
una teoria completa del desarrollo que se refiera a la realidad dada de
forma objetiva y también a las circunstancias accidentales que afectan
a sus protagonistas. Desde la perspectiva dialéctica en Hegel es posible
describir un desarrollo como teoria y como praxis. La negatividad forma
la base de ese movimiento dialéctico que enfrenta al actor (yo) con la
substancia econdmica (lo otro, la naturaleza), y a partir de esa negacion
se reconstruye la unidad entre ambos:

Luego, la Substancia viviente es el Ser que es en
verdad Sujeto, o lo que es igual, que no es por cierto
objetivamente real sino en la medida en que la
substancia es el movimiento del acto de postularse a
si mismo [Sichsebstsetzens] o la mediacion [Vermittlung]

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



341

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

consigo mismo del acto-de-devenir-otro-que-si
[Sichanderswerdens]. En tanto que sujeto, la substancia
es la negatividad simple-o-indivisa [einfache] pura, y
por eso mismo el desdoblamiento [Entzweiung] opositor
[entgegensetzende], que esigualmente [wieder] la negacion
de esa distincion-o-diferenciacion [Verschiedenheit]
indistinta [gleichgiiltigen] y de su opuesto [Gegensatzes]
[...]” (Hegel, 1999, pp. 15-16).

Hegel se sirve del concepto de “Espiritu” (Geist) y en la negacién
de lo inmediato consigue estimular el movimiento (dialéctico) entre
el agente y el mundo objetivo de la sustancia social; el espiritu moral
encarna el resultado del encuentro entre el agente y el mundo econdémico-
civil de produccion social. Esta negaciéon del sujeto no se contrapone
a la naturaleza material del sistema social de produccién, sino que lo
conserva al tiempo que lo supera:

El espiritu solo tiene su realidad efectiva si se escinde en
si mismo, se da un limite y finitud en sus necesidades
naturales [Bediirfnisse] y en la conexion de esa necesidad
exterior [Notwendigkeit], y penetrando en ella se forma,
las supera y conquista su existencia objetiva (Hegel,
2017a, p. 117).

Hay algo en la accién que sobrepasa el entendimiento del
protagonista y que apunta a la estructura moral desde la que se entreteje
la accion consecuente: “los hombres satisfacen su interés pero al hacerlo
producen algo mas, algo que esta en lo que hacen, pero que no estaba
en su conciencia ni en su intencién” (Hegel, 1999, p. 118). Se trata de
una especie de “mano invisible” no tan invisible que, al negar, supera
el sentido tradicional de la funcion de la realidad y de la existencia
humana.

Esta presente en Hegel la idea de que “el conocer siempre viene
a producir nuevos objetos en el saber”, lo que termina por “producir
nuevas figuras en la conciencia” (Hegel, 1999, p. 126); es decir que
los juicios a priori en Mises son, aunque éste lo niegue, deudores de
la experiencia que se va acumulando y que en su hacerse expande la
intuicién (aprioristica). De la tension entre la experiencia y la razon se va
conformando desde el movimiento dialéctico una reconciliacién (moral)
por la cual lo uno se va haciendo en lo otro y viceversa. Es decir, lo

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



342

Manuel A. Jiménez-Castillo

dialéctico en Hegel triunfa frente a lo autoevidente en Mises y lo diverso
en Sen, pues lo que en éstos ocurre como negacion Hegel lo unifica bajo
la idea de “Espiritu” (Geist). En palabras de Chapman:

En otras palabras, la percepcion y la experiencia no son
los resultados o productos finales de un proceso sintético
a priori, sino que son ellas mismas una aprehensién
sintética o comprensiva cuya unidad estructurada se
prescribe solamente por la naturaleza delo real, es decir,
por los objetos afectado en su unidad y no por la propia
conciencia cuya naturaleza (cognitiva) es aprehender lo
real, tal y como es. (Chapman, 1953, p. 22).

Lo dialéctico termina siendo superior a lo autoevidente porque la
experiencia nunca es simple resultado (factum); es, mas bien, una rica
sustancia que enlaza la accién determinada con el modo en el que ésta
se adapta a la experiencia.

Valdria la pena poner un ejemplo. Imaginemos la decision de efectuar
una inversidén en nuevos equipos sanitarios. Surge aqui la relacién entre
su adquisicion y otras circunstancias ajenas a la compra. Si bien la
razon inmediata es la de acceder a nuevas prestaciones tecnologicas, la
accién de compra no se encuentra exenta de ser favorecedora de a) un
fortalecimiento del acceso a estar sanos en la forma de una prestacién
sanitaria universal y gratuita, b) una estimulacion del mercado privado
sanitario, c) el sostenimiento de una red no gubernamental de agencias
sanitarias caritativas, etcétera. En funciéon de que la inversion beneficie
una u otra de las opciones el nivel de desarrollo humano sera diferente,
pues no se accede al mismo estado de libertades como capacidades segun
se ajuste uno a un derecho (a), al interés personal (b) o a la benevolencia
comunitaria (c).

Del razonamiento hegeliano deducimos que la accién humana no se
sostiene desde la interpretacion de juicios autoevidentes, como afirma
Mises, sino desde el modo en que los acontecimientos son esencialmente
resultado (que solo al final es lo que en verdad es) y desde el que se ve
cOmo estos se perfeccionan a través de su devenir. El modo en que se
arreglan las acciones no sucumbe ante un ente abstracto y contrario al
mundo de la experiencia, sino que surge de lo que se extrae del propio
hecho (factum): “nada es sabido que no esté en la experiencia” (Hegel,
2017, p. 468). Es decir, lo suyo es un acontecimiento reconocido por el
grado de virtud moral con el que es atendido por sus protagonistas

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



343

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

y que, tras un previo ejercicio de negacion (de la realidad inmediata-
existente) y de posterior mediacion (dialéctica), se conduce hacia el
reconocimiento de lo universal-social con lo particular-acontecimiento.
Volviendo al ejemplo anterior, la facultad de estar sano, producto de un
mejoramiento de la inversion sanitaria, se encuentra asociada al sentido
ultimo de no verse impedida y de las capacidades de encontrarse en
buen estado. Pues no alcanza el mismo nivel de desarrollo (humano)
una comunidad en la que la provision sanitaria es garantizada en
forma de derecho universal que aquélla en la que se hace desde la
institucionalizacién del sentimiento de solidaridad. En el primero
de los casos se conserva una mayor dignidad personal (y una mayor
sostenibilidad en la provision) al reconocer a cada individuo desde la
suma agregada de todos; lo universal es afirmado como parte de lo
particular. En el segundo caso la benevolencia se restringe al ambito de
la subjetividad (lo universal es rechazado), lo que restringe el bienestar
(sanitario) a un estado contingente y precario. Desde la perspectiva
hegeliana podemos diferenciar ambos casos, los cuales, si bien en
términos empiricos se manifiestan igualmente (en ambas situaciones el
individuo es favorecido por la una atencién sanidad), concentran fases
antagodnicas en el camino hacia el desarrollo.

Ahora bien, jcémo se puede ordenar la experiencia con base en
un saber que se descubre posterior a esa misma experiencia que trata
de indagar? Para dar respuesta a este galimatias, Hegel se dota de un
concepto de “libertad” amplio, afincado en la experiencia y facultado
para establecer fines capaces de trascender el significado inmediato de
la accion: “la libertad del sujeto, es decir, que este tenga su conciencia
moral, que se proponga fines universales y los haga valer, que el sujeto
tenga un valor infinito y llegue a la conciencia de este extremo” (1999, p.
68). Lo que las actuaciones van marcando en el registro de la experiencia
es una superacion de su hecho inmediato a partir de un refinamiento de
lo que en cada momento la sociedad considera valido (conciencia moral)
y que coincide con la comprension que el protagonista va asumiendo
de la realidad en esa “mediacién negadora que garantiza su totalidad
insuperable e inmodificable y, en consecuencia, su verdad absoluta”
(Kojeve, 2013, p. 18), de ese saberse en lo otro que “al promover mi fin
promuevo lo universal, que promueve a su vez mi fin” (Hegel, 2017b,
p- 243).

;Pero por qué involucrar a Hegel en los estudios de desarrollo
(humano)? El filésofo aleman hace uso de un concepto de “libertad”

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



344

Manuel A. Jiménez-Castillo

tanto amplio como variable; éste es focal en su sistema. En un momento
determinado apela al concepto de “libertad” (Geist) en tanto que
despliegue necesario que cumple el espiritu humano en ese saberse a si
mismo: “la historia es el esfuerzo del espiritu por alcanzar su libertad”
(Hegel, 2004, p. 102). Este ejercicio se revela como la superacion de
la version mas perfeccionada del concepto de “libertad” (desarrollo
como libertad) en Amartya Sen, entendida como “la expansién de las
oportunidades reales para vivir una vida digna” (Sen, 2002, p. 74). En
ambos pensadores el respeto por la libertad descansa en la facultad para
establecer fines que reviertan en la libertad misma (Sichselbstgleichheit).
Sin embargo, en Hegel ésta va mucho mas alla: va siendo (devenir) el
resultado de ese movimiento negativo y reconciliador entre el interés
personal y el colectivo, de manera que a mayor libertad, menor es la
discordancia entre lo que el agente desea y lo que debe desear. La libertad
en Hegel sirve de proyeccion hacia ese estado perfeccionado de justicia
social en el que el interés personal so6lo se entiende como impulsor del
interés social colectivo y viceversa (cfr. Kojéve, 2013).

El concepto de “desarrollo” en Amartya Sen es so6lo el comienzo
(estatica) de lo que en Hegel apunta hacia el despliegue tltimo de la
libertad (dinamica). Esto permite a Hegel indagar aquellos aspectos de
la libertad que en Amartya Sen quedan desatendidos. Por ejemplo, el
concepto de “libertad” en Sen esta sometido a un fuerte individualismo
ético que le impide discernir aspectos sociales que afectan a la libertad
real (neorepublicana) (cfr. Jiménez-Castillo, 2016) y que en Hegel, gracias
a su concepto amplio de “libertad”, nunca pasaran desapercibidos.
Mientras que el autor aleman razona el bienestar (como libertad) desde
una antropologia filosofica general, el economista indio lo hace desde la
estricta frontera de una teoria normativa de justicia social. En Hegel, el
otro (universal) es con el uno (particular); en Sen sélo es desde el uno. Pero
no sélo es desde una postura teleoldgica que Hegel anticipa y mejora el
concepto de “desarrollo” como libertad (capacidad). Su influencia destaca
en el refinamiento moral que experimentan las distintas teorias del
desarrollo y en como esto sucede desde el transito de una interpretacion
de justicia como equidad (cfr. Rawls, 1971) hacia otra de justicia
como necesidad (cfr. Streeten, 1991) y finalmente hacia una ultima
como capacidad (cfr. Nussbaum, 2012; Sen, 2009, 2002). En palabras
de Jiménez-Castillo: “a cada teoria se le exige ser tan imparcial como
para poder establecer normativamente qué es y qué no es desarrollo y
plural como para reconocer las distintas sensibilidades de los actores

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



345

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

que participan en ella” (2017, p. 6). Se trata de un sistema cuyo destino
se resuelve en la lucha que cada teoria sostiene frente a la anterior y
que con ello logra satisfacer una progresiva reconciliacion entre lo justo

(diversidad) y 1o necesario (imparcial);

Las teorias contemporaneas negaban lo imparcial de la
justicia [...] consumido en lo agotado de la mercancia
satisfecha. De esta limitacion florecia la teoria de
justicia rawlsaniana dotando de imparcialidad lo que
en el enfoque anterior se disolvia en la preferencia. Esta
necesidad por apaliar la falta de imparcialidad sera
castigada con un extremo fetichismo en el enfoque de
necesidad [...]. Fetichismo que sera solventado desde
el concepto de capacidades individuales, y mas alla
de este desde la descripcion adecuada del sistema
hegeliano (Jiménez-Castillo, 2017, p. 11).

Entender el desarrollo desde el sistema hegeliano posee una
serie de fortalezas (cfr. Hegel, 1999), ciertas ventajas que lo sitiian
epistemoldgica y normativamente en buenas condiciones para identificar
los fundamentos ultimos del mecanismo del desarrollo: a) a nivel
epistemoldgico, por ejemplo, la visién hegeliana consigue trascender
el reduccionismo de los juicios autoevidentes, asi como el irrealismo
de los supuestos praxeoldgicos en Mises. Al acceder a la experiencia a
partir de la categoria dialéctica de “Espiritu” (Geist), la accion humana
es absorbida y reactualizada como guia hacia su fin (la libertad absoluta
seria la reconciliacién definitiva de lo particular con lo universal) vy,
por ende, se intelectualizada durante cada instante de ese refinamiento
que le provee la fuerza de lo negativo (negar lo inmediato de “yo” y
abrirse al “otro”). Las leyes consagradas a tal empresa son transitorias
y del todo emancipadas frente a la inercia especulativa que ejerce la
influencia praxeoldgica. Otro matiz sobre este mismo asunto tiene
que ver con la mejor posicion de la que goza la perspectiva hegeliana
para explicar el contenido real que gobierna las leyes de la accion. Al
tomar como variable focal un concepto amplio de “libertad” es posible
comprender las influencias ejercidas para el buen funcionamiento de las
disposiciones individuales y la capacidad de ejercer la libertad sin dafiar
la de los otros.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



346

Manuel A. Jiménez-Castillo

Por otra parte, b) a nivel normativo la vision hegeliana corrige
algunos de los defectos que castigan al aparato praxeoldgico.
Fundamentalmente se trata de aquéllos referidos a la teoria de la eleccion
racional. En primer lugar, desde la concepcion hegeliana se facilita
la transposicion a un concepto de “bienestar personal” amplio que
permita, por un lado, corregir el fetichismo de la accion instrumental
por el cual todo juicio moral quedaba sometido a las categorias de la
acciéon y no a sus resultados; por el otro, trasciende el consecuencialismo
praxeoldgico en tanto que el Espiritu sdlo se resuelve en su completa
realidad, “libertad plena”, al asumir al sujeto como parte integrante
de la naturaleza. En segundo lugar, el sistema hegeliano favorece las
comparaciones intertemporales de bienestar, lo que facilita el conocimiento
sobre el nivel de bienestar real que gozan unos frente a otros y que en
Sen pasa del todo desapercibido: “Amartya Sen no se ha pronunciado
inequivocamente sobre el umbral de capacidades que una sociedad
debe disponer para llegar a ser una sociedad justa” (Colmenarejo, 2016,
p- 126). Desde Hegel podemos deducir cémo la teoria de desarrollo en
Rawls se encuentra restringida a una concepcion estrecha de lo justo
en la que la simétrica distribucion de bienes primarios es superada por
un enfoque sensible a aquello que los sujetos pueden hacer con esos
bienes mas alla de satisfacer sus necesidades basicas. Esta posicion
del desarrollo en la que los limites de una teoria se reconocen con las
fortalezas de las otras es estimulada desde la vision panoramica que
ofrece la dialéctica hegeliana.

Dada la naturaleza de su sistema, se podria objetar la dificultad en
Hegel para emprender comparaciones intertemporales de bienestar, una
informacionqueenultimainstanciaresultabasicaparavalorarelbienestar
real de los individuos. A fin de cuentas, las acciones individuales no
son conmensurables en Hegel al estar mediatizadas desde el encuentro
dialéctico entre lo individual y lo general. Sin embargo, la potencia de
la objecién resulta ser superficial si atendemos a las consecuencias que
se derivan de la critica al enfoque utilitarista (fetichismo de la mercancia,
justicia paretiana, etcétera) (cfr. Sen, 1999). La imposibilidad de realizar
tales comparaciones no seria un defecto sino mas bien un atributo ya
que, desde una interpretacién hegeliana del desarrollo, la realidad del
agente particular solo llega a asimilarse desde su independencia y a la
vez sumision al bienestar de los otros: “el yo que no es un yo sino en el
otro” (Hegel, 1999, p. 45). De ahi que las comparaciones interpersonales
queden incorporadas y a la vez superadas, pues su sustento ya no recae

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



347

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

en el interés personal atomizado (yo-yo) del enfoque utilitarista, sino en
la capacidad de hacer de su exclusivo bienestar algo extensivo respecto
del de los demas (yo-lo-otro) y, por tanto, comparable desde el grado de
desarrollo experimentado por toda la sociedad.

Otra de las ventajas del método hegeliano tiene que ver con el
empefio en superar dos aspectos muy especificos de la reaccion seniana a
la praxeologia en Mises. Pues, en primer lugar, enriquece el concepto de
“libertad” que en Amartya Sen so6lo revela un comportamiento positivo
en términos de oportunidad (cfr. Jiménez-Castillo, 2016, p. 3). Con ello
no sélo se expande éticamente el concepto de “desarrollo” al introducir
aquella dimension de la libertad ausente en Sen (libertad de procesos),
sino que, al reconocerlo, facilita la verdadera expresion empirica de la
libertad (real) y con ello el conjunto de acciones destinadas a favorecerla.
Al liberar el concepto seniano de “libertad” del individualismo ético que
fuertemente lo constrine (cfr. Jiménez-Castillo, 2016, p. 4), se muestra
favorecido en la incorporacion de aquellos estados no individuales que
determinan las oportunidades reales que llevan a vivir una vida digna; es
decir, dota de realismo operativo al enfoque seniano de la capacidad (cfr.
Jiménez-Castillo, 2016; Dinerstein y Deneulin, 2012; Cejudo, 2007). Por
ultimo, y a través de ese concepto amplio de “desarrollo como libertad
(real)”, consigue reconducir el problema seniano de la comparabilidad
interpersonal al facilitar una solucién que favorece las reclamaciones
esencialistas a las que recurrentemente le exhorta Nussbaum (lista de
capacidades bdsicas).

Observaciones finales

El reto principal de la praxeologia para los estudios del desarrollo
(humano) se relaciona con las consecuencias que subyacen a la
resolucion de un problema gnoseoldgico fundamental. Si bien no es un
interés epistemolégico el fundamento tltimo de la “ciencia de la accién
humana”, su resolucién ha condicionado su capacidad para promover
conocimiento estable y duradero. Al intentar resolver la posicion entre
empiristas e idealistas a través de una tercera via de tradicion kantiana,
terminé vaciando de contenido a los axiomas autoevidentes, sobre todo
porque aquello a lo que apela el desarrollo tiene que ver no so6lo con las
categorias abstractas de la accion, sino también con las de la consecuente
actuacion concreta.

Tal y como analizamos en la primera parte del trabajo, el método
praxeolégico no se encuentra en condiciones epistemoldgicas ni

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



348

Manuel A. Jiménez-Castillo

normativas para desentrafar el fundamento primero del desarrollo
(humano). Al tratar un concepto contrario a su naturaleza, la
contradiccién inherente tergiversa el conocimiento resultante. Lo mismo
ocurre, pero desde el otro extremo, con el enfoque de las capacidades.
Si bien éste apela a la realidad concreta (diversa) de los individuos frente
al universalismo (autoevidente) de Mises, se olvida de conectar ambas
entidades, y con ello no sdlo desfavorece el resultado moral de la
libertad (relativismo normativo), sino que condiciona en gran medida su
operatividad.

El método praxeologico se consagra a un individualismo
metodoloégico que le dificulta resolver eficientemente los problemas
asociados con el bienestar personal, la comparabilidad interpersonal o
las consecuencias normativas de la accion racional. Hemos mostrado
como el sistema hegeliano consigue superar con éxito tales limites al
volcarse en un estudio tofal de los elementos que conforman el proceso
dindmico del desarrollo. Su vision dialéctica es advertida desde un
método que fija las actuaciones en una teoria de la accién general y
ésta, a su vez, en los efectos de la experiencia; en este sentido, la ética
individual s6lo puede ser reconocida en Hegel desde lo social (eticidad),
mientras que lo social se consolida desde la fuerza que comparten cada
uno de los miembros que la componen.

Bibliografia

Bowles, S. y Gintis, H. (2007). Cooperation. Version del manuscrito previa
a la publicacion.

Bunge, M. (1996). Finding Philosophy in Social Science. Yale University
Press.

Cejudo Cordoba, R. (2007). Capacidades y libertad: una aproximaciéon
a la teoria de Amartya Sen. Revista Internacional de Sociologia, 65(47),
9-22.

Chapman, H. (1953). Realism and Phenomenology. En J. Wild (ed.), The
Return to Reason. (pp. 3-35). Harvard University Press.

Colmenarejo, R. (2016). Enfoque de capacidades y sostenibilidad:
aportaciones de Amartya Sen y Martha Nussbaum. Ideas y valores,
65(160), 121-149.

Dinerstein, A. y Deneulin, S. (2012). Hope Movements: Naming
Mobilization in a Post-development World. Development and Change,
43(2), 585-602.

Topicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



349

La praxeologia en los estudios del desarrollo (humano)

Gil Calvo, E. (1994). La hipotesis del rol egoista. Limites de la teoria
de la eleccion racional. En E. Lamo de Espinosa y J. E. Rodriguez
Ibafiez (eds.), Problemas de la teoria social contempordnea. Centro de
Investigaciones Sociologicas.

Hegel, G. W. F. (1999). Fenomenologia del espiritu. Fondo de Cultura
Economica.

__ (2004). Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Alianza
Ensayo.

__(2017a). Enciclopedia de las ciencias filosdficas. Abada Editores.

__ (2017b). Fundamentos de la filosofia del derecho. Tecnos.

Hoppe, H.-H. (1987). La ciencia econémica y el método austriaco. Unidén
Editorial.

Jiménez-Castillo, M. A. (2016). Amartya Sen frente al espejo social de la
libertad. Revista interancional de sociologia, 74(3), e038.

__ (2017). Una arqueologia hegeliana de las teorias del desarrollo.
Cinta de Moebio. Revista de epistemologia de ciencias sociales, 59, 186-197.

Kojeve, A. (2013). Dialéctica de lo real y la idea de la muerte en Hegel.
Leviatan.

Mises, L. von. (1986). La accién humana. Union Editorial.

__ (2012). Los fundamentos tiltimos de la ciencia economica. Union Editorial.

Nussbaum, M. (2002). Las mujeres y el desarrollo humano. El enfoque de las
capacidades. Herder.

__(2012). Crear capacidades: propuestas para el desarrollo humano. Paidds
Ibérica.

Rawls, J. (1972). A Theory of Justice. Harvard University Press.

Rothbard, M. N. (1976). Praxeology, Value Judgments and Public Policy.
En E. G. Dolan (ed.), The Foundations Of Modern Austrian Economics.
(pp- 89-114). Sheed & Ward.

Scarano, E. (2004). El apriorismo de Ludwig von Mises. Revista de
Instituciones, Ideas y Mercado. Libertas, 40, 1-16.

Sen, A. (1999). Developemt as Freedom. Oxford University Press.

__(2002). Rationality and Freedom. Harvard University Press.

__(2009). The Idea of Justice. Harvard University Press.

Smith, V. L. (1999). Reflections on Human Action after 50 Years. Cato
Journal, 19(2), 195-214.

Zak, P. ]., Stanton, A. A. y Ahmadi, S. (2007). Oxytocin Increases
Generosity in Humans. PLOS Ore, 2(11), e1128.

Zanotti, G. (2004). Fundamentos filosdficos y epistemoldgicos de la praxeologia.
Tesis doctoral. Universidad del Norte Santo Tomas de Aquino.

Tépicos, Revista de Filosofia 60, ene-jun (2021) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp. 327-350



