Javier Espino Martin, Giuditta Cavalletti (eds.) (2017). Recepcion y
modernidad en el siglo XVIII. La antigiiedad cldsica en la configuracion
del pensamiento ilustrado. México: Centro de Estudios Clasicos,
Instituto de Investigaciones Filologicas, UNAM.

Es bien sabido que hay distintas formas de abordar a los clasicos.
La forma mas decimondnica es la de revisar escrupulosamente su
lenguaje y sus textos y estudiarlos de una manera que, en términos
generales, bien puede llamarse inmanente. Dentro de la misma tesitura,
una aproximacion preponderantemente inmanente —aunque con tintes
sistematicos— puede ser también aquella que no sélo busca documentar
la coherencia o evolucidn de una obra, sino que, al menos en el caso de
los filosofos, pretende dirimir si los argumentos y las teorias propuestas
por un pensador son verdaderas, si son conceptualmente soélidas,
si pueden ser hoy todavia sostenidas, etcétera. En alguna medida
u otra, no obstante, estos estudios que he denominado inmanentes
estan generalmente mejor logrados cuando no ignoran o no estan
completamente cerrados a lo externo, es decir, cuando no desvinculan a
las obras del contexto de su produccion, del ambiente historico, artistico,
sociopolitico, religioso, etcétera que las vio nacer, y, para el caso que
nos ocupa, que no soslayan la manera en que han sido interpretadas
o recibidas a lo largo del tiempo. En suma, para decirlo con Gadamer,
cuando no ignoramos su Wirkungsgeschichte, esto es, la historia de sus
efectos.

Esta clase de estudios que se abren a la recepcién, durante mucho
tiempo, al menos en el contexto hispanohablante filoldégico, ha sido
visto con cierto menosprecio. Como si, por decirlo de alguna forma,
fuesen estudios de segundo orden o rango, mismos que tendrian que
estar supeditados a las primeras aproximaciones antes aludidas —donde
reposaria el valor genuino de los estudios clasicos— y que solo tendrian,
en el mejor de los casos, un valor de corolario o de afiadido. Por fortuna,
han aparecido estudios de recepcion de calidad en los tltimos afos que
poco a poco han ido corrigiendo esa falsa apreciacion. Y a mi entender,
el libro editado por Espino Martin y por Cavalletti es claramente una
contribucién que abona de forma positiva en dicha direccién. Los
autores convocados en el libro —sin seguir ninguno de ellos alguna linea
dogmatica— tienen como denominador comun el sostener un dialogo
dinamico con los clasicos; en otras palabras, no los ven como piezas o
reliquias de museo, sino como interlocutores vivos que fueron vistos

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso) 2007-8498(en linea) pp. 421-425



422

Toépicos, Revista de Filosofia

como tales por pensadores de una época que, falsamente, se ha creido
fue abierta y claramente hostil ante todo el pensamiento clasico: la
Ilustracion.

Este altimo punto al que he hecho alusion no es en ningtn sentido
menor. En varias narrativas comunes sobre la historia intelectual europea
es habitual acentuar que la [lustracion seria, por antonomasia, una época
iconoclasta, donde todas las autoridades —incluyendo, por supuesto, las
clasicas— habrian de ser sometidas al tribunal de la razon y que, de no
satisfacer ciertos estandares, habria que relegarlas y apartarlas, toda
vez que nuevamente podrian propiciar el oscurantismo. El volumen
editado por Espino Martin y Cavalletti corrige esa falsa imagen pues,
mediante las distintas contribuciones contenidas en el mismo, se aprecia
que la Ilustraciéon, en muchos de sus interlocutores insignes, no podria
entenderse si no es como revaloracion, apropiacion, e implementacién
de ciertas ideas de cufo clasico.

En este sentido, un ejemplo destacado serian los textos del propio
Javier Espino Martin y de Eduardo Fernandez, quienes de modo
pormenorizado estudian la influencia de Cicerén y de otros retdricos
latinos en la figura de Gaspar Melchor de Jovellanos. Como de modo
convincente presenta EspinoMartin, larecepcion de Ciceronenjovellanos
dista mucho a la recepcion comtin que de la obra ciceroniana se hiciera en
el Barroco. Mientras que en el Barroco se ensalzaba la agudeza e ingenio
de Cicerdn, Jovellanos resaltard y defendera un Cicerdn que es ejemplo
de la mas pura légica racionalista y que es un promotor de las virtudes
civicas. Asimismo, por su parte, Fernandez hace una caracterizacion de
Jovellanos que apunta a verlo como un pensador dinamico, es decir, un
pensador que abreva de las diversas fuentes clasicas de la retdrica para
constituir una oratoria genuinamente ilustrada, capaz de hacer frente a
las discusiones y a las tematicas mas algidas de su tiempo. Al hacer la
lectura de Espino Martin y de Fernandez, no pude sino recordar aquel
dictum de Octavio Paz seguin el cual el mundo hispanohablante no habria
tenido en sentido estricto una Ilustracion, toda vez que adoleceriamos de
no contar con un Voltaire, un Hume o un Kant entre nuestros epigonos.
Si bien es cierto que Jovellanos no tuvo el impacto que sus coetaneos,
ignorar la importancia de su figura —como lo hiciera en su momento
el nobel mexicano- ya no es posible. Los aportes de Espino Martin y
de Fernandez nos llevan, pues, a repensar el gran fenémeno cultural,
politico e intelectual que fue la Ilustracién desde nuestras propias
coordenadas y latitudes hispanohablantes.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



423

Resenas

La figura de Cicerén, por lo demads, también es analizada y
estudiada en el otro gran foco de recepcion ilustrado que es abordado
en el libro, a saber, Montesquieu. La contribucién de Nicolas Llantén
Quiroz muestra como, en el marco de su amplia discusion de la teoria
de los Estados y las constituciones, Montesquieu no desatiende nunca
las virtudes que deben tener los politicos. Por mas perfectos que sean
los sistemas sociales, si éstos no son implementados por seres humanos
con un talante y un conjunto de capacidades y habitos, dichos sistemas
o modelos no habran de funcionar de manera éptima. La lectura que
presenta Llantén Quiroz —que, en este sentido, coincide en varios puntos
decisivos con la de Guiditta Cavalletti, quien, de manera sumamente
interesante, muestra como Bruto, a ojos de Montesquieu, no debe ser
juzgado como alguien preponderantemente inmoral, sino como alguien
estratégica y pragmaticamente torpe en el magnicidio que perpetrd—
deja a relucir una lectura de las virtudes clasicas donde éstas no son
cualidades psiquicas estéticas sino plasticas y adaptables a las distintas
coyunturas y vicisitudes a las que se enfrentan los hombre de carne y
hueso. Asi pues, Montesquieu seria un ilustrado que, para definir su
propio proyecto, estaria radicalizando estos motivos en Cicerén que
pocos antes que el autor francés habrian visto con tal nitidez.

Hay otros textos sumamente llamativos en el volumen compilado
que, por desconocimiento especifico de mi parte en la materia, no
puedo valorar en toda su dimension: se trata de los textos de Alvaro M.
Moreno Leoni, Juan Maria Gomez Gémez y Maria Fernanda Gonzalez
Gallardo que abordan tépicos como la manera positiva en que se valord
en el contexto ilustrado la figura de Alejandro Magno -mediante
lecturas especificas de Flavio Arriano y de Plutarco—, la apropiacion del
imaginario de la Eneida de Virgilio en la dramaturgia tragica de Nicolas
Fernandez de Moratin, y el modo en que las gramaticas latinas fueron
releidas y readaptadas conforme a las necesidades especificas presentes
en el contexto novohispano. Muchos detalles concretos de dichos aportes
sobrepasan, como ya recalcaba, mi campo estricto de especializaciéon
-y dificilmente, se podria encontrar a alguien que fuese versado, en lo
particular, en todas las areas y figuras antes mencionadas—; sin embargo,
aprecio en todos estos textos aquello que subrayé en un comienzo, a
saber, un intento por mostrar que los ilustrados no fueron ajenos al
pensamiento clasico y que, desde distintos frentes y manifestaciones,
buscaron activamente leerse ellos mismos ante este legado y recuperar
del mismo todo lo que fuera digno de ser conservado.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.421-425



424

Toépicos, Revista de Filosofia

El tiltimo texto que cierra el volumen podriamos decir que se trata de
un texto a tres bandas, toda vez que presenta un didlogo a tres voces entre
Platon, Kant y Walter Benjamin. El texto de Salvador Cuenca Almenar es
en si mismo muy sugerente en tanto que reconstruye y aporta elementos
para comprender como, para Benjamin, el concepto de experiencia
(Erfahrung) en Kant estaba demasiado sesgado por la vision cientifica
de su época y cémo, gracias a una lectura de Platén y, en lo especifico,
del dialogo del Banguete, Benjamin logra reparar y caer en la cuenta de
ello. Aqui, he de advertir que el aporte de Cuenca Almenar me parece
mucho mas una pertinente discusion sobre Benjamin que un estudio
de recepcion de Platon en Kant. De entrada, porque considero que hay
muchos textos donde Kant hace explicita referencia a Platon para perfilar
su propio sistema filos6fico —sobre todo en la Critica de la razén pura—y en
el texto de Cuenca Almenar no se alude a los mismos. Y, por otra parte,
con base en la Critica de la facultad de juzgar, se puede afirmar que hay
elementos para construir una nocién mas amplia de experiencia en Kant
—-semejante al tipo de experiencia estética o trascendente al cual se busca
apelar de la mano de Platén— que terminan también por ser ignorados.
Por supuesto, una discusién tan meticulosa implicaria un estudio por
si bastante mas detallado; subrayo simplemente esta limitante y que el
valor de esta contribucion en particular lo detecto principalmente en la
luz que arroja sobre el propio Benjamin.

Como consideracién final, en apreciacion de todo el volumen, me
permito recalcar lo siguiente: por mas que uno lo pretenda o quiera
asi, es imposible, en esta clase de intentos, ser exhaustivos. Siempre
quedaran, a los ojos de algunos lectores, ciertos deseos o anhelos
incumplidos. Por decir un caso particular, a mi me hubiese interesado
ver, en el marco de un estudio de esta naturaleza, algiin estudio sobre
la influencia del pensamiento clasico en David Hume, quien, como de
ello dejan ver sus ensayos, era un erudito conocedor del mundo clasico
y abrevo de las mas distintas fuentes griegas y latinas. O incluso en el
caso de Kant: es sabido que la principal influencia de la Antigliedad que
tuvo el filosofo de Konigsberg fue la del pensamiento estoico; por lo
mismo, alguna reflexion o estudio a este respecto se echa de menos. Pero
como apuntaba recién, una labor que pretendiese hacer justicia a todos
esos frentes seria imposible o, si pudiese ser lograda, enciclopédica. El
gran mérito de la compilacién de Espino Martin y Cavalletti consiste
mas bien en invitarnos a reconsiderar toda una época bajo una nueva
Optica —una dptica que se desmarca de las lecturas simplistas y lineales

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



425

Resenas

propias de la manualistica. En este tenor, no puedo sino pensar que la
brecha de pensamiento a la que coadyuvan estos editores y sus autores
seguira dando interesantes frutos de reflexion y abrira nuevos senderos
de investigacién hasta ahora poco transitados.

Eduardo Charpenel Elorduy

Universidad Panamericana, México
echarpen@up.edu.mx

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.421-425



