http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1028

Heidegger: Pain, Nihilism and the Line of
Metaphysics, between Uberwindung and
Verwindung

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la
Metafisica, entre Uberwindung y Verwindung

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Universidad Andrés Bello

Chile

gcattaneo@unab.cl
https://orcid.org/0000-0002-4266-0731

Recibido: 09 - 03 - 2018.
Aceptado: 10 - 08 - 2018.

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
) -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en linea) pp.109-134



110

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Abstract

In Heidegger’s thought, it is possible to recognize an accu-
rate reflection about the pain that afflicts modern man, as well
as a particular indication for its cure. In pain, man experienc-
es his being destined to metaphysics like something incurable,
which requires to think the topology of the gift of being. Pain
and convalescence will be exposed in that topology, under the
light of The Turn [die Kehre], The Event [Ereignis] and the line
between Overcoming [Uberwindung] and Twisting [Verwindung]
of Metaphysics, in order to recognize that, in Heidegger’s reflec-
tion, it is in pain “itself” where the cure of the incurable can be
possible: the passion of human finitude, the experience of the
giving of being and the care of nothingness. Before overcoming
[iiberwunden] the Metaphysics, with its intention of appropriate
the being, Metaphsyisics must be reestablished [verwunden] in
its inappropriate truth.

Key Words: pain; nihilism; Metaphysics; line; overcoming of
Metaphysics.

Resumen

En el pensamiento de Heidegger puede reconocerse una
precisa reflexion acerca del dolor que aflige al hombre moderno,
al igual que una particular indicacién para su cura. En el dolor,
el hombre experimenta lo incurable de su estar destinado a la
Metafisica, lo que exige pensar una topologia del don del ser.
Dolor y convalecencia seran expuestos en ella, a la luz de la
vuelta [die Kehre], del acontecimiento [Ereignis] y de la linea entre
superacion [Uberwindung]y torsion [Verwindung] dela Metafisica,
con el fin de reconocer que, en la reflexion heideggeriana, es en el
dolor “mismo” donde se juega la cura de lo sin cura: la pasiéon de
la finitud humana, la experiencia del darse del ser y el cuidado
de la nada. Antes que superar [iiberwunden] la Metafisica, con
miras a una reapropiacion del ser, esta debe ser restablecida
[verwunden] en su inapropiable verdad.

Palabras Clave: dolor; nihilismo; Metafisica; linea; superacion
de la Metafisica.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



111

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

L

(Duele la Metafisica? A primera vista, esta pregunta puede parecer
extrafa. Es que no se sabe, de buenas a primeras, qué o quién la formula
y a qué o quién se dirige. Sin embargo, solo al permanecer en este
anonimato enunciativo podremos avanzar sobre una hipotesis relativa
al pensamiento de Heidegger: en Heidegger no solo es posible encontrar
una caracterizacion y una teorizaciéon del dolor que aflige al hombre
moderno, dado que su ser es inseparable de la esencia de la técnica,
sino que, ademas, encontramos una proposicién para que el hombre
puede recuperarse y convalecer de dicho dolor. La condicion de nuestra
hipotesis es que tanto el “diagndstico” como el “tratamiento”, deben
ser pensados en estricta relacion con la vuelta [Kehre] que Heidegger
le imprimio6 al proyecto, iniciado en Ser y Tiempo, de una superacion
[Uberwindung] de la Metafisica.

Tomando en consideracion la perspectiva del ser como acontecimiento
apropiador [Ereignis], Heidegger pondra la mira en el destino del ser,
en el destinarse de un destino del ser y en la posibilidad del hombre
de experimentar y corresponder al darse del ser como destino. La
posibilidad de hacer esta experiencia de la transmutacion de un destino
del ser serd lo que edificard la topologia en la que el dolor de la Metafisica
podra restablecerse en su verdad. Para ello el hombre es requerido en
su esencia de otra manera que como el sostén del entramado técnico
de lo dispuesto [Gestell]. Por esta razon es que el restablecimiento
[Verwindung] de la técnica como destino del ser, en otro destino que atn
estaria por advenir, para Heidegger “es semejante a lo que acontece en
el ambito humano cuando alguien sana de un dolor” (Heidegger, 2007a,
p- 193). A partir de la vuelta [Kehre], el ser, sentenciara Heidegger, “se
da” [es gibt]. Sin embargo, lo que “se da”, lo que hay de presente en lo
que “se da”, no es nada mas que ese mismo darse.

Lo que Heidegger pretende esclarecer con esta sentencia, con la que
apela a una instancia impersonal, como el “Se” o el “Ello”, de la que
emanaria el don del ser, es primordialmente evitar el malentendido de
concebir el acontecimiento apropiador [Ereignis] del ser, como si estuviese
referido a un juego entre dos presencias en el tiempo, a la manera de
el “ser da el ser” o “el ser es” al dar el ser. Esto supondria que el ser
es un subyacente [Umoke(pevov], algo puesto de antemano, el sujeto,
en definitiva, sobre el que reposaria el don. Afirmar, entonces, que
“el ser es”, colocaria, con antelacion al tiempo de la pregunta con
que comenzamos, aquello a lo que podriamos dirigirla y en lo que

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



112

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

podriamos sostenerla. Como si el don del ser pudiese pesquisarse como
una sucesiéon de momentos orientados causalmente en el tiempo, a
partir de una finalidad terapéutica que nos entregaria, como efecto de
su adecuado desarrollo 16gico, nuestra enunciacién y su objeto. Ideal
de la restitutio ad integrum, en definitiva, que pretenderia devolverle su
integridad al ser como presencia primera, malograda por los avatares de
la historia: ;dénde duele, aqui y ahora, la Metafisica?

Pero el modo de presencia del ser no lo convierte en algo presente. Aun
cuando esta determinado por el tiempo, ya que ser quiere decir “estar
presente”, el ser no es un ente en el tiempo. El ser es algo temporal, sin
por ello estar en el tiempo. Y el tiempo tampoco es algo ente. El tiempo
permanece constante en su pasar, por lo que esta determinado por un ser,
sin que eso signifique que eso haga de él un ente en el tiempo. Desde
la constancia del pasar, habla el ser. Considerando esta determinacién
reciproca de ser y tiempo, que marca el comienzo del pensar occidental,
debemos hacer caso de la advertencia heideggeriana, que dice que
previamente a la pregunta ;qué hacer (en nuestro caso, con el dolor)?
que “segun las apariencias, es siempre la mas inmediata y la tnica
perentoria”, debemos meditar: ;cémo tendriamos que pensar (ese dolor)?
(Heidegger, 2007a, p. 195).

Por estarazén, solo aquellas instancias impersonales, sin sujeto, como
agentes del don, le permitiran a Heidegger acreditar el acontecimiento al
que busca referirse, y en tanto que nombran “un estar presente de un
estar ausente” (Heidegger, 2000, p.38), hacer del don del ser un destino
y una nueva formulacién de la relaciéon de mutua pertenencia entre
tiempo y ser. Afirmar que el ser “se da”, debe llevarnos a pensar el ser
como el don de un advenimiento incalculable, que requiere del hombre
un pensar distinto al de las categorias metafisicas para la presencia y el
tiempo.

El corresponder al don es lo que Heidegger denomina “pensar”.
Porque pensando, el hombre prepara a la esencia del Ser un dmbito en
medio de lo ente, donde tendra que habitar esencialmente. Si la esencia
de lo dispuesto es el peligro, en el olvido de su esencia se encuentra la
posibilidad de una vuelta, el surgimiento de un pliegue todavia oculto
que haga que la esencia del ser gire de tal manera “que la verdad de la
esencia del ser ingrese propiamente en lo ente” (Heidegger, 1997, p. 195).
Para el advenimiento de esta vuelta, antes que decir que el ser es o que
el tiempo es, debemos pensar que tiempo y ser se dan, buscando con ello
vislumbrar lo que dona y esclarece ser y tiempo. Esto explica que, para

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



113

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

Heidegger, el intento de Ser y Tiempo, de conducir la espacialidad del
estar humano a la temporalidad, “ya no se deja mantener” (Heidegger,
2000, p. 43). Sélo concibiendo el ser y el tiempo como destino y como
regalia del espacio, se hace posible saber lo que dice el acontecimiento.

El acontecimiento no entrega algo. Ni es ni se da, sino que acontece-
apropiadoramente, dejandonos una nada que es nuestro deber cautelar.
El pensar del acontecimiento-apropiador, va de lo mismo a lo mismo, para
pensar el ser en su verdad, sin tener que referirse para ello a la Metafisica.
Sin embargo, es evidente que profesar esta intencién no nos previene de
hacerlo. A lo mas que se podriamos llegar por ese camino seria a una
especie de superacion negativa, o a un intento dialéctico de pasar por
sobre la Metafisica, para dirigirnos a un mas alla de ella. Confirmamos
la Metafisica, a partir de nuestra misma intencién de no hacerlo. Por lo
tanto, como la referencia a la Metafisica sigue siendo dominante en toda
tentativa de superacion, para que el pensar abandone su referencia a la
Metafisica, es necesario “desistir” de su superacion, y de esa manera
“abandonar a la Metafisica a si misma” (Heidegger, 2000, p. 44).

La clave de aquello que “no se deja mantener”, esta en que la
superacion siga siendo necesaria, debido a su ligazén con lo originario,
pero que ahora se comprometa sin reservas en el pensar “inestable”
del acontecimiento. Hay que tratar de decir el acontecimiento, porfiando
en los impedimentos para hacerlo. Porque es en la porfia, y no en un
decir adecuado, donde se encuentra el torrente de devenir que es el
acontecimiento. En el decir torcido y parcial, en el decir que persiste en su
desistir, se encuentra la posibilidad de restablecer, cada vez, la esencia
de un destino del ser en su verdad.

Verwindung es como Heidegger llamara a este intento por “torcer” y
“distorsionar” los destinos de la Metafisica, mostrando que la cesura de
la diferencia ontolégica es lo que la constituye en su esencia, y a lo que
ella se encuentra abandonada. En virtud de los multiples significados que
esta palabra tiene en la lengua alemana, Verwindung indica el reponerse
de una enfermedad, a partir de la aceptacion de que aun pudiendo
curarnos, estamos destinados a llevar los signos de ella. La Metafisica
permanece junto a nosotros. Como un dolor ante el que no cabe mas
que resignarse, la Metafisica es algo a lo que uno se remite y algo que se
remite y se reenvia (Vattimo, 1987, p. 152). El dolor se convierte, asi, en
una experiencia del darse del ser y del cuidado de la Nada, en un intento
por hacer hablar a ese dolor y de hacer hablar a la Metafisica a través de
él. La relacion destinal del hombre con la Metafisica convierte al dolor

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



114

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

en una “determinacién primigenia del Dasein” debido a su apertura
finita, en una localidad anterior a todo donde (Oyarzun, 2000, p. 100).

No podremos, por tanto, poner a la Metafisica por fuera de nosotros
mediante un grito o una queja que podria expresarla, incluso negarla.
Porque decirle sencillamente que no, abocarnos sdlo a describir el
sufrimiento que nos produce a partir de nuestro poder de representacion,
es seguir haciendo de la Metafisica nuestra tinica referencia. Bajo esta
premisa, seria el abandono de la presencia originaria del ser, la que
habria producido una “herida” de la que no podemos curarnos. Por
el contrario, si el dolor no refiere a una esfera subjetiva, que pondria
al ser como referencia, sino que, a la pasién de nuestra finitud, antes
que superar [iiberwunden] la Metafisica, demandando la restitucion
de nuestra esencia originariamente perdida, debemos restablecerla
[verwunden] en su verdad, arrojando toda inherencia del ser, todo “si
mismo”, hacia el puro advenir.

El dolor es el desgarro de la Metafisica llevado a su término, porque
es el entre de la diferencia ontoldgica lo que la constituye. Tal como si
fuera una hemorragia, la diferencia produce una inagotable afluencia
de devenir, de “lo mismo a lo mismo”. Hablar del dolor sera por tanto
hablar desde el lugar de una cesura, que antes que una herida infligida
a una sustancia anterior a la historia es una grieta abierta en el ser desde
los albores de la historia. El dolor de un destino del ser no se sanara
con ninguna presencia salvadora, sino que a partir del advenimiento de
otro destino. Pero ese advenimiento, si es otro que el de la Metafisica,
es incalculable y existe sélo en el campo del preguntar. Porque es del
ser, antes de cualquiera de sus declinaciones. El dolor que no cesa es la
petrificacion del porvenir de lo sido, que rechazamos, obstinadamente,
recordar.

II.

La Metafisica, en todos sus niveles histdricos y en todas sus figuras,
es una Unica y misma fatalidad. Una Verhingnis, como dirda Heidegger,
un horizonte inevitable, “la fatalidad necesaria de Occidente y el
presupuesto para su dominio planetario” (Heidegger, 2001a, p. 56).
El despliegue de su dominio incondicionado y absoluto sobre el ente,
como sino de su verdad, no ha hecho mas empezar en el instante mismo
en que su final y su superacion se vislumbran como posibles. El sefiorio
de la Metafisica comienza en el momento en que “abandona su esencia,

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



115

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

afirmando la inescencia que le seria propia” (Heidegger, 2001a, p. 56).
Habiendo ingresado en su finalizacién, dejando atras su historia, la
Metafisica dura y permanece en un eterno presente.

La Metafisica es una fatalidad “en el mas estricto sentido de la
palabra” dice Heidegger, ya que responde a un rasgo fundamental de la
historia efectivamente acontecida de Europa occidental. Todas las cosas
del hombre, todo aquello que responde a los problemas que suscitan
su existencia, son consideradas evidentes. Permanecen suspendidas
en medio del ente, sin que el ser del ente pueda ser experienciado e
interrogado en su verdad como el pliegue entre ambos. Y es necesaria,
ademas, desde el punto de vista de la “historia del ser”, ya que sélo
puede esclarecerse el ser en su verdad, como la diferencia acaecida
entre ser y ente, si el ente ingresa “en el extremo del olvido del ser”,
empujado por una voluntad que se hace valer ante el ser como dominio
y preeminencia sobre el ente devenido objeto. Como la voluntad que se
hace prevalecer por sobre el ente, la voluntad es “voluntad de voluntad”,
impidiendo formular un saber sobre ella y oponiéndose a cualquier
posibilidad de que el ser se revele. Todo lo ente es arrastrado hacia una
ausencia de eventualidad [Geschick], en la que toda relacion esa totalidad
esclerotiza y donde esta ausente todo atisbo de historia acontecida. Con
esto, la historia del ser revela su esencia. Porque la diferencia ontolégica
permanece oculta y a resguardo, en un pliegue incognoscible desde los
albores de la Metafisica Occidental (Heidegger, 2001a, p. 56). Por esta
razon, para Heidegger, Occidente, Abenland, no designa solamente un
lugar geografico. Ontologicamente entendido, a la luz de la historia del
ser, en cuanto el Abenland es la tierra del ocaso, Occidente es la tierra del
poniente del ser, el lugar de su necesaria declinacion.

Esta tesis de Heidegger sobre Occidente, a la luz del declinar y del
ocaso, transforma, en opinion de Vattimo (Vattimo, 1992), la afirmaciéon
“QOccidente es la tierra del ocaso (del ser)” en “Occidente es la tierra del
ocaso (y, por eso, del ser)”. Este desplazamiento lleva también a Vattimo
a sostener que la tesis de Heidegger en Nietzsche, que podria tomarse
equivocadamente “como una relacion historiografica sobre la historia
del concepto de ser”, La metafisica como historia del ser (Heidegger, 2014, p.
843), pueda ser transformada y leida —en la medida en que se acenttie de
manera adecuada— como que la metafisica es la historia del ser (Vattimo,
1992, p. 47). No hay otra historia del ser que la occidental. Occidente es
la tierra donde el ser se pone, la tierra de su ocaso. Enfatizando de esta
forma las propuestas heideggerianas sobre el comienzo del final de la

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



116

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Metafisica, la relectura de Vattimo de la “intencionadamente ambigua”
asercion heideggeriana sobre Occidente, toma distancia de aquellas
que preconizan, alternativamente, el ocaso del ser o la espera de su
retorno, en perjuicio de la conexién que existiria entre ambas, con el fin
de proponer “una ontologia del declinar”, que llegaria a dar cuenta del
lugar que la filosofia nietzscheana posee en la historia de la Metafisica
de Heidegger (Vattimo, 1992, pp. 48-49).

Con la Metafisica de Nietzsche, afirma Heidegger, se ha consumado
la Filosofia. Con ella “ha recorrido el circulo de posibilidades que le
estaban deparadas de antemano” (Heidegger, 2001a, p. 60). Pero con
el fin de la Filosofia no ha terminado el pensar. Es posible encontrar en
los textos de Heidegger, las premisas para una concepcion del ser que
no sea solo la descripcién de una ausencia, definida por la espera y la
nostalgia, sino que refiera a la presencia del ser, connotada a partir de
los atributos fuertes que la tradicién occidental le ha otorgado: la forma,
el valor, la representacion, la trascendencia, etc. La historia del ser, en
el sentido de historia acontecida, busca detallar las maneras en que la
metafisica “ha buscado aduenarse del ser por la fuerza”, forzando a lo
incapaz de forma a que adquiera una, lo cual no es un caracter marginal
de la metafisica —tal como pretende, al anteponer al forzamiento los
“principios primeros”- sino que es constitutivo de su esencia (Vattimo,
1992, p. 49). En cada una de las declinaciones de la Metafisica el ser
podra ser experimentado e interrogado en su verdad, a partir de un
nuevo comienzo.

En la época de la Metafisica finalizada, la que estd a punto de
empezar pero que atin no comienza del todo, la voluntad de la voluntad
se impone bajo la forma del calculo y la organizacion, pero solo para
asegurarse de si, sostenerse en el armazon de ese ordenamiento, para
extender su dominio incondicionado. Para que esta época se inicie
completa y absolutamente, tiene que serle posible a la voluntad ser
completa y absolutamente voluntad; no s6lo dominar, sino que también
dominarse; no sélo causar y provocar, sino que ser causa de si. A esto
se debe que para Heidegger ni la Historia ni el historicismo puedan dar
cuenta de la temporalidad implica en ese a punto de, que es donde yace
plegado, todavia, el sino del ser. La voluntad de la voluntad sélo puede
calcular y calcularse en ese margen de ausencia de historia acontecida,
permaneciendo en la ausencia de eventualidad. Ahi donde puede
calcular y organizar, la voluntad de la voluntad se instala como técnica.
La técnica debe ser entendida entonces de un modo tal que llegue a

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



117

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

coincidir con el rétulo de “Metafisica consumada”. En este panorama, el
mas extremo al que llega la Metafisica, lo diferenciable de la diferencia
entre el ser y el ente, es decir la “diferencia misma” que la constituye,
permanece incognoscible, tercamente velado para el conocimiento en
el tiempo del a punto de. Sin embargo, podemos anoticiarnos de ese
instante irreductible a la sintesis, nos dice Heidegger, en su sintoma
mas evidente, que es lo que llama, en su discusion con Ernst Jiinger,
“reaccion metafisico-técnica ante el dolor” (Heidegger, 2001a, p. 56).
Con el dolor, propone el escritor aleman, “abrimos las puertas no sélo
de los mas intimo, sino a la vez el mundo” (Jiinger, 1995, p. 13).

Sobre el dolor, un ensayo dedicado a mostrar la manera en que la
revolucion mediatica y la producciéon y reproduccién de imagenes y
acontecimientos, han modificado nuestra capacidad de experimentar
dolor, fue publicado por Jiinger el mismo afo de los actos de Nuremberg.
Su hipétesis, es que el dolor es algo inmutable. Una suerte de temple
basico, que varia segin los modos histéricos con que los hombres se
enfrentan a él. En la actualidad, sostiene Jiinger, contamos con una
nueva y peculiar relacién al dolor. Un dolor determinado por los medios
de transmision, que impulsa al hombre a intentar alcanzar un punto
de mira desde donde podria divisar, calculadamente, todo aquello que
resulta invisible desde el plano de la vida ordinaria. Jiinger pesquisa,
ademas, que a la par de este intento, en los ultimos ciento cincuenta
anos se produjo un notable incremento en la sentimentalidad. En vano
intentariamos situarnos hoy —nos dice el escritor aleman— en un mundo
en que “a sus diecisiete afios podia Origenes instar a su padre encarcelado
a que no desistiese, por consideracion a su familia, del martirio, o en el
que uno de los espectaculos habituales cuando era tomada por asalto la
fortaleza germanica de carros era que las mujeres matasen a sus hijos y
luego se matasen a ellas mismas” (Jiinger, 1995, pp. 33-34).

Una exigencia de apartamiento y toma de distancia de las esferas
del dolor es lo que predomina en este tltimo siglo y medio, lo que
decanta en el trato que ejercemos sobre nuestro cuerpo, entendido como
el espacio en el que se participa del dolor. La objetivacion del cuerpo
asume la existencia de un puesto de mando. Separado de tal manera, el
cuerpo es considerado como un puesto de avanzada, lanzado al combate
y el sacrificio desde una gran distancia. Sin embargo, todas las medidas
tomadas por el hombre moderno, espectador de su cuerpo arrojado a
los avatares del mundo, no son tomadas con el fin de huir del dolor,
sino que para resistirlo. Lo que importa al sentimental moderno es

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



118

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

“expulsar el dolor y excluirlo de la vida”, mientras de lo que se trataba
en el mundo heroico y cultural era “de incluirlo en la vida y de disponer
de €I, de tal manera que en todo tiempo se halle pertrechada para el
encuentro del dolor” (Jiinger, 1995, p. 34). Para la disciplina ascética
de la “mortificacion” del sacerdote, como para la disciplina heroica del
“endurecimiento” del guerrero, lo pretendido era el contacto formativo
del hombre con el dolor, porque asi se hacia posible mantener sujeta
la vida a nuestro poder, enviandola al combate de la existencia en el
sentido de un orden superior (Jiinger, 1995, p. 34). En la época de la
“movilizacién total”, efecto de la declinaciéon del universo heroico,
el cuerpo es una especie de objeto. La acrecentada sentimentalidad
moderna se corresponde con un mundo tecnificado, en el que el cuerpo
es equivalente a un valor. Si el secreto de la sentimentalidad moderna
reside en esta relacion al cuerpo, esa relacidn, a su vez, ensefia acerca
de la relacién con los valores superiores (Jiinger, 1995, p. 35). El hombre
moderno evita el dolor como principio debido a la manera en que golpea
a la objetividad. No acepta someterse a un poder otro que el suyo, por lo
que no considera ya al dolor como un nticleo esencial de su existencia y
de su vida politica. El dolor es sdlo es un accidente, posible de evitarse
y prevenirse.

Jinger llama “trabajador” [Arbeiter] al sujeto de su época. Forjado
por su enfrentamiento con la técnica, uno de sus atributos mas
caracteristicos es el de poseer una especie de “segunda consciencia”,
“mas fria” mientras mayor sea su capacidad de verse como un objeto
(Jiinger, 1995, p. 70). No sélo trabajamos, nos dice Jiinger, con 6rganos
artificiales, sino que ademas nos dedicamos a construir aparatos ligados
a la objetivaciéon de nuestra imagen y del mundo, para hacernos parte
del nuevo mundo técnico. Por esta razon, la fotografia le parece a
Jiinger revolucionaria. Esta “escritura mediante la luz” fija las cosas,
convirtiéndolas en documentos. A partir de la primera guerra mundial
“no hay acontecimiento significativo que no haya sido retenido por ese
ojo artificial” (Jiinger, 1995, p. 71). Ya no tenemos necesidad de mirar
el mundo, porque la camara lo hace por nosotros. Con ella, se aspira
a ver espacios que se encuentran cerrados al ojo humano, a partir de
un ojo telescépico, insensible e invulnerable. Nuestra forma de ver
ha cambiado, “y su peculiaridad es que este ver es cruel” (Jiinger,
1995, p. 73). La camara transforma todo lo vivo en un eterno presente
descontextualizado, desposeido de una experiencia posible. Lo que
sucede pasa a un segundo plano, convirtiendo a los acontecimientos

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



119

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

en objetos de una transmision planetaria. Se articula de esta manera
un ambito en el cual la creciente objetivacion de la vida corresponderia
con una capacidad cada vez mayor de soportar el dolor, a partir de
la “petrificacion (fotografica) de la vida”. Mientras todo puede ser
transmitido y movilizado a escala planetaria, las ordenes pueden
darse, de manera segura, penetrante e inviolable, en los espacios de
transmision de los “medios totales”, adelantando la llegada catastrofica
del fascismo. Nos acercamos — vaticina Jiinger al final de su ensayo- “a
unas situaciones en las que se precisa que una noticia, un aviso, una
amenaza lleguen en pocos minutos a todas las consciencias. Detras del
caracter de diversién de los “medios totales”, como la radio o el cine, se
esconden formas especiales de disciplina” (Jiinger, 1995, p. 76).

III.

Para Jiinger, la mediatizacion ha entrado en su etapa mas avanzada.
Ya no existe una “voluntad” que pueda sobreponérsele. La intervencion
de la técnica es de tal envergadura, que el hombre se ha vuelto objeto
de lo que pensaba ser amo. La voluntad ya no vale como instancia de
donacién del sentido del ser. Por esta razon, en su carta-ensayo dirigida
a Heidegger con motivo de su sesenta cumpleafos, titulada Sobre la linea,
Jiinger sostiene que toda nuestra existencia se encuentra en la “linea
critica” de un nihilismo que se aproxima rapidamente a su consumacion.
En esa linea, como la frontera entre dos edades del mundo, se decidira
si aquella se aniquila y esfuma en la Nada, o si su desmoronamiento
abre paso a una nueva época de donacion del ser (Jiinger, 1994). Pero la
interpretacion de ese limite, hacia el que avanza el desierto del nihilismo
planetario, es lo que motiva el desacuerdo Heidegger con Jiinger.

En su respuesta, el filésofo propone que es en la linea donde se
encuentra todo el problema y no en una voluntad renovada y en la
pérdida de valor que implicaria traspasar, o no, una frontera epocal.
Heidegger pretende en su carta una exposicion de linea, que ingrese en
la esencia del nihilismo para superarlo, pero “con cuya entrada el querer
superar se vuelve caduco” (Heidegger, 1994, p. 125). La superacion no
es una nueva expresion de la voluntad de poder, que podria demarcar
los limites del nihilismo. Esto motiva a la exposicion de Heidegger a
reflexionar sobre la linea, pensando previamente su lugar. La cuestién
filosofica en juego, segin Heidegger, es entonces topoldgica antes que
topografica: “es cierto que se necesita una topografia del nihilismo de

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



120

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

su proceso y de su separacion —le dice Heidegger a Jiinger. Pero a la
topografia tiene que preceder una topologia: la explicacion de aquel
lugar que retine el Ser y la Nada en su esencia, que determina la esencia
del nihilismo, y asi permite conocer los caminos en los que se esbozan los
modos de una posible superacion del nihilismo” (Heidegger, 1994, pp.
109-110). De la explicacion del lugar que retine Ser y Nada en su esencia,
de la topologia de la linea de torsién de la metafisica, provendran,
posteriormente, los caminos de una posible superacion del nihilismo en
toda su diversidad topografica.

Heidegger destaca que el ensayo de Jiinger posee un titulo ambiguo.
Sobre [iiber] la linea, puede significar en aleman, tanto “sobre” como
“mas alla”. En la perspectiva de su atravesamiento como translineam,
Jiinger se decide por el segundo significado, mientras que la carta de
Heidegger entiende el Uber de Linie como “sobre”, en el sentido de
«acerca de». Su carta trata “de” la linea misma, de la zona que dibuja
el nihilismo que esta por consumarse. Siguiendo con la imagen de la
linea, le explicacion de linea de Heidegger recorre un espacio [Raum]
determinado de antemano por un lugar [Ort]. Ese lugar retine. Da
lugar al espacio. La reunién guarece lo reunido, al ente en su totalidad,
demorandolo en su esencia. Desde el lugar de la linea se infiere el origen
del nihilismo y de su consumacién. Un enjuiciamiento de la situacion
del hombre respecto al movimiento del nihilismo y dentro de éste, como
el propuesto por Jiinger, exige, por lo tanto, una determinacion esencial,
que piense el lugar de la linea para explicarla.

Pero si la perspectiva tomada respecto de la “inhéspita” presencia
del nihilismo no quiere ser superficial ni ciega, la explicacion translineam
y la de linea deben corresponderse (Heidegger, 1994, p. 75). Ninguna
puede, por si misma, fundar el ambito de discusion (Heidegger, 1994, p.
125). El nihilismo es un huésped inhodspito, que quiere su inhospitalidad.
Es un cuerpo extrano, un huésped que debe ser examinado. De ahi que
Jinger lo compare, para una “buena definicion del nihilismo”, con un
agente cancerigeno. Esta analogia hace que Sobre la linea “mantenga un
estilo médico”, que pretende la curacion de las consecuencias malignas
del proceso del nihilismo (Heidegger, 1994, p. 76). El reconocimiento
del agente de este proceso se convierte en una tarea imperativa para el
filosofo “médico de la cultura”, con el fin de identificarlo y extirparlo.
Pero mientras mas lejanas se ven las posibilidades de una curacion total,
mas desfalleciente parece nuestra capacidad de pensar aquello de lo que
se trata. Porque la esencia del nihilismo “no es curable ni incurable. Es

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



121

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

lo sin cura, pero en cuanto tal, es, sin embargo, una remision tnica a la
cura” (Heidegger, 1994, p. 77). Sanar de la metafisica conlleva soportarla
como una enfermedad que podemos diferir, dado que es lo sin cura,
pero sin llegar a librarnos completamente de ella.

El enjuiciamiento médico del nihilismo con su aspiracion curativa
pasa virtualmente por encima de la linea, cuando de lo que se trata es
de observar la linea representada y recorrer el movimiento y la acciéon
del nihilismo en su fase de consumacion (Heidegger, 1994, p.78). La
anamnesis del “médico de la cultura” falla y hace que la respuesta a
la pregunta por lo que consiste esa consumacion parezca evidente.
Estariamos frente a un nihilismo consumado desde que constatamos su
metastasis, desde que no existe excepcion alguna a su dominio, desde que
la nada acompana nuestra libertad, convirtiéndose en un estado normal.
Pero quedarse con la consumacién en lo hecho, implica investigar solo
una consecuencia, abandonando la esencia del nihilismo. Cuando es
esta la que debe volver a pensarse. Sélo la fase final del nihilismo es la
que comienza con su consumacion, cuya zona se presupone dominada
por un estado normal y por una consolidacidon, que seria una especie
de grado cero de la linea, donde se alcanzaria su realizacion definitiva
(Heidegger, 1994, p. 84).

La sola idea de una humanidad en transito, perfilada sin remedio
a cruzar la linea-cero, ad-portas de una catastrofe planetaria mayor que
las que hemos presenciado hasta hoy, genera una atraccién irresistible.
Es que el poder destructivo no proviene del caos, sino que de la
organizacion total de la técnica. Pero si no se aclara qué es esa linea-cero,
no podra pensarse ni el atravesamiento ni quién lo lleva a cabo. Se trata
de un Erdrterung, de un emplazar o situar un paraje [Ort] esencial, que
debe ser pensado topoldgicamente. El hombre que se dirige mas alla del
modo de ser del hombre de hoy y al que la Historia, al analizar la época
moderna, no ha sido capaz de hallarlo en ninguno de los “funcionarios
de la voluntad” descritos por Jiinger, Nietzsche lo llamé ultrahombre
[Ubermensch). Es conducido por el maestro Zaratustra, inico que puede
prever la esencia de este ultrahombre, para conducirla hacia una figura
visible. Al preguntar ;Quién es el Zaratustra de Nieizsche? (Heidegger,
2001b), Heidegger advierte que el maestro que “ensefia mostrando”
al Ubermensch nos concierne. Para saber por qué, hay que alcanzar el
puente que este tiende entre el hombre de hoy y el hombre por venir.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



122

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Debemos aprender del maestro, “no para afirmarlo o combatirlo, sino
para aprender a preguntar mas alla de é1” (Heidegger, 2001b, p. 79).

IV.

De lo que se aleja el que pasa, el paso, y aquello hacia lo que pasa,
deben considerarse en este transito. Si no se sabe de antemano dénde se
va, si el paso carece de direccion, de lo que el hombre tiene que liberarse
permanece indeterminado. A su vez, aquello a lo que esta llamado el
que pasa solo podra mostrarse cuando llegue alli. El donde permanece
como lejano; en la medida en que permanece lejano, es 1o mas proximo. Lo
lejano “permanece en una proximidad, en aquella que conserva lo lejano
como lejano, al pensar en lo lejano y en direccidon a lo lejano” (Heidegger,
2001b, p. 80). Sehnsucht, nostalgia, es como la lengua alemana ha
llamado a la proximidad de lo lejano, que conmemora lo lejano, donde
Sucht significa enfermedad, padecimiento, dolor. La etimologia lleva a
Heidegger a concluir que la nostalgia es una especie de dolor imposible
de determinar con precisién clinica, porque “es el dolor de la proximidad
de lo lejano” (Heidegger, 2001b, p. 80).

La nostalgia pertenece al lugar al que se dirige el que pasa. Porque
el que pasa, al igual que el maestro que lo orienta, van de regreso hacia
su esencia mas propia. Tanto el uno como el otro son convalecientes.
Pero su estado no responde al extrafamiento de una esencia original
u originaria. Esto es lo que también debe destacarse, a pesar de que
Heidegger no lo haga, al considerar la etimologia. Nostalgia no posee
nada de originario. Aun cuando parezca “perfectamente griega”, por
reunir nostos, el “retorno” y algo, el “dolor”, es un término médico,
proveniente del aleman-suizo, que recién fue acunado en el siglo XVII. Es
una palabra fabricada, “mestizada historicamente”, de la misma forma
que el origen no es un hecho de historia, sino que un “acontecimiento
historial”, que cumple una finalidad retrospectiva para pensar lo propio
y lo extranjero, el arraigo y el desarraigo (Cassin, 2013, pp. 15-19).

De la gran nostalgia [Von der grofien Sehnsucht] se titula el fragmento
en el que Zaratustra —el portavoz del circulo, de la vida y del
sufrimiento— dialoga con su alma, en una conversacion que relata,
como dice Nietzsche, un “un sufrimiento divino”. Este soliloquio es
donde Zaratustra tiene su pensamiento mas abisal. Quiere ensefiar a su
alma a decirse mas alla de “Hoy”, “Un dia” y “Antafio”, a decirse a si
misma en el fondo de su esencia como “Ahora”, desplazando las tres

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



123

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

fases del tiempo hacia lo Mismo, como lo Mismo. Con esto, en opinién
de Heidegger, Nietzsche, al igual que la Metafisica, piensa el tiempo
desde la eternidad de un continuo presente. Pero con la salvedad de
que lo permanente no descansa en un estar, sino que en un retorno de
lo igual (Heidegger, 2001b, p. 81). Cuando Zaratustra ensefia este decir
a su alma, se transforma en el maestro del retorno de lo Mismo, de la
plenitud inagotable de la vida hacia donde se dirige “la gran nostalgia”.
A partir de la misma sobreabundancia que produce el retorno de lo
Igual, el alma vive de la confianza, que es de lo que obtiene su tnico
consuelo. La gran nostalgia determina asi su mas grande esperanza
(Heidegger, 2001b, p. 81).

A la vez arraigo y desarraigo, la transicion nos permitira cruzar
hacia la orilla del ultrahombre para alejarnos del hombre del pasado,
siempre que el hombre pueda librarse del espiritu de la venganza.
Ninguna prerrogativa de pacifismo en esto, alegato por una neutralidad
calculada o tolerancia fuera de los limites de la violencia. Se trata de la
“reaccion” ante el dolor, y de cémo la libertad es un rasgo determinante
del pensamiento de Nietzsche. Que el hombre se libere de la venganza,
es para Nietzsche el puente a la mas suprema esperanza. En ese sentido,
aclara que el espiritu de la venganza —como afirma en el apartado De la
salvacion [Von der Erlosung] — fue hasta nuestros dias la mejor reflexién
del hombre, porque “ahi donde habia sufrimiento, habia castigo”
(Heidegger, 2001b, p. 82). En la venganza se afirma una relacion del
hombre con lo que es. Es un comportarse respecto del ente en vista a
lo que es y cdmo es, a lo que debiera ser y como quisiéramos que fuese.
La venganza va a la caza de algo, siguiendo las huellas de lo que se ha
retirado. Esta no quiere solamente apropiarse de lo que busca, sino que,
de antemano, se opone a aquello de lo que busca vengarse. Lo rebaja con
anterioridad, con el fin enfrentarsele en una posicion de superioridad.
Reconstruye de esta forma la propia valia, lo que tinico que finalmente
importa en esta caceria. La venganza es “la persecucion que se opone
y rebaja” (Heidegger, 2001b, p. 83) la donacion y la retirada del ser.
Porque la sed de venganza es excitada por el sentimiento de ser vencido
y perjudicado, ya que el ser atenta contra lo que estabiliza el representar:
la separacion entre los estratos subjetivo y objetivo. Pero al consistir en
su donacion, al ser no se accede a través de la relacion sujeto-objeto,
sino que esta relacion se funda en la apertura del ser. El ser permanece,
para el representar, como lo impensado y lo por pensar. Pero en vez
de ponerse al servicio de lo por pensar, el conocimiento se lanza a una

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



124

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

persecucion sin tregua contra el ser. Esta persecucion, que comienza
derrotada, penetra toda la reflexion, hasta hoy, acerca del ser del ente. Se
ha decidido por la “maquina de calcular”, por la voluntad y su espiritu
de venganza, en detrimento del “tiempo de pensar”.

En De la salvacion, la venganza es definida a partir de aquello a lo que
se opone y enfrenta, como “la contravoluntad de la voluntad contra el
tiempo y su “fue”. La venganza no es contra algo temporal, ni contra un
caracter especial del tiempo, sino contra el tiempo representado. Lo que
le pasa al tiempo es que se va, pasa que se va y se va pasando. No viene
sino para irse al pasar. Con esto, Nietzsche da con “el rasgo fundamental
del tiempo en su esencia temporal y propia” (Heidegger, 2001b, p. 85).
La venganza es contravoluntad de la voluntad contra el tiempo, lo que
quiere decir —porque la y de la férmula de Nietzsche Heidegger la lee
como un, es decir— contra el pasar y su caracter pasajero. Para la voluntad,
esto es algo contra lo que no puede hacer nada. Es con lo que todo querer
choca irremediablemente, como la piedra que no se puede hacer rodar
y que destina al ser a la petrificacion dolorosa de un umbral de paso.
Como voluntad que padece, “ella misma se convierte en sufrimiento
por el pasar, un sufrimiento que luego quiere su propio pasar y con ello
quiere que todo sea digno de pasar. La contravoluntad con el tiempo
rebaja lo pasajero” (Heidegger, 2001b, p. 86). Volvemos al tiempo, para
luchar contra la venganza mas profunda, que para Nietzsche es la que,
desde Platén, ubica los ideales como ultratemporales, como absolutos y
donde lo temporal queda como lo propiamente no-ente. E1 hombre no
podra tomar bajo su custodia a la tierra como tierra, si rebaja lo terrenal
mediante su espiritu de venganza. Para salvar la tierra, lo primero es
liberarse del espiritu de la venganza. Es ese el puente a la mas suprema
esperanza.

Laliberacién de la venganza comporta una afirmacion. Afirma lo que
la contravoluntad del espiritu de la venganza rechaza, que es el tiempo
y su pasar. Se quiere que permanezca el pasar, pero no solo yéndose,
sino que, continuamente volviendo, para que “el pasar y lo que pasa
de este pasar regrese en su venir como lo Mismo” (Heidegger, 2001b, p.
87). La voluntad se convierte en la portavoz del circulo, representandose
al ente en el retorno eterno de lo Mismo, lo que para Heidegger quiere
decir que “solo cuando el ser del ente se presente para el hombre como
retorno de lo Mismo, sélo entonces puede el hombre pasar por el puente
y, liberado del espiritu de venganza, ser el que pasa al otro lado, el
ultrahombre [Ubermensch]” (Heidegger, 2001b, p. 87). El Zaratustra

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



125

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

de Nietzsche es el maestro que ha conducido la reflexién hasta ahora
vigente para liberarla del espiritu de venganza llevandola hacia si, que
es el eterno retorno de lo Mismo. Esto es lo que debe ser cuestionado,
segin Heidegger. No para refutar la filosofia de Nietzsche, sino para
mostrar como en Nietzsche aparece algo que €l no fue capaz de pensar.
Nietzsche queda detras de lo pensado por €l, terminando con el modo
de pensar que ha estado vigente hasta ahora. La doctrina nietzscheana
del eterno retorno no nos libera completamente del espiritu de venganza
ni del pensar metafisico. Pero cuando Nietzsche poetiza o, literalmente,
excogita (Heidegger, 2001b, p. 91) con el Zaratustra, nos sefiala el camino
hacia algo no pensado, e impensable, por el pensar de la Metafisica.

Lo decisivo de la esencia de la Metafisica es que la diferencia que la
constituye permanezca en presencia, como lo primero y lo fundamental.
De esto se desprende la importancia que tiene para Heidegger la
figura de Zaratustra y lo enigmatico de su presencia. El maestro es la
pertenencia mutua del eterno retorno y del ultrahombre, entre lo que ya
no es y lo que estd por pasar. Mientras que “eterno retorno” es el nombre
del ser del ente, Ubermensch es lo que nombra la esencia del hombre que
se corresponde con el ser. La sobreabundancia a la que se dirige la “gran
nostalgia” de Zaratustra radica en esto: la inagotable consistencia del
devenir, que es la manera en que la voluntad se quiere a si misma en el
eterno retorno de lo Mismo. Zaratustra no dice dos cosas distintas, sino
que con su doctrina del Ubermensch, y para esta, ensefia el eterno retorno
de lo mismo. Es la copertenencia del ser y la esencia del hombre lo que
“ensefia mostrando”. Pero esta mutua pertenencia permanece como
tarea para el pensar, en la medida en que el ser no es un artefacto del
hombre ni el hombre un “caso especial” en los confines del ente.

Esto explica que sean los animales quienes acompafan a Zaratustra
para decirle quién debe llegar a ser para ser el que es. El aguila, “el mas
orgulloso de los animales”, y la serpiente, “la mas sagaz”, se ensamblan
“en el circulo en que vibran, en el anillo que circunda su esencia; y que
junta una vez mas circulo y anillo uno dentro de otro” (Heidegger, 2001b,
p- 91). El circulo de la metafisica tiembla en la grieta de la diferencia
ontolodgica, y el anillo que circunda su esencia —el aguila volando en
circulos en el aire, mientras la serpiente se enrolla en su cuello “en
signo de amistad”- constituye la topologia del ensamblaje de estos dos
animales —el mas orgulloso y el mas sagaz- trayendo hacia nosotros, en
lo que muestran, el problema del [ugar al que pertenecen Ser y Nada,
que es donde emplaza su esencia el nihilismo.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



126

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Mientras que el nihilismo es la negacién del topos en el que el
pensar podria acontecer, la posibilidad de enfrentarlo dependera de
una consideracion adecuada del caracter topoldgico del pensar (Malpas,
2012, p. 98). Como propone Heidegger a Jiinger: pensar la topologia
antes que la topografia del nihilismo. Tanto el anillo como el circulo
no deben considerarse como figuras tomadas al azar por Heidegger.
No solo porque el anillo es en si una figura topoldgica, dada su
propiedad fundamental de ser doblemente conexa, lo que la opone a la
circunferencia. Ademas, esta transformacion topoldgica del circulo en
anillo, con que Heidegger piensa el lugar de la verdad del ser, puede
seguirse desde Ser y tiempo hasta La Cosa. Entre ambos textos, existe
un trayecto que va desde las entradas y salidas del “circulo” en que se
mueve la comprension del Dasein, hasta el “anillar del anillo” que abre
el mundo en su juego de espejos, para que la cosa esencia y demore en
su esencia (Cattaneo, 2016).

Con la metafisica de Nietzsche se consuma el circulo de las
posibilidades sefialadas de antemano a la Metafisica. Como técnica,
la Metafisica ha constituido el armazoén [Gestell] de un ordenamiento
de la tierra que va a ser largo, haciendo que el final de la Metafisica
dure tanto o mas que sus dos mil afios de historia. Es imperativo para la
filosofia abandonar el lugar de garante de ese ordenamiento “explicando
los hechos” del nihilismo, para tomar posicion en la division entre
Metafisica y pensar. No para simplemente oponerse a la Metafisica —ya
que esa es la posicion subyacente que niega el topos del pensar— sino
para llegar a pensar a fondo su impensado. Si la historia de la Metafisica
es toda la historia que hay, esta historia no es la de los fundamentos, no
es la historia del Grund constituyente de la totalidad del ente, sino que
es la historia de nuestro destierro junto al ser. El pensar que comienza
extrafidandose de casa, haciéndose extrafno en lo que considera su hogar,
le esta destinado poner iluminar la esencia de la técnica moderna y su
dominio planetario, que es una forma del eterno retorno de lo Mismo: la
mismidad problematica en que se pertenecen Ser y hombre.

V.

El intento de decir con Usted algo de linea —escribe Heidegger a
Jiinger— topa con una “dificultad especial”: habla el mismo lenguaje
mas alld y mas aca de la linea. Parece que se ha atravesado la linea y

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



127

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

abandonado la posicién del nihilismo, pero el cruce no es tal mientras
“haya quedado su lenguaje” (Heidegger, 1994, pp. 85-86).

No es el lenguaje como medio de expresion a lo que se refiere
Heidegger con esto. Heidegger apunta a que lo que ha llegado a
expresarse —no hay que olvidar que el didlogo gira en torno a la oposicion,
propuesta por de Jiinger, entre “nueva época de donacién del ser” mas
alla [uber] del nihilismo o el anonadamiento del ser en la Nada- sea
afectado por su expresiéon. Es una exigencia para el pensar romper con
la apariencia de la expresion. Esta supone que si es en el lenguaje donde
aparece lo primero de todo y donde todo se emplaza, lo que aparece alli
debe ser pronunciado a partir de las palabras adecuadas, que permitan
captarlo en su ser. Se asume la presencia para llevarla posteriormente a
su expresion mediante un conocimiento asegurado. Pero no podremos
responder a la interpelacién del ser, sustituyendo una terminologia
antigua por una nueva. Porque al hacerlo, dejamos intacta la suposicion
de la “presencia” —es decir, el sentido del ser para la Metafisica. Es el
lenguaje metafisico, y no solo sus conceptos, lo que ha endurecido la
barrera de la superacion del nihilismo. El cruce de la linea, el que ese
lenguaje “no quede”, no implica una transformacion de los dichos, sino
que una mutacién del decir y de nuestra relacion con el lenguaje, que
nos permita meditar nuestra relacion con el Ser.

Romper con la “apariencia” de poderio de la representacion, conlleva
para Heidegger una renuncia, una entrega que permite que la lengua
filosofica exista y que pueda filosofar, en tanto que lengua. Anterior a
toda nominacién, en una relacién mas originaria con la cosa del pensar,
“el lenguaje acoge la diferencia, en cuanto deja a la diferencia ontologica
acontecer en lo propio suyo” (Oyarzun, 2005, p. 103). Lo que es podra
seguir siendo a resguardo de la palabra [Sprache]. Este es el meollo del
dejar ser y de la renuncia y lo que nos resguardara en el desamparo, en
el doloroso peso de nuestro propio ser (Oyarzun, 2005, p. 104).

Comprender la esencia del nihilismo requiere emprender, con
anterioridad, la explicacion de la esencia del Ser. Sélo por ese camino
puede explicitarse la pregunta por la Nada. Lo que explica que la
metafisica occidental tenga necesariamente que caer en el nihilismo
se encuentra en que esta pregunta falta, por considerarse superflua
(Heidegger, 2014, p. 567). Mas esta pregunta “se extingue si no abandona
el lenguaje de la metafisica, porque el representar metafisico impide
pensar la pregunta por la esencia del ser” (Heidegger, 1994, p. 101). A
lo que los hombres llaman Ser es a su donacion. Esta donacion acontece

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



128

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

ahora bajo el dominio del nihilismo, que lleva a que el hombre se aparte
de tal manera del ser, que puede atestiguar que se encuentra s6lo consigo
mismo, nunca con el Ser. El hombre subsiste s6lo como inherencia a si-
mismo, lo que refleja “el desgaste de su existencia” y el abandono del
ser bajo el dominio total de lo que Jiinger llama “caracter del trabajo”
(Heidegger, 1994, p. 101). Como el acontecimiento y el retiro del ser no
se dejan representar, pareciera que el ser sélo afectara por instantes a los
hombres, a diferencia de la realidad efectiva, cuando el hombre existe,
en tanto que Mismo, en el ambito de la donacion. Asi, del “ser mismo”
se dice “demasiado” o “demasiado poco”, ya que no logramos traer a la
presencia y “poner” en relacion, mediante la representacién, lo que ya
esta en ella (Heidegger, 1994, pp. 102-103). Hacer un discurso sobre la
“donacién del ser” es por esto profundamente problematico. Porque es
el discurso sobre el ser lo que nos impide acceder al Ser que es donado y
lo que impide que la donacién pueda acceder al Ser. El discurso, por su
misma constitucion, sélo podria insistir en que la presencia a veces es del
«hombre» y a veces del «Ser», intentando hacer de la presencia del Ser
otra cosa que la Nada. Pero sélo evitando la caida en lo nulo, no puede
decir que «el Ser» y «el hombre» son lo mismo, en el sentido de una
pertenencia mutua. El discurso no alcanza el ambito de la pregunta, ya
que, diciendo a partir de €él, “seguimos dejando a ambos [Ser y hombre]
ser para si” (Heidegger, 1994, p. 105).

Si “Ser” dice la mismidad problematica en que la esencia del Ser y la
esencia del hombre se pertenecen, no depende del primero que el decir
sea adecuado o no al segundo. Pero tampoco puede abandonarse al
“capricho de los que dicen” las palabras fundamentales que llegariamos
a utilizar luego de atravesar la linea. Nuevamente, no se trata de oponer
el Ser a nuestro propio empefio. Lo problematico es que el pasaje “sobre
la linea” se mueve en el ambito de la Nada, y que esta no desaparecera
con la consumaciéon del nihilismo. La sombra de la nada seguira
acompanado al Ser, ya que el Ser es nada de lo ente. El nihilismo s6lo podra
ser pensado adecuadamente cuando el nihil abandone su apariencia
anonadante ligada al valor, para alcanzar a los hombres convertida en
el Ser (Heidegger, 2014, pp. 563-567; Heidegger, 1994, p. 106). Dandole
lugar, es lanada la que determina la tension de su existencia factica. Esto
explica que el “circulo magico” de lo Mismo sea constitutivo del pensar,
burlandose a si mismo cada vez que intenta, en algin momento de su
recorrido, transformar lo “Mismo” en una presencia plena. El circulo “es
una espiral oculta” —aquella que mas arriba nos ensefiaban mostrando

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



129

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

los animales de Zaratustra. Como espiral, la linea debe ser llevada hacia
su retorsion, que es recogimiento y reenvio de nuestra esencia junto al
Ser. Si la espiral se oculta en el agotamiento del circulo, no podremos
saber nada de la esencia de la Nada, del Ser y del nihilismo, a mediante
proposiciones enunciativas (Heidegger, 1994, p. 107).

Otro decir es exigido. Si este involucra que lo que ha llegado a
expresarse se quiebre y disperse en su llegar a ser, comprendemos que
para Heidegger la marca del cruce de la linea sea una tachadura en forma
de cruz (X) que cae sobre el Ser, la que sefiala el despliegue unitario de la
cuaterna [das Geviert] en que esencia todo lo que es: cielo, tierra, divinos
y mortales. La marca pretende impedir la representacion metafisica del
ser como presencia mas alla de sus contingencias. Porque es el ser como
mis alld lo que permite que la metafisica represente al hombre como
animal racional. Como ser vivo dotado de logos, determinado a partir
del vivir y del vivenciar. Pero el lugar esencial del hombre es en el Ser.
Ante todo, debe convertirse [werden] en mortal, ser capaz de muerte. La
muerte es “el cofre de lanada”, el albergue [Gebirg] del Ser, lo que acoge
dentro de si, por no ser algo mero ente, lo “esenciante del ser”. Llegando
a ser mortales, los hombres son la relacién esencial con el ser en tanto
que ser (Heidegger, 2007b, p. 251). El Ser necesita de la esencia humana
devenida mortal para abandonar la apariencia del para-si. Con ello, la
presencia marcada y diferida se vuelve hacia la esencia humana. En ella
se consuma la donacidn, siempre que la esencia humana se acuerde en
ella (Heidegger, 1994, p. 108). El ser del hombre es la memoria del Ser,
pero del Ser tachado. El hombre pertenece a la tachadura del Ser, a lo
infranqueable de la linea pre-ontoldgica. De esta recibe el mandato para
pensar, porque esta forma de presencia es lo que funda la donacion del
Ser. Pensada asi la Nada, el hombre no participa contingentemente, sino
que esencialmente, del nihilismo (Heidegger, 1994, p. 109). La esencia
del hombre pertenece a la esencia del nihilismo; es su zona y es la linea
que la constituye.

En La voluntad de poder, Nietzsche describe el nihilismo como una
situacion en la que el hombre “abandona el centro para dirigirse hacia
la X”. Sentencia del todo equiparable, y tal vez hasta complementaria,
de la de Heidegger, cuando sostiene que el nihilismo es el proceso en el
cual, del Ser como tal, “ya no queda nada”. Por lo tanto, “que el hombre
abandone el centro para dirigirse hacia la X sélo es posible porque “del
Ser ya no queda nada” (Vattimo, 1987, p. 23). Pero no sélo en el plano
de las definiciones puede verse concordar a Nietzsche y Heidegger.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



130

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

También sobre los contenidos y los modos de manifestacion del nihilismo
sus proposiciones concuerdan, a pesar de que para Heidegger parezca
algo deseable ir “mas alla” del nihilismo, mientras que para Nietzsche el
nihilismo es todo cuanto debemos esperar. Para Nietzsche el proceso del
nihilismo puede resumirse como la muerte de Dios o la desvalorizacion
de los valores supremos, mientras que para Heidegger el “Ser se aniquila
cuando se transforma completamente en valor” (Vattimo, 1987, p. 24).
Esta coincidencia habria que entenderla a partir de las implicancias de
la reduccién del Ser al valor.

Si el Ser no estd en posesion de sujeto, si no es puesto por él mismo
como causa o supremo valor, el ser se disuelve sin reservas en las
“transformaciones indefinidas” del discurrir del valor (Vattimo, 1987,
p- 25). Este deslizamiento es lo que da su verdadero papel teérico “a
la muerte de Dios” en Nietzsche y lo que entrega el “axioma de su
teologia”. Hay para los dioses varias maneras de morir: esta constatacion,
es una especie de firma o marca de los dioses (Dumoncel, 2011, pp. 24-
25). El “nihilismo consumado” que se desprende de esto, impide que
la liquidacion de los valores supremos restablezca una nueva situacién
de valor —al modo del “valor de la ausencia de valor”— al demostrar
que se ha vuelto superfluo afirmar lo “propio” de cada cual: el mundo
verdadero se torna fabula (Vattimo, 1987, p. 28). La fabula, como el
descogitar poético de Zaratustra, es el mundo verdadero, porque no hay
ninguna verdad trascendente que la demuestre como falsa. La fabula
“es un experimento con la verdad”, que atenta contra el valor metafisico
de una experiencia auténtica y sélidamente fundada: “la autenticidad
—lo propio y la reapropiacion de lo propio— ha perecido con la muerte de
Dios” (Vattimo, 1987, p. 29). La técnica, por tanto, también es fabula. Es
saga, mensaje transmitido que se realiza en la historia de la metafisica.
Pensada de esta manera es posible despojarla de sus pretensiones de
constituirse en una nueva “realidad fuerte”, que pueda aceptarse como
evidente (Vattimo, 1987, p. 29).

En el diagnoéstico de “deshumanizacion” por efecto de la técnica,
perdura el esfuerzo metafisico de sobrepasar la alienacion de la
subjetividad mediante la subjetividad, con miras a una reapropiaciéon
de si. Este esfuerzo de reapropiacion es el que conduce siempre a un
menos en plenitud, y lo que alimenta en el hombre el nihilismo reactivo,
que hace crecer en €l la voluntad como venganza. Cuando atn si nada
se presenta como tal, “hay” superacion. Cada vez que la Metafisica se
lanza hacia la superacion, en la captura de su propia esencia, encuentra

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



131

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

una Nada de presencia que es, sin que lo sepa, lo que la funda, y la
desfonda, en el Ser. Con la consigna de dejar a la metafisica “abandonada
a si misma”, Heidegger entiende que en la imposicion universal de
la Gestell también se encuentra el “primer e insistente destello” del
Ereignis (Heidegger, 1990, p. 90). Como esencia del mundo técnico, en
la Gestell encontramos una mutua pertenencia del hombre y del Ser. La
mutua “provocacién” de hombre y ser, rasgo caracteristico del mundo
técnico, sucede como acontecimiento apropiador. El ser se sustrae en una
direccién que no es la prevista por su determinacién metafisica, sin dejar
de permanecer en contacto con ella. Y el hombre es un “indicador”, un
“signo por interpretar en el camino hacia lo que se sustrae” (Heidegger,
2008, pp. 20-21).

Esta orientacion de la experiencia en el mundo técnico permite
agregar un matiz a lo planteado por Jiinger respecto de la fotografia.
Para Jiinger, la historia mundial corre el riesgo de convertirse en una
coleccion de imagenes inmediatamente disponibles. Los medios técnicos
provocan una especie de eterno presente, que hace que nuestra era de
la “reproductibilidad técnica” se caracterice por la retirada del sentido
como acontecimiento. El retiro es un atentado contra el entendimiento,
porque mientras mas se nos aceran los “hechos”, menos capacidad
tenemos de entender el mundo que nos traen. Pero en el contexto del
retiro como acontecimiento apropiador, como sostiene Eduardo Cadava
(2014), la fotografia “no consisten en la capacidad de reproducir un
objeto, sino que en la de separarlo de si”. Lo que hace a la fotografia ser
tal, “es su fuerza de interrupcion de las condiciones de configuracién
y percepcion del mundo”. Si no hay nada antes que la fofografiabilidad
del mundo, “el mundo surge desde el instante de su muerte”. Porque
buscando eternizar su objeto, la fotografia vuelve una y otra vez al
acontecimiento de su muerte, haciendo surgir con su busqueda, la
historia a la que ya no pertenecemos. Debido a su anhelo de perdurar, la
fotografia acoge su propia muerte (Cadava, 2014, pp. 38-40; 58-59).

En el Ereignis, el Ser y el hombre adquieren lo que les es esencial. Se
despojan de las determinaciones que les prestd la metafisica: la solidez,
la fundacion, lo propio, la fortaleza, la realidad, etc. Pensar el Ereignis
como acontecimiento apropiador significa disponerse a construir y habitar
un “ambito oscilante en si mismo”, en el que ser y hombre podran
alcanzarse sin alcanzarse. No sera sino del lenguaje de donde “el pensar
reciba la herramienta de trabajo para esa construccion en equilibrio”
(Heidegger, 1990, p. 93).

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



132

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Lo que el pensar recibe del lenguaje debe ser pensado en la puesta en
relacion del Ereignis, la Uberwindung y la Verwindung. “;En qué consiste,
pues la superacién [Uberwindung] del nihilismo? En la convalecencia
[Verwindung] de la metafisica” (Heidegger, 1994, p. 112). La Metafisica
no ha hecho todavia su salida efectiva. Agotada y superada, es como
ejerce el mayor de sus dominios. Permanece con nosotros como lo hacen
los rastros de una enfermedad; como un dolor al que nos resignamos,
nostalgicos del ser y exiliados de las palabras exactas. La metafisica es
nuestro presente y nuestro pasado por venir. Inscrita en la diferencia
ontologica, la Metafisica es irreductible. Al igual que la diferencia
ontoldgica, que jamas podra ser congregada plenamente en la presencia,
la Metafisica no puede alcanzarse, absolutamente, a si misma.

Con la Verwindung, entendida no so6lo como convalecencia, sino que
también como forsion, Heidegger asegura que, si la diferencia ontoldgica
es el destino de la Metafisica, antes de superarla, es necesario padecerla,
agotandola en la retorsion de su clausura. En la linea trazada entre la
superacion [Uberwindung] y la Metafisica, se sostiene “inestablemente”
la apropiacion [Verwindung] de su esencia nihilista, entre olvido y
rememoracion. El rememorar recuerda lo que ha sido pero que no ha
pasado, lo que ha sido sin presentarse, prolongando en la historia el
acontecimiento del Ser (Heidegger, 1994, p. 115). El ser se retira en su
secreto para darse como la promesa de si mismo. Si el lenguaje, como la
casa del ser, no arriba nunca a la presencia, es porque este no promete
algo en tanto tal, sino que “promete su promesa”, permaneciendo,
incondicionalmente, delante de si mismo. El lenguaje puede ser
considerado como una afformacion [Afformation] o un afformativo
[Afformative], que expone lo no arribado, entregando lo que no puede
darse. Es un evento o “formacion” que bajo ninguna forma llega a ser
exhaustivamente (Hamacher, 1991, p. 1144). Este permanecer fuera
en su retirarse, que esencia en el nihilismo, es lo que se esencia en
toda época de la historia del ser. Ek-sistiendo, el Ser se promete en su
desocultamiento, y como promesa de su verdad, “retiene en si su propia
esencia” (Heidegger, 2013, p. 827), determinando una época del Ser y la

cura de un pensar por venir.
Bibliografia

Cadava, E. (2014). Trazos de luz: tesis sobre la fotografia de la historia. P.
Cortés Rocca (trad.), Santiago: Palinodia.

Topicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



133

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la linea de la Metafisica

Cassin, B. (2014). La nostalgia. Ulises, Eneas, Arendt. P. Betesh (trad.),
Buenos Aires: Nueva Vision.

Cattaneo, G. (2016). Topologia del ser, topologia del sujeto. Un didlogo
entre Martin Heidegger y Jacques Lacan (Tesis de Doctorado). Santiago:
Universidad de Chile.

Dumoncel, J.-C. (2011). En torno a la muerte de Dios. La doctrina
escondida del Zaratustra de Nietzsche. Me cayd el veinte, 23, 23-33.

Hamacher, W. (1991). Afformativa, Strike. Cardozo Law Review, 13(4),
1133-1157.

Heidegger, M. (1990). Identidad y diferencia. H. Cortés, & A. Leyte (trads.),
Barcelona: Anthropos.

Heidegger, M. (1994). Hacia la pregunta por el ser. En M. Heidegger,
& E. Jiinger, Sobre el nihilismo. ]. L. Molinuevo (trad.), (pp. 71-127).
Barcelona: Paidds.

Heidegger, M. (2000). Tiempo y Ser. En M. Heidegger, Tiempo y Ser.
M. Garrido, J. Molinuevo, & F. Duque (trads.), (pp. 19-44). Madrid:
Tecnos.

Heidegger, M. (2001b). ;Quién es el Zaratustra de Nietzsche? En M.
Heidegger, Conferencias y articulos. E. Barjau (trad.), (pp. 75-94).
Madrid: Tecnos.

Heidegger, M. (2001a). Superacién de la metafisica. En M. Heidegger,
Conferencias y articulos. E. Barjau (trad.), (pp. 51-74). Barcelona: del
Serbal.

Heidegger, M. (2007a). La Vuelta [Die Kehre]. En M. Heidegger, Filosofia,
ciencia y técnica. F. Soler & J. Acevedo (trads.), (pp. 191-203). Santiago:
Universitaria.

Heidegger, M. (2007b). La Cosa. En M. Heidegger, Filosofia, ciencia
y técnica. B. Soler & ]. Acevedo (trads.), (pp. 233-257). Santiago:
Universitaria.

Heidegger, M. (2008). ;Qué significa pensar? R. Gabas (trad.), Madrid:
Trotta.

Heidegger, M. (2014). Nietzsche. ]. L. Vermal (trad.), Barcelona: Ariel.
Jinger, E. (1994). Sobre la linea. En M. Heidegger & E. Jiinger, Acerca del
nihilismo. J. L. Molinuevo (trad.), (pp. 15-69). Barcelona: Paidos.
Jinger, E. (1995). Sobre el dolor. Seguido de La movilizacion total y Fuego y

movimiento. A. Sanchez Pascual (trad.), Barcelona: Tusquets.

Malpas, J. (2012). Heidegger and the Thinking of Place: Explorations in the
Topology of Being. Massachusetts: MIT.

Oyarzun, P. (2005). Entre Celan y Heidegger. Santiago: Metales Pesados.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en linea) pp.109-134



134

Gianfranco Cattaneo Rodriguez

Vattimo, G. (1987). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la
cultura postmoderna. A. Bixio (trad.), Barcelona: Gedisa.

Vattimo, G. (1992). Mds alld del sujeto. Nietszche, Heidegger y la hermenéutica.
J. C. Gentile (trad.), Barcelona: Paidés.

Tépicos, Revista de Filosofia 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



