
Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649 (impreso) 2007-8498 (en línea) pp.109-134

http://doi.org/10.21555/top.v0i58.1028

Heidegger: Pain, Nihilism and the Line of 
Metaphysics, between Überwindung and 

Verwindung 

Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la 
Metafísica, entre Überwindung y Verwindung

Gianfranco Cattaneo Rodríguez 
Universidad Andrés Bello

Chile
gcattaneo@unab.cl

https://orcid.org/0000-0002-4266-0731

Recibido: 09 - 03 - 2018.
Aceptado: 10 - 08 - 2018.
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution
-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.



110 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Abstract
In Heidegger’s thought, it is possible to recognize an accu-

rate reflection about the pain that afflicts modern man, as well 
as a particular indication for its cure. In pain, man experienc-
es his being destined to metaphysics like something incurable, 
which requires to think the topology of the gift of being. Pain 
and convalescence will be exposed in that topology, under the 
light of The Turn [die Kehre], The Event [Ereignis] and the line 
between Overcoming [Überwindung] and Twisting [Verwindung] 
of Metaphysics, in order to recognize that, in Heidegger’s reflec-
tion, it is in pain “itself” where the cure of the incurable can be 
possible: the passion of human finitude, the experience of the 
giving of being and the care of nothingness. Before overcoming 
[überwunden] the Metaphysics, with its intention of appropriate 
the being, Metaphsyisics must be reestablished [verwunden] in 
its inappropriate truth.

Key Words: pain; nihilism; Metaphysics; line; overcoming of 
Metaphysics. 

Resumen
En el pensamiento de Heidegger puede reconocerse una 

precisa reflexión acerca del dolor que aflige al hombre moderno, 
al igual que una particular indicación para su cura. En el dolor, 
el hombre experimenta lo incurable de su estar destinado a la 
Metafísica, lo que exige pensar una topología del don del ser. 
Dolor y convalecencia serán expuestos en ella, a la luz de la 
vuelta [die Kehre], del acontecimiento [Ereignis] y de la línea entre 
superación [Überwindung] y torsión [Verwindung] de la Metafísica, 
con el fin de reconocer que, en la reflexión heideggeriana, es en el 
dolor “mismo” donde se juega la cura de lo sin cura: la pasión de 
la finitud humana, la experiencia del darse del ser y el cuidado 
de la nada. Antes que superar [überwunden] la Metafísica, con 
miras a una reapropiación del ser, esta debe ser restablecida 
[verwunden] en su inapropiable verdad.

Palabras Clave: dolor; nihilismo; Metafísica; línea; superación 
de la Metafísica. 



111Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

I.
¿Duele la Metafísica? A primera vista, esta pregunta puede parecer 

extraña. Es que no se sabe, de buenas a primeras, qué o quién la formula 
y a qué o quién se dirige. Sin embargo, sólo al permanecer en este 
anonimato enunciativo podremos avanzar sobre una hipótesis relativa 
al pensamiento de Heidegger: en Heidegger no sólo es posible encontrar 
una caracterización y una teorización del dolor que aflige al hombre 
moderno, dado que su ser es inseparable de la esencia de la técnica, 
sino que, además, encontramos una proposición para que el hombre 
puede recuperarse y convalecer de dicho dolor. La condición de nuestra 
hipótesis es que tanto el “diagnóstico” como el “tratamiento”, deben 
ser pensados en estricta relación con la vuelta [Kehre] que Heidegger 
le imprimió al proyecto, iniciado en Ser y Tiempo, de una superación 
[Überwindung] de la Metafísica. 

Tomando en consideración la perspectiva del ser como acontecimiento 
apropiador [Ereignis], Heidegger pondrá la mira en el destino del ser, 
en el destinarse de un destino del ser y en la posibilidad del hombre 
de experimentar y corresponder al darse del ser como destino. La 
posibilidad de hacer esta experiencia de la transmutación de un destino 
del ser será lo que edificará la topología en la que el dolor de la Metafísica 
podrá restablecerse en su verdad. Para ello el hombre es requerido en 
su esencia de otra manera que como el sostén del entramado técnico 
de lo dispuesto [Gestell]. Por esta razón es que el restablecimiento 
[Verwindung] de la técnica como destino del ser, en otro destino que aún 
estaría por advenir, para Heidegger “es semejante a lo que acontece en 
el ámbito humano cuando alguien sana de un dolor” (Heidegger, 2007a, 
p. 193). A partir de la vuelta [Kehre], el ser, sentenciará Heidegger, “se 
da” [es gibt]. Sin embargo, lo que “se da”, lo que hay de presente en lo 
que “se da”, no es nada más que ese mismo darse. 

Lo que Heidegger pretende esclarecer con esta sentencia, con la que 
apela a una instancia impersonal, como el “Se” o el “Ello”, de la que 
emanaría el don del ser, es primordialmente evitar el malentendido de 
concebir el acontecimiento apropiador [Ereignis] del ser, como si estuviese 
referido a un juego entre dos presencias en el tiempo, a la manera de 
el “ser da el ser” o “el ser es” al dar el ser. Esto supondría que el ser 
es un subyacente [ὑποκείμενον], algo puesto de antemano, el sujeto, 
en definitiva, sobre el que reposaría el don. Afirmar, entonces, que 
“el ser es”, colocaría, con antelación al tiempo de la pregunta con 
que comenzamos, aquello a lo que podríamos dirigirla y en lo que 



112 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

podríamos sostenerla. Como si el don del ser pudiese pesquisarse como 
una sucesión de momentos orientados causalmente en el tiempo, a 
partir de una finalidad terapéutica que nos entregaría, como efecto de 
su adecuado desarrollo lógico, nuestra enunciación y su objeto. Ideal 
de la restitutio ad integrum, en definitiva, que pretendería devolverle su 
integridad al ser como presencia primera, malograda por los avatares de 
la historia: ¿dónde duele, aquí y ahora, la Metafísica? 

Pero el modo de presencia del ser no lo convierte en algo presente. Aun 
cuando está determinado por el tiempo, ya que ser quiere decir “estar 
presente”, el ser no es un ente en el tiempo. El ser es algo temporal, sin 
por ello estar en el tiempo. Y el tiempo tampoco es algo ente. El tiempo 
permanece constante en su pasar, por lo que está determinado por un ser, 
sin que eso signifique que eso haga de él un ente en el tiempo. Desde 
la constancia del pasar, habla el ser. Considerando esta determinación 
recíproca de ser y tiempo, que marca el comienzo del pensar occidental, 
debemos hacer caso de la advertencia heideggeriana, que dice que 
previamente a la pregunta ¿qué hacer (en nuestro caso, con el dolor)? 
que “según las apariencias, es siempre la más inmediata y la única 
perentoria”, debemos meditar: ¿cómo tendríamos que pensar (ese dolor)? 
(Heidegger, 2007a, p. 195). 

Por esta razón, sólo aquellas instancias impersonales, sin sujeto, como 
agentes del don, le permitirán a Heidegger acreditar el acontecimiento al 
que busca referirse, y en tanto que nombran “un estar presente de un 
estar ausente” (Heidegger, 2000, p.38), hacer del don del ser un destino 
y una nueva formulación de la relación de mutua pertenencia entre 
tiempo y ser. Afirmar que el ser “se da”, debe llevarnos a pensar el ser 
como el don de un advenimiento incalculable, que requiere del hombre 
un pensar distinto al de las categorías metafísicas para la presencia y el 
tiempo. 

El corresponder al don es lo que Heidegger denomina “pensar”. 
Porque pensando, el hombre prepara a la esencia del Ser un ámbito en 
medio de lo ente, donde tendrá que habitar esencialmente. Si la esencia 
de lo dispuesto es el peligro, en el olvido de su esencia se encuentra la 
posibilidad de una vuelta, el surgimiento de un pliegue todavía oculto 
que haga que la esencia del ser gire de tal manera “que la verdad de la 
esencia del ser ingrese propiamente en lo ente” (Heidegger, 1997, p. 195).  
Para el advenimiento de esta vuelta, antes que decir que el ser es o que 
el tiempo es, debemos pensar que tiempo y ser se dan, buscando con ello 
vislumbrar lo que dona y esclarece ser y tiempo. Esto explica que, para 



113Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

Heidegger, el intento de Ser y Tiempo, de conducir la espacialidad del 
estar humano a la temporalidad, “ya no se deja mantener” (Heidegger, 
2000, p. 43). Sólo concibiendo el ser y el tiempo como destino y como 
regalía del espacio, se hace posible saber lo que dice el acontecimiento. 

El acontecimiento no entrega algo. Ni es ni se da, sino que acontece-
apropiadoramente, dejándonos una nada que es nuestro deber cautelar. 
El pensar del acontecimiento-apropiador, va de lo mismo a lo mismo, para 
pensar el ser en su verdad, sin tener que referirse para ello a la Metafísica. 
Sin embargo, es evidente que profesar esta intención no nos previene de 
hacerlo. A lo más que se podríamos llegar por ese camino sería a una 
especie de superación negativa, o a un intento dialéctico de pasar por 
sobre la Metafísica, para dirigirnos a un más allá de ella. Confirmamos 
la Metafísica, a partir de nuestra misma intención de no hacerlo. Por lo 
tanto, como la referencia a la Metafísica sigue siendo dominante en toda 
tentativa de superación, para que el pensar abandone su referencia a la 
Metafísica, es necesario “desistir” de su superación, y de esa manera 
“abandonar a la Metafísica a sí misma” (Heidegger, 2000, p. 44). 

La clave de aquello que “no se deja mantener”, está en que la 
superación siga siendo necesaria, debido a su ligazón con lo originario, 
pero que ahora se comprometa sin reservas en el pensar “inestable” 
del acontecimiento. Hay que tratar de decir el acontecimiento, porfiando 
en los impedimentos para hacerlo. Porque es en la porfía, y no en un 
decir adecuado, donde se encuentra el torrente de devenir que es el 
acontecimiento. En el decir torcido y parcial, en el decir que persiste en su 
desistir, se encuentra la posibilidad de restablecer, cada vez, la esencia 
de un destino del ser en su verdad. 

Verwindung es como Heidegger llamará a este intento por “torcer” y 
“distorsionar” los destinos de la Metafísica, mostrando que la cesura de 
la diferencia ontológica es lo que la constituye en su esencia, y a lo que 
ella se encuentra abandonada. En virtud de los múltiples significados que 
esta palabra tiene en la lengua alemana, Verwindung indica el reponerse 
de una enfermedad, a partir de la aceptación de que aun pudiendo 
curarnos, estamos destinados a llevar los signos de ella. La Metafísica 
permanece junto a nosotros. Como un dolor ante el que no cabe más 
que resignarse, la Metafísica es algo a lo que uno se remite y algo que se 
remite y se reenvía (Vattimo, 1987, p. 152). El dolor se convierte, así, en 
una experiencia del darse del ser y del cuidado de la Nada, en un intento 
por hacer hablar a ese dolor y de hacer hablar a la Metafísica a través de 
él. La relación destinal del hombre con la Metafísica convierte al dolor 



114 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

en una “determinación primigenia del Dasein” debido a su apertura 
finita, en una localidad anterior a todo dónde (Oyarzun, 2000, p. 100). 

No podremos, por tanto, poner a la Metafísica por fuera de nosotros 
mediante un grito o una queja que podría expresarla, incluso negarla. 
Porque decirle sencillamente que no, abocarnos sólo a describir el 
sufrimiento que nos produce a partir de nuestro poder de representación, 
es seguir haciendo de la Metafísica nuestra única referencia. Bajo esta 
premisa, sería el abandono de la presencia originaria del ser, la que 
habría producido una “herida” de la que no podemos curarnos. Por 
el contrario, si el dolor no refiere a una esfera subjetiva, que pondría 
al ser como referencia, sino que, a la pasión de nuestra finitud, antes 
que superar [überwunden] la Metafísica, demandando la restitución 
de nuestra esencia originariamente perdida, debemos restablecerla 
[verwunden] en su verdad, arrojando toda inherencia del ser, todo “sí 
mismo”, hacia el puro advenir. 

El dolor es el desgarro de la Metafísica llevado a su término, porque 
es el entre de la diferencia ontológica lo que la constituye. Tal como si 
fuera una hemorragia, la diferencia produce una inagotable afluencia 
de devenir, de “lo mismo a lo mismo”. Hablar del dolor será por tanto 
hablar desde el lugar de una cesura, que antes que una herida infligida 
a una sustancia anterior a la historia es una grieta abierta en el ser desde 
los albores de la historia. El dolor de un destino del ser no se sanará 
con ninguna presencia salvadora, sino que a partir del advenimiento de 
otro destino. Pero ese advenimiento, si es otro que el de la Metafísica, 
es incalculable y existe sólo en el campo del preguntar. Porque es del 
ser, antes de cualquiera de sus declinaciones. El dolor que no cesa es la 
petrificación del porvenir de lo sido, que rechazamos, obstinadamente, 
recordar. 

II.
La Metafísica, en todos sus niveles históricos y en todas sus figuras, 

es una única y misma fatalidad. Una Verhängnis, como dirá Heidegger, 
un horizonte inevitable, “la fatalidad necesaria de Occidente y el 
presupuesto para su dominio planetario” (Heidegger, 2001a, p. 56). 
El despliegue de su dominio incondicionado y absoluto sobre el ente, 
como sino de su verdad, no ha hecho más empezar en el instante mismo 
en que su final y su superación se vislumbran como posibles. El señorío 
de la Metafísica comienza en el momento en que “abandona su esencia, 



115Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

afirmando la inescencia que le sería propia” (Heidegger, 2001a, p. 56). 
Habiendo ingresado en su finalización, dejando atrás su historia, la 
Metafísica dura y permanece en un eterno presente. 

La Metafísica es una fatalidad “en el más estricto sentido de la 
palabra” dice Heidegger, ya que responde a un rasgo fundamental de la 
historia efectivamente acontecida de Europa occidental. Todas las cosas 
del hombre, todo aquello que responde a los problemas que suscitan 
su existencia, son consideradas evidentes. Permanecen suspendidas 
en medio del ente, sin que el ser del ente pueda ser experienciado e 
interrogado en su verdad como el pliegue entre ambos. Y es necesaria, 
además, desde el punto de vista de la “historia del ser”, ya que sólo 
puede esclarecerse el ser en su verdad, como la diferencia acaecida 
entre ser y ente, si el ente ingresa “en el extremo del olvido del ser”, 
empujado por una voluntad que se hace valer ante el ser como dominio 
y preeminencia sobre el ente devenido objeto. Como la voluntad que se 
hace prevalecer por sobre el ente, la voluntad es “voluntad de voluntad”, 
impidiendo formular un saber sobre ella y oponiéndose a cualquier 
posibilidad de que el ser se revele. Todo lo ente es arrastrado hacia una 
ausencia de eventualidad [Geschick], en la que toda relación esa totalidad 
esclerotiza y donde está ausente todo atisbo de historia acontecida. Con 
esto, la historia del ser revela su esencia. Porque la diferencia ontológica 
permanece oculta y a resguardo, en un pliegue incognoscible desde los 
albores de la Metafísica Occidental (Heidegger, 2001a, p. 56). Por esta 
razón, para Heidegger, Occidente, Abenland, no designa solamente un 
lugar geográfico. Ontológicamente entendido, a la luz de la historia del 
ser, en cuanto el Abenland es la tierra del ocaso, Occidente es la tierra del 
poniente del ser, el lugar de su necesaria declinación. 

Esta tesis de Heidegger sobre Occidente, a la luz del declinar y del 
ocaso, transforma, en opinión de Vattimo (Vattimo, 1992), la afirmación 
“Occidente es la tierra del ocaso (del ser)” en “Occidente es la tierra del 
ocaso (y, por eso, del ser)”. Este desplazamiento lleva también a Vattimo 
a sostener que la tesis de Heidegger en Nietzsche, que podría tomarse 
equivocadamente “como una relación historiográfica sobre la historia 
del concepto de ser”, La metafísica como historia del ser (Heidegger, 2014, p. 
843), pueda ser transformada y leída –en la medida en que se acentúe de 
manera adecuada– como que la metafísica es la historia del ser (Vattimo, 
1992, p. 47). No hay otra historia del ser que la occidental. Occidente es 
la tierra donde el ser se pone, la tierra de su ocaso. Enfatizando de esta 
forma las propuestas heideggerianas sobre el comienzo del final de la 



116 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Metafísica, la relectura de Vattimo de la “intencionadamente ambigua” 
aserción heideggeriana sobre Occidente, toma distancia de aquellas 
que preconizan, alternativamente, el ocaso del ser o la espera de su 
retorno, en perjuicio de la conexión que existiría entre ambas, con el fin 
de proponer “una ontología del declinar”, que llegaría a dar cuenta del 
lugar que la filosofía nietzscheana posee en la historia de la Metafísica 
de Heidegger (Vattimo, 1992, pp. 48-49). 

Con la Metafísica de Nietzsche, afirma Heidegger, se ha consumado 
la Filosofía. Con ella “ha recorrido el círculo de posibilidades que le 
estaban deparadas de antemano” (Heidegger, 2001a, p. 60). Pero con 
el fin de la Filosofía no ha terminado el pensar. Es posible encontrar en 
los textos de Heidegger, las premisas para una concepción del ser que 
no sea sólo la descripción de una ausencia, definida por la espera y la 
nostalgia, sino que refiera a la presencia del ser, connotada a partir de 
los atributos fuertes que la tradición occidental le ha otorgado: la forma, 
el valor, la representación, la trascendencia, etc. La historia del ser, en 
el sentido de historia acontecida, busca detallar las maneras en que la 
metafísica “ha buscado adueñarse del ser por la fuerza”, forzando a lo 
incapaz de forma a que adquiera una, lo cual no es un carácter marginal 
de la metafísica –tal como pretende, al anteponer al forzamiento los 
“principios primeros”– sino que es constitutivo de su esencia (Vattimo, 
1992, p. 49). En cada una de las declinaciones de la Metafísica el ser 
podrá ser experimentado e interrogado en su verdad, a partir de un 
nuevo comienzo. 

En la época de la Metafísica finalizada, la que está a punto de 
empezar pero que aún no comienza del todo, la voluntad de la voluntad 
se impone bajo la forma del cálculo y la organización, pero sólo para 
asegurarse de sí, sostenerse en el armazón de ese ordenamiento, para 
extender su dominio incondicionado. Para que esta época se inicie 
completa y absolutamente, tiene que serle posible a la voluntad ser 
completa y absolutamente voluntad; no sólo dominar, sino que también 
dominarse; no sólo causar y provocar, sino que ser causa de sí. A esto 
se debe que para Heidegger ni la Historia ni el historicismo puedan dar 
cuenta de la temporalidad implica en ese a punto de, que es donde yace 
plegado, todavía, el sino del ser. La voluntad de la voluntad sólo puede 
calcular y calcularse en ese margen de ausencia de historia acontecida, 
permaneciendo en la ausencia de eventualidad. Ahí donde puede 
calcular y organizar, la voluntad de la voluntad se instala como técnica. 
La técnica debe ser entendida entonces de un modo tal que llegue a 



117Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

coincidir con el rótulo de “Metafísica consumada”. En este panorama, el 
más extremo al que llega la Metafísica, lo diferenciable de la diferencia 
entre el ser y el ente, es decir la “diferencia misma” que la constituye, 
permanece incognoscible, tercamente velado para el conocimiento en 
el tiempo del a punto de. Sin embargo, podemos anoticiarnos de ese 
instante irreductible a la síntesis, nos dice Heidegger, en su síntoma 
más evidente, que es lo que llama, en su discusión con Ernst Jünger, 
“reacción metafísico-técnica ante el dolor” (Heidegger, 2001a, p. 56). 
Con el dolor, propone el escritor alemán, “abrimos las puertas no sólo 
de los más íntimo, sino a la vez el mundo” (Jünger, 1995, p. 13). 

Sobre el dolor, un ensayo dedicado a mostrar la manera en que la 
revolución mediática y la producción y reproducción de imágenes y 
acontecimientos, han modificado nuestra capacidad de experimentar 
dolor, fue publicado por Jünger el mismo año de los actos de Núremberg. 
Su hipótesis, es que el dolor es algo inmutable. Una suerte de temple 
básico, que varía según los modos históricos con que los hombres se 
enfrentan a él. En la actualidad, sostiene Jünger, contamos con una 
nueva y peculiar relación al dolor. Un dolor determinado por los medios 
de transmisión, que impulsa al hombre a intentar alcanzar un punto 
de mira desde donde podría divisar, calculadamente, todo aquello que 
resulta invisible desde el plano de la vida ordinaria. Jünger pesquisa, 
además, que a la par de este intento, en los últimos ciento cincuenta 
años se produjo un notable incremento en la sentimentalidad. En vano 
intentaríamos situarnos hoy –nos dice el escritor alemán– en un mundo 
en que “a sus diecisiete años podía Orígenes instar a su padre encarcelado 
a que no desistiese, por consideración a su familia, del martirio, o en el 
que uno de los espectáculos habituales cuando era tomada por asalto la 
fortaleza germánica de carros era que las mujeres matasen a sus hijos y 
luego se matasen a ellas mismas” (Jünger, 1995, pp. 33-34). 

Una exigencia de apartamiento y toma de distancia de las esferas 
del dolor es lo que predomina en este último siglo y medio, lo que 
decanta en el trato que ejercemos sobre nuestro cuerpo, entendido como 
el espacio en el que se participa del dolor. La objetivación del cuerpo 
asume la existencia de un puesto de mando. Separado de tal manera, el 
cuerpo es considerado como un puesto de avanzada, lanzado al combate 
y el sacrificio desde una gran distancia. Sin embargo, todas las medidas 
tomadas por el hombre moderno, espectador de su cuerpo arrojado a 
los avatares del mundo, no son tomadas con el fin de huir del dolor, 
sino que para resistirlo. Lo que importa al sentimental moderno es 



118 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

“expulsar el dolor y excluirlo de la vida”, mientras de lo que se trataba 
en el mundo heroico y cultural era “de incluirlo en la vida y de disponer 
de él, de tal manera que en todo tiempo se halle pertrechada para el 
encuentro del dolor” (Jünger, 1995, p. 34). Para la disciplina ascética 
de la “mortificación” del sacerdote, como para la disciplina heroica del 
“endurecimiento” del guerrero, lo pretendido era el contacto formativo 
del hombre con el dolor, porque así se hacía posible mantener sujeta 
la vida a nuestro poder, enviándola al combate de la existencia en el 
sentido de un orden superior (Jünger, 1995, p. 34).  En la época de la 
“movilización total”, efecto de la declinación del universo heroico, 
el cuerpo es una especie de objeto. La acrecentada sentimentalidad 
moderna se corresponde con un mundo tecnificado, en el que el cuerpo 
es equivalente a un valor. Si el secreto de la sentimentalidad moderna 
reside en esta relación al cuerpo, esa relación, a su vez, enseña acerca 
de la relación con los valores superiores (Jünger, 1995, p. 35). El hombre 
moderno evita el dolor como principio debido a la manera en que golpea 
a la objetividad. No acepta someterse a un poder otro que el suyo, por lo 
que no considera ya al dolor como un núcleo esencial de su existencia y 
de su vida política. El dolor es sólo es un accidente, posible de evitarse 
y prevenirse. 

Jünger llama “trabajador” [Arbeiter] al sujeto de su época. Forjado 
por su enfrentamiento con la técnica, uno de sus atributos más 
característicos es el de poseer una especie de “segunda consciencia”, 
“más fría” mientras mayor sea su capacidad de verse como un objeto 
(Jünger, 1995, p. 70). No sólo trabajamos, nos dice Jünger, con órganos 
artificiales, sino que además nos dedicamos a construir aparatos ligados 
a la objetivación de nuestra imagen y del mundo, para hacernos parte 
del nuevo mundo técnico. Por esta razón, la fotografía le parece a 
Jünger revolucionaria. Esta “escritura mediante la luz” fija las cosas, 
convirtiéndolas en documentos. A partir de la primera guerra mundial 
“no hay acontecimiento significativo que no haya sido retenido por ese 
ojo artificial” (Jünger, 1995, p. 71). Ya no tenemos necesidad de mirar 
el mundo, porque la cámara lo hace por nosotros. Con ella, se aspira 
a ver espacios que se encuentran cerrados al ojo humano, a partir de 
un ojo telescópico, insensible e invulnerable. Nuestra forma de ver 
ha cambiado, “y su peculiaridad es que este ver es cruel” (Jünger, 
1995, p. 73). La cámara transforma todo lo vivo en un eterno presente 
descontextualizado, desposeído de una experiencia posible. Lo que 
sucede pasa a un segundo plano, convirtiendo a los acontecimientos 



119Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

en objetos de una transmisión planetaria. Se articula de esta manera 
un ámbito en el cual la creciente objetivación de la vida correspondería 
con una capacidad cada vez mayor de soportar el dolor, a partir de 
la “petrificación (fotográfica) de la vida”. Mientras todo puede ser 
transmitido y movilizado a escala planetaria, las órdenes pueden 
darse, de manera segura, penetrante e inviolable, en los espacios de 
transmisión de los “medios totales”, adelantando la llegada catastrófica 
del fascismo. Nos acercamos – vaticina Jünger al final de su ensayo– “a 
unas situaciones en las que se precisa que una noticia, un aviso, una 
amenaza lleguen en pocos minutos a todas las consciencias. Detrás del 
carácter de diversión de los “medios totales”, como la radio o el cine, se 
esconden formas especiales de disciplina” (Jünger, 1995, p. 76).

III.
Para Jünger, la mediatización ha entrado en su etapa más avanzada. 

Ya no existe una “voluntad” que pueda sobreponérsele. La intervención 
de la técnica es de tal envergadura, que el hombre se ha vuelto objeto 
de lo que pensaba ser amo. La voluntad ya no vale como instancia de 
donación del sentido del ser. Por esta razón, en su carta-ensayo dirigida 
a Heidegger con motivo de su sesenta cumpleaños, titulada Sobre la línea, 
Jünger sostiene que toda nuestra existencia se encuentra en la “línea 
crítica” de un nihilismo que se aproxima rápidamente a su consumación. 
En esa línea, como la frontera entre dos edades del mundo, se decidirá 
si aquella se aniquila y esfuma en la Nada, o si su desmoronamiento 
abre paso a una nueva época de donación del ser (Jünger, 1994). Pero la 
interpretación de ese límite, hacia el que avanza el desierto del nihilismo 
planetario, es lo que motiva el desacuerdo Heidegger con Jünger. 

En su respuesta, el filósofo propone que es en la línea donde se 
encuentra todo el problema y no en una voluntad renovada y en la 
pérdida de valor que implicaría traspasar, o no, una frontera epocal. 
Heidegger pretende en su carta una exposición de línea, que ingrese en 
la esencia del nihilismo para superarlo, pero “con cuya entrada el querer 
superar se vuelve caduco” (Heidegger, 1994, p. 125). La superación no 
es una nueva expresión de la voluntad de poder, que podría demarcar 
los límites del nihilismo. Esto motiva a la exposición de Heidegger a 
reflexionar sobre la línea, pensando previamente su lugar. La cuestión 
filosófica en juego, según Heidegger, es entonces topológica antes que 
topográfica: “es cierto que se necesita una topografía del nihilismo de 



120 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

su proceso y de su separación –le dice Heidegger a Jünger. Pero a la 
topografía tiene que preceder una topología: la explicación de aquel 
lugar que reúne el Ser y la Nada en su esencia, que determina la esencia 
del nihilismo, y así permite conocer los caminos en los que se esbozan los 
modos de una posible superación del nihilismo” (Heidegger, 1994, pp. 
109-110). De la explicación del lugar que reúne Ser y Nada en su esencia, 
de la topología de la línea de torsión de la metafísica, provendrán, 
posteriormente, los caminos de una posible superación del nihilismo en 
toda su diversidad topográfica. 

Heidegger destaca que el ensayo de Jünger posee un título ambiguo. 
Sobre [über] la línea, puede significar en alemán, tanto “sobre” como 
“más allá”. En la perspectiva de su atravesamiento como translineam, 
Jünger se decide por el segundo significado, mientras que la carta de 
Heidegger entiende el Über de Linie como “sobre”, en el sentido de 
«acerca de». Su carta trata “de” la línea misma, de la zona que dibuja 
el nihilismo que está por consumarse. Siguiendo con la imagen de la 
línea, le explicación de línea de Heidegger recorre un espacio [Raum] 
determinado de antemano por un lugar [Ort]. Ese lugar reúne. Da 
lugar al espacio. La reunión guarece lo reunido, al ente en su totalidad, 
demorándolo en su esencia. Desde el lugar de la línea se infiere el origen 
del nihilismo y de su consumación. Un enjuiciamiento de la situación 
del hombre respecto al movimiento del nihilismo y dentro de éste, como 
el propuesto por Jünger, exige, por lo tanto, una determinación esencial, 
que piense el lugar de la línea para explicarla. 

Pero si la perspectiva tomada respecto de la “inhóspita” presencia 
del nihilismo no quiere ser superficial ni ciega, la explicación translineam 
y la de línea deben corresponderse (Heidegger, 1994, p. 75). Ninguna 
puede, por sí misma, fundar el ámbito de discusión (Heidegger, 1994, p. 
125). El nihilismo es un huésped inhóspito, que quiere su inhospitalidad. 
Es un cuerpo extraño, un huésped que debe ser examinado. De ahí que 
Jünger lo compare, para una “buena definición del nihilismo”, con un 
agente cancerígeno. Esta analogía hace que Sobre la línea “mantenga un 
estilo médico”, que pretende la curación de las consecuencias malignas 
del proceso del nihilismo (Heidegger, 1994, p. 76). El reconocimiento 
del agente de este proceso se convierte en una tarea imperativa para el 
filósofo “médico de la cultura”, con el fin de identificarlo y extirparlo. 
Pero mientras más lejanas se ven las posibilidades de una curación total, 
más desfalleciente parece nuestra capacidad de pensar aquello de lo que 
se trata. Porque la esencia del nihilismo “no es curable ni incurable. Es 



121Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

lo sin cura, pero en cuanto tal, es, sin embargo, una remisión única a la 
cura” (Heidegger, 1994, p. 77). Sanar de la metafísica conlleva soportarla 
como una enfermedad que podemos diferir, dado que es lo sin cura, 
pero sin llegar a librarnos completamente de ella. 

El enjuiciamiento médico del nihilismo con su aspiración curativa 
pasa virtualmente por encima de la línea, cuando de lo que se trata es 
de observar la línea representada y recorrer el movimiento y la acción 
del nihilismo en su fase de consumación (Heidegger, 1994, p.78). La 
anamnesis del “médico de la cultura” falla y hace que la respuesta a 
la pregunta por lo que consiste esa consumación parezca evidente. 
Estaríamos frente a un nihilismo consumado desde que constatamos su 
metástasis, desde que no existe excepción alguna a su dominio, desde que 
la nada acompaña nuestra libertad, convirtiéndose en un estado normal. 
Pero quedarse con la consumación en lo hecho, implica investigar sólo 
una consecuencia, abandonando la esencia del nihilismo. Cuando es 
esta la que debe volver a pensarse. Sólo la fase final del nihilismo es la 
que comienza con su consumación, cuya zona se presupone dominada 
por un estado normal y por una consolidación, que sería una especie 
de grado cero de la línea, donde se alcanzaría su realización definitiva 
(Heidegger, 1994, p. 84). 

La sola idea de una humanidad en tránsito, perfilada sin remedio 
a cruzar la línea-cero, ad-portas de una catástrofe planetaria mayor que 
las que hemos presenciado hasta hoy, genera una atracción irresistible. 
Es que el poder destructivo no proviene del caos, sino que de la 
organización total de la técnica. Pero si no se aclara qué es esa línea-cero, 
no podrá pensarse ni el atravesamiento ni quién lo lleva a cabo. Se trata 
de un Erörterung, de un emplazar o situar un paraje [Ort] esencial, que 
debe ser pensado topológicamente. El hombre que se dirige más allá del 
modo de ser del hombre de hoy y al que la Historia, al analizar la época 
moderna, no ha sido capaz de hallarlo en ninguno de los “funcionarios 
de la voluntad” descritos por Jünger, Nietzsche lo llamó ultrahombre 
[Übermensch]. Es conducido por el maestro Zaratustra, único que puede 
prever la esencia de este ultrahombre, para conducirla hacia una figura 
visible. Al preguntar ¿Quién es el Zaratustra de Nietzsche? (Heidegger, 
2001b), Heidegger advierte que el maestro que “enseña mostrando” 
al Übermensch nos concierne. Para saber por qué, hay que alcanzar el 
puente que este tiende entre el hombre de hoy y el hombre por venir. 



122 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Debemos aprender del maestro, “no para afirmarlo o combatirlo, sino 
para aprender a preguntar más allá de él” (Heidegger, 2001b, p. 79). 

IV.
De lo que se aleja el que pasa, el paso, y aquello hacia lo que pasa, 

deben considerarse en este tránsito. Si no se sabe de antemano dónde se 
va, si el paso carece de dirección, de lo que el hombre tiene que liberarse 
permanece indeterminado. A su vez, aquello a lo que está llamado el 
que pasa sólo podrá mostrarse cuando llegue allí. El dónde permanece 
como lejano; en la medida en que permanece lejano, es lo más próximo. Lo 
lejano “permanece en una proximidad, en aquella que conserva lo lejano 
como lejano, al pensar en lo lejano y en dirección a lo lejano” (Heidegger, 
2001b, p. 80). Sehnsucht, nostalgia, es como la lengua alemana ha 
llamado a la proximidad de lo lejano, que conmemora lo lejano, donde 
Sucht significa enfermedad, padecimiento, dolor. La etimología lleva a 
Heidegger a concluir que la nostalgia es una especie de dolor imposible 
de determinar con precisión clínica, porque “es el dolor de la proximidad 
de lo lejano” (Heidegger, 2001b, p. 80). 

La nostalgia pertenece al lugar al que se dirige el que pasa. Porque 
el que pasa, al igual que el maestro que lo orienta, van de regreso hacia 
su esencia más propia. Tanto el uno como el otro son convalecientes. 
Pero su estado no responde al extrañamiento de una esencia original 
u originaria. Esto es lo que también debe destacarse, a pesar de que 
Heidegger no lo haga, al considerar la etimología. Nostalgia no posee 
nada de originario. Aun cuando parezca “perfectamente griega”, por 
reunir nostos, el “retorno” y algo, el “dolor”, es un término médico, 
proveniente del alemán-suizo, que recién fue acuñado en el siglo XVII. Es 
una palabra fabricada, “mestizada históricamente”, de la misma forma 
que el origen no es un hecho de historia, sino que un “acontecimiento 
historial”, que cumple una finalidad retrospectiva para pensar lo propio 
y lo extranjero, el arraigo y el desarraigo (Cassin, 2013, pp. 15-19).  

De la gran nostalgia [Von der großen Sehnsucht] se titula el fragmento 
en el que Zaratustra –el portavoz del círculo, de la vida y del 
sufrimiento– dialoga con su alma, en una conversación que relata, 
como dice Nietzsche, un “un sufrimiento divino”. Este soliloquio es 
donde Zaratustra tiene su pensamiento más abisal. Quiere enseñar a su 
alma a decirse más allá de “Hoy”, “Un día” y “Antaño”, a decirse a sí 
misma en el fondo de su esencia como “Ahora”, desplazando las tres 



123Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

fases del tiempo hacia lo Mismo, como lo Mismo. Con esto, en opinión 
de Heidegger, Nietzsche, al igual que la Metafísica, piensa el tiempo 
desde la eternidad de un continuo presente. Pero con la salvedad de 
que lo permanente no descansa en un estar, sino que en un retorno de 
lo igual (Heidegger, 2001b, p. 81). Cuando Zaratustra enseña este decir 
a su alma, se transforma en el maestro del retorno de lo Mismo, de la 
plenitud inagotable de la vida hacia donde se dirige “la gran nostalgia”. 
A partir de la misma sobreabundancia que produce el retorno de lo 
Igual, el alma vive de la confianza, que es de lo que obtiene su único 
consuelo. La gran nostalgia determina así su más grande esperanza 
(Heidegger, 2001b, p. 81). 

A la vez arraigo y desarraigo, la transición nos permitirá cruzar 
hacia la orilla del ultrahombre para alejarnos del hombre del pasado, 
siempre que el hombre pueda librarse del espíritu de la venganza. 
Ninguna prerrogativa de pacifismo en esto, alegato por una neutralidad 
calculada o tolerancia fuera de los límites de la violencia. Se trata de la 
“reacción” ante el dolor, y de cómo la libertad es un rasgo determinante 
del pensamiento de Nietzsche. Que el hombre se libere de la venganza, 
es para Nietzsche el puente a la más suprema esperanza. En ese sentido, 
aclara que el espíritu de la venganza –como afirma en el apartado De la 
salvación [Von der Erlösung] – fue hasta nuestros días la mejor reflexión 
del hombre, porque “ahí donde había sufrimiento, había castigo” 
(Heidegger, 2001b, p. 82). En la venganza se afirma una relación del 
hombre con lo que es. Es un comportarse respecto del ente en vista a 
lo que es y cómo es, a lo que debiera ser y cómo quisiéramos que fuese. 
La venganza va a la caza de algo, siguiendo las huellas de lo que se ha 
retirado. Esta no quiere solamente apropiarse de lo que busca, sino que, 
de antemano, se opone a aquello de lo que busca vengarse. Lo rebaja con 
anterioridad, con el fin enfrentársele en una posición de superioridad. 
Reconstruye de esta forma la propia valía, lo que único que finalmente 
importa en esta cacería. La venganza es “la persecución que se opone 
y rebaja” (Heidegger, 2001b, p. 83) la donación y la retirada del ser. 
Porque la sed de venganza es excitada por el sentimiento de ser vencido 
y perjudicado, ya que el ser atenta contra lo que estabiliza el representar: 
la separación entre los estratos subjetivo y objetivo. Pero al consistir en 
su donación, al ser no se accede a través de la relación sujeto-objeto, 
sino que esta relación se funda en la apertura del ser. El ser permanece, 
para el representar, como lo impensado y lo por pensar. Pero en vez 
de ponerse al servicio de lo por pensar, el conocimiento se lanza a una 



124 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

persecución sin tregua contra el ser. Esta persecución, que comienza 
derrotada, penetra toda la reflexión, hasta hoy, acerca del ser del ente. Se 
ha decidido por la “máquina de calcular”, por la voluntad y su espíritu 
de venganza, en detrimento del “tiempo de pensar”.

En De la salvación, la venganza es definida a partir de aquello a lo que 
se opone y enfrenta, como “la contravoluntad de la voluntad contra el 
tiempo y su “fue”. La venganza no es contra algo temporal, ni contra un 
carácter especial del tiempo, sino contra el tiempo representado. Lo que 
le pasa al tiempo es que se va, pasa que se va y se va pasando. No viene 
sino para irse al pasar. Con esto, Nietzsche da con “el rasgo fundamental 
del tiempo en su esencia temporal y propia” (Heidegger, 2001b, p. 85). 
La venganza es contravoluntad de la voluntad contra el tiempo, lo que 
quiere decir –porque la y de la fórmula de Nietzsche Heidegger la lee 
como un, es decir– contra el pasar y su carácter pasajero. Para la voluntad, 
esto es algo contra lo que no puede hacer nada. Es con lo que todo querer 
choca irremediablemente, como la piedra que no se puede hacer rodar 
y que destina al ser a la petrificación dolorosa de un umbral de paso. 
Como voluntad que padece, “ella misma se convierte en sufrimiento 
por el pasar, un sufrimiento que luego quiere su propio pasar y con ello 
quiere que todo sea digno de pasar. La contravoluntad con el tiempo 
rebaja lo pasajero” (Heidegger, 2001b, p. 86). Volvemos al tiempo, para 
luchar contra la venganza más profunda, que para Nietzsche es la que, 
desde Platón, ubica los ideales como ultratemporales, como absolutos y 
donde lo temporal queda como lo propiamente no-ente. El hombre no 
podrá tomar bajo su custodia a la tierra como tierra, si rebaja lo terrenal 
mediante su espíritu de venganza. Para salvar la tierra, lo primero es 
liberarse del espíritu de la venganza. Es ese el puente a la más suprema 
esperanza. 

La liberación de la venganza comporta una afirmación. Afirma lo que 
la contravoluntad del espíritu de la venganza rechaza, que es el tiempo 
y su pasar. Se quiere que permanezca el pasar, pero no sólo yéndose, 
sino que, continuamente volviendo, para que “el pasar y lo que pasa 
de este pasar regrese en su venir como lo Mismo” (Heidegger, 2001b, p. 
87). La voluntad se convierte en la portavoz del círculo, representándose 
al ente en el retorno eterno de lo Mismo, lo que para Heidegger quiere 
decir que “sólo cuando el ser del ente se presente para el hombre como 
retorno de lo Mismo, sólo entonces puede el hombre pasar por el puente 
y, liberado del espíritu de venganza, ser el que pasa al otro lado, el 
ultrahombre [Übermensch]” (Heidegger, 2001b, p. 87). El Zaratustra 



125Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

de Nietzsche es el maestro que ha conducido la reflexión hasta ahora 
vigente para liberarla del espíritu de venganza llevándola hacia sí, que 
es el eterno retorno de lo Mismo. Esto es lo que debe ser cuestionado, 
según Heidegger. No para refutar la filosofía de Nietzsche, sino para 
mostrar cómo en Nietzsche aparece algo que él no fue capaz de pensar. 
Nietzsche queda detrás de lo pensado por él, terminando con el modo 
de pensar que ha estado vigente hasta ahora. La doctrina nietzscheana 
del eterno retorno no nos libera completamente del espíritu de venganza 
ni del pensar metafísico. Pero cuando Nietzsche poetiza o, literalmente, 
excogita (Heidegger, 2001b, p. 91) con el Zaratustra, nos señala el camino 
hacia algo no pensado, e impensable, por el pensar de la Metafísica. 

Lo decisivo de la esencia de la Metafísica es que la diferencia que la 
constituye permanezca en presencia, como lo primero y lo fundamental. 
De esto se desprende la importancia que tiene para Heidegger la 
figura de Zaratustra y lo enigmático de su presencia. El maestro es la 
pertenencia mutua del eterno retorno y del ultrahombre, entre lo que ya 
no es y lo que está por pasar. Mientras que “eterno retorno” es el nombre 
del ser del ente, Übermensch es lo que nombra la esencia del hombre que 
se corresponde con el ser. La sobreabundancia a la que se dirige la “gran 
nostalgia” de Zaratustra radica en esto: la inagotable consistencia del 
devenir, que es la manera en que la voluntad se quiere a sí misma en el 
eterno retorno de lo Mismo. Zaratustra no dice dos cosas distintas, sino 
que con su doctrina del Übermensch, y para esta, enseña el eterno retorno 
de lo mismo. Es la copertenencia del ser y la esencia del hombre lo que 
“enseña mostrando”. Pero esta mutua pertenencia permanece como 
tarea para el pensar, en la medida en que el ser no es un artefacto del 
hombre ni el hombre un “caso especial” en los confines del ente. 

Esto explica que sean los animales quienes acompañan a Zaratustra 
para decirle quién debe llegar a ser para ser el que es. El águila, “el más 
orgulloso de los animales”, y la serpiente, “la más sagaz”, se ensamblan 
“en el círculo en que vibran, en el anillo que circunda su esencia; y que 
junta una vez más círculo y anillo uno dentro de otro” (Heidegger, 2001b, 
p. 91). El círculo de la metafísica tiembla en la grieta de la diferencia 
ontológica, y el anillo que circunda su esencia –el águila volando en 
círculos en el aire, mientras la serpiente se enrolla en su cuello “en 
signo de amistad”– constituye la topología del ensamblaje de estos dos 
animales –el más orgulloso y el más sagaz– trayendo hacia nosotros, en 
lo que muestran, el problema del lugar al que pertenecen Ser y Nada, 
que es donde emplaza su esencia el nihilismo. 



126 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Mientras que el nihilismo es la negación del topos en el que el 
pensar podría acontecer, la posibilidad de enfrentarlo dependerá de 
una consideración adecuada del carácter topológico del pensar (Malpas, 
2012, p. 98). Como propone Heidegger a Jünger: pensar la topología 
antes que la topografía del nihilismo. Tanto el anillo como el círculo 
no deben considerarse como figuras tomadas al azar por Heidegger. 
No sólo porque el anillo es en sí una figura topológica, dada su 
propiedad fundamental de ser doblemente conexa, lo que la opone a la 
circunferencia. Además, esta transformación topológica del círculo en 
anillo, con que Heidegger piensa el lugar de la verdad del ser, puede 
seguirse desde Ser y tiempo hasta La Cosa. Entre ambos textos, existe 
un trayecto que va desde las entradas y salidas del “círculo” en que se 
mueve la comprensión del Dasein, hasta el “anillar del anillo” que abre 
el mundo en su juego de espejos, para que la cosa esencia y demore en 
su esencia (Cattaneo, 2016). 

Con la metafísica de Nietzsche se consuma el círculo de las 
posibilidades señaladas de antemano a la Metafísica. Como técnica, 
la Metafísica ha constituido el armazón [Gestell] de un ordenamiento 
de la tierra que va a ser largo, haciendo que el final de la Metafísica 
dure tanto o más que sus dos mil años de historia. Es imperativo para la 
filosofía abandonar el lugar de garante de ese ordenamiento “explicando 
los hechos” del nihilismo, para tomar posición en la división entre 
Metafísica y pensar. No para simplemente oponerse a la Metafísica –ya 
que esa es la posición subyacente que niega el topos del pensar– sino 
para llegar a pensar a fondo su impensado. Si la historia de la Metafísica 
es toda la historia que hay, esta historia no es la de los fundamentos, no 
es la historia del Grund constituyente de la totalidad del ente, sino que 
es la historia de nuestro destierro junto al ser. El pensar que comienza 
extrañándose de casa, haciéndose extraño en lo que considera su hogar, 
le está destinado poner iluminar la esencia de la técnica moderna y su 
dominio planetario, que es una forma del eterno retorno de lo Mismo: la 
mismidad problemática en que se pertenecen Ser y hombre. 

V.
El intento de decir con Usted algo de línea –escribe Heidegger a 

Jünger– topa con una “dificultad especial”: habla el mismo lenguaje 
más allá y más acá de la línea. Parece que se ha atravesado la línea y 



127Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

abandonado la posición del nihilismo, pero el cruce no es tal mientras 
“haya quedado su lenguaje” (Heidegger, 1994, pp. 85-86). 

No es el lenguaje como medio de expresión a lo que se refiere 
Heidegger con esto. Heidegger apunta a que lo que ha llegado a 
expresarse –no hay que olvidar que el diálogo gira en torno a la oposición, 
propuesta por de Jünger, entre “nueva época de donación del ser” más 
allá [über] del nihilismo o el anonadamiento del ser en la Nada– sea 
afectado por su expresión. Es una exigencia para el pensar romper con 
la apariencia de la expresión. Esta supone que si es en el lenguaje donde 
aparece lo primero de todo y donde todo se emplaza, lo que aparece allí 
debe ser pronunciado a partir de las palabras adecuadas, que permitan 
captarlo en su ser. Se asume la presencia para llevarla posteriormente a 
su expresión mediante un conocimiento asegurado. Pero no podremos 
responder a la interpelación del ser, sustituyendo una terminología 
antigua por una nueva. Porque al hacerlo, dejamos intacta la suposición 
de la “presencia” –es decir, el sentido del ser para la Metafísica. Es el 
lenguaje metafísico, y no sólo sus conceptos, lo que ha endurecido la 
barrera de la superación del nihilismo. El cruce de la línea, el que ese 
lenguaje “no quede”, no implica una transformación de los dichos, sino 
que una mutación del decir y de nuestra relación con el lenguaje, que 
nos permita meditar nuestra relación con el Ser. 

Romper con la “apariencia” de poderío de la representación, conlleva 
para Heidegger una renuncia, una entrega que permite que la lengua 
filosófica exista y que pueda filosofar, en tanto que lengua. Anterior a 
toda nominación, en una relación más originaria con la cosa del pensar, 
“el lenguaje acoge la diferencia, en cuanto deja a la diferencia ontológica 
acontecer en lo propio suyo” (Oyarzun, 2005, p. 103). Lo que es podrá 
seguir siendo a resguardo de la palabra [Sprache]. Este es el meollo del 
dejar ser y de la renuncia y lo que nos resguardará en el desamparo, en 
el doloroso peso de nuestro propio ser (Oyarzun, 2005, p. 104).

Comprender la esencia del nihilismo requiere emprender, con 
anterioridad, la explicación de la esencia del Ser. Sólo por ese camino 
puede explicitarse la pregunta por la Nada. Lo que explica que la 
metafísica occidental tenga necesariamente que caer en el nihilismo 
se encuentra en que esta pregunta falta, por considerarse superflua 
(Heidegger, 2014, p. 567). Mas esta pregunta “se extingue si no abandona 
el lenguaje de la metafísica, porque el representar metafísico impide 
pensar la pregunta por la esencia del ser” (Heidegger, 1994, p. 101). A 
lo que los hombres llaman Ser es a su donación. Esta donación acontece 



128 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

ahora bajo el dominio del nihilismo, que lleva a que el hombre se aparte 
de tal manera del ser, que puede atestiguar que se encuentra sólo consigo 
mismo, nunca con el Ser. El hombre subsiste sólo como inherencia a sí-
mismo, lo que refleja “el desgaste de su existencia” y el abandono del 
ser bajo el dominio total de lo que Jünger llama “carácter del trabajo” 
(Heidegger, 1994, p. 101). Como el acontecimiento y el retiro del ser no 
se dejan representar, pareciera que el ser sólo afectara por instantes a los 
hombres, a diferencia de la realidad efectiva, cuando el hombre existe, 
en tanto que Mismo, en el ámbito de la donación. Así, del “ser mismo” 
se dice “demasiado” o “demasiado poco”, ya que no logramos traer a la 
presencia y “poner” en relación, mediante la representación, lo que ya 
está en ella (Heidegger, 1994, pp. 102-103). Hacer un discurso sobre la 
“donación del ser” es por esto profundamente problemático. Porque es 
el discurso sobre el ser lo que nos impide acceder al Ser que es donado y 
lo que impide que la donación pueda acceder al Ser. El discurso, por su 
misma constitución, sólo podría insistir en que la presencia a veces es del 
«hombre» y a veces del «Ser», intentando hacer de la presencia del Ser 
otra cosa que la Nada. Pero sólo evitando la caída en lo nulo, no puede 
decir que «el Ser» y «el hombre» son lo mismo, en el sentido de una 
pertenencia mutua. El discurso no alcanza el ámbito de la pregunta, ya 
que, diciendo a partir de él, “seguimos dejando a ambos [Ser y hombre] 
ser para sí” (Heidegger, 1994, p. 105). 

Si “Ser” dice la mismidad problemática en que la esencia del Ser y la 
esencia del hombre se pertenecen, no depende del primero que el decir 
sea adecuado o no al segundo. Pero tampoco puede abandonarse al 
“capricho de los que dicen” las palabras fundamentales que llegaríamos 
a utilizar luego de atravesar la línea. Nuevamente, no se trata de oponer 
el Ser a nuestro propio empeño. Lo problemático es que el pasaje “sobre 
la línea” se mueve en el ámbito de la Nada, y que esta no desaparecerá 
con la consumación del nihilismo. La sombra de la nada seguirá 
acompañado al Ser, ya que el Ser es nada de lo ente. El nihilismo sólo podrá 
ser pensado adecuadamente cuando el nihil abandone su apariencia 
anonadante ligada al valor, para alcanzar a los hombres convertida en 
el Ser (Heidegger, 2014, pp. 563-567; Heidegger, 1994, p. 106). Dándole 
lugar, es la nada la que determina la tensión de su existencia fáctica. Esto 
explica que el “círculo mágico” de lo Mismo sea constitutivo del pensar, 
burlándose a sí mismo cada vez que intenta, en algún momento de su 
recorrido, transformar lo “Mismo” en una presencia plena. El círculo “es 
una espiral oculta” –aquella que más arriba nos enseñaban mostrando 



129Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

los animales de Zaratustra. Como espiral, la línea debe ser llevada hacia 
su retorsión, que es recogimiento y reenvío de nuestra esencia junto al 
Ser. Si la espiral se oculta en el agotamiento del círculo, no podremos 
saber nada de la esencia de la Nada, del Ser y del nihilismo, a mediante 
proposiciones enunciativas (Heidegger, 1994, p. 107). 

Otro decir es exigido. Si este involucra que lo que ha llegado a 
expresarse se quiebre y disperse en su llegar a ser, comprendemos que 
para Heidegger la marca del cruce de la línea sea una tachadura en forma 
de cruz (X) que cae sobre el Ser, la que señala el despliegue unitario de la 
cuaterna [das Geviert] en que esencia todo lo que es: cielo, tierra, divinos 
y mortales. La marca pretende impedir la representación metafísica del 
ser como presencia más allá de sus contingencias. Porque es el ser como 
más allá lo que permite que la metafísica represente al hombre como 
animal racional. Como ser vivo dotado de logos, determinado a partir 
del vivir y del vivenciar. Pero el lugar esencial del hombre es en el Ser. 
Ante todo, debe convertirse [werden] en mortal, ser capaz de muerte. La 
muerte es “el cofre de la nada”, el albergue [Gebirg] del Ser, lo que acoge 
dentro de sí, por no ser algo mero ente, lo “esenciante del ser”. Llegando 
a ser mortales, los hombres son la relación esencial con el ser en tanto 
que ser (Heidegger, 2007b, p. 251). El Ser necesita de la esencia humana 
devenida mortal para abandonar la apariencia del para-sí. Con ello, la 
presencia marcada y diferida se vuelve hacia la esencia humana. En ella 
se consuma la donación, siempre que la esencia humana se acuerde en 
ella (Heidegger, 1994, p. 108). El ser del hombre es la memoria del Ser, 
pero del Ser tachado. El hombre pertenece a la tachadura del Ser, a lo 
infranqueable de la línea pre-ontológica. De esta recibe el mandato para 
pensar, porque esta forma de presencia es lo que funda la donación del 
Ser. Pensada así la Nada, el hombre no participa contingentemente, sino 
que esencialmente, del nihilismo (Heidegger, 1994, p. 109). La esencia 
del hombre pertenece a la esencia del nihilismo; es su zona y es la línea 
que la constituye. 

En La voluntad de poder, Nietzsche describe el nihilismo como una 
situación en la que el hombre “abandona el centro para dirigirse hacia 
la X”. Sentencia del todo equiparable, y tal vez hasta complementaria, 
de la de Heidegger, cuando sostiene que el nihilismo es el proceso en el 
cual, del Ser como tal, “ya no queda nada”. Por lo tanto, “que el hombre 
abandone el centro para dirigirse hacia la X sólo es posible porque “del 
Ser ya no queda nada” (Vattimo, 1987, p. 23). Pero no sólo en el plano 
de las definiciones puede verse concordar a Nietzsche y Heidegger. 



130 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

También sobre los contenidos y los modos de manifestación del nihilismo 
sus proposiciones concuerdan, a pesar de que para Heidegger parezca 
algo deseable ir “más allá” del nihilismo, mientras que para Nietzsche el 
nihilismo es todo cuanto debemos esperar. Para Nietzsche el proceso del 
nihilismo puede resumirse como la muerte de Dios o la desvalorización 
de los valores supremos, mientras que para Heidegger el “Ser se aniquila 
cuando se transforma completamente en valor” (Vattimo, 1987, p. 24). 
Esta coincidencia habría que entenderla a partir de las implicancias de 
la reducción del Ser al valor. 

Si el Ser no está en posesión de sujeto, si no es puesto por él mismo 
como causa o supremo valor, el ser se disuelve sin reservas en las 
“transformaciones indefinidas” del discurrir del valor (Vattimo, 1987, 
p. 25). Este deslizamiento es lo que da su verdadero papel teórico “a 
la muerte de Dios” en Nietzsche y lo que entrega el “axioma de su 
teología”. Hay para los dioses varias maneras de morir: esta constatación, 
es una especie de firma o marca de los dioses (Dumoncel, 2011, pp. 24-
25). El “nihilismo consumado” que se desprende de esto, impide que 
la liquidación de los valores supremos restablezca una nueva situación 
de valor –al modo del “valor de la ausencia de valor”– al demostrar 
que se ha vuelto superfluo afirmar lo “propio” de cada cual: el mundo 
verdadero se torna fábula (Vattimo, 1987, p. 28). La fábula, como el 
descogitar poético de Zaratustra, es el mundo verdadero, porque no hay 
ninguna verdad trascendente que la demuestre como falsa. La fábula 
“es un experimento con la verdad”, que atenta contra el valor metafísico 
de una experiencia auténtica y sólidamente fundada: “la autenticidad 
–lo propio y la reapropiación de lo propio– ha perecido con la muerte de 
Dios” (Vattimo, 1987, p. 29). La técnica, por tanto, también es fábula. Es 
saga, mensaje transmitido que se realiza en la historia de la metafísica. 
Pensada de esta manera es posible despojarla de sus pretensiones de 
constituirse en una nueva “realidad fuerte”, que pueda aceptarse como 
evidente (Vattimo, 1987, p. 29). 

En el diagnóstico de “deshumanización” por efecto de la técnica, 
perdura el esfuerzo metafísico de sobrepasar la alienación de la 
subjetividad mediante la subjetividad, con miras a una reapropiación 
de sí. Este esfuerzo de reapropiación es el que conduce siempre a un 
menos en plenitud, y lo que alimenta en el hombre el nihilismo reactivo, 
que hace crecer en él la voluntad como venganza. Cuando aún si nada 
se presenta como tal, “hay” superación. Cada vez que la Metafísica se 
lanza hacia la superación, en la captura de su propia esencia, encuentra 



131Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

una Nada de presencia que es, sin que lo sepa, lo que la funda, y la 
desfonda, en el Ser. Con la consigna de dejar a la metafísica “abandonada 
a sí misma”, Heidegger entiende que en la imposición universal de 
la Gestell también se encuentra el “primer e insistente destello” del 
Ereignis (Heidegger, 1990, p. 90). Como esencia del mundo técnico, en 
la Gestell encontramos una mutua pertenencia del hombre y del Ser. La 
mutua “provocación” de hombre y ser, rasgo característico del mundo 
técnico, sucede como acontecimiento apropiador. El ser se sustrae en una 
dirección que no es la prevista por su determinación metafísica, sin dejar 
de permanecer en contacto con ella. Y el hombre es un “indicador”, un 
“signo por interpretar en el camino hacia lo que se sustrae” (Heidegger, 
2008, pp. 20-21). 

Esta orientación de la experiencia en el mundo técnico permite 
agregar un matiz a lo planteado por Jünger respecto de la fotografía. 
Para Jünger, la historia mundial corre el riesgo de convertirse en una 
colección de imágenes inmediatamente disponibles. Los medios técnicos 
provocan una especie de eterno presente, que hace que nuestra era de 
la “reproductibilidad técnica” se caracterice por la retirada del sentido 
como acontecimiento. El retiro es un atentado contra el entendimiento, 
porque mientras más se nos aceran los “hechos”, menos capacidad 
tenemos de entender el mundo que nos traen. Pero en el contexto del 
retiro como acontecimiento apropiador, como sostiene Eduardo Cadava 
(2014), la fotografía “no consisten en la capacidad de reproducir un 
objeto, sino que en la de separarlo de sí”. Lo que hace a la fotografía ser 
tal, “es su fuerza de interrupción de las condiciones de configuración 
y percepción del mundo”. Si no hay nada antes que la fotografiabilidad 
del mundo, “el mundo surge desde el instante de su muerte”. Porque 
buscando eternizar su objeto, la fotografía vuelve una y otra vez al 
acontecimiento de su muerte, haciendo surgir con su búsqueda, la 
historia a la que ya no pertenecemos. Debido a su anhelo de perdurar, la 
fotografía acoge su propia muerte (Cadava, 2014, pp. 38-40; 58-59). 

En el Ereignis, el Ser y el hombre adquieren lo que les es esencial. Se 
despojan de las determinaciones que les prestó la metafísica: la solidez, 
la fundación, lo propio, la fortaleza, la realidad, etc. Pensar el Ereignis 
como acontecimiento apropiador significa disponerse a construir y habitar 
un “ámbito oscilante en sí mismo”, en el que ser y hombre podrán 
alcanzarse sin alcanzarse. No será sino del lenguaje de donde “el pensar 
reciba la herramienta de trabajo para esa construcción en equilibrio” 
(Heidegger, 1990, p. 93). 



132 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Lo que el pensar recibe del lenguaje debe ser pensado en la puesta en 
relación del Ereignis, la Überwindung y la Verwindung. “¿En qué consiste, 
pues la superación [Überwindung] del nihilismo? En la convalecencia 
[Verwindung] de la metafísica” (Heidegger, 1994, p. 112). La Metafísica 
no ha hecho todavía su salida efectiva. Agotada y superada, es como 
ejerce el mayor de sus dominios. Permanece con nosotros como lo hacen 
los rastros de una enfermedad; como un dolor al que nos resignamos, 
nostálgicos del ser y exiliados de las palabras exactas. La metafísica es 
nuestro presente y nuestro pasado por venir. Inscrita en la diferencia 
ontológica, la Metafísica es irreductible. Al igual que la diferencia 
ontológica, que jamás podrá ser congregada plenamente en la presencia, 
la Metafísica no puede alcanzarse, absolutamente, a sí misma. 

Con la Verwindung, entendida no sólo como convalecencia, sino que 
también como torsión, Heidegger asegura que, si la diferencia ontológica 
es el destino de la Metafísica, antes de superarla, es necesario padecerla, 
agotándola en la retorsión de su clausura. En la línea trazada entre la 
superación [Überwindung] y la Metafísica, se sostiene “inestablemente” 
la apropiación [Verwindung] de su esencia nihilista, entre olvido y 
rememoración. El rememorar recuerda lo que ha sido pero que no ha 
pasado, lo que ha sido sin presentarse, prolongando en la historia el 
acontecimiento del Ser (Heidegger, 1994, p. 115). El ser se retira en su 
secreto para darse como la promesa de sí mismo. Si el lenguaje, como la 
casa del ser, no arriba nunca a la presencia, es porque este no promete 
algo en tanto tal, sino que “promete su promesa”, permaneciendo, 
incondicionalmente, delante de sí mismo. El lenguaje puede ser 
considerado como una afformación [Afformation] o un afformativo 
[Afformative], que expone lo no arribado, entregando lo que no puede 
darse. Es un evento o “formación” que bajo ninguna forma llega a ser 
exhaustivamente (Hamacher, 1991, p. 1144). Este permanecer fuera 
en su retirarse, que esencia en el nihilismo, es lo que se esencia en 
toda época de la historia del ser. Ek-sistiendo, el Ser se promete en su 
desocultamiento, y como promesa de su verdad, “retiene en sí su propia 
esencia” (Heidegger, 2013, p. 827), determinando una época del Ser y la 
cura de un pensar por venir.

Bibliografía
Cadava, E. (2014). Trazos de luz: tesis sobre la fotografía de la historia. P. 

Cortés Rocca (trad.), Santiago: Palinodia.



133Heidegger: el dolor, el nihilismo y la línea de la Metafísica

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) ISSN: 0188-6649(impreso), 2007-8498(en línea) pp.109-134

Cassin, B. (2014). La nostalgia. Ulises, Eneas, Arendt. P. Betesh (trad.), 
Buenos Aires: Nueva Visión.

Cattaneo, G. (2016). Topología del ser, topología del sujeto. Un diálogo 
entre Martin Heidegger y Jacques Lacan (Tesis de Doctorado). Santiago: 
Universidad de Chile.

Dumoncel, J.-C. (2011). En torno a la muerte de Dios. La doctrina 
escondida del Zaratustra de Nietzsche. Me cayó el veinte, 23, 23-33.

Hamacher, W. (1991). Afformativa, Strike. Cardozo Law Review, 13(4), 
1133-1157.

Heidegger, M. (1990). Identidad y diferencia. H. Cortés, & A. Leyte (trads.), 
Barcelona: Anthropos.

Heidegger, M. (1994). Hacia la pregunta por el ser. En M. Heidegger, 
& E. Jünger, Sobre el nihilismo. J. L. Molinuevo (trad.), (pp. 71-127). 
Barcelona: Paidós.

Heidegger, M. (2000). Tiempo y Ser. En M. Heidegger, Tiempo y Ser. 
M. Garrido, J. Molinuevo, & F. Duque (trads.), (pp. 19-44). Madrid: 
Tecnos.

Heidegger, M. (2001b). ¿Quién es el Zaratustra de Nietzsche? En M. 
Heidegger, Conferencias y artículos. E. Barjau (trad.), (pp. 75-94). 
Madrid: Tecnos.

Heidegger, M. (2001a). Superación de la metafísica. En M. Heidegger, 
Conferencias y artículos. E. Barjau (trad.), (pp. 51-74). Barcelona: del 
Serbal.

Heidegger, M. (2007a). La Vuelta [Die Kehre]. En M. Heidegger, Filosofía, 
ciencia y técnica. F. Soler & J. Acevedo (trads.), (pp. 191-203). Santiago: 
Universitaria.

Heidegger, M. (2007b). La Cosa. En M. Heidegger, Filosofía, ciencia 
y técnica. F. Soler & J. Acevedo (trads.), (pp. 233-257). Santiago: 
Universitaria.

Heidegger, M. (2008). ¿Qué significa pensar? R. Gabás (trad.), Madrid: 
Trotta.

Heidegger, M. (2014). Nietzsche. J. L. Vermal (trad.), Barcelona: Ariel.
Jünger, E. (1994). Sobre la línea. En M. Heidegger & E. Jünger, Acerca del 

nihilismo. J. L. Molinuevo (trad.), (pp. 15-69). Barcelona: Paidós.
Jünger, E. (1995). Sobre el dolor. Seguido de La movilización total y Fuego y 

movimiento. A. Sánchez Pascual (trad.), Barcelona: Tusquets.
Malpas, J. (2012). Heidegger and the Thinking of Place: Explorations in the 

Topology of Being. Massachusetts: MIT.
Oyarzun, P. (2005). Entre Celan y Heidegger. Santiago: Metales Pesados.



134 Gianfranco Cattaneo Rodríguez 

Tópicos, Revista de Filosofía 58, ene-jun (2020) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México

Vattimo, G. (1987). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la 
cultura postmoderna. A. Bixio (trad.), Barcelona: Gedisa.

Vattimo, G. (1992). Más allá del sujeto. Nietszche, Heidegger y la hermenéutica. 
J. C. Gentile (trad.), Barcelona: Paidós.


