http://doi.org/10.21555/top.v0i57.1058

Definitions, Meaning and Truth: Aporias in
Hobbes” Linguistic Theory

Definiciones, significado y verdad: aporias de la
teoria lingtiistica de Hobbes

Mauro Javier Saiz

Instituto de Investigaciones, Facultad de Ciencias Sociales,
Universidad Catélica Argentina;

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
(CONICET)

Argentina

maurojsaiz@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8297-2852

Recibido: 23 - 04 - 2018.
Aceptado: 11 - 06 - 2018.

@ @ @ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution
NATETEYY -NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



256

Mauro Javier Saiz

Abstract

This essay aims to recover the conflictive nodes in T. Hobbes’
theory regarding language, science and truth. Revisiting the di-
verse and contradictory readings that have arisen around these
areas of his work we intend to point out the tensions inherent to
Hobbes’ scientific project. No definitive answer is given to close
the discussion; instead we aim to offer hints to identify the au-
thor’s positions (both explicit and implicit) that are hard to rec-
oncile. Thus we intend to contribute to a deeper understanding
of the multiple possibilities the Hobbesian text offers.

Keywords: Hobbes; language; science; truth; nominalism.

Resumen

Este trabajo busca recuperar los nodos conflictivos de la
teoria de T. Hobbes en torno al lenguaje, la ciencia y la verdad.
Recorriendo las lecturas diversas y contradictorias a que estos
campos de la obra del filésofo inglés han dado lugar se pretende
evidenciar las tensiones inherentes al proyecto cientifico de
Hobbes. No se ofrece una solucion final que clausure la discusion,
sino que se presentan pautas para lograr identificar las posturas
(declaradas e implicitas) del autor que son de dificil conciliacion.
De este modo, se pretende contribuir a una comprension mas
profunda de las multiples posibilidades que el texto hobbesiano
ofrece.

Palabras  clave: Hobbes; lenguaje; ciencia; verdad;
nominalismo.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



257

Definiciones, significado y verdad

L. Introduccion

No siempre se reconoce la importancia del lenguaje para la filosofia
politica de Thomas Hobbes. Esto resulta tanto mas curioso, cuanto que
él mismo la destaca en mas de una ocasion. Este campo es un nodo
crucial que conecta sus teorias del conocimiento, de la ciencia, de la
verdad y de la politica. Asi, por mencionar un ejemplo bien conocido, la
imposibilidad de establecer el sentido de los términos morales es una de
las caracteristicas fundamentales del estado de naturaleza que conduce
al enfrentamiento entre los hombres y la eventual necesidad de fundar
la sociedad civil.

Pero este reconocimiento sdlo resuelve a medias la cuestion. En
un analisis mas detallado, la concepcién del lenguaje y de la ciencia
(que es uno de sus frutos) del pensador inglés, aparece bastante mas
problematica de lo que se podria suponer a primera vista —y de lo que él
mismo estd dispuesto aadmitir. En ella se cruzan las posiciones filosoficas
fundamentales del autor (como el materialismo o el nominalismo) con
otras exigencias especificas que atraviesan su proyecto intelectual (como
la necesidad de fundar el poder soberano absoluto y resolver el conflicto
entre los hombres, o la pretension de desarrollar un nuevo modelo
cientifico).

En el curso de este trabajo analizaremos algunos de los puntos
de mayor desacuerdo entre los intérpretes de la obra de Hobbes.
Apoyandonos en los aportes de numerosos estudiosos, ofreceremos
un planteo relativamente esquematico de las preguntas irresueltas que
emergen y un numero de potenciales respuestas a cada una de ellas.
Dista de nuestra intencién proponer una solucién tiltima y concluyente,
que clausure la discusién. No obstante, un conocimiento mas preciso
de las rispideces presentes en la propuesta filoséfica del pensador de
Malmesbury puede contribuir a evitar confusiones y contradicciones en
las diversas lecturas que se puedan hacer de aquélla.

En la siguiente seccién se presenta de manera muy resumida
la antropologia y psicologia fundamental del hombre hobbesiano,
atendiendo especialmente a las incompatibilidades que puedan existir
entre esas caracteristicas naturales y la emergencia y funciones del
lenguaje. En la tercera, tomamos en consideracion la definicion de
ciencia de Hobbes, estrechamente asociada al lenguaje, y su clasificacion
en distintas ramas, las cuales no siempre son armonizables entre si ni

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



258

Mauro Javier Saiz

con la concepcidn general antedicha. Por tiltimo, la cuarta seccién abreva
en las discusiones antecedentes y las reconduce al problema politico
fundamental de quién establece la verdad. Se ofrecen tres grandes
respuestas alternativas —no siempre mutuamente excluyentes— y los
argumentos a favor y en contra de cada una de ellas, antes de pasar a las
conclusiones finales.

II. Materialismo, nominalismo y lenguaje

Comencemos, entonces, con una presentacion sumaria de la
concepcién del lenguaje de Hobbes. Evitaremos extendernos sobre
aspectos, por lo demds, sobradamente conocidos de su propuesta
metafisica y antropoldgica.

En los primeros capitulos del Leviatan' se parte de la descripcion de
la sensacion en el hombre. Basdndose en su materialismo mecanicista,
afirma que la sensacién se produce cuando los cuerpos externos acttian
sobre los érganos humanos y estos —en tltima instancia el corazén y el
cerebro— generan una reaccion o esfuerzo (endeavour) correspondiente
hacia afuera, dando lugar, por un lado, a las pasiones, y por otro, a
la accién de la imaginacién, facultad natural que nos permite generar
imagenes mentales o fantasmas (phantasms) de las cosas sentidas o
experimentadas (Hobbes, 1839c: 1-6). Fantasma el cual, volveremos
sobre este punto mas adelante, existe fundamentalmente en el sujeto
cognoscente y no es, por si mismo, una propiedad real del objeto
exterior conocido. Cabe agregar que la reaccion motiva del organismo
no es idéntica en todos los individuos; en consecuencia, las sensaciones
y concepciones de los hombres respecto del mismo objeto diferiran en la
medida que varien las cualidades corporales y mentales del cognoscente
(Hobbes, 1839c: 28; Lloyd, 2013: 114).

La verdadera excepcionalidad humana, aquello que nos distingue
de los animales, tiene lugar cuando a ese “discurso mental”, esa sucesiéon
de sensaciones e imagenes, puramente sensible y particular, se le ahade
la capacidad lingtiistica. Para el autor inglés, es éste el paso crucial que

1 Entodo caso, las explicaciones ofrecidas en otras obras sobre este mismo

tema no difieren en lo fundamental. Mas alla de que existen algunos cambios
puntuales (como la clasificacion de las facultades en el mas temprano Elements
of the Law), estos, globalmente, no alteran la posicion materialista, mecanicista y
sensualista del mundo y del conocimiento humano. Ver la caracterizacion que se
hace en Human Nature (Hobbes, 1839d: 2-14).

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



259

Definiciones, significado y verdad

aumenta exponencialmente las capacidades y posibilidades del hombre.
Sin embargo, esta facultad no es natural, sino adquirida. Recordemos
cédmo se da este proceso de invencién del lenguaje.

En primer lugar, segin Hobbes, los seres humanos pueden
complementar su imaginaciéon y memoria (que no son, en rigor, sino una
y la misma cosa), con el establecimiento de marcas (marks), que cumplen
exclusivamente la funcién de traer a la mente la imagen o sensacién
pasada a la que habian sido asociados. Aunque ciertos objetos externos
pueden ser arbitrariamente designados como marcas de una concepcion,
Hobbes estd evidentemente mas interesado en el caso en que para esta
tarea los hombres se sirven de “nombres”.? Una segunda funcién de estos
términos, incluso mas relevante, es la de servir como “signos” (signs),
que, al ordenarse en una oracién o proposicion, permiten hacer presente
a otros una imagen o concepcién que el hablante tuviera en su mente
(Hobbes, 1839a: 16). Los beneficios de dar este paso son incalculables, ya
que sin lenguaje o habla (speech) los hombres jamas podrian haber salido
de su estado natural y haberse reunido en sociedades civiles (Hobbes,
1839c: 18).

Llegados a este punto, ya emergen algunas dificultades de
interpretacion. Si nos concentramos exclusivamente en el aspecto
lingtiistico, las primeras preguntas que cabe formular son: ;como
funciona internamente el lenguaje? y ;qué relacion tiene con la realidad
exterior? La respuesta parece evidente, ya que es el propio autor quien
desarrolla en profundidad su teoria en la primera parte del De corpore,
sosteniendo la tesis nominalista de que los nombres no significan, por
si mismos, las realidades exteriores, sino solamente las concepciones de
aquel que los emplea (Hobbes, 1839a: 17). La posicién tradicional ha sido
seguirlo en su autoidentificacion como nominalista y convencionalista

2 FEsta exposicion se repite, sin diferencias sustanciales, en los Elements

(Hobbes, 1839d: cap. 5), Leviathan (1839¢: cap. 4) y en su versién mas desarrollada,
en De corpore (1839a: parte I). Para una primera presentacion, tomaremos todas
estas fuentes como equivalente. Mas abajo se explicitan algunas citas que
introducen divergencias puntuales y generan distintas interpretaciones.

3 En la terminologia de Hobbes, “nombres” (names) o “apelaciones”
(apellations) son los elementos lingiiisticos primarios —aunque no los tnicos—
a partir de los cuales se construiran las estructuras mas complejas, como
proposiciones y silogismos (Hobbes, 1839a: 29-30).

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



260

Mauro Javier Saiz

(Tonnies, 1988: 227-230; Lukac de Stier, 1999: 82-84).* Pero, no obstante
su declaracién expresa, no todos los estudiosos de este aspecto del
pensamiento del filésofo de Malmesbury estan dispuestos a admitirla sin
mas. Duncan (2011; 2016a) analiza diversas teorias de la significacién en
la obra hobbesiana: mientras que en los pasajes en que especificamente
Hobbes trata su teoria del lenguaje suele repetir su afirmacion de que las
palabras remiten a concepciones y no a cosas reales, en aquellos otros
donde analiza el significado puntual de algiin término tiende a hablar
de él como si refiriera a un objeto real. Finn (2006: 131-134) y Dungey
(2008) reconocen esa misma tension.

En un estudio profundo de los aspectos lingiiisticos de la
teoria hobbesiana, Abizadeh repasa esta discusion y las diferentes
interpretaciones propuestas. En su propia lectura, efectivamente, a
pesar de las ambigiiedades en el uso, Hobbes carece de una funcion de
referencia o denotacidn, es decir, una relacion semantica entre nombre
y objeto (Abizadeh, 2015: 7-8). En la posicion contraria, Zarka (1997: 79-
83) encuentra que existe tanto una funcién de significacién como otra de
referencia, pero ambas son completamente arbitrarias.

En el fondo, lo que hace esta cuestion relevante para nuestro estudio
son sus consecuencias en el campo de la verdad y la comprensién. Si
seguimos la interpretacion favorecida por el mismo Hobbes, toda la
facultad racional del hombre se reduce a la capacidad del “calculo, es
decir la adicion y substraccion, de las consecuencias de los nombres
generales acordados para marcar y significar nuestros pensamientos”
(Hobbes, 1839c¢: 30);° y simultaneamente, la verdad se convierte en una
propiedad del lenguaje y no de los objetos reales, como el mismo filésofo
observa (Hobbes, 1839c: 23). Por lo tanto, la verdad de una afirmacién
consistird en “el correcto ordenamiento de los nombres en nuestras
afirmaciones” (Hobbes, 1839¢c: 23). En este sentido, una proposicién
es verdadera cuando se estructura bajo el modelo “A es B” y B es en

4 “[El] convencionalismo moral es, por otra parte, una consecuencia del

nominalismo 16gico, cuya constante presencia en las obras propiamente teoricas
se podra rechazar e incluso negar, a la luz de un analisis completo de la l16gica
hobbesiana, su verdadera consistencia, pero no se podra dejar de reconocer su
explicita e insistente formulacion y su presencia operativa en las obras politicas”
(Bobbio, 1991: 137).

> Todas las traducciones de las obras inglesas son nuestras, salvo donde se
indique lo contrario en el listado de referencias bibliograficas.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



261

Definiciones, significado y verdad

efecto un nombre que contiene A en su significado (y ambos nombres
pertenecen a la misma clase, ya que seria absurdo copular nombres de
cosas con nombres de nombres, como observa en repetidas ocasiones).

Ahora bien, una dificultad evidente emerge de este relato. Si (1) los
nombres no significan mas que concepciones, sin poseer una referencia
directa en las cosas externas, y (2) las propias concepciones son variables
entre individuos y en el tiempo para el mismo individuo, se sigue que
(3) es imposible que los nombres mantengan un significado constante
o que puedan operar adecuadamente la funcién de significacion frente
a otro orador que dificilmente podria llegar a hacer presente en su
mente la misma concepcién que el emisor o hablante tiene en la suya
y pretende comunicar. El de los significados inconstantes es, en cierto
sentido, el gran problema que los hombres deben enfrentar en el estado
de naturaleza y, desde cierto punto de vista, la razon de la necesidad de
salir del mismo (Hobbes, 1839c: 28). Notese que el problema es incluso
previo o mas inclusivo que el del significado de los términos morales,
porque desde este punto de vista, serian todos los nombres los que
estarian sujetos a esta indeterminacién fundamental.®

La salida de Hobbes parece ser el convencionalismo. Es el acuerdo en
el uso de los términos el que le da constancia y posibilita la comunicacién
y comprension mutua. Una vez que se fije convencionalmente el sentido
de los nombres, serd posible razonar adecuadamente y evaluar la verdad
o falsedad de las proposiciones (Hobbes, 1839a: 56; 1839d: 210-211). Esto
da lugar a toda otra serie de objeciones en torno al problema de la verdad
y el conocimiento, sobre las que volveremos en la siguiente seccion. Sin
embargo, antes debemos abordar una cuestién mas pragmatica, pero no
por ello menos relevante.

®  Lukac de Stier (1999: 87-91) presenta el mismo problema desde el punto

de vista de los nombres universales. Coincido en que Hobbes no llega a resolver
el problema del salto de la sensaciéon o imagen individual y el nombre universal
(ver también Finn, 2006: 153-158), pero entiendo que la dificultad es incluso
anterior. Aun si nos limitaramos a la comunicacién de nombres particulares,
el objeto exterior individual percibido seria captado de modos diferentes por
diversos sujetos. Es decir, nunca podria haber comunicacién perfecta, siquiera
de lo particular (Dungey, 2008: 202-206; Martinich, 1999: 129-130). En alguna
medida, esta es una critica comtn a toda filosofia nominalista, pero la teoria
lingtiistica de Hobbes y su insistencia en la no captacion de los rasgos objetivos
clausuran la posibilidad de otras salidas que la epistemologia contemporanea ha
ofrecido ante la misma objecion.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



262

Mauro Javier Saiz

Admitamos con Hobbes que el lenguaje se hace posible por acuerdo
en el significado de los nombres, y, por otra parte, que el lenguaje
es imprescindible, en cuanto es gracias a él que los hombres pueden
realizar el pacto que haga nacer al soberano y a la sociedad civil,
arrancandolos del estado de guerra en que se encontraban. Podemos
interrogarnos acerca del orden en dicha secuencia: ;el lenguaje debe
ser posible para que tenga lugar el contrato? Si es asi, deberia haber un
acuerdo lingiiistico previo a la enunciacion del pacto, que no deja de ser
un acto de habla. En ese caso, ;no se vuelve superfluo el propio acto de
contratar, siendo que el acuerdo ya es posible en el estado natural (y esto
era precisamente lo que el contrato venia a resolver)? Evidentemente, no
se trata aqui de una discusion cronolédgica. Como muchos han observado,
todo el planteo contractual vale menos como una descripcion histérica
que como un ejercicio mental para la dilucidacion de las obligaciones
sociales y politicas y las consecuencias de su violacién.” Al contrario,
lo que nos importa centralmente es el argumento 1dgico: si el pacto
social solo puede sostenerse mediante el ejercicio de un poder politico,
(como es posible que un tipo de acuerdo lingiiistico sea precondicién
del mismo pacto?

Que el lenguaje no puede ser privado en la teoria hobbesiana
es algo generalmente aceptado. El cardcter de marcas si puede ser
impuesto individualmente, por cuanto su funcion se agota en la propia
persona que recuerda la concepcion asociada, pero el caracter de signo
solo puede entrar en efecto en cuanto haya un otro que sea capaz de
reconocer el valor significativo del nombre y en cuya mente se (re)
produzca la concepcién asi significada como consecuencia. De ello se

7 Esto, independientemente de que Hobbes creyera que efectivamente

pueden existir pueblos en un estado de naturaleza —como los indigenas
americanos o los Estados entre si, en la arena internacional- o que se puede
revertir al mismo —como cualquier sociedad en el caso de una guerra civil.

La discusion sobre la relevancia real del contrato en el conjunto del
pensamiento hobbesiano excede con mucho el marco de este trabajo. Recordemos
simplemente que existe toda una tradicion interpretativa que considera que el
verdadero propdsito de Hobbes es justificar la adhesion al poder absoluto, y el
contrato no es mas que un argumento légico persuasivo para dicha obediencia
que, sin embargo, se justifica por si misma. La referencia clasica aqui es a Schmitt
(2002); mas recientemente Ryan (2006: 227-228) afirma que el verdadero interés
de Hobbes esta en el gobierno por adquisiciéon, mientras que Hoekstra (2004)
discute qué tan cerca estaba el autor de los teodricos del poder de facto.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



263

Definiciones, significado y verdad

sigue que, debiendo existir el lenguaje para dar lugar al acto contractual,
seria necesario imaginar la existencia de comunidades lingiiisticas no
naturales, pero si precontractuales. Bell (1969), Zarka (1997), Palacios
(2001), Patellis (2001), Gabriel (2009), Ramirez (2011) reconocen —todos—
la existencia de lenguaje en el estado de naturaleza. Entre ellos, quienes
enfrentan mas directamente esta aparente paradoja son Zarka y Palacios.
Para el estudioso francés, el lenguaje funciona, en el estado natural,
bajo lo que da en llamar “régimen de inflaciéon”. Esto significa que cada
individuo actia como centro de produccion e interpretacion de signos,
que es lo que produce competencia, desconfianza y busqueda de gloria
—las famosas causas del estado de guerra hobbesiano. La salida a ese
régimen inflacionario vendria dada por la institucién del soberano,
quien se transforma en el centro de produccion predominante y el tinico
de interpretacion, univocando significados e instaurando un “régimen
de autorregulaciéon” lingiiistica (Zarka, 1997: 124-130). Palacios,
considerando explicitamente la objecién aqui planteada, responde que
una comunidad lingtiistica es distinguible de una comunidad politica,
y también lo son el grado de racionalidad y de acuerdo necesario para
posibilitar cada una. Por lo tanto, no se cae en una argumentacion
circular al afirmar que primero existié la comunidad lingtiistica a partir
de una pragmatica minima que, de todos modos, no hacia superflua
ni irrelevante la unién politica, la cual le otorgaria una estabilidad y
seguridad de la que no disponia anteriormente (Palacios, 2001: 53-59).8
La lectura de ambos intérpretes es plausible y, tal vez, sea la tinica
respuesta razonable a la paradoja de la circularidad entre prioridad
del lenguaje y necesidad del pacto. Con todo, no llega a resolver
satisfactoriamente el interrogante planteado. Admitiendo la traduccién
semiologica del estado de naturaleza que Zarka propone, donde en
altima instancia el mismo problema de indeterminaciéon semdntica
se convierte en la raiz o la explicacién de la mecdnica de las pasiones
que Hobbes postula como conducentes a la guerra,” su exposicion y

8 Interesantemente, partiendo de una comprensién similar del problema

del origen, ambos autores llegan a una conclusion diferente respecto del modo
en el que el soberano resuelve el problema lingiiistico. En la cuarta seccion de
este trabajo compararemos ambas posturas en relacion a dicho tema.

9 Tuck (2006: 184-185) propone una clasificacién de los intérpretes de
Hobbes. De un lado estarian quienes creen que el principal conflicto del estado
de naturaleza es entre intereses opuestos o contradictorios, y del otro aquellos

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



264

Mauro Javier Saiz

la de Palacios abordan el problema practico-sociolégico de como seria
posible el acuerdo en situaciéon de desconfianza, pero no la dimensién
psicoldgico-epistemoldgica respecto de la comunicacién de concepciones
esencialmente mutables y subjetivas.

III. Filosofia natural y civil

El lenguaje es central a la teoria hobbesiana mas alla de su caracter
evidente de conditio sine qua non del contrato social. En el plano
epistemoldgico, la invencidon del lenguaje es lo que permite a los
hombres universalizar el pensamiento, lo cual sélo es posible a través
de la imposicién de nombres universales sobre una pluralidad de casos
individuales semejantes (Hobbes, 1839d: 21). A la postre, esta capacidad
esta en la base del desarrollo de la ciencia o filosofia (ambos términos
son intercambiables en la terminologia del pensador de Malmesbury)."

La definicién que Hobbes ofrece De Corpore es la siguiente:

Filosofia es un conocimiento tal de los efectos o
apariencias, como adquirimos por correcto raciocinio
a partir del conocimiento que tenemos primero de
las causas o generacion: y de vuelta, de tales causas
o generaciones como pueden ser a partir de conocer
primero sus efectos (Hobbes, 1839a: 3).

En Leviatin habia dado una definicion sustancialmente idéntica
(Hobbes, 1839c: 35). Dicho conocimiento cientifico s6lo puede adquirirse,
como dijimos, razonando a partir de nombres, lo cual queda patente en
la propia estructura del texto: los subsiguientes capitulos del De Corpore
estdn dedicados a los nombres, las proposiciones y los silogismos,

que consideran que la principal razon de desacuerdo y lucha deriva de las
creencias y opiniones de los hombres. En ultima instancia, para él, el propio
texto hobbesiano no permite una distincion tan tajante, puesto que los propios
intereses de los hombres naturales no son simples, sino que estan mediados por
su propia concepcion de lo que merecen, la interpretacion de las intenciones
de los otros, etc. En este sentido, Tuck admitiria que la situacion se puede
plantear en términos de indeterminacién semantica, ambigiiedad del discurso
y desacuerdo en torno al significado, aunque él mismo no llega tan lejos como
Zarka en esta interpretacion en términos lingtiisticos.

10 Para un interesante analisis de la posiciéon de Hobbes en la naciente
disputa entre fildsofos y “cientificos”, ver el trabajo de Balzi (2008).

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



265

Definiciones, significado y verdad

respectivamente. En el Leviatin, la conexién de la ciencia con el lenguaje
es todavia mas clara:

[la razén se alcanza] obteniendo un método bueno
y ordenado para proceder de los elementos, que son
nombres, a aserciones hechas por conexién de uno de
ellos con otro, hasta que llegamos al conocimiento de
todas las consecuencias de los nombres pertinentes al
tema en cuestion; y esto es a lo que los hombres llaman
ciencia (Hobbes, 1839c: 35).1

Como es frecuentemente sefialado, Hobbes adopta el método
resolutivo-compositivo, que, teniendo una larga historia, con raices en
los filésofos griegos, habia sido adoptado en sus dias por Galileo (Lloyd,
2013: 77-78). Si nos apegamos a la conexion entre ciencia y lenguaje
delineada mas arriba, el método se convierte en uno de operaciones
puramente lingiiisticas: la resolucién o analisis y la composiciéon o
sintesis lo serdn de un nombre en sus componentes, y las relaciones
de generacién descubiertas también lo seran entre nombres. Esto se
explica a la luz de la fascinacion del pensador inglés por la geometria,
la cual operaba precisamente de esa manera: partiendo de definiciones
arbitrariamente impuestas, deducia sus conclusiones y construia asi
un edificio tedrico sélido y monolitico. En consecuencia, la actividad
cientifica no presenta una relacion estricta con la realidad material
(Lukac de Stier, 1991: 67-69).

A pesar de que Hobbes introdujo variaciones en su clasificacion de
las ciencias (Sorell, 2006: 45-51; Lloyd, 2013: 91), mantuvo constante la
distincion entre la filosofia natural y la civil. El criterio de distinciéon
declarado es el tipo de cuerpos del que cada rama de la ciencia se ocupa:
naturales en un caso, artificiales o politicos —commonwealths— en el otro
(Hobbes, 1839a: 11-12). La definiciéon del método pretendia ser valida
para todo razonamiento cientifico (y el conocimiento asi adquirido),
pero la brecha entre estas dos ramas de la filosofia reproduce otra, la de

" No podemos dejar de mencionar que el propio autor sugiere en De

Corpore que un tal raciocinio respecto de las causas y efectos seria posible incluso
de modo pre-lingiiistico (1839a: 3-5), con la fuerte limitacion de que el mismo
no seria universalizable (Lloyd, 2013: 92-93). Esta posibilidad de una razén
no lingtiistica parece contradecir otras proposiciones explicitas y presenta un
problema que sera discutido en el curso de esta seccion.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



266

Mauro Javier Saiz

sus objetos de estudio, que condicionan viabilidad de aquella primera
opcion metodoldgica general. En palabras del autor:

La Geometria es por lo tanto demostrable, ya que las
lineas y las figuras a partir de las cuales razonamos son
dibujadas y descritas por nosotros mismos; y la filosofia
civil es demostrable, porque nosotros mismos hacemos
el Estado (commonwealth). Pero como de los cuerpos
naturales no conocemos la construccion, sino que la
buscamos a partir de los efectos, no existe demostracion
de cudles son las causas que buscamos, sino solamente
de cudles podrian ser (Hobbes, 183%e: 184).

Asi queda en evidencia que el método propuesto sélo puede
ofrecer una certeza cientifica absoluta (demostrable) cuando parte
de definiciones que nosotros mismos hemos construido arbitraria y
artificialmente. En cambio, parece que las ciencias naturales quedaran
relegadas a un grado de conocimiento hipotético experimental que,
en cuanto parte de la experiencia para probabilisticamente optar entre
explicaciones alternativas, no es nunca plenamente demostrativo ni su
certeza es absoluta (Lloyd, 2013: 36-9). Otros intérpretes han observado
esta incongruencia (Sorell, 2006: 57-58; Dungey, 2008: 193-195). Jesseph
(2006: 101-103) atribuye a esta concepcién de las ciencias naturales su
enfrentamiento con la corriente experimentalista mayoritaria entre
los cientificos naturales ingleses y la poca influencia posterior del
pensamiento cientifico natural hobbesiano.

Sin embargo, ;no son todas las asignaciones de nombres arbitrarias,
significando siempre nuestras concepciones subjetivas y nunca la
realidad objetiva externa? ;Y no son, en consecuencia, todas las
definiciones —que no son otra cosa que el ordenamiento de nombres
mutuamente inclusivos en una proposicion, vinculados por el verbo
“ser”— arbitrarias y, en cierto sentido, artificiales? Dicho de otra manera:
si la fijacién de nombres como signos es arbitraria, si todo conocimiento
racional es lingiiistico y la ciencia requiere simplemente deducir
silogisticamente las consecuencias de cada proposicion posterior a
partir de una primera definicién, ;qué diferencia hay entre la definicién
que demos de un cuerpo natural y de uno artificial? Danford formula
el problema en términos precisos al preguntarse: “;...como (segiin qué
estandar) puede ser evaluada la correccidn de la definiciéon?” (Danford,
1980: 114). En su lectura, es el acuerdo en el uso el que hace que una

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



267

Definiciones, significado y verdad

definicion sea “correcta”. Y esta es, en algunos pasajes, efectivamente
la respuesta de Hobbes (Dungey, 2008: 206-209; Boyle, 1987: 413). Pero
esto, aun si funcionara para el campo de la filosofia civil, no resuelve
la dificultad apuntada respecto de la natural (y, como veremos a
continuacién, tampoco parece ser completamente cierto respecto del
ambito politico).

Strong lo expresa de un modo similar:

[La ciencia] depende de que los seres humanos acuerden
la definicién correcta de las palabras. (...) Hay un
sentido definido en que el acuerdo humano es una parte
necesaria y central del establecimiento de la verdad. En
este sentido diriamos que es un convencionalista, pero
también estd diciendo que los seres humanos acuerdan
las definiciones correctas. En este sentido acepta una
nocién independiente de verdad y es un esencialista
(Strong, 1993: 145, cursiva en el original).

En definitiva, pareceria que la propia nocién de ciencia implica para
el filésofo inglés que la generacion y los efectos del objeto de estudio
estén adecuadamente descriptos. Dichas relaciones causales deben ser
verdaderas, en un sentido de correspondencia con la realidad exterior.
Esto introduce un principio de objetividad ajeno al nominalismo radical
que el autor propugna declaradamente. En un revelador pasaje del De
Corpore sostiene:

Por el conocimiento, por lo tanto, de los universales,
y de sus causas (...) tenemos en primer lugar sus
definiciones, (que no son otra cosa que la explicaciéon
de nuestras concepciones simples). Por ejemplo, el que
tiene una verdadera concepcion de lugar, no puede
ser ignorante de esta definicion, lugar es el espacio que
es poseido o llenado adecuadamente por algin cuerpo...
(Hobbes, 1839a: 70, cursiva en el original).

Esta definicién, asi como otras que ofrece en el mismo pardgrafo,
es correcta porque explica adecuadamente la “verdadera concepcion”
de la que deriva (Lloyd, 2013: 87-88). Existen algunas alternativas que
permiten explicar esta aparente contradiccion. En primer lugar, podria
hacerse notar que, en rigor, en el pasaje citado la definicién sigue
siéndolo de una concepcion, con lo que queda salvada la posicién

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



268

Mauro Javier Saiz

nominalista: la expresion lingtiistica serd correcta o verdadera cuando se
dé una correspondencia adecuada con la concepcion, que no deja de ser
captacion subjetiva mediada por los sentidos y la imaginacion de cada
individuo. Pero inmediatamente resulta evidente que esta interpretacion
no hace demasiado por salvar el obstaculo. Si permanecemos en el
espacio del complejo subjetivo concepcidn-nombre, sigue sin quedar
claro lo que distingue a la ciencia natural de la civil, puesto que ninguno
de los dos casos franquea la distancia con el mundo natural objetivo y
por ende ambas podrian perfectamente utilizar el mismo método.

Una segunda posibilidad es simplemente admitir que la
incongruencia existe e intentar identificar sus causas. Finn (2006: 137-
147) avanza la tesis de que son los objetivos politicos de Hobbes los
que lo conducen a adoptar la posiciéon convencionalista, pero que él
mismo consideraba a su propia teoria como verdadera en un sentido de
correspondencia objetiva con la realidad, esto es, creia que su descripcién
de la realidad fisica y de la naturaleza humana eran objetivamente mas
adecuadas al fendmeno que narraciones rivales.

Por su parte, Patellis (2001: 458-460), sin llegar a negar el caracter
convencionalista de Hobbes, sostiene que es la experiencia la que debe
permitir al hombre conocer los accidentes involucrados en un fenémeno
dado, a partir de lo cual la razén podrd elaborar e identificar los factores
causales mas probables. Se podria objetar que aqui, nuevamente, larazén
es menos constitutiva de la verdad que descubridora de ella a través de
un proceso que es, si, lingtiistico, pero que no logra validarse a si mismo,
sino como referencia a un mundo objetivo externo que actuaria como
parametro de la verdad. Y no es esto lo que el filésofo de Malmesbury
defiende en otros pasajes y que constituye la interpretacion tradicional.

Finalmente, Duncan (2011; 2016a) considera que lo que Hobbes en
numerosas ocasiones califica de “absurdos” (absurdities) o “habla sin
sentido” (senseless speech) suele serlo simplemente porque contradice los
presupuestos metafisicos del propio autor, perononecesariamente serian
incoherentes o incomprensibles si se partiese de definiciones diferentes.
El ejemplo paradigmatico de esta operacion retdrica es el caso de la
“sustancia incorpérea”. Esta es, para Hobbes, una contradiccién, ya que
dentro de su marco teérico sustancia es sinéonimo de cuerpo (porque, a
priori, todo lo existente es cuerpo o movimiento de cuerpos). Pero esta
primera definicion que estd dada de manera axiomatica, simplemente
debe ser admitida, junto a otros nombres elementales, para constituir la
filosofia primera desde la cual deducir el resto del corpus tedrico. Dado

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



269

Definiciones, significado y verdad

que la definicién que los escolasticos ofrecian de sustancia ciertamente
no era idéntica a la de cuerpo, ellos no estaban incurriendo en el absurdo
que Hobbes denuncia. Entonces, en esta lectura, el caracter verdadero de
una definiciéon simplemente implicaria congruencia con los principios
metafisicos arbitrariamente seleccionados por el fildsofo inglés. Lo
mismo observaba ya Whelan, quien reconocia que, si bien la ciencia es
deduccién légico-semantica, sus primeros principios son autoevidentes
e indemostrables (Whelan, 1981: 69).

Como puede verse, ninguna de las lecturas expuestas realmente
aporta una solucién que permita compatibilizar la posicién nominalista
y convencionalista originaria con el método cientifico propuesto o,
mas especificamente, con el presupuesto implicito de que los cuerpos
naturales deben ser (re)conocidos de un modo peculiar.

Antes de concluir este apartado, debemos considerar una pregunta
adicional que se desprende de la escisidon entre filosofia natural y
civil. Esta es: ;como se vinculan una y otra? ;Existe una dependencia?
¢(Es el conocimiento cientifico y correcto de los principios naturales
imprescindible para fundamentar la teoria politica hobbesiana?

La interpretacion clasica, desde Tonnies (1988: 189) hasta nuestros
dias (Whelan, 1981: 68-70; Lukac de Stier, 1999: 11-12) es seguir la
declaracién del propio programa filoséfico de Hobbes, quien lo dividié
en tres partes: el estudio de los cuerpos y sus propiedades generales, el
del hombre y sus especiales facultades y afectos, y el del gobierno civil
y los deberes de los stbditos (Hobbes, 1839b: xix-xx). En esta linea, cada
uno de estos campos de estudio sentaria las bases para la elaboracion
de los posteriores, de un modo no muy distinto al que el autor crey6
reconocer en la operatoria silogistico-deductiva de la geometria y que
pretendi6 entronizar como el método cientifico por excelencia. Desde
este punto de vista, si no se reconoce la evidencia de los primeros
principios y las definiciones basicas, el sistema en su conjunto tambalea.

Contra esta posicion debe observarse que el mismo Hobbes alterd
el orden de publicaciéon de estas obras, y él mismo admite en distintas
oportunidades que se puede comprender la validez de su teoria politica
incluso sin haber adquirido todavia los conocimientos pertenecientes a
las secciones anteriores del corpus. Asi, en el mismo prefacio al lector
del De Cive donde expusiera la organizacion prevista para su proyecto
intelectual, afirma de esa tercera parte, la cual salia a la luz primero,
que “[vio] que, asentada sobre sus propios principios suficientemente
conocidos por experiencia, no necesitaria de las secciones anteriores”

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



270

Mauro Javier Saiz

(Hobbes, 1839b: xx). Tiempo después, en el Leviatin, famosamente
propone su propia traduccién del cldsico nosce teipsum, como “léete a
ti mismo” y afirma que un hombre es capaz, considerando sus propias
acciones y pasiones, de conocer las de todos los demds, debido a su
similitud. Notablemente, concluye la introduccion a dicha obra con la
siguiente frase:

Aquel que vaya a gobernar una nacién entera debe leer
en si mismo, no a este o aquel hombre particular; sino
a la humanidad: lo cual aunque sea dificil de hacer,
mas dificil que aprender cualquier lenguaje o ciencia;
aun asi cuando haya expuesto mi propia lectura
ordenada y perspicuamente, el esfuerzo dejado a otro
serd solamente considerar si no halla lo mismo en si
mismo. Porque este tipo de doctrina no admite otra
demostracion (Hobbes, 1839c: xii).

Lo que la cita del De Cive se plantea como posibilidad de un acceso
alternativo a los principios basado en la experiencia, se convierte, en
Leviatin, en el tinico modo de demostracién para la teoria politica. En
funcién de ello, una linea de interpretacion alternativa sostiene que la
filosofia civil posee algtin grado de independencia respecto de la natural
(el cual varia segtin el lector). Entre los estudiosos que se inscriben en
esta corriente, Zarka (2006: 73-79) considera que la formulacién de la
filosofia primera hobbesiana estd disefiada para adecuarse a su filosofia
natural, pero a la hora de aplicarla al ambito civil son necesarias una
serie de operaciones lingiiisticas que, en tltima instancia, alteran en tal
medida el sentido originario que la distancia sélo queda salvada —en
opinién de este autor— por el recurso a una teologia de la omnipotencia
que permita conciliar ambas series de significados.

Sorell (2006: 54-56) opina que, al menos en la intenciéon de Hobbes,
la verdad de las proposiciones de la ciencia civil deriva de los principios
de la filosofia natural; pero al abrir la posibilidad de comprender los
postulados teoricos civiles por si mismos, aquella unidad y dependencia
queda fuertemente cuestionada. La misma postura adopta Gerth (2006:
160-164), afadiendo que el pensador inglés ni siquiera respeta su
método de partir de definiciones correctas y conocidas para deducir sus
consecuencias, por ejemplo, en el caso de la enumeracion de las pasiones
fundamentales que afectan al hombre.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



271

Definiciones, significado y verdad

Cerca de estas posiciones estan quienes, sin abordar frontalmente
el problema de la unidad metodoldgica y dependencia reciproca de las
ciencias, enfatizan el papel de la imaginacién de los hombres naturales,
lo que apartaria a Hobbes de su asumido mecanicismo para acercarlo a
un cierto tipo de constructivismo cultural (Astorga, 2008: 154-157; Frost,
2001: 34-35); o bien quienes destacan la gran diversidad de caracteres
humanos posibles a partir de la descripcién hobbesiana de las pasiones
y los distintos modos en que cada uno de ellos pueden ser llevados
al pacto social, no siempre como resultado mecanico del juego de las
pasiones naturales (Hilb y Sirczuk, 2007; Slomp, 2000).

Como se puede apreciar, hay fuertes argumentos en el sentido de
que el proyecto tedrico de Hobbes no cumple, en su realizacion concreta,
las pretensiones que el autor albergaba: la idea de una refundacion del
conjunto de la ciencia, bajo un método tinico y donde cada una de sus
partes estuviera concatenada con las anteriores por la vinculacion légico-
causal de sus principios y conclusiones. Ahora bien, si esto efectivamente
es asi, y el problema politico fundamental sigue siendo lograr una
paz duradera entre los hombres en condiciones de indeterminacién
semantica —especial, aunque no tinicamente, en el dambito moral-, queda
abierta la incégnita respecto de quién y mediante qué procedimiento
podra fijar el significado de los términos, de modo que la comunicacién
y, en ultima instancia, la convivencia sean posibles.

IV. ;Quién dice qué es verdad?

En las secciones anteriores repasamos algunas de las dificultades de
interpretacion (o, dicho de un modo mas contundente, incongruencias
logicas) que la teoria del lenguaje y de la ciencia de Hobbes presentan.
Con estas consideraciones en mente, podemos abordar ahora una
cuestion vinculada, que es a la vez epistemologica y politica: si resulta
necesario fijar el sentido de los términos y, consecuentemente, la verdad
de las definiciones y proposiciones, ;quién y como logra esta operaciéon
fundacional de la sociedad politica?

A continuacién, analizaremos tres respuestas alternativas a esta
pregunta, através de unaserie de estudiosos del pensamiento hobbesiano
-y sus objetores. Las tres lineas interpretativas' son las siguientes:

12 Notese que esta clasificacion es nuestra y los autores mencionados no

necesariamente se autoidentifican como pertenecientes plenamente a una u otra

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



272

Mauro Javier Saiz

(a) es el soberano quien fija el sentido de los términos y la verdad de
las doctrinas; (b) la verdad se fija por acuerdo en el uso de los términos
y la derivacion de sus consecuencias; (c) la verdad tiene algtin grado
de objetividad que no depende completamente de la arbitrariedad del
soberano o la convencién de los hombres.

a) El soberano determina la verdad

Tal vez la mas famosa caracterizacion es la que atribuye al soberano
nacido del contrato un poder absoluto tal que, entre otras cosas, llega a
establecer el sentido correcto de los nombres y elimina asi la conflictiva
ambigiiedad e indeterminacién semantica que los mismos tenian en el
estado de naturaleza. Respecto de las categorias morales fundamentales
se nos dice en el Leviatin:

Porque estas palabras de bueno, malo, y despreciable,
son siempre usadas en relacién a la persona que las
usa: no habiendo nada simple y absolutamente tal; ni
alguna regla comun del bien y el mal, a ser tomada de
la naturaleza de los objetos mismos; sino de la persona
del hombre, donde no hay Estado; o, en un Estado, de
la persona que lo representa; o de un arbitro o juez,
a quien los hombres en desacuerdo establezcan por
consentimiento, y hagan de su sentencia la regla en
cuestion (Hobbes, 1839c: 41, el resaltado es mio).

La posiciéon mas radical en esta linea puede ser ilustrada por la
interpretacion de Whelan (1981: 60-61), quien reconoce que el soberano
tiene, entre otras funciones esenciales para el mantenimiento de la paz,
la de la definicion autoritativa de los términos politicamente sensibles
o disputados, la cual se puede extender incluso a cualquier palabra,
incluso aquellas pertenecientes al ambito de la discusion cientifica
—como es el caso de “hombre”. Sin embargo, hasta este autor finalmente
concluye que la tarea de regular todo lenguaje ptiblico es impracticable:
siempre persistiran lenguajes sociales secundarios y fragmentarios —tal

posicién dentro del esquema. Es mas, en varios casos incluimos dentro de la
misma seccion a partidarios y criticos de la solucion analizada. Duncan (2016b:
16-21) ofrece una clasificacion alternativa de las estrategias posibles frente al
problema del criterio de verdad.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



273

Definiciones, significado y verdad

vez acotados a comunidades infraestatales mas o menos localizadas—,
sin mencionar el problema de la ineliminabilidad de la consciencia
individual —sobre el cual volveremos en breve— (Whelan, 1981: 73-74).

Una segunda posibilidad dentro de la corriente que asigna al
soberano la funciéon de determinar el significado de los términos vy,
consecuentemente, la verdad de las proposiciones, es la que adopta
Quentin Skinner. Para él, al menos desde el De Cive se le asigna al
soberano la funcién de fijar los significados y clausurar la discusion, pero
éste lo hace de un modo racional y no completamente caprichoso: elige
los significados mas propensos a conducir a la supervivencia, por lo que
coinciden con (su interpretacion de) las leyes naturales (Skinner, 1996:
318-323). En el Leviatin se mantendria esta misma solucién, ™ con la tinica
alteracion fundamental de que (tacitamente) se admite la necesidad de
la retérica para lograr elocuencia y persuasion en la exposicion de lo
racional-cientifico (Skinner, 1996: 334-346).1

Ya expusimos mas arriba la tesis de Zarka, segiin la cual lo que
hace el soberano es convertirse en el tnico centro de produccion de
significados y en el principal centro de interpretacion (Zarka, 1997: 124-
130). A esta nocion objeta Palacios que el académico francés confunde
las nociones de comprensidon e interpretacion. Para él, dentro del
régimen de la sociedad civil, los subditos efectivamente deben adoptar

13 Para una discusién de la continuidad o discontinuidad entre las

diferentes obras politicas de Hobbes y entre las influencias retéricas humanistas
frente a las cientificas modernas, ver también los trabajos de Schumann (2004),
Miller (2004), Orozco (2012), entre otros.

4 Comentando la interpretacion de Skinner, Pettit (2012: 121) afirma
coincidir en general con su lectura del concepto de libertad en Hobbes. Lo que si
se permite objetar es que, aunque efectivamente existe una modificacion en el uso
del término “libertad” entre los Elements y el Leviatin, este cambio es semantico
antes que ontoldgico. A pesar de que a los efectos de la discusion encarada en
este trabajo no resulta especialmente relevante el asunto de la libertad, interesa
mostrar el tipo de desplazamientos semanticos que son posibles o consistentes
incluso dentro de los presupuestos metafisicos hobbesianos. Asi las cosas,
pareceria que incluso la aceptacion de los primeros principios planteados como
autoevidentes son insuficientes para derivar definiciones univocas y estables en
el campo de la filosofia civil, lo cual puede considerarse un argumento favorable
ala fijacion arbitraria del significado de términos tan esenciales como “libertad”,
sea por el soberano o por alguien mas (en este caso, el propio Hobbes). Para una
critica del analisis de Skinner, ver el trabajo de Goodhart (2000).

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



274

Mauro Javier Saiz

la interpretacion del Leviatdn como si fuera univoca y verdadera, y
obedecerla, puesto que a ello se han obligado. Pero esto no implica que
en su fuero interno dejen de realizar una operaciéon de comprension,
que no puede ser mas que individual, y lleguen a la conclusion de que la
interpretacion oficial es, de hecho, falsa (Palacios, 2001: 97-100). Ambos
autores atribuyen a la autoridad politica la capacidad de imponer el uso
efectivo de los términos en esa sociedad, pero para Palacios el lenguaje
es previo y depende tinicamente de la voluntad de comunicarse, lo cual
lo aproxima a las posiciones que veremos mas adelante.”

Por su parte, Madanes plantea que el soberano efectivamente tiene
la facultad de actuar como arbitro en la determinacién del significado
de los términos, pero con la Unica finalidad pragmatica de clausurar
la discusion semantica y posibilitar asi la convivencia y cooperacién
civil. En otras palabras, la decisién del soberano tiene un valor politico
pero no epistémico: no nos dice nada respecto del valor de verdad
del sentido o definicién finalmente adoptadas (Madanes, 1989: 67-75).
Persuasivamente argumenta que el mismo Hobbes explicitamente
reconoce que, en su teoria, el poder del soberano alcanza tinicamente
la publicacién de las doctrinas y las acciones externas de los stbditos,
pero no sus creencias internas. En cuanto al campo de ejercicio de esta
potestad, dird este autor, es cierto que incluso las teorias cientificas
pueden ser censuradas por la autoridad politica, pero esto sélo en virtud
de su potencialidad para afectar negativamente la paz y seguridad. De
todos modos, Hobbes considera que una teoria que es verdadera no
deberia ser contraria a la paz y viceversa (apelando a la falacia informal
que en el mundo anglosajon se suele llamar “no true scotsman”), pero
esta evaluacion es en todo caso secundaria. En definitiva, para Madanes,
cuanto mds sélido y estable sea el poder del Leviatdn, mayor espacio

15 En rigor, para que fuera posible el soliloquio mental que Palacios

sugiere por parte de los subditos, seria necesario una serie de distinciones
psicoldgicas no enteramente compatibles con la antropologia hobbesiana. Si la
comunicacién consiste en hacer presente una concepcion en la mente de otro,
la efectiva concrecion de esta operacion mental abarca simultaneamente lo que
Palacios llama interpretacion y comprension. Para poder juzgar la falsedad de
la enunciacién del soberano, uno deberia tener acceso a una realidad distinta
de las puras concepciones, es decir, el criterio de verdad pasaria a ser externo
u objetivo y esto es algo, como vimos, problematico en la teoria lingtiistica de
Hobbes.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



275

Definiciones, significado y verdad

podra dar a la libertad de expresion sin poner en riesgo al propio Estado
(Madanes, 1989: 58-61)."° Como se puede apreciar, la lectura propuesta
por este autor explica el alcance del poder politico sobre la enunciacién
de la verdad (o de la doctrinas y teorias discutidas) sin ofrecer una
solucion al problema del criterio de verdad en si mismo.

Otros académicos sostienen posiciones cercanas a la recién descripta.
Rosler (2009) destaca la autonomia de la politica en el pensamiento
hobbesiano, cuyas reglas y prescripciones son independientes de las
verdades morales, religiosas o psicologicas. Daniel Skinner también
cree que el Leviatdn de Hobbes garantiza la estabilidad en el uso
de los términos mediante la violencia, que le permite reprimir las
consecuencias de la movilidad semdantica, pero al mismo tiempo
reconoce la ineliminabilidad de dicha indeterminacién lingtiistica tiltima
(Skinner, 2011: 575-576). Del mismo modo, Branda niega que el Estado
exija asentimiento, mas alld de la pura obediencia; es decir, ni siquiera
él reclama poseer una regla objetiva sobre la verdad (Branda, 2008: 71).

Como se puede apreciar, las interpretaciones citadas (y otras
concebibles a partir de la lectura de la obra hobbesiana) podrian
imaginarse como describiendo una curva o un espectro: mientras que
todos estos autores le atribuyen al soberano la capacidad de fijar los
significados publicos de los términos, las opiniones varian desde aquellas
que confieren a esta decision un valor epistémico de verdad hasta las
que la limitan a una pragmatica politica, y desde quienes extienden este
alcance a la fijacién del significado de todo término disputado, incluso
cientifico, hasta quienes limitan este alcance al discurso publico y a los
principales términos morales y juridico-politicos imprescindibles para
evitar el conflicto social. Ahora bien, sea que se reconozca la incapacidad
factica de la autoridad politica para penetrar en los lenguajes privados
y la consciencia individual, sea que se entienda que la decisién politica
nunca tuvo pretensiones sobre ese campo, la pregunta por el criterio de
verdad permanece abierta.

16 Tralau (2011) busca problematizar esta vision de un Hobbes que

contempla y defiende la consciencia individual o privada. Para esto, revisa el
sentido del término “consciencia” e indica que ésta normalmente va asociada
a algun tipo de accion o expresidn, cosa que si estaria alcanzada por la ley. En
ultima instancia, la consciencia es un “conocer con” que requiere una dimension
publica para existir, pero es el Leviatan quien regula ese espacio discursivo.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



276

Mauro Javier Saiz

b) El acuerdo determina la verdad

Asipasamosalasegundadelaslineasinterpretativas esquematizadas
mas arriba: aquella que se apega al convencionalismo declarado de
Hobbes y considera que, en ultima instancia, la tinica fuente de verdad
o de “correccion” para el significado de los términos y las definiciones
serd el acuerdo en el uso lingtiistico. Ciertamente, tampoco esta posicion
carece de sustento en los textos del filésofo de Malmesbury (Hobbes,
1839d: 210-211).

En este sentido, Silver afirma que “[l]Jas palabras no poseen
significado alguno excepto por convenciéon mutua o social, a la que
los individuos suscriben a fin de comunicarse unos con los otros”. La
consecuencia es que “el criterio de comprensién mutua distingue el
discurso verdadero del falso” (Silver, 1988: 358).

Duncan (2016b: 17) menciona esta estrategia, entre otras, para
identificar el significado verdadero. Recuerda que, segiin Hobbes, el
error de los autores sediciosos derivé en parte de “no usar las palabras
del modo generalmente acordado”. Sin embargo, inmediatamente
admite las limitaciones de este método, el cual no clausura la posibilidad
del desacuerdo sobre los casos particulares.

Remer (1992: 12-14) destaca la influencia que la tradicion retorica
clasica (recuperada por el renacentismo) ejercié sobre el pensamiento
hobbesiano y recuerda que los cultores de dicha disciplina solian
enarbolar un cierto escepticismo que daba lugar a la tolerancia. A
fin de cuentas, el consenso mayoritario era un buen indicador de
la verdad —aunque de modo probabilistico, no apodictico ni, en un
sentido mucho mas moderno, epistémicamente constitutivo. Pero el
mismo autor reconoce que Hobbes se aparta en buena medida de esta
postura al postular su definicion de ciencia como conocimiento univoco
y convencional, no experiencial (Remer, 1992: 20-21), lo que termina
derivando, en el d&mbito politico, en la necesidad del Leviatan.

Como ya se vio en la discusidon respecto del origen del lenguaje,
la paradoja aqui deriva del problema de la prioridad: en el estado de
naturaleza los hombres no poseen un criterio tinico de significacién y
cada uno de ellos esta completamente libre en su imposicion arbitraria
de significados y valoraciones; pero al mismo tiempo, necesitan del
acuerdo para poder superar el estado conflictivo de desconfianza y

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



277

Definiciones, significado y verdad

opacidad mutua en que esa indeterminaciéon semantica fundamental
los sume. Entonces, considerado el momento contractual ahora no en
su dimensién juridico-institucional, sino loégico-lingiiistica, ¢coémo
es posible el acuerdo en el uso de los términos cuando no tienen
términos acordados sobre los que basar ese mismo pacto? Es evidente
la circularidad del razonamiento. Una alternativa un tanto distinta,
siempre dentro de esta linea de derivar la verdad del acuerdo en el
uso, es imaginar al propio contrato como un principio de legitimidad
autofundante, que por su mismo acto se constituye y legitima a si mismo.
Similares interpretaciones se han ofrecido contemporaneamente del
contrato social rousseauniano, pero en nuestra opinién estas lecturas,
independientemente de su valor filoséfico intrinseco, son proyecciones
contempordneas retrospectivas de un tipo de razonamiento que los
contractualistas clasicos de los siglos XVII y XVIII sencillamente no
disponian de las herramientas conceptuales para esbozar.

Dungey (2008: 206-209) recupera las insinuaciones de Hobbes en el
sentido de que el habito y la costumbre, asi como su repeticién a lo largo
de las generaciones podria haber paulatinamente construido ese uso
comun, aun si no fuera una situacién identificable en un punto temporal
de asentimiento general al significado propuesto.

Una vision algo distinta, pero que también atribuye un papel central
al acuerdo, antes que a la imposicién por el Leviatan, es la de aquellos
que reconocen la necesidad de adoptar un uso lingiiistico y, mas
generalmente, simbdlico comdn para lograr la paz, independientemente
de la conviccién interna al respecto. Aqui se pueden incluir trabajos
como el de Frost, para quien la propuesta politica hobbesiana no seria
necesariamentela dequetodoelmundoasintieraasu programa cientifico,
sino que simplemente lo admitiera por conveniencia. Dicho de otra
manera, la adopcién del materialismo metafisico que Hobbes propone
no requiere la conviccién de su verdad, sino que los hombres deberian
adherir pragmaticamente porque permite hacerlos reciprocamente
legibles y desarrollar una ética conducente a la paz (Frost, 2001: 32-33).
En esta lectura, las reglas éticas y politicas dictadas por Hobbes tienen
éxito en la medida que él logre demostrar que construyen un campo
semiotico en el cual cada uno puede interpretar a los otros y significar
él mismo sus intenciones pacificas (Frost, 2001: 40-41). Otros estudiosos
también han senalado esta potencialidad de la insinceridad para
avanzar la causa de la paz (Kang, 2003). A riesgo de sobresimplificar
los argumentos ofrecidos, podria decirse que estas propuestas son a la

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



278

Mauro Javier Saiz

categoria que funda la fijacion de sentido en el acuerdo lo que la tesis de
Madanes era a la categoria principalmente preocupada por la funcién
de estabilizacion semdntica del Leviatdn. En ambos casos se enfatiza la
dimensién pragmatico-politica de la operacion recuperada, pero queda
irresuelto el problema del fundamento de la verdad.

¢) Hay un cierto fundamento objetivo de la verdad

Esta probablemente sea la tesis mas dificil de defender en el ambito
de los estudios hobbesianos, debido a que el mismo pensador inglés
impulsa numerosas criticas a esta nocién de verdad, la cual asocia a
concepciones falsas en el campo de la metafisica, la epistemologia, la
lingiiistica, la ética y la politica. Simultaneamente, como se indicé en las
secciones anteriores, hay alguna evidencia de que Hobbes no abandona
completamente toda pretensiéon de comprension de la realidad. Esto
vale especialmente para su proyecto cientifico natural, pero no resulta
imposible trasladarlo a su filosofia civil (sin volver sobre las dificultades
ya anotadas mas arriba en torno a las relaciones entre ambas ramas del
conocimiento).

La (por lo demas osada) conclusion de Finn, a quien ya
menciondramos antes, es que sus compromisos politicos son los que
llevan a Hobbes a adoptar ciertas posiciones en el campo de la filosofia
natural y la metafisica —cuando la interpretacién mas generalizada es
que la influencia corre en sentido inverso. Para este autor, la adopcién
del convencionalismo, el nominalismo y su particular definicién de
la razén humana derivan de la solucién absolutista al problema del
orden social, pero generan notables inconsistencias en el proyecto
filoséfico hobbesiano, donde emergen evidencias de otros presupuestos
subyacentes (Finn, 2006: 179-180). Entre estas otras posibilidades esta
ciertamente la de una concepcién de la verdad como correspondencia.
En esta lectura Hobbes defiende su propia propuesta cientifica por su
caracter de verdadera, es decir, de descripcién causal suficiente de la
realidad y correspondiente con ella; cree que su propia descripcion del
hombre, por ejemplo, es objetivamente correcta o verdadera y de alli
deberia derivar su fuerza persuasiva (Finn, 2006: 137-144)."

7 Desde luego, la pregunta por la intencién o sinceridad de un autor

segln se plasme en sus actos discursivos permanece altamente discutible. Una

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



279

Definiciones, significado y verdad

Tuck afirma que, en el pensamiento hobbesiano, lo que permite
superar el desacuerdo lingiiistico y moral original son ciertos principios
autoevidentes, como el de la autoconservacion. Estrictamente, ese
caracter de autoevidencia significa en este contexto que dichas
proposiciones han sido reconocidas por todos los hombres y ni uno
solo las ha negado —como surge del famoso dialogo con el Foole en el
Leviatin—, en una posicion muy similar a la de Remer, descrita en la
seccion anterior (Tuck, 2006: 186-188). Aun asi, la autoevidencia parece
estar cumpliendo una funcién heuristica antes que epistémicamente
constitutiva y, por ende, sigue refiriendo a verdades objetivas que se
descubren en su aceptacion indiscutida.

A fin de evitar redundancias, nos remitimos a la discusién de la
seccion anterior en torno al proyecto cientifico del filésofo inglés y
las dificultades que la ciencia natural presenta para una concepcién
puramente subjetivista y convencionalista del conocimiento y de la
verdad.

Se puede objetar que estos ejemplos ciertamente no alcanzan a
constituir una interpretacion alternativa completa, por cuanto ninguno
de los autores mencionados llega al extremo de convertir estas
emergencias aisladas en una lectura realista (en el sentido metafisico
y epistemolédgico) de la propuesta de Hobbes. Con todo, suponen
evidencia suficiente de que las otras dos lineas que esquematicamente
hemos definido al inicio de esta seccion requieren alguna morigeracion,
aunque no se deba a otra cosa que a las inconsistencias internas de la
obra. Por si mismos, tanto la decisién autoritativa del Leviatan como el
acuerdo entre los hombres a un nivel pre- o subestatal encuentran limites
a su facultad de fijacion semdntica en los marcos objetivos minimos de
los cuales el conjunto del pensamiento hobbesiano no puede escapar
(como los principios de inercia y de causaciéon mecanica, o el principio
de autoconservacion en el campo de la naturaleza humana).

Antes de concluir esta seccion, debemos considerar una alternativa
que, sin ser exactamente un limite objetivo (qua natural externo),

interpretacion alternativa seria que el propio programa politico hobbesiano
pretende ofrecer soluciones pragmaticas antes que establecer la verdad, como
sugiere Frost (2001). Pero, teniendo en cuenta la preocupacién y el extenso trabajo
de Hobbes en disciplinas no politicas, el argumento acerca de su conviccion
de estar expresando en su obra algun tipo de verdad natural y objetiva parece
solido.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



280

Mauro Javier Saiz

conduce al mismo resultado de un condicionamiento de las verdades
imponibles, sea por el soberano como por el acuerdo. Nos referimos
a las propias reglas logico-gramaticales, semanticas y sintacticas, que
determinan de qué modo se debe construir una definicién o como se
deduce a partir de ellas —por ejemplo, a partir de un razonamiento
silogistico. En la propuesta de Hobbes este tipo de principios 1égicos
no parecen estar sujetos a discusion. Incluso si atribuimos a cualquier
voluntad humana —digamos, por ejemplo, al Leviatan— la capacidad de
fijar el significado verdadero de un término moral, de esto no se sigue
que se pueda extraer cualquier consecuencia. Por el contrario, dado un
set determinado de significados y definiciones oficialmente aceptadas,
habrd un conjunto finito de conclusiones deducibles de ellos. Desde
luego, esto no implica que él no pueda modificar las definiciones acorde
a las conclusiones que desee obtener (mas all4 de la factibilidad practica
de reformas constantes), pero una vez que fija una serie de significados
precisos, su capacidad para controlar qué verdades resultan validas en
esas condiciones se ve restringida por las reglas lingiiisticas aludidas.'®

V. Conclusion

A lo largo del presente trabajo, hemos presentado un panorama de
la teoria de Thomas Hobbes en lo concerniente al lenguaje, la ciencia y la
verdad, indicando las tensiones y contradicciones en que muchas veces
incurre el fildsofo. No pretendemos dar una respuesta final o concluyente
a ninguno de estos nodos problematicos sino, por el contrario, exponer
las multiples interpretaciones a las que cada uno de ellos ha dado lugar
entre los estudiosos del pensamiento hobbesiano.

De este modo, comenzamos por recuperar la teoria del lenguaje
como una imposicion arbitraria de signos para comunicar nuestras
concepciones a los otros. Esto nos condujo a reconocer la dificultad de
que los nombres cumplieran esa funcién minima cuando, sin tener por
referencia una realidad extramental, debian lograr reproducir esa misma
concepcién en la mente de otro que probablemente fuera incapaz de
percibir el mundo de la misma manera o de mantener dicho significado
en el tiempo. Asimismo, notamos el problema de la prioridad légica

8 Palacios (2001: 128) advierte esta misma condicién bésica de cualquier

estructura lingliistica y llega a afirmar que “la verdad no es, por tanto,
convencional para Hobbes”.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



281

Definiciones, significado y verdad

entre lenguaje y comunidad: pareceria que el propio lenguaje requiere
un cierto grado de acuerdo en el uso de los términos, pero si este acuerdo
fuera posible y estable, la comunidad ya estaria constituida y el contrato
social se volveria superfluo.

En la siguiente seccién repasamos el proyecto filoséfico-cientifico
hobbesiano, observando las dificultades de su concepcion de la ciencia,
construida sobre el modelo de la geometria como una disciplina que da
sus propias primeras definiciones y procede deductivamente a partir de
ellas. Este modelo podria servir en algiin caso —especialmente el de la
filosofia civil- en que los objetos estudiados fueran producto de nuestra
propia accién, pero no se compadece con la concepcién moderna de
las ciencias naturales como descriptiva de un mundo objetivo y fijo
cuyas regularidades descubrimos mediante la experimentacion, que
ya alboreaba en la época de Hobbes. Vinculada a esta discusion esta la
consecuente respecto de la armonia y prioridad entre las ramas natural
y civil de la ciencia en el gran cuadro del saber que el autor propone.

Finalmente, nos volcamos sobre el problema de la verdad
—problema con connotaciones directamente politicas— y formulamos
esquematicamente tres respuestas posibles: que el verdadero significado
de nombres y definiciones esté fijado por el soberano, por el acuerdo
entre los hombres o que esté condicionado por pardmetros naturales-
objetivos.

En tltima instancia consideramos que la propia obra hobbesiana es
la que abre la puerta a esta serie de desafios logicos e interpretativos. No
se trata de lecturas equivocadas de un texto transparente, sino que es el
propio Hobbes quien —como sucede frecuentemente con fildsofos tan
prolificos, abarcativos y sistematicos— introduce principios, perspectivas
y posiciones que no siempre resultan compatibles. Lo mas probable es
que sea imposible reconstruir una lectura de su corpus tedrico exenta de
contradicciones sin caer en la practica, no poco comun, de forzar puntos
de vista y recursos intelectuales ajenos al pensador en cuestiéon para
“alisar” esas rispideces.

Con todo, creemos que resulta fructifero identificar estos puntos
de tensién y sus potenciales respuestas, lo cual nos permitira reconocer
los limites de lo que se puede hacer decir al texto hobbesiano y las
propuestas que el pensador de Malmesbury nos sigue ofreciendo.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



282

Mauro Javier Saiz

Referencias

Abizadeh, A. (2015). The Absence of Reference in Hobbes’ Philosophy of
Language. Philosophers’ Imprint, 15(22), 1-17.

Astorga, O. (2008). Imaginacidn, antropologia y politica en el Leviatin.
En M. L. Lukac de Stier (ed.), Perspectivas latinoamericanas sobre
Hobbes. (pp. 147-157). Buenos Aires: EDUCA.

Balzi, C. (2008). Hobbes y un extrafio consenso filoséfico. En M. L. Lukac
de Stier (ed.), Perspectivas latinoamericanas sobre Hobbes. (pp. 159-171).
Buenos Aires: EDUCA.

Bell, D. R. (1969). What Hobbes Does With Words. The Philosophical
Quarterly, 19(75), 155-158.

Bobbio, N. (1991). Thomas Hobbes. Barcelona: Paradigma.

Boyle, J. (1987). Thomas Hobbes and the Invented Tradition of Positivism:
Reflections on Language, Power and Essentialism. University of
Pennsylvania Law Review, 135(2), 383-426.

Branda, C. Inés. (2008). Razén natural y racionalidad politica en el
Leviatan de Thomas Hobbes. Res publica, 20, 67-94.

Danford, J. W. (1980). The Problem of Language in Hobbes’s Political
Science. The Journal of Politics, 42(1), 102-134.

Duncan, S. (2011). Hobbes, Signification, and Insignificant Names.
Hobbes Studies, 24(2), 158-178.

___ (2016a). Hobbes on Language: Propositions, Truth, and Absurdity.
En A. P. Martinich y K. Hoekstra (eds.), The Oxford Handbook of
Hobbes. (pp. 57-72). Oxford: Oxford University Press.

___ (2016b). Hobbes on the Signification of Moral Language. Borrador
inédito. Disponible en https://philpapers.org/archive/DUNHOT-2.
pdf (accedido el 26/04/2017).

Dungey, N. (2008). Thomas Hobbes’s Materialism, Language, and the
Possibility of Politics. The Review of Politics, 70(2), 190-220.

Finn, S. J. (2006). Thomas Hobbes and the Politics of Natural Philosophy,
Londres: Continuum.

Frost, S. (2001). Faking It: Hobbes’s Thinking-Bodies and the Ethics of
Dissimulation. Political Theory, 29(1), 30-57.

Gabriel, S. (2009). Un panorama actual de la discusiéon en torno al
Leviatan de Thomas Hobbes. Lecciones y Ensayos, 86, 73-95.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



283

Definiciones, significado y verdad

Gerth, B. (2006). Hobbes’s Psychology. En T. Sorell (ed.), The Cambridge
Companion to Hobbes. (pp. 157-174). Cambridge: Cambridge
University Press.

Goodhart, M. (2000). Theory in Practice: Quentin Skinner’s Hobbes,
Reconsidered. The Review of Politics, 62(3), 531-561.

Hilb, C. y Matias S. (2007). Gloria, miedo y vanidad: el rostro plural del
hombre hobbesiano. Buenos Aires: Prometeo.

Hobbes, T. (1839a). De corpore. En W. Molesworth, (ed.), The English
Works of Thomas Hobbes of Malmesbury. Vol. 1. London: John Bohn.

__ (1839b). Philosophical Rudiments Concerning Government and Society.
En W. Molesworth, (ed.), The English Works of Thomas Hobbes of
Malmesbury. Vol. 2. Londres: John Bohn.

__ (1839c). Leviathan. En W. Molesworth (ed.), The English Works of
Thomas Hobbes of Malmesbury. Vol. 3. Londres: John Bohn.

___(1839d). Human Nature and De Corpore Politico. En W. Molesworth
(ed.), The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury. Vol. 3.
Londres: John Bohn.

___ (1839%e). Six Lessons to the Savilian Professors of the Mathematics.
En W. Molesworth (ed.), The English Works of Thomas Hobbes of
Malmesbury. Vol. 7. Londres: John Bohn.

Hoekstra, K. (2004). The de facto Turn in Hobbes’s Political Philosophy.
En T. Sorell y L. Foisneau (eds.), Leviathan After 350 Years. (pp. 33-73).
Oxford: Oxford University Press.

Jesseph, D. (2006). Hobbes and the Method of Natural Science. En
T. Sorell (ed.), The Cambridge Companion to Hobbes. (pp. 86-107).
Cambridge: Cambridge University Press.

Kang, J. M. (2003). The Uses of Insincerity: Thomas Hobbes’s Theory of
Law and Society. Law and Literature, 15(3), 371-393.

Lloyd, S. A. (ed.) (2013). The Bloombsbury Companion to Hobbes. London:
Bloomsbury.

Lukac de Stier, M. L. (1991). Lenguaje, razén y ciencia en el sistema
hobbesiano. Dianoia: Anuario de Filosofia, 37, 61-70.

_ (1999). El fundamento antropolégico de la filosofia politica y moral en
Thomas Hobbes. Buenos Aires: EDUCA.

Madanes, L. (1989). Hobbes, Spinoza y la libertad de expresion. Tesis doctoral
en Filosofia, Universidad de Buenos Aires.

Martinich, A. P. (1999). Hobbes: A Biography. Cambridge: Cambridge
University Press.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



284

Mauro Javier Saiz

Miller, T. H. (2004). The Uniqueness of Leviathan: Authorizing Poets,
Philosophers, and Sovereigns. En T. Sorell y L. Foisneau (eds.),
Leviathan After 350 Years. (pp. 75-104). Oxford: Oxford Univeristy
Press.

Orozco-Echeverri, S. H. (2012). On the Origin of Hobbes” Conception of
Language: The Literary Culture of English Renaissance Humanism.
Revista de Estudios Sociales, 44, 102-112.

Palacios, V. (2001). Lenguaje y pacto en Thomas Hobbes. Buenos Aires:
Prometeo.

Patellis, I. (2001). Hobbes on Explanation and Understanding. Journal of
the History of Ideas, 62(3), 445-462.

Pettit, P. (2012). Freedom in Hobbes’s Ontology and Semantics: A
Comment on Quentin Skinner. Journal of the History of Ideas, 73(1),
111-126.

Ramirez, A. S. (2011). El pacto como acto lingiiistico fundante de la
sociedad civil. In Itinere. Revista Digital de Estudios Humanisticos de la
Universidad FASTA, 1(2), 3-28.

Remer, G. (1992). Hobbes, the Rethorical Tradition, and Toleration. The
Review of Politics, 54(1), 5-33.

Rosler, A. (2009). Hobbes y la autonomia de la politica. Doispontos, 6(3),
11-33.

Ryan, A. (2006). Hobbes’s Political Philosophy. En T. Sorell (ed.),
The Cambridge Companion to Hobbes. (pp. 208-245). Cambridge:
Cambridge University Press.

Schmitt, C. (2002). El Leviathan en la Teoria del Estado de Tomds Hobbes.
Buenos Aires: Struhart & Cia.

Schumann, K. (2004). Leviathan and De Cive. En T. Sorell y L. Foisneau
(eds.), Leviathan After 350 Years. (pp. 13-32). Oxford: Oxford
University Press.

Silver, V. (1988). The Fiction of Self-Evidence in Hobbes’s Leviathan.
ELH, 55(2), 351-379.

Skinner, D. (2011). Political Theory Beyond the Rhetoric-Reason Divide:
Hobbes, Semantic Indeterminacy, and Political Order. The Review of
Politics, 73(4), 561-580.

Skinner, Q. (1996). Reason and Rhetoric in the Philosophy of Hobbes.
Cambridge: Cambridge University Press.

Slomp, G. (2000). Thomas Hobbes and the Political Philosophy of Glory.
Nueva York: Palgrave MacMillan.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) Universidad Panamericana, Ciudad de México, México



285

Definiciones, significado y verdad

Sorell, T. (2006). Hobbes’s Scheme of the Sciences. En The Cambridge
Companion to Hobbes. (pp. 45-61). Cambridge: Cambridge University
Press.

Strong, T. B. (1993). How to Write Scripture: Words, Authority, and
Politics in Thomas Hobbes. Critical Inquiry, 20(1), 128-159.

Tonnies, F. (1988). Hobbes. Madrid: Alianza.

Tralau, J. (2011). Hobbes contra Liberty of Conscience. Political Theory,
39(1), 58-84.

Tuck, R. (2006). Hobbes’s Moral Philosophy. En T. Sorell (ed.), The
Cambridge Companion to Hobbes. (pp.175-207). Cambridge: Cambridge
University Press.

Whelan, F. G. (1981). Language and Its Abuses in Hobbes’ Political
Philosophy. The American Political Science Review, 75(1), 59-75.

Zarka, Y. C. (1997). Hobbes y el pensamiento politico moderno. Barcelona:
Herder.

___ (2006). First Philosophy and the Foundation of Knowledge. En
T. Sorell (ed.), The Cambridge Companion to Hobbes. (pp. 62-85).
Cambridge: Cambridge University Press.

Tépicos, Revista de Filosofia 57, jul-dic (2019) ISSN: 0188-6649 (impreso), 2007-8498 (en linea) pp.255-285



