On Thinking: Hannah Arendt’s Dispute with
Martin Heidegger

Anabella Di Pego

Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales-
Universidad Nacional de la Plata-

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Argentina

anadipego@yahoo.com.mx

https://orcid.org/0000-0002-5338-4779

Abstract
In this article I analyze the dispute that Hannah Arendt en-
gages with her former mentor on the activity of thinking. In this
way, although it is possible to recognize different periods in the
intellectual relationship between both philosophers, I show that
the problem of thinking is a thread that allows us to articulate
and clarify some of its oscillations. In this sense, although the
lecture that Arendt pronounced in 1969 on the occasion of the
80th anniversary of Heidegger’s birth, tends to be understood as
a laudatio or celebration, contains a critical indication in regard
of the persistence of certain proximity of Heideggerian philoso-
phy with the main tradition of philosophy. From this point the
controversy around the task of thinking that remains veiled but
is fundamental can be reconstructed.
Keywords: politics, philosophy, way of life, common world,
judgment.

Received: 13 — 09 — 2017. Accepted: 18 - 12 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.968

Tépicos, Revista de Filosofia 56 (2019), 197-235.
ISSN: 2007-8498.



198 Anabella Di Pego

En torno al pensamiento: la disputa de Hannah
Arendt con Martin Heidegger

Anabella Di Pego

Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales-
Universidad Nacional de la Plata-

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
Argentina

anadipego@yahoo.com.mx

https://orcid.org/0000-0002-5338-4779

Resumen

En el presente articulo analizo la disputa que Hannah Arendt
entabla con quien fuera su maestro en torno a la actividad del
pensamiento. De esta manera, aunque pueden reconocerse
diversas etapas en la relacion intelectual entre ambos filésofos,
muestro que la problematica del pensamiento constituye un hilo
conductor que permite articularlas y esclarecer algunas de sus
oscilaciones. En este sentido, aunque la conferencia que Arendt
pronuncié en 1969 con ocasion del octogésimo aniversario del
nacimiento de Heidegger, suele ser entendida como una laudatio
o celebracién, contiene una indicacién critica respecto de la
persistencia de cierta proximidad de la filosofia heideggeriana
con la tradicién filosofica dominante, a partir de lo cual puede
reconstruirse una controversia sobre la tarea del pensamiento,
que si bien permanece solapada resulta ser fundamental.

Palabras clave: politica, filosofia, forma de vida, mundo
comun, juicio.

Recibido: 13 — 09 — 2017. Aceptado: 18 — 12 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.968

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



199

En torno al pensamiento

Introduccion

La concepciéon arendtiana del pensamiento so6lo puede ser
comprendida cabalmente a partir de la reconstruccion de su didlogo
critico con la tradicion filoséfica, en general, y con la filosofia de
Martin Heidegger, en particular. La primera cuestion ha sido abordada
profusamente por los intérpretes de la obra arendtiana,' por lo que
aqui nos interesa concentrarnos en la disputa con Heidegger sobre el
pensamiento. En este contexto, entendemos que la conferencia radial
que Arendt le dedica al filésofo aleman en ocasion de su octogésimo
cumpleanos, suele ser concebida como una laudatio o celebraciéon
porque no se advierte la sutil critica a la modalidad de pensamiento de
Heidegger, debido a la falta de explicitacién de la propia concepcién
arendtiana del pensamiento. Asi, consideramos que su critica a
Heidegger solo puede ser apreciada en toda su radicalidad teniendo
en cuenta sus propios desarrollos sobre el pensamiento en La vida del
espiritu.

Para organizar este recorrido, delimitamos tres momentos en el
derrotero de la relacion intelectual entre los pensadores que nos ocupan:
en primer lugar, los afios veinte cuando Arendt estudia con Heidegger?
y posteriormente con Jaspers, después hay casi veinte afos en los que
se corta todo didlogo debido a la situacion politica y al desempefio
de Heidegger como rector de la Universidad de Friburgo durante el
nazismo. En segundo lugar, a partir de 1950 restablecen contacto en
ocasion de un viaje de Arendt a Alemania. Cuatro afios antes en 1946,

! Entre algunos de los libros embleméticos que abordan la critica

arendtiana a la tradicién filoséfica encontramos: Hannah Arendt contre la
philosophie politique? de Miguel Abensour (2006: 47-64), Vida del espiritu y tiempo
de la polis. Hannah Arendt entre filosofia y politica de Simona Forti (2001: 109-242)
y el mas reciente de Neus Campillo (2013: 39-56) Hannah Arendt: lo filosdfico y lo
politico. Asimismo, The Reluctant Modernism of Hannah Arendt de Seyla Benhabib
(2000: 102-122) y Una herencia sin testamento: Hannah Arendt de Fina Birulés (2007:
59-93) contienen analisis relevantes al respecto.

2 S6lo haremos someras referencias a esta primera etapa, puesto que nos
hemos ocupado en detenimiento de la misma en el articulo “Las huellas de
Heidegger en La condicion humana. Una disputa soterrada en torno de la praxis
aristotélica” (Di Pego, 2019, en prensa).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



200 Anabella Di Pego

Arendt habia escrito el articulo “;Qué es la filosofia de la existencia?”
(2005a: 203-232) sumamente critico de la perspectiva heideggeriana, y
en 1954 pronuncia una conferencia que nunca publicé en vida titulada
“La preocupacién por la politica en el reciente pensamiento filosofico
europeo” (2005a: 515-538), donde aborda las principales corrientes de
pensamiento en la Europa de la posguerra, y entre ellas la filosofia de
Heidegger. Durante esta etapa, ademas de los articulos mencionados,
en su Diario filosofico (2006: 390-391, XVII), en la séptima entrada
correspondiente a julio de 1953, Arendt escribe unas paginitas tituladas
“Heidegger el zorro”, que serian publicadas pdstumamente en Ensayos
de comprension (2005a: 435-436).

La tercera etapa se sittia a partir de mediados de la década de los
sesenta vinculada con su creciente preocupacion por el pensamiento y el
juicio. En este marco, Arendt retoma un didlogo explicito con Heidegger
que se plasmara en el texto que escribié con ocasion del octogésimo
cumpleanos del pensador aleman (2008a: 113-126). Taminiaux (1997:
2) caracteriza estas etapas como una fascinacion inicial que se puede
rastrear hasta 1928 aproximadamente y que se encuentra retratada
retrospectivamente al comienzo del ensayo de 1969 sobre Heidegger.
Luego hasta mediados de la década de 1950, encontramos una etapa
signada por una amargura manifiesta (Taminiaux, 1997: 9) que se
advierte en los articulos de Arendt de 1946 y de 1954 mencionados
precedentemente, y finalmente se aprecia una admiraciéon renovada
pero acompanada de ironia desarrollada principalmente en la
conferencia de 1969 dedicada al filésofo aleman y en su abordaje del
pensamiento en La vida del espiritu.® Franco Volpi (2008: 16) ha llamado
la atencion respecto de la tension que separa a los textos que Arendt
escribe sobre Heidegger a mediados de las décadas del cuarenta y del
cincuenta, respecto de la laudatio de fines de los sesenta, que fue leida
por ella en una radio de Baviera el 26 de septiembre de 1969 y que al
ano siguiente fue publicada en la revista alemana Merkur. Por nuestra
parte consideramos que entender este texto como una celebracion de
Heidegger supone un equivoco que se basa en no advertir la querella
solapada pero profunda sobre el pensamiento que Arendt entabla con
el filésofo aleman. De este modo, nos proponemos rastrear y esclarecer

3

2

Taminiaux sefiala que esta ultima etapa deberia ser leida como “un
intento de afrontar la ironia de tales desarrollos contradictorios” (1997: 20.
Traduccién propia).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



201

En torno al pensamiento

la ironia senalada por Taminiaux en lo que respecta especificamente a la
cuestion del pensamiento.*

En el primer apartado, procuramos mostrar los bosquejos de una
critica a la filosofia heideggeriana presentes en dos textos de la etapa
temprana — Sobre el concepto de amor en san Agustin'y Rahel Varnhagen. Vida
de una mujer judia—, que prefiguran algunos de los posicionamientos
desplegados en el ensayo sobre la filosofia de la existencia de 1946. En el
segundo apartado, analizamos si entre éste tiltimo texto y su conferencia
de 1954 “La preocupacién por la politica en el reciente pensamiento
filosofico europeo” existe un repliegue o una radicalizacion de la
critica a Heidegger. Para ello resulta preciso poner en relacion esta
conferencia con la disertacion “Filosofia y politica” de ese mismo afo,
lo que nos permitira iluminar la ambivalencia del filésofo aleman ante
la gran tradicion del pensamiento occidental. Luego de este recorrido
por los dos primeros trabajos en los que Arendt aborda la filosofia de
Heidegger, en el tercer apartado, nos concentramos en la conferencia
de 1969, cuya critica a Heidegger resultara esclarecida en relacion con el
despliegue, en el ultimo apartado, de la propia concepcién arendtiana
del pensamiento.

A pesar de la radicalidad de la tentativa heideggeriana, procuramos
mostrar que desde la perspectiva de Arendt, su concepcion del
pensamiento todavia se ancla en alguna medida en la tradicion filosdfica,
remitiendo a un modo de vida propio —la vida del fildsofo— que deriva
en una “deformacién profesional” (Arendt, 2008a: 125). Frente a la
persistencia en Heidegger de una forma de pensamiento especulativo,
Arendt despliega una concepcion critica del pensamiento tendiente a

4 Ensulibro, Taminiaux (1997: 140) advierte que es en el segundo volumen

de La vida del espiritu, dedicado a la voluntad, en donde Arendt se ocupa mas
profusamente de Heidegger. Por eso, Taminiaux le dedica un capitulo completo
a dilucidar la cuestién de la voluntad en Arendt y Heidegger (1997: 140-167), a
la vez que situa el distanciamiento nodal entre ambos filésofos en relacién con
el juicio (1997: 168-198). Mientras que Villa se ocupa primordialmente de las
raices heideggerianas de la teoria politica de Arendt (1996: 113-143, 144-170), de
la critica de la modernidad en ambos fildsofos (1996: 171-208) y del “olvido de la
praxis” enla obra tardia de Heidegger (1996: 209-240, 241-270). Por nuestra parte,
procuramos reconstruir la disputa encubierta en torno al pensamiento entre
ambos filésofos retomando algunas de las referencias a Heidegger —por cierto
puntuales y para nada profusas— del primer volumen sobre el pensamiento del
libro de Arendt (2002a: 29-236) dedicado a la vida del espiritu.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



202 Anabella Di Pego

desactivar las dicotomias tradicionales que lo atraviesan y a resituarlo
a través del juicio en el mundo comun y en el horizonte compartido de
la experiencia y de los acontecimientos contemporaneos. Aunque nos
concentraremos en mayor medida en su ultimo texto sobre Heidegger,
nos remitiremos someramente a sus dos ensayos precedentes (Arendt,
2005a: 203-232 y 515-538) en funcion de mostrar que, aunque el
pensamiento no es el eje de sus analisis, es posible rastrear también en
ellos una incipiente critica a la concepcidn tradicional del pensamiento.
De esta manera, reconstruiremos la relacion intelectual entre Arendt y
Heidegger como una discusion velada en torno al pensamiento. Asi,
Arendtemprenderia la titanica tarea de disputarle a la tradicion filosofica
y a uno de sus maximos exponentes en el siglo XX, el propio Heidegger,
la manera en que se ha entendido el pensamiento hasta nuestros dias.

1. Las primeras formulaciones criticas

En lo que respecta a la etapa de formacion de Arendt, en su tesis
doctoral publicada como libro en 1929, El concepto de amor en san Agustin
(2001a),° pueden encontrarse incipientes posicionamientos criticos
respecto de Heidegger. Por un lado, el texto debe ser comprendido en
el marco de la filosofia de la existencia de Heidegger y de Jaspers, pero
por otro lado, ya se esbozan divergencias significativas. De manera que
la fascinacion inicial frente a los cursos de Heidegger,® se encuentra

> Durante su vida, Arendt no volvid a publicar este texto en aleman.

Aunque en su legado se conserva una traduccion al inglés de 1963 de E. B.
Ashton y en una carta a Jaspers del 16 de enero de 1966 (Arendt-Jaspers,
1993: 620-623) le comenta que ha comenzado a trabajar en la reescritura del
libro en inglés, finalmente el libro recién fue publicado pdstumamente en este
idioma. Probablemente esto se haya debido a que la revision del texto estaba
modificando sus pretensiones iniciales con lo cual resultaba necesario para
mantener la coherencia volver a escribirlo integramente (Young-Bruehl, 1993:
113).

®  Respecto de la incidencia de los cursos impartidos por Heidegger en los
anos veinte en la obra arendtiana remitimos a nuestro trabajo “Las huellas de
Heidegger en La condicion humana” (Di Pego, 2019, en prensa), donde analizamos
especialmente el curso Platon: Sophistes (Heidegger, 1992) al que Arendt asistié
en el semestre de invierno 1924-1925, y que ejercié un influjo gravitante en sus
reflexiones sobre la vida activa.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



203

En torno al pensamiento

fuertemente matizada en este primer libro que ya contiene reparos
considerables frente a la filosofia heideggeriana.

En su libro sobre Agustin, Arendt distingue tres conceptos de
amor con tres modos de temporalidad propios, de los que se ocupa
en cada una de las partes del libro: el amor como anhelo que implica
una anticipacién del futuro, el amor como relacion entre el hombre y el
creador que requiere remontarse al momento pasado originario de la
creacion, y el amor al préjimo como forma de relacion entre los hombres
que supone la dimension temporal del presente, que no es mas que un
hiato entre lo que ha sido y lo que todavia no es, a lo que posteriormente
se refiere con la expresion “ya no, todavia no” (Arendt, 2005a: 197-202).
El amor al préjimo resulta especialmente relevante en Arendt para la
vida en sociedad y se encontraria insuficientemente tematizado en la
caracterizacion del Dasein heideggeriano. Aunque este sefialamiento se
encuentra apenas esbozado en las tltimas paginas de su primer trabajo
(2001a: 133-150), el énfasis en la relacion con los otros como iguales o
projimos, constituye el punto de partida de su critica posterior a los
riesgos que implica la singularizacién o el aislamiento (Vereinzelung)” a
través del cual el Dasein puede llegar a ser un si-mismo propio.

En las décadas del treinta y del cuarenta, Arendt tomd distancia
de la filosofia en tanto consideraba que cierta actitud contemplativa le
era consustancial , y especialmente a partir del incendio del Reichstag
el 27 de febrero de 1933, se sintié “responsable” y decidié por tanto
abandonar “la idea de que se pudiera ser simple espectadora” (2005a:
21).8 Recién en la década del cincuenta vuelve a la filosofia —como
veremos en el proximo apartado— porque advierte que es necesario

7 La expresion heideggeriana Vereinzelung es traducida al castellano

por Agustin Serrano de Haro en el ensayo de Arendt sobre Heidegger como
“individuacién”. Por su parte, Jorge Eduardo Rivera se refiere al mismo como
“aislamiento” en su traduccion de Ser y tiempo, mientras que José Gaos habia
optado por “singularizaciéon”. En cualquier caso, quisiéramos destacar que la
Vereinzelung implica un movimiento de retraimiento del uno [das Man] que
permite volver a la Jemeinigkeit, es decir, “al ser-cada-vez-mio del propio Dasein”
(nota de Rivera en la pagina 283 de Heidegger, 2005: 489).

8 Asi lo manifiesta Arendt (2005a: 21) en la entrevista televisiva “;Qué
queda? Queda la lengua materna” de 1964 con Giinther Gaus. A continuacién
de esto, Arendt cuenta su experiencia cuando comenzo6 a colaborar, aunque sin
formar parte oficialmente, con la Asociacion Sionista de Alemania, presidida
por Kurt Blumenfeld con quien Arendt mantenia una estrecha amistad. En este

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



204 Anabella Di Pego

interpelarla criticamente respecto del derrotero de los acontecimientos
ante los cuales la tradicion del pensamiento occidental no podia
permanecer incélume. Precursor de este movimiento, parece ser su
ensayo “Was ist Existenz-Philosophie?”, publicado en su primer libro
aparecido en Alemania después de la guerra: Sechs Essays [1948].°
Este trabajo recorre el nacimiento de la denominada filosofia de la
existencia desde sus origenes con el altimo Schelling y con Kierkegaard,
pasando por Nietzsche, hasta dos de sus mayores manifestaciones en
el siglo XX: la filosofia de Heidegger y la de Jaspers. Las criticas que
alli esgrime a Heidegger deben concebirse como una profundizacion de
las formulaciones tempranas en su libro sobre Agustin. De manera que
puede apreciarse una linea de continuidad entre las dos primeras etapas
de la relacion intelectual con su maestro que, luego de una muy breve
fascinacion inicial, da lugar a un camino de paulatino fortalecimiento de
los primeros bosquejos criticos.

Al comienzo de la seccion del ensayo dedicada a Heidegger “El si-
mismo como ser y como nada”, Arendt introduce una nota al pie sobre
su comportamiento politico'® en la que sefiala especificamente que
siendo rector de la Universidad de Friburgo durante el régimen nazi
“prohibié a Husserl, su maestro y amigo, cuya catedra habia heredado,
la entrada en la Facultad, pues Husserl era judio” (2005a: 218, nota 4).
Asimismo, sostiene irdnicamente que se rumoreaba que Heidegger se
habia puesto “a disposicion de las autoridades francesas de ocupacion
para la re-educacion del pueblo aleman” (2005a: 218, nota 4). Cuando
Arendt le envia a Jaspers la version en inglés aparecida en 1946 en la
revista Partisan Review, éste le puntualiza en su carta del 9 de junio de ese

marco fue arrestada por realizar “propaganda difamatoria” [Greuelpropaganda]
(2005b: 51) y tuvo que abandonar el pais de manera ilegal.

En 1946 Arendt publica el ensayo “What Is Existential Philosophy?” en
Partisan Review (13, N°1: 34-56), y en 1948 aparece en Alemania el libro Sechs Essays
que contiene una version en aleman del mismo. Sin embargo, como advierte
Ursula Ludz (en Arendt, 2005b: 273), el ensayo fue escrito originariamente en
alemdn bajo el titulo “Was ist Existenz-Philosophie?” (1990a). Asi aunque la
publicacién originaria fue en inglés, constituye en realidad una traducciéon de
la versién alemana que seguramente no fue realizada por la propia Arendt. Al
respecto véanse también los comentarios de Jerome Kohn (en Arendt, 2005a:
203), que incluye este texto en Ensayos de comprension.

10" “Con su comportamiento politico Heidegger ha hecho desde luego todo
lo posible para prevenirnos de que lo tomemos en serio” (2005a: 218, nota 4).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



205

En torno al pensamiento

ano, que estas informaciones no eran precisas, puesto que en el caso de
Husserl, Arendt se estaba refiriendo en realidad a la circular que todos
los rectores habian tenido que enviar a quienes habian sido excluidos de
sus cargos por el gobierno, y por otra parte aclaraba que el ofrecimiento
de Heidegger de continuar dando clases probablemente “no habia sido
hecha en relacion con la ‘reeducacion” (Arendt-Jaspers, 1993: 43)." En
su respuesta del 9 de julio, Arendt reconoce las precisiones de Jaspers
aunque estableciendo algunas reservas. Por un lado, admite “que no
deberia haber escrito sobre el tema de la reeducacion” (Arendt-Jaspers,
1993: 48), pero sefiala que lo habia hecho basandose en cierta autoridad,
puesto que Sartre le habia contado que Heidegger habia escrito a un
profesor de la Sorbona comentandole sobre el mal entendido que se
habia generado entre Francia y Alemania, y ofreciéndose para colaborar
en la reconciliacion entre ambas.

Respecto de la expulsion de Husserl de la Universidad de Friburgo,
Arendt admite que la carta que Heidegger le envid era una circular, pero
considera que en el momento en que como rector se habia visto obligado
a firmarla, debia haber renunciado. Asimismo, enfatiza que la carta le
hubiese resultado indiferente a Husserl si hubiese estado firmada por
cualquier otra persona, y considera que en este caso se trataba de una
cuestion de solidaridad. No obstante las razones esgrimidas a Jaspers,
Arendt decide quitar las frases mencionadas en la edicion en aleman
del ensayo publicada dos afios mas tarde. Pero hay una tercera cuestion
de mayor relevancia que Arendt mantiene en ambas ediciones, y que
es la razén por la cual los pormenores del comportamiento politico de
Heidegger resultan relevantes y no pueden sencillamente desestimarse.

En vista del aspecto realmente comico de esta evolucion
personal y en vista de la postracion, no menos real, del
pensamiento politico en las universidades alemanas,
existe la tentacion de desentenderse sin mas de toda
esta historia [referida a Heidegger]. Pero en contra
de ello habla, entre otras cosas, el que todo este
modo de comportarse tiene paralelos tan cabales en
el Romanticismo aleman, que dificilmente se puede
creer en la mera coincidencia casual de una falta de
caracter de indole puramente personal. Heidegger es

En esta y en las sucesivas referencias la traduccion es mia.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



206 Anabella Di Pego

de hecho (esperemos) el ultimo romantico, una suerte
de Friedrich Schlegel o Adam Miiller de portentosas
dotes, y la completa irresponsabilidad de éstos ya se
debia a esa frivolidad que procede en parte de la ilusion
de ser un genio y en parte de la desesperacion (2005a:
218, nota 4).

Para comprender las implicancias de esta afirmacion de Arendt de
que Heidegger es el ultimo romantico, resulta necesario reconstruir
someramente su analisis precedente del Romanticismo desplegado en
su escrito sobre Rahel Varnhagen (2000),"* que luego sera retomado en
la segunda parte de Los origenes del totalitarismo (1999: 231-234)." En el
libro sobre Rahel Varnhagen, Arendt cuestiona la exaltaciéon romantica
de la interioridad o del propio mundo interior por la consecuente
desvinculacion del pensamiento respecto del mundo compartido.
De este modo, “el pensamiento funciona como una especie de magia
ilustrada que permite reemplazar, crear y anticipar la experiencia, el
mundo, los hombres y la sociedad” (Arendt, 2000: 28). Arendt encuentra
en el Romanticismo una tendencia que, en consonancia con la tradicién
filosofica, tiende a consagrar la superioridad del pensamiento y con
ello a independizarlo del mundo (Canovan, 2002: 9). Aca reside la
profundidad de su critica que supone no solo repensar la vita activa sino
también su relacién con el pensamiento, desafiando las concepciones
que lo consideran autosuficiente.

Este proceso de desvinculacion del pensamiento del mundo, tiene
implicancias en la propia vida activa, dando lugar al fenémeno de
“alienacion del mundo” (world alienation), caracteristico de la condicion

12 En 1929, Arendt emprende su estudio de la vida de Rahel Varnhagen

(1771-1833) en el marco de su tesis de habilitacion (Habilitationschrift) para
acceder a la carrera universitaria alemana. El libro se publica traducido al inglés
recién en 1958 por iniciativa del Instituto Leo Baeck y al afio siguiente aparece
en aleman por la editorial Piper.

3 Aunque constituye una de las claves para comprender la amalgama
ideolégica del nazismo, el papel del Romanticismo aleman en su libro sobre
el totalitarismo no ha sido mayormente explorado. Una tercera instancia en la
que Romanticismo se encuentra presente en la obra de Arendt es una somera
referencia en La condicion humana (2001b: 50), cuando analiza la exaltacion
romantica de la intimidad frente al ascenso de lo social (Swift, 2009: 22, 40; Villa,
1996: 140).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



207

En torno al pensamiento

humana en la época moderna y expresado paradigmaticamente
en la filosofia de Descartes. A diferencia del sentido tradicional de la
alienaciéon del ser humano de su modo de ser propio (self alienation),
la alienacion del mundo compartido implica recluirse en las certezas
absolutas de la propia interioridad (Arendt, 2001b: 282). La certeza del
propio pensamiento se adquiere a través de la duda radical de nuestros
sentidos y consecuentemente del mismo mundo y de los otros, y s6lo una
vez alcanzada la certeza indubitable del cogito resulta posible restablecer
de manera derivada, a través de la bondad divina, la posibilidad de
conocimiento del mundo exterior. Con este punto de partida moderno
desde la certeza absoluta del propio pensamiento, surge el problema
del solipsismo, que aunque sea superado implica que el mundo exterior
tiene un caracter derivado del propio pensamiento.

El Romanticismo con su concepcién del sentimiento (Gefiihl), de
la individualidad (Individualitit) y del genio (Genie), constituye en
cierto modo la variante alemana del cambio de perspectiva iniciado
en Francia por Descartes, y en este sentido ambas llevan consigo una
consecuente huida del mundo hacia la propia interioridad. A pesar de
las diferencias entre estas corrientes, ambas terminan suscribiendo a un
cierto subjetivismo aunque con diferentes matices por lo que es posible
referirse a un “individualismo romantico” (Young-Bruehl, 1993: 285)
que se encontraria también presente en la perspectiva heideggeriana,
en tanto es susceptible de ser caracterizada como un “subjetivismo
romantico” (Villa, 1996: 232). De manera que Heidegger es todavia un
romantico porque suscribe a la tradicional primacia del pensamiento
con la consecuente soledad y reclusion que le son caracteristicas. A
pesar de su intento de destruccion de la metafisica, Arendt considera
que Heidegger sigue nadando en la corriente de la tradicion filosofica,

14 Segtin Arendt, la época moderna (modern age) se inicia con la Reforma

protestante en el siglo XVI, y se consolida durante el siglo siguiente con el
impacto del descubrimiento de América y de la invencién del telescopio. Estos
tres acontecimientos se encuentran a la base de la doble alienacién que caracteriza
a la modernidad, la ya mencionada alienacién del mundo (world alienation) y la
alienacion de la Tierra (earth alienation). Mientras que la primera se plasma en el
desarrollo de la filosofia moderna a partir de Descartes, el segundo fenémeno
se puede observar en el surgimiento de la ciencia moderna con Galileo (Arendt,
2001b: 277-314).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



208 Anabella Di Pego

en contracorriente en lo que respecta al ser pero en su misma direccién
en relacion con su concepcion del pensamiento.

2. ;(Repliegue o radicalizacion de la critica?

Ahora veamos la conferencia que Arendt leyd en 1954 en la
Asociacion Americana de Ciencias Politicas titulada “La preocupacién
por la politica en el reciente pensamiento filosofico europeo” y que so6lo
fue publicada postumamente en Ensayos de comprension [1994] editado
por Jerome Kohn.” En esta conferencia, Arendt analiza la filosofia de
Heidegger, cambiando aparentemente de manera considerable su
posicion respecto de su articulo de 1946. Algunos intérpretes (Volpi,
2008: 16; Forti, 2001: 83) han entendido que esto implica un repliegue
de la suspicacia critica de Arendt, que ha sido desplazada por el
reconocimiento (Volpi, 2008: 17) o incluso la “celebracion” (Forti, 2001:
83) de la filosofia heideggeriana que se consumaria en el ensayo que
Arendt le dedica a Heidegger en 1969 en ocasién de su octogésimo
cumpleanos.

Incluso Volpi (2008: 16) considera, tal vez de manera apresurada,
que este cambio de actitud se encuentra relacionado con el hecho de que
a comienzos de la década de los cincuenta Arendt y Heidegger habian
restablecido contacto.'® Sin embargo, procuramos mostrar, en disonancia
con Volpi, que los matices en el analisis arendtiano se deben a una

1> El hecho de que esta conferencia haya permanecido inédita en vida de

Arendt, creemos que puede deberse a su posicionamiento respecto de la filosofia
de Jaspers. Esquematicamente puede decirse que en su ensayo de 1946 “;Qué es
la filosofia de la existencia?” se presentaba criticamente la posicién de Heidegger
y se destacaba en contraposicion la perspectiva de Jaspers fundamentalmente
por su nocién de comunicaciéon. En cambio, en la conferencia de 1954 (2005a:
534), Arendt se muestra critica también con la filosofia de Jaspers porque su
nocién de comunicacién no tiene raices en el espacio publico y en el mundo
comun, sino en didlogo filosdfico entre un yo y un ti que, en realidad, tiene
como modelo el didlogo del pensamiento consigo mismo. Esto no se debe tanto a
un cambio de opinién de Arendt respecto de Jaspers sino a la profundizacion de
su critica a la filosofia, que a partir de comienzos de la década de los cincuenta
se extiende desde la filosofia moderna hasta los origenes mismos —con los
griegos— de la tradicién del pensamiento occidental.

16 Para una descripcién de las circunstancias en que se produjo el
reencuentro entre Arendt y Heidegger en el afio 1950 remitimos a la biografia de
Young-Bruehl (1993: 318-320).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



209

En torno al pensamiento

reestructuracion de su propio posicionamiento respecto de la tradicién
filosofica misma y, en disonancia con Forti que, a pesar del evidente
cambio de tono del trabajo de 1954, Arendt mantiene un posicionamiento
critico respecto de la filosofia heideggeriana, pero radicalizando ahora
su interpretacion al delimitar los aspectos nodales de esta filosofia que
subsisten anclados en la gran tradicion del pensamiento occidental.'”

En el texto en cuestién, Arendt comienza llamando la atencién sobre
una cuestion que articulara y atravesara toda su obra posterior desde La
condicién humana hasta La vida del espiritu, que es la problematica relacion
entre filosofia y politica, o entre pensamiento y politica. Asi Arendt
advierte que “la mayoria de las filosofias politicas tienen su origen en
la actitud negativa, a veces incluso hostil, del filésofo hacia la pélis y
hacia la esfera de los asuntos humanos en su totalidad” (2005a: 515). La
tradicion del pensamiento politico occidental se encuentra marcada en
sus origenes por la condena a muerte de Sécrates por parte de la polis, a
partir de lo cual la principal inquietud de Platon sera poner a resguardo
ala actividad filosofica de los avatares de los asuntos humanos, y pensar
una forma de gobierno en la que esta actividad puede ser desarrollada
libremente. Consecuentemente la filosofia politica surge signada por la
desconfianza hacia la pluralidad y por la busqueda de trascenderla con
criterios capaces de sustraerse de la opinion compartida.

Para esclarecer este andlisis nos remitimos brevemente a las
conferencias “Philosophy and Politics”*® que Arendt pronuncié también
en 1954 en la Universidad de Notre Dame. El caracter irreconciliable
entre filosofia y politica en la tradicion del pensamiento occidental desde

7 Las oscilaciones en el pensamiento arendtiano no se deberian tanto a

un cambio metodolégico como sostiene Villa —desde una perspectiva analitico-
hermenéutica hacia una deconstructiva pasando por una tentativa genealdgica
(2007: 982)—, sino mas precisamente a una radicalizacién de la critica que
primero se remonta a los inicios de la modernidad para rastrear los origenes del
totalitarismo y que luego se retrotrae hasta los comienzos mismos de la tradicion
del pensamiento occidental en la polis griega en su libro sobre la vida activa.

8 Nos referimos a la tercera parte de las conferencias que Arendt dictd
en 1954 en la Universidad de Notre Dame titulada “Philosophy and Politics:
The Problem of Action and Thought after the French Revolution”, y que fue
publicada ligeramente modificada bajo el titulo “Sécrates” en la ediciéon de
Jerome Kohn de La promesa de la politica (Arendt, 2008b: 43-76). La primera
edicion publicada en inglés “Philosophy and Politics” aparecio en 1990 en Social
Research (1990b: 73-103).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



210 Anabella Di Pego

Platon, también se expresa en el abismo entre el pensamiento y la accion.
Mientras que el pensamiento permanece como la actividad mas elevada
y de ahi la primacia del bios theoretikos, la accidon se presenta como sin
sentido, accidental y fortuita. La buisqueda de criterios absolutos —las
ideas en el caso de Platon (Arendt, 2008b: 51)— constituye un recurso
recurrente en la filosofia que tiene por objeto sustraer a la politica de la
pluralidad y de las opiniones compartidas.

Arendt diferencia el posicionamiento de Socrates y Aristoteles,
respecto del de Platon (2008b: 54), puesto que en los primeros, el didlogo
constituia la base misma de la politica, en la medida en que supone poder
comprender el punto de vista del otro, en cambio, Platéon se propone
a través del rey filosofo sustraer los asuntos humanos del didlogo, y
por tanto de la pluralidad, para reconducirlos hacia la dialéctica como
fuente de verdades absolutas. Por eso, Arendt vincula el “comienzo de
nuestra gran tradicion filoséfica, con Platon y, en menor medida, con
Aristoteles” (2008b: 73)." Esta “gran tradicion” estructurada sobre la
base de la desconfianza hacia la pluralidad, entiende la politica como
una carga de la que hay que ocuparse para resguardar no solo la propia
vida sino también la posibilidad de desarrollar una forma de vida mas
elevada y abocada a la contemplacion.

Con matices, oscilaciones y diversos recursos a lo largo de la historia
de la filosofia, predomina no obstante esa desconfianza hacia el mundo
delos asuntos humanos, que debe ser por tanto estabilizado y dominado.
“El desprecio hacia la politica, [y] la conviccion de que la actividad
politica es un mal necesario [...] corren como un hilo rojo a lo largo de
los siglos que separan a Platén de la Edad Moderna” (Arendt, 2007a: 63).
Entre las escasas excepciones a este sesgo en contra de la politica y de la

19 A pesar de que Aristoteles desarrolla su concepcidn de la politica en

consonancia con la vida de la polis, entramada con las nociones de prudencia y
deliberacidn, segin Arendt, de manera anadloga a como Platén opone la opinién
a la verdad, “Aristoteles opone la phronesis (la intuicién politica) al noils (el
espiritu filoséfico)” (2008b: 70). De este modo, termina subordinando el modo
de vida del hombre prudente al bios theoretikés (2001b: 27). Asimismo, Arendt
sefala que a diferencia de Socrates, quién afrontd el juicio y prefirié morir antes
que huir y no respetar las leyes de la polis, Aristételes cuando se vio amenazado
no vacil en exilarse, puesto que con él “comienza el tiempo en que los filésofos
ya no se sienten responsables de la ciudad [...] el modo de vida del filésofo es
distinto” (2008b: 63-64).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



211

En torno al pensamiento

pluralidad presente en la filosofia, Arendt destaca especialmente el caso
de Kant,” lo que resultara de especial relevancia para la articulacion del
pensamiento y de la politica a través del juicio, cuestién que retomamos
en el ultimo apartado. En el contexto de la Europa de posguerra, “la
filosofia renuncia a su pretension de sabiduria” (Arendt, 2005b: 520) y se
aboca al analisis de la politica a la luz de los recientes acontecimientos,
por lo que se produce una reactivacién de la “preocupacion filosofica
por la politica” (Arendt, 2005b: 520). Arendt celebra esta reactivacion,
pero al mismo tiempo nos advierte que “naturalmente, tal desarrollo no
procede de modo inequivoco”, para consignar a continuacion una critica
a la caracterizacion de Heidegger de la vida cotidiana y del espacio
publico, en donde subsiste a su entender “la vieja hostilidad del filésofo
hacia la polis” (2005b: 520). Arendt sitiia de este modo a Heidegger en
cierta continuidad con la tradicion, mostrando que su filosofia resulta
menos revolucionaria de lo que él mismo consideraba. Asi, esta critica
a Heidegger debe situarse en relacion con la critica mas amplia a la
tradicion filosofica, que emerge en el propio recorrido intelectual de
Arendt hacia la década de los cincuenta.

De esta manera, Arendt primeramente indagd los desaciertos
de la filosofia heideggeriana en su ensayo de 1946 y luego advirtio la
necesidad de situarlos en relacion con el derrotero mas amplio de la
gran tradicion filoséfica en su trabajo de 1954. Esto no implica diluir
la critica a Heidegger sino al contrario profundizarla, porque se trata
de mostrar en qué medida su filosofia a pesar de llevar a cabo una
destruccion de la historia de la metafisica, sigue sin embargo implicada

2 En su ensayo de 1954 sobre el reciente pensamiento europeo, Arendt

cita una frase de Pascal en la que encuentra evidenciado paradigmaticamente el
tradicional desdén de la filosofia por la politica, en la medida en que sostiene que
cuando Platén y Aristételes se dedicaban a escribir sobre politica lo hacian como
un mero divertimento mediante el cual trataban de ordenar un manicomio, y que
si se abocaban a esta tarea era para que la locura fuera lo menos dafiina posible
(2005b: 516). Unas paginas mas adelante Arendt sefala que “Kant estd entre los
pocos filésofos a los que no se aplica la observacion de Pascal que citdbamos
antes” (2005b: 532). En la entrevista televisiva que Giinther Gaus le realiza en
1964, Arendt advierte nuevamente que “hay una suerte de hostilidad a toda
politica en la mayoria de los fildsofos, con muy pocas excepciones. Kant es una
excepcion” (2005b: 18). En su escrito en ocasion del octogésimo cumpleaos de
Heidegger en 1969, Arendt vuelve a invocar a Kant como “la gran excepcién” de
la deformacion profesional que implica la filosofia (2008a: 126).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



212 Anabella Di Pego

en esta tradicion. En el marco de esta necesidad de revisar criticamente
la tradicion filosofica desde sus origenes, debe situarse el cambio de
perspectiva entre sus trabajos de 1946 y de 1954. Al respecto, cabe llamar
la atencion sobre el hecho de que en 1946 no hay ninguna referencia
general a los origenes de la tradicion filosoéfica, sino que se remonta, por
un lado, a la inflexiéon que Kant introduce en la filosofia al demoler la
unidad entre “essentia y existentia”, por lo que lo considera “el auténtico
fundador, aunque casi secreto, de la filosofia contemporanea” (2005b:
209), y por otro lado, a Schelling y Kierkegaard como precursores de la
filosofia de la existencia contemporanea de Heidegger y Jaspers. En 1954,
en cambio, Arendt ya ha comenzado a concebir que existe una tensién
(Spannung) entre filosofia y politica que se inicia con Platon, por lo que
resulta necesario interpelar a la tradicion filosofica, por un lado, debido
a su desconfianza hacia la politica y la pluralidad, y por otro lado, a
la consecuente subordinacion de ésta a la vida contemplativa. De este
modo, Arendt sostiene que desde los comienzos mismos de la tradicién
filosofica “ni la separacion radical entre la politica y la contemplacion,
entre el vivir juntos y el vivir en soledad como dos modos distintos de
vida, ni su estructura jerarquica, fue puesta nunca en duda después de
que Platon las estableciese” (2008b: 123).2!

Al situar su analisis de la filosofia heideggeriana de 1954 en relacién
con sus reflexiones en “Philosophy and Politics” (Arendt, 1990b: 73-103)
de ese mismo afio, resulta evidente que el desplazamiento que se produjo
desde el ensayo de 1946 reside fundamentalmente en la interpelacion
critica de la tradicion filosdfica y su (des)preocupacion de la politica.
Por eso, Arendt (2005b: 515) comenzaba su conferencia dedicada a la
preocupacion por la politica en el pensamiento filosofico europeo
contemporaneo, remitiendo a los comienzos de la filosofia signados
por su hostilidad hacia la politica, y mas precisamente, a sus intentos
por proteger o asegurar la actividad filosdfica frente a la amenaza que
la politica y los asuntos humanos conllevan para la misma. De modo
que la preocupacién por la politica en la tradicion filosofica tenia por
objeto la neutralizacion de aquello propiamente politico, segin Arendt,

2l Este fragmento pertenece a su ensayo “El final de la tradicién” que

forma parte de los escritos vinculados a su proyecto sobre Karl Marx, también
publicados en Karl Marx y la tradicion del pensamiento occidental (2007a: 64), en
donde los extractos que componen el mencionado ensayo son reunidos en “El
desafio moderno a la tradicién”.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



213

En torno al pensamiento

la pluralidad, la novedad y la contingencia. Consecuentemente la
preocupacion constituia a la vez una negacion de la politica y conllevaba
un afan de despreocuparse de la politica, es decir, un intento de liberarse
de la carga de los asuntos publicos para resguardar la tarea del filosofo.

De manera que en lugar de un retraimiento de la critica a Heidegger,
puede apreciarse una radicalizacion de la misma, en tanto que la
tradicion filosofica inaugurada por Platon se presenta como el marco en
el que resulta necesario inscribir las distintas corrientes de la filosofia
contemporanea,” y en particular la perspectiva del filésofo aleman. Asi
Arendt considera que Heidegger no ha logrado subvertir completamente
la oposicion entre la vida politica y la vida filoséfica, ni tampoco la
subordinacion de la primera a la segunda, con las implicancias que esto
conlleva en cuanto a la persistencia de una dicotomia infranqueable
entre politica y pensamiento.

3. La disputa abierta en torno al pensamiento

Pasemos finalmente al texto “Martin Heidegger cumple 80 afios” que
Arendt ley6 en la radio bavara en 1969. En este trabajo, Arendt centra
su atencidon explicitamente en torno a la cuestion del pensamiento,
y especialmente de la caracterizacion filosdfica del pensamiento.
Procederemos a delinear la argumentacion de lo que ha sido considerado
como una laudatio a Heidegger (Volpi, 2008: 16) o una “celebracion de
la filosofia heideggeriana” (Forti, 2001: 83), para, en discusion con estas
interpretaciones, poner de manifiesto la sutil ironia que atraviesa el texto
a partir de la reconstruccién de su critica al pensamiento especulativo
de la tradicion filosofica en el que todavia se moverian los desarrollos
heideggerianos. De esta manera, Heidegger seguiria entendiendo el
pensamiento como una actividad que se opone a la vida politica y que
detenta superioridad, frente a la tentativa arendtiana de desactivar la
falacia que supone considerarlo como “una forma de vida [way of life]”
(Arendt, 2006: 743, XXVII) para resituarlo en el mundo a través del juicio.

El texto de Arendt comienza con una descripcion de la fascinacion
que generaban las clases de Heidegger en los afios veinte. Heidegger
no se limitaba a presentar, por ejemplo, la doctrina de las ideas de

2 En su texto, Arendt analiza las siguientes corrientes filosoficas de

la posguerra: la filosofia catdlica (Maritain, Gilson, Guardini, Pieper), el
existencialismo francés (Malraux, Camus, Sartre y Merleau-Ponty) y la filosofia
alemana contemporanea (Heidegger y Jaspers).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



214 Anabella Di Pego

Platon, sino que a lo largo de un semestre se abocaba a “examinar y
desmontar un didlogo paso a paso” (Arendt, 2008a: 115), de manera
tal que el pasado, que hasta ese entonces permanecia por asi decirlo
fosilizado, volvia a interpelar a los oyentes. Arendt destaca asi que
lo que ha sido decisivamente influyente en el siglo XX no fue tanto la
filosofia de Heidegger sino su pensamiento como actividad incesante
que penetra en las profundidades y que en lugar de arrojar resultados
definitivos, implica adentrarse en el camino mismo del pensar. Asi lo
expresa Arendt:

Y simplemente de esto se corria la voz: el pensamiento
ha vuelto a estar vivo y los tesoros de la cultura del
pasado, que se creian muertos, han vuelto a hablar de
si mismos y a mostrarnos cosas totalmente diferentes
de aquellas que, desconfiando de ellos, se suponia. Hay
un maestro, se puede quizas aprender a pensar. Es éste
el secreto del rey oculto del reino del pensamiento, un
reino que, si bien pertenece por completo a este mundo,
se halla en tal medida oculto que nunca se puede
saber con precision si existe realmente, incluso si sus
habitantes son mas numerosos de lo que se cree (2008a:
116).

Heidegger es considerado el “rey oculto del reino del pensamiento”
que con su actividad inquisidora ha “logrado que el edificio de la
metafisica tradicional [...] se derrumbara” (Arendt, 2008a: 117). Hasta
aqui no caben dudas del legado de Heidegger que Arendt rescata: el
desarrollo del pensamiento comoactividad vivay apasionada (2008a: 118)
y el desmontaje de la metafisica tradicional. A diferencia de la filosofia
que muestra “una fatal tendencia a construir sistemas”, Arendt compara
la tarea de Heidegger con la tela de Penélope puesto que “el pensamiento
se vincula con sus propios resultados de un modo destructivo, esto es,
critico” (2008a: 118). Arendt cita en diversas ocasiones la conferencia
de Heidegger “Gelassenheit” [1955], para rescatar su concepcion del
pensamiento frente a la tradicion, que brota de la pasiéon —desafiando
la antigua contraposicion entre razén y pasion— y que yace “mas alla de
la diferenciacion entre actividad y pasividad” en tanto “no pertenece al
dominio de la voluntad”, puesto que “no es un querer” sino que implica
a su vez “desacostumbrarnos del querer” (Heidegger, 1994: 39-40). En
este movimiento puede emerger la “serenidad” como esencia de un

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



215

En torno al pensamiento

pensamiento que se ha despojado de su caracter representativo y de
su afan de conocimiento. Arendt sigue asi a Heidegger (1994: 18-19) en
su distincion entre un “pensar calculador” (das rechnende Denken) y un
“pensar meditativo” (das besinnliche Denken). Mientras que el primero
corresponde al ambito del conocimiento y de las ciencias —en su vinculo
con la voluntad y la representaciéon—, el segundo remite a la actividad
del pensamiento y su caracter no-voluntario (Nicht-Wollen) que deja
(lassen) surgir la serenidad.”

Sin embargo, en la referencia a Heidegger como el “rey oculto del
reino del pensamiento” (Arendt, 2008a: 117) ya encontramos también
indicios claros de la ironia arendtiana. El pensamiento remite a un reino
extrafio y que, a pesar de encontrarse en nuestro mundo, permanece
oculto, por lo que “no puede saberse con precision si existe” (Arendt,
2008a: 117). De esta manera, aunque Heidegger proclama el “fin de la
filosofia” (2000: 77-81) y despliega su concepcion del pensamiento en
abierta confrontacion con la tradicion filoséfica dominante, al mismo
tiempo considera que el pensamiento requiere de un retiro del mundo
y parece asi subsistir su caracterizacion como una actividad solitaria
(“etwas Einsames”).* Incluso si la filosofia comenzd con el asombro
ante lo simple, su actividad s6lo podia desplegarse en esta retirada del

2 No obstante, Arendt objeta que a pesar de su critica al papel tradicional

de la voluntad, subsiste en Heidegger una tematizaciéon de la volicién como
opuesta al pensamiento en la que se recrea el viejo hiato filosofico entre accién
y pensamiento. Véase al respecto el apartado “La Voluntad-de-no-querer de
Heidegger” en su ultimo libro (Arendt, 2002a: 412).

2 Arendt utiliza esta expresién en aleman. Remitimos al original en
aleman “Martin Heidegger ist achtzig Jahre alt” publicado en Menschen in
finsteren Zeiten (1989: 179). Respecto de esta version alemana del libro de Arendt
Men in Dark Times, quisiéramos advertir, por un lado, que recién aparecio tardia
y péstumamente en 1989, y por otro lado, que resulta sumamente objetable que
la editora, Ursula Ludz, haya decidido incorporar —junto con otros ensayos que
no formaban parte de la version original — el escrito sobre Heidegger en ocasion
de su octogésimo cumpleanos. Arendt publico en 1968 este libro sin contemplar
nunca con posterioridad la posibilidad de incluir el trabajo sobre Heidegger
[1969]. Asimismo, y en virtud de las profundas criticas que Arendt esgrime a
Heidegger en sus diversos escritos, consideramos que tenia fuertes razones
para considerar que a pesar de vivir en tiempos sombrios, el filosofo aleman
no se encontraba entre ese tipo de personas capaces aun en la oscuridad de su
momento de iluminar el presente con su vida y con su obra.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



216 Anabella Di Pego

mundo, y en el caso de Heidegger esto resulta acentuado, segtin sus
propias palabras, por la radicalidad de: “escoger este asombro como
sede donde habitar” (Arendt, 2008a: 120). Arendt retoma esta frase de
Heidegger de su texto “Aletheia” publicado en Vortrige und Aufsiitze en
el ano 1954.% Aunque la actividad del pensamiento requiere el retiro
momentaneo del mundo, y esto es lo que hacen la mayor parte de los
pensadores, Heidegger eligio este retiro del mundo como su propia
morada:

La morada de la que habla Heidegger se sitia entonces,
hablando metaféricamente, apartada [abseits] de
las residencias [Behausung] de los hombres [...] En
comparacion con otros lugares del mundo, como el
de los asuntos humanos [menschliche Angelegenheiten],
la morada del pensador es el «lugar del silencio»
[Ort der Stille] (Arendt, 2008a: 120-121. Traduccidén
modificada).?

En estas palabras de Arendt no esta contenida sélo una descripcion
de la actividad del pensamiento sino al mismo tiempo una critica a
adoptar este retiro del mundo como morada para habitar. Arendt retoma
la expresion “Ort der Stille” del texto de Heidegger “Das Ende der

% Lafrase de Heidegger en aleman citada por Arendt es: “dieses Erstaunen

als Wohnsitz anzunehmen” (1954: 251). La traduccion al espanol del libro de
Heidegger dice: “acoger este asombro como sede donde habitar” (2001: 192).
Remitimos también al original en aleman de Arendt (1989: 179).

% Hemos modificado levemente la traduccion que realiza Bernardo
Ainbinder a partir de la edicion italiana del libro Sobre Heidegger. Cinco voces
judias, siguiendo el original de Arendt en alemdn (1989: 180). Asi reemplazamos
“fuera de las viviendas de los hombres” por “apartada de las residencias de los
hombres”, y en la segunda oracién optamos por verter la expresion alemana
“menschliche Angelegenheiten” por “asuntos humanos” enlugar de “quehaceres
humanos”. Para ello nos hemos atenido a que cuando Arendt realiza ella misma
la version en aleman de The Human Condition, utiliza la expresién “menschliche
Angelegenheiten” para lo que en inglés llamaba “human affairs”. Véase al
respecto la seccién 26 de The Human Condition (1998: 188) y Vita activa oder Vom
titigen Leben (2002b: 234). Por ultimo, hemos consignado “lugar del silencio” en
vez de “lugar de calma” siguiendo la traduccion al castellano de la expresion de
Heidegger. Véase al respecto la siguiente nota.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



217

En torno al pensamiento

Philosophie und die Aufgabe des Denkens” (2007: 84).” Alli Heidegger
se refiere a la tarea del pensar en relacién con la Lichtung, entendiéndola
en analogia con el claro del bosque como aquello que aligera (leicht)® o
abre el paso frente a su espesura, permitiendo la emergencia del espacio
libre, es decir, de lo abierto. En su correspondencia con el fildsofo aleman,
Arendt le manifiesta el 12 de marzo de 1970 que ha leido y releido este
texto suyo, para aseverar seguidamente: “Desde hace afios considero
—desde que lei la Introduccion a la metafisica— que al pensar hasta el
final la metafisica y la filosofia has dejado ahora realmente espacio para
el pensar” (Arendt-Heidegger, 2000: 185).%

¥ Reunido en el libro Zur Sache des Denkens que aparecié en 1969 en

ocasion del octogesimo aniversario del nacimiento de Heidegger. La traduccion
en espanol publicada bajo el titulo Tiempo y ser, dice: “El tranquilo corazén de la
Lichtung es el lugar del silencio” (2000: 89).

% Frente a la tradicion filosdfica, Heidegger (2000: 86) aclara que Lichtung
remite al verbo lichten y al adjetivo leicht que significan aligerar, abrir paso,
despejar, desvinculdndolo explicitamente de las connotaciones clasicas de luz
(Licht) y claridad (hell).

¥ La correspondencia entre Arendt y Heidegger se encuentra organizada
en tres etapas: los afios veinte (“La mirada”), cuando retoman contacto en los
anos cincuenta (“El reencuentro de la mirada”), y a partir de mediados de la
década de los sesenta (“El otono”). La cita pertenece a esta tltima etapa, en
donde se producen mas intercambios filosoficos, puesto que la primera etapa
se encuentra dominada por cuestiones personales y en la segunda, aunque se
hacen mas presentes las temadticas filosdficas, subsiste cierta asimetria y falta
de reconocimiento por parte de Heidegger. De hecho, Arendt le hace llegar la
edicion alemana de la Vita activa (Arendt-Heidegger, 2000: 88) y ante el silencio
posterior de Heidegger, le manifiesta en una carta a Jaspers del 1° de noviembre
de 1961: “Yo sé que a él le resulta intolerable que mi nombre aparezca en publico,
que yo escriba libros, etc. Toda mi vida, he jugado el juego de las mentiras
piadosas con él, comportandome como si nada de esto existiera y como si yo,
por decirlo asi, no fuera capaz de contar hasta tres, a menos que sea en relacién
con la interpretacion de sus obras. Entonces se mostraba siempre complacido de
que pudiese contar hasta tres y a veces incluso hasta cuatro. Pero de repente, esta
farsa se me volvi6 aburrida, y mi cambio de actitud me ha valido una bofetada.
Durante un tiempo me senti furiosa, pero ya no. Ahora creo que en realidad soy
responsable en cierto modo, y responsable tanto por la simulacién como por el
fin abrupto de este juego” (Arendt-Jaspers, 1993: 456). Aunque esta situacion se
modifico sustancialmente en la tltima etapa de la relacion, en lo que respecta al
reconocimiento de Heidegger, Arendt no parece haber puesto un final definitivo

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



218 Anabella Di Pego

Pero si la reflexion de Heidegger despejo el camino del pensar
sentenciando el fin de la filosofia y de la metafisica, también es cierto
que su abordaje sobre esta actividad parece todavia dotado de matices
de la tradicion. En este contexto, debe situarse la siguiente aseveracion
de Heidegger: “el tranquilo corazén [das ruhige Herz] de la Lichtung
es el lugar del silencio”, en donde puede darse la posibilidad “de
una confluencia entre el Ser y el pensar” (2007: 84). Arendt observa
criticamente la manera en que Heidegger re-anuda el pensamiento con
la serenidad y el silencio asi como con la problematica del Ser —tnica
tarea del pensamiento meditativo en sentido estricto. Esta sutil critica
de Arendt ha pasado inadvertida porque requiere traer a colaciéon su
propio posicionamiento respecto de la actividad del pensamiento, no
desplegadaen el ensayo en cuestién y que en lo sucesivo —especialmente
en el siguiente apartado—, procuramos examinar para esclarecer su
analisis de la filosofia heideggeriana.

La mayoria de quienes han desarrollado la actividad del
pensamiento se han movido en este alejarse y aproximarse del mundo,
que permite de alguna manera hacer que lo cercano se vuelva extrafio, y
que lo lejano pueda ser aproximado, pero esto es muy distinto a asumir
el asombro y el alejamiento del mundo como morada. Esto “es algo
extraordinariamente inusual” (Arendt, 2008a: 123), de lo que Arendt
solo encuentra dos casos: el de Platén y el de Heidegger; ambos con
consecuencias politicas repudiables. En el primer caso cuando parte a
Sicilia para “auxiliar al tirano de Siracusa” (Arendt, 2008a: 123) y en el
segundo cuando “cedid una vez a la tentacién de cambiar su ‘morada’
y de ‘intervenir’ en el mundo de los asuntos humanos. [...] En lo que
respecta a este mundo, le haido [a Heidegger] aun peor que a Platon por
cuanto el tirano y sus victimas no se hallaban del otro lado del mar sino
en su propia patria” (Arendt, 2008a: 124).%

El problema no es que Heidegger haya procurado intervenir en
el mundo de los asuntos humanos, sino que lo hizo desde su propia

al juego, sino mds bien haberlo matizado considerablemente. Por este motivo, las
criticas a Heidegger requieren ser reconstruidas a través de la sutil ironia de los
escritos arendtianos y la correspondencia entre ambos no ilumina mayormente
las disputas veladas que Arendt mantuvo con su antiguo maestro.

% Nuevamente hemos modificado levemente el texto, reemplazando
“quehaceres humanos” por “asuntos humanos” como traduccién de la expresién
alemana “menschliche Angelegenheiten”.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



219

En torno al pensamiento

concepcion de la actividad del pensamiento como apartada de los
asuntos humanos, en sintonia con la tradicion filoséfica. Por eso, Arendt
reconoce que mas alla de haber proclamado el “fin de la filosofia” —que
de todas formas era inminente—, le debemos a Heidegger el que esto
haya acontecido preservando la dignidad de la filosofia, en tanto ha sido
“un fin preparado por quien mas apegado se hallaba a ella” (2008a: 117).
Este apego a la filosofia es la marca distintiva de la relacién ambivalente
que Heidegger mantiene con ella, procediendo a su destrucciéon pero
no pudiendo evitar la subsistencia solapada de resquicios suyos en
sus reflexiones. En este sentido, es que Arendt sitia a Heidegger entre
los filésofos que “todavia dependen, aunque de manera precaria y
dubitativa, de los presupuestos tradicionales de la metafisica” (2002a:
145).

En la concepcion de Heidegger el pensamiento supone una morada
alejada del mundo de los asuntos humanos que, en Introduccion a
la metafisica [1936], caracterizaba como no perteneciente “al orden
habitual de la vida cotidiana” y que “ni siquiera se halla en el entorno
de la urgente atencion y satisfaccion de las necesidades dominantes”
(1999: 22). Por eso, Heidegger vincula su tarea con un “preguntar por
lo extra-ordinario” (1999: 22) y Arendt encuentra en esta delimitacién
tajante respecto de lo cotidiano, la subsistencia transfigurada de la
tradicional oposicién de la vida politica frente a la superioridad y
autosuficiencia del pensamiento. En este sentido, su colaboracion activa
con el nazismo, no puede interpretarse en términos de las circunstancias
histéricas particulares, por el contrario, Heidegger habria caido en su
propia trampa, como relata Arendt en “Heidegger el zorro” (2005a: 435-
436; 2006: 390-391, XVII). A pesar de su concepcion de la facticidad,
Heidegger permanecia en sus reflexiones recluido en si mismo, sin
advertir, cuando con posterioridad “resolvio retirarse completamente
del mundo” (2005a: 435), que su propia concepciéon del pensamiento
habia sido desde siempre una trampa.

Asimismo, la lectura que Arendt hace de Heidegger, debe situarse
nuevamente, en continuidad con su critica de la tradicion filosofica en
“Philosophy and Politics”. Por eso, Arendt aproxima a Heidegger con
Platon, quien marco el comienzo de la tradicion, y advierte respecto de
la “déformation professionelle” (2008a: 125) de la filosofia. En relacion con
el pensamiento, esto implica concebirlo como retraido del mundo y en
tension con los asuntos humanos y, por tanto, con la politica, sin poder
desprenderse de la tradicional oposicion entre pensamiento y accion.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



220 Anabella Di Pego

Por eso, hacia final de su trabajo sobre Heidegger, Arendt vuelve a
interpelar a la tradicién del pensamiento occidental:

Por cierto, en teoria puede hallarse una cierta inclinacién
ala tirania en casi todos los grandes pensadores (la gran
excepcion es Kant). Y si una inclinacién semejante no se
plasmo en aquello que hicieron es porque muy pocos de
ellos estuvieron dispuestos, mas alla de la ‘capacidad
de asombro ante lo simple’, a ‘asumir este asombro
como sede donde habitar’. Para estos pocos es a fin de
cuentas indiferente donde los arrastren las tormentas
de su tiempo. En rigor, la tempestad que atraviesa el
pensamiento de Heidegger —al igual que aquella que
aun sopla desde las obras de Platén— no proviene del
tiempo. Sopla en cambio desde algiin lugar remoto
[Uralten] y deja tras de si algo consumado [Vollendete]
que, como todo lo consumado [Vollendete], retorna a lo
remoto [Uralten] (2008a: 125-126).3!

Desde el comienzo de la tradicion occidental con Platon hasta sus
estertores con Heidegger, parece pues extenderse la sombra del bios
theoretikés encarnado en la vida del filésofo y contrapuesto a la vida
politica. En su Diario filoséfico, Arendt consignaba: “Todas las falacias
[fallacies] del pensamiento aparecen en el bios theoretikés cuando aquél
se ha convertido en una forma de vida [way of life]” (2006: 743, XXVIL
Traduccion modificada). Por eso, hacia el final de La condicién humana ya
procuraba impugnar “la proverbial e independiente torre de marfil de los
pensadores”, como refugio de una forma de vida separada, mostrando
que “no existe ninguna otra capacidad humana tan vulnerable, y de
hecho es mucho mas facil actuar que pensar bajo un régimen tiranico”
(2001b: 348). A diferencia de lo que suele creerse, cuando se erosionan
las “condiciones de libertad” del mundo compartido, no basta con
refugiarse en el pensamiento, puesto que en estas circunstancias
resulta sumamente dificil pensar. Esto se debe a que el pensamiento
no es una empresa individual que atafie a la genialidad de grandes
hombres y mujeres, sino que requiere para desplegarse de la dinamica
confrontativa del espacio publico. La publicidad no es asi meramente

31 Hemodificadolatraducciénreemplazando “perfecto” por “consumado”

en referencia al término aleman Vollendete (Arendt, 1989: 184).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



221

En torno al pensamiento

condicion de difusion o comunicacién del pensamiento, sino como
advierte Kant en “;Qué es la Ilustracion?” (2010a: 1-9), necesaria para
el desenvolvimiento del pensamiento mismo.” Ademas, la dimensién
politica del pensamiento se pone de manifiesto en el cuestionamiento
arendtiano de que esta actividad sea prerrogativa de unos pocos y en la
advertencia de que en la restriccién a circulos cada vez mas pequefios de
la actividad del pensamiento puede estar en juego el futuro del hombre.

Asimismo, el pensamiento no sélo requiere del espacio ptblico sino
que también debe permanecer vinculado a las experiencias del mundo
compartido. Asi, en el prefacio denominado “La brecha entre el pasado
y el futuro” Arendt senala: “mi tesis es que el propio pensamiento surge
de los incidentes de la experiencia viva y debe seguir unido a ellos a
modo de un letrero indicador exclusivo que determina el rumbo” (1996:
20). De modo que, en contraste con las dicotomias y las “parejas de
opuestos” de la filosofia (Arendt, 2006: 503, XXI) —entre ellas la de bios
politikos y bios theoretikés—, Arendt pretende reconstruir una concepcion
del pensamiento que, aunque partiendo de la retirada del mundo y
de su potencial para destruir lo establecido, persista al mismo tiempo
enlazado a los asuntos humanos a través de la tarea articuladora del
juicio (2002a: 221). Por eso, Arendt se posiciona criticamente respecto
del movimiento heideggeriano de encontrar en el pensamiento y en el
asombro un lugar donde habitar, porque supone asumir la retirada del
mundo como morada del pensamiento que, por tanto, se enfrentaria al
peligro de desvincularse completamente de los asuntos humanos. En su
Diario filosofico, Arendt advierte: “So6lo porque el pensamiento implica
una retirada, puede convertirse en un instrumento de fuga” (2006:
742). La deformacién profesional de la filosofia conlleva precisamente
el peligro de fuga del pensamiento del mundo para perderse en las
nubes de la especulacién abstracta. A pesar de su caracter destructivo,
el pensamiento de Heidegger no lograria sustraerse de estos riesgos de
la tradicion filosofica.

En La vida del espiritu, Arendt se aventura alli donde el pensamiento
de Heidegger ya no parecia poder avanzar. Asi, vuelve a arremeter
contra las “falacias filosoficas” (2002a: 71)** que se originan “en la

% Al respecto remitimos a “La potencialidad politica del juicio estético:

acerca de la reapropiacion arendtiana de Kant” (Di Pego, 2016: 541-572).
% Entre las falacias filosoficas, Arendt considera que la cuestién del
solipsismo resulta paradigmatica.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



222 Anabella Di Pego

propia actividad de pensar”, porque “cuando un hombre, por la razén
que sea, se dedica al pensamiento puro, sea cual sea su objeto, vive
completamente en singular; es decir, en total solitud [solitude], como
si ningin hombre sino el Hombre habitase la tierra” (2002a: 71).** Para
el desmantelamiento (dismantling)® del pensamiento como una forma
de vida solitaria, Arendt encontrara en el juicio estético kantiano una
mediacion o articulacion posible entre el pensamiento y el mundo de los
asuntos humanos.

4. Hacia una nueva modalidad de pensamiento

Los filésofos dedican su vida al pensamiento y en este sentido
Arendt considera que constituyen los “pensadores profesionales”
(2002a: 29) por excelencia. En consecuencia, la critica de Arendt al
pensamiento especulativo, implica a su vez una profundizacién de
su critica de la filosofia, tal como ésta se desarrolla desde comienzos
de los afios cincuenta. Hemos visto que en “Philosophy and Politics”
(1990b: 73-103), Arendt examinaba la hostilidad de la filosofia hacia
la politica, y luego se trata de rastrear esta hostilidad en la forma
misma del proceder del pensamiento, en general, y del pensamiento
filosofico, en particular. Recordemos que en diciembre de 1950, Arendt
consignaba en su Diario filosdfico que “la logica occidental que es tenida
por pensamiento [...] es tiranica by definition”, para preguntarse a
continuacion “;hay un pensamiento que no sea tiranico?” (2006: 44, II).
Su indagacion sobre el pensamiento y su relacion con el juicio pretenden
precisamente dar respuesta a esta pregunta que ha guiado sus propias
reflexiones llevandola a disputarle a la tradicion filosofica su abordaje
del pensamiento.

Las derivas tiranicas del pensamiento se encuentran vinculadas
con su tendencia a la abstraccion. El proceso del pensamiento se inicia
con la experiencia, pero Arendt advierte (2002a: 109) que seguidamente
procede a la desensorializacién de sus objetos retirandolos del espacio

¥ Hemos corregido la traduccién castellan siguiendo el original (1981:

47) consignando “solitud” en lugar de “soledad”, puesto que Arendt distingue
entre soledad [loneliness], solitud [solitude] y aislamiento [isolation]. Retomamos
esta cuestion en el siguiente apartado y especialmente en la nota al pie nimero
36.

% Arendt utiliza esta expresion en La vida del espiritu (2002a: 231). Vedase al

respecto el original en inglés The Life of the Mind (1981: 212).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



223

En torno al pensamiento

y tiempo, para volverlos abstractos, y es a partir de este movimiento
que surgen las denominadas «esencias» de la filosofia. De este modo,
el pensamiento “se aparta de lo que esta presente y a la mano”
(Arendt, 2002a: 219), dado que sus objetos se encuentran ausentes
del mundo, puesto que han sido producto de su proceso particular
de abstraccion. Asi, aun partiendo de la experiencia, el pensamiento
culmina desenvolviéndose en torno de abstracciones que configuran un
mundo propio ajeno al mundo compartido de los asuntos humanos. El
pensamiento se mueve, entonces, en ese mundo de abstracciones que
resulta totalmente independiente del mundo comun de los asuntos
humanos, y los propios pensadores se han visto tentados a habitar en
este mundo, haciendo del mismo su propio hogar —como hemos visto
que sucede en el caso de Heidegger.

De ahi, la “aparente inutilidad” (Arendt, 2002a: 104) e irrealidad de
la actividad del pensamiento para el mundo de los asuntos humanos,
que ha reaccionado ante ella con cierta hilaridad —recordemos el
incidente de la muchacha Tracia que rie ante la caida de Tales en
un pozo por ir contemplando el firmamento— frente a lo cual los
fildsofos han respondido con desconfianza y hostilidad hacia el mundo
compartido. Incluso el pensamiento pretende reordenar o regir la
pluralidad y contingencia del mundo comun a partir de la generalidad
e intemporalidad de sus propias abstracciones. La consecuencia de esto
fue el desarrollo de un pensamiento especulativo abstracto, ante el cual
peligraba el propio mundo de los asuntos humanos, puesto que este
pensamiento procuraba subsumirlo, recreandolo bajo su propia logica,
y de ahi las tendencias tiranicas del pensamiento.

Eljuicio, por su parte, es una facultad especifica que se interesa por lo
particular sin buscar reducirlo a lo general sino procurando discriminar
su singularidad, por ejemplo, en el caso de las acciones y acontecimientos
politicos e historicos. Este apego a lo particular hace asimismo que el
juicio surja del sentido comun, que siguiendo a Kant, Arendt entiende
como un sexto sentido que permite integrar las percepciones de los
distintos sentidos y acomodarlas en un mundo comun. De este modo el
sentido comun actiia como un sentido de la realidad al situar nuestras
percepciones subjetivas en un horizonte compartido. En contraparte, el
pensamiento se ha concebido en una “guerra intestina” (Arendt, 2002a:
102) con el sentido comtn, en la medida en que la radicalidad de sus
reflexiones exige romper con €l —uno de los casos emblematicos de
este rompimiento seria la hipotesis del genio maligno de Descartes. Este

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



224 Anabella Di Pego

alejamiento del pensamiento respecto del sentido comtn tiene como
consecuencia la pérdida “del sentido de la realidad”, que resulta de
acuerdo con Arendt “inseparable del sensus communis, gracias al cual
nos orientamos en el mundo” (2002a: 221).

El pensamiento requiere de la solitud (solitude) que no debe
confundirse con la soledad (loneliness) como a menudo sucede en la
filosofia. Mientras que en soledad me encuentro completamente solo,*
en solitud me hallo en compania de mi mismo en virtud de la escisién
del dos en uno propio del didlogo del pensamiento (Arendt, 2007b: 113-
114). Este dos-en-uno del pensamiento, supone una dualidad que efectta
un primer descentramiento del sujeto de si mismo, preparandolo para
la pluralidad. Por su parte, el juzgar implica efectivamente la pluralidad
porque a través de la capacidad representativa de la imaginacion,
procura hacer presentes a todos los posibles implicados en una cuestion,
pero también porque quién juzga tiene en consideracion las opiniones y
juicios de los otros (Arendt, 2003: 122) —de ahi la relevancia del espacio
publico para el desarrollo del juicio.

En consecuencia, el criterio de validez del juicio se encuentra en “la
comunicabilidad o la publicidad” (2003: 128)*” del mismo, es decir, en
la posibilidad de comunicar ese juicio a otro, y por tanto constituye un
criterio también sustentado en la pluralidad. En el caso del juicio, “el
criterio es, pues, la comunicabilidad, y la pauta para decidir sobre ello es

% “E] pensar, hablando desde el punto de vista existencial, es una empresa

solitaria [solitary], pero no en soledad [lonely] [...] La soledad [loneliness] aparece
cuando estoy solo sin poder separar en mi el dos-en-uno, ni hacerme compafiia
a mi mismo” (Arendt, 2002a: 207). Hemos modificado la traducciéon, puesto que
Carmen Corral utiliza “aislada” para el adjetivo “lonely” y luego “soledad” para
el sustantivo “loneliness”. Sin embargo, desde su estudio sobre el totalitarismo,
Arendt (1999: 575-577) distingue entre aislamiento (isolation), soledad (loneliness)
y solitud (solitude). Mientras que en inglés “solitary” es el adjetivo de “solitude”,
en tanto que “lonely” es el adjetivo correspondiente a “loneliness”, en castellano
disponemos de dos sustantivos: solitud y soledad, pero a ambos parece
corresponder un solo adjetivo: solitario. Hemos subsanado esto, en la medida
de lo posible, consignando “en soledad” y reservando solitario como adjetivo
correspondiente a lo que Arendt denomina solitud. Al respecto remitimos al
texto original en inglés: “Thinking, existentially speaking, is a solitary but not a
lonely business” (Arendt, 1981: 185).

%  Los términos que Arendt utiliza en el original en inglés son
“communicability” y “publicness” (1992: 69).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



225

En torno al pensamiento

el sentido comtn” (2003: 128). En el pensamiento, en cambio, el criterio
de su validez reside en mantener la coherencia con uno mismo en el
proceso de reflexion, evitando de este modo contradecirse a si mismo.
Este criterio es individual y supone que estemos dispuestos a dialogar
con nosotros mismos, pero no se sustenta en el sentido comun sino que
puede incluso resultar opuesto al mismo.*

De esta manera, Arendt esta concibiendo que el pensamiento
procede segin dos de las maximas kantianas del “entendimiento
humano comun” (gemeiner Menschenverstand): el pensar por si mismo
(Selbstdenken) y el pensar de manera consecuente o “siempre de acuerdo
consigo mismo” (Kant, 2010b: 421, §40).* Sin embargo, este criterio no
guarda ninguna relacion con el mundo, sino que examina el pensamiento
en relacion consigo mismo. Este caracter autonomo de la validez del
pensamiento, sumado a que esta actividad demanda una retirada del
mundo,* conlleva el riesgo de la total desvinculacién del pensamiento
del mundo. La maxima restante es el pensar poniéndose en el lugar
del otro que opera en el juicio estético. Arendt pretende realizar una
articulacion entre pensamiento y juicio que de alguna manera, recrea la
actividad conjunta de estas tres maximas kantianas del entendimiento
humano comun.* Mientras que el pensar por si mismo y de manera

% Arendttoma el ejemplo de la aseveracion de Socrates “cometer injusticia

es peor que sufrirla”, que resulta ciertamente incomprensible desde el sentido
comun, porque lo que resulta relevante en relaciéon con el mundo compartido es
evitar que suceda el mal, independientemente de si es mejor cometer o padecerlo
para un individuo determinado. La aseveracion de Sdcrates resulta plausible en
el ambito del pensamiento, puesto que hacer el mal supone que después en el
didlogo consigo mismo tenga que enfrentarse con eso y nadie quiere convivir
con alguien que ha hecho el mal —con un asesino pongamos por caso.

¥ En aleman “jederzeit mit sich selbst einstimmig denken” (Kant, 1968:
294, §40).

0 El pensamiento necesita de una retirada del mundo que interrumpa
toda actividad ordinaria y que lleve la forma de “un detenerse-y-pensar”
(Arendt, 2002a: 101).

#1 Sin embargo, en la caracterizacion del pensamiento a pesar de partir de
motivos kantianos, Arendt culmina en afirmaciones que resultan incompatibles
con el posicionamiento del filésofo aleman. Asi, segin Arendt el pensamiento
se caracteriza por su caracter inacabado, provisional y autodestructivo. Para
matizar este claro contraste, Arendt sostiene que Kant “confié sus auténticas
experiencias de pensamiento al secreto de su cuaderno de notas” (2002a: 111) y

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



226 Anabella Di Pego

consecuente pertenecen, segin Arendt, al pensamiento; el modo de
pensar amplio se inscribe en la actividad del juicio.

El pensamiento requiere la interrupcion de las actividades
habituales, en la medida en que tinicamente en solitud puede ejercitarse
ese dialogo del dos en uno del pensamiento, que a su vez resulta
interrumpido cuando volvemos a ser uno ante el requerimiento del
mundo. El pensamiento, por tanto, supone una retirada deliberada
del mundo, y si bien cierto distanciamiento se encuentra a la base de
todas las actividades del espiritu, en el pensamiento esto adquiere
“radicalidad” (Arendt, 2002a: 114) en la forma de “un retirarse por
completo del mundo” (2002a: 98). La tradicion filosdfica, partiendo de
esta retirada del mundo, ha desarrollado un pensamiento especulativo
abstracto, ante el cual peligra el propio mundo de los asuntos humanos,
que este pensamiento procura poner bajo sus propios designios.*> Para
mitigar este riesgo, Arendt considera que el pensamiento tiene que
mantenerse vinculado al mundo a través de la actividad del juicio,
porque en el juicio se adopta la posicion del espectador, que a diferencia
del filésofo, toma distancia de los acontecimientos pero sin abandonar
el mundo (2002a: 116).

De manera que en el juicio se efectia una suspension de la
participacion activa en el mundo, pero permanece vinculado al mundo
desde el lugar del espectador, que otorga “una posicién privilegiada
para contemplar el conjunto” (2002a: 116) y que se encuentra en
un espacio publico junto con otros espectadores —como sucede en
cualquier espectaculo. La actividad del juicio no sélo tiene que tomar
en consideracion los juicios de los otros espectadores sino que necesita
hacerlo para desarrollar su capacidad dejuzgar. El espectador permanece

cita el siguiente fragmento de Kant perteneciente a sus cuadernos “«No apruebo
la norma segtin la cual, si el uso de la razén pura ha demostrado algo, no haya
que dudar mas de sus resultados, como si se tratara de un axioma sélido» y
«no comparto la opinidn [...] de que alguien no deba dudar una vez que se ha
convencido de algo. En el marco de la filosofia pura esto es imposible. Nuestro
espiritu siente hacia ello una aversion natural» (Kant, 1., Kant’s handschriftlicher
Nachlass, vol. V, Akademie Ausgabe, Berlin-Leipzig, 1298, vol. XVIII, refl. 5019 y
5036. Cursivas de Arendt)” (2002a: 110).

# En relacién con el Romanticismo y el idealismo absoluto en general,
Arendt advierte respecto de “la orgia de pensamiento especulativo que se
produjo después de que Kant liberara la necesidad de la razén de pensar mas
alla de la capacidad cognitiva del intelecto [Verstand]” (2002a: 431).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



227

En torno al pensamiento

vinculado al mundo, interesandose y siguiendo los sucesos del mundo,
y se podria decir que tiene que haber actuacién para que pueda haber
espectador, pero al mismo tiempo nadie actiia ni monta un espectaculo
si no cuenta con espectadores (Arendt, 2003: 116). El espectador es la
ampliacion de la pluralidad efectiva que hace posible la accion, a través
de la pluralidad del espacio publico que otorga sentido a esa accién.

Ademas, y esto quizds resulte mas significativo, los
espectadores de Pitagoras son miembros de un ptiblico
y, por ello, bastante diferente del filosofo, que inicia el
bios theoretikos al abandonar la compania de los otros
y sus inciertas opiniones, sus doxai, que sdlo pueden
expresar un «me parece». El veredicto del espectador,
aunque imparcial y libre de los intereses de la ganancia
y la reputacién, depende de las opiniones de los demas,
es mas, segun Kant, una «mentalidad amplia» debe
tenerlas en cuenta. Aunque ajenos a la caracteristica
particular del actor, los espectadores no estan solos.
Tampoco son autosuficientes, como el «dios supremo»
que el filosofo trata de emular en el pensamiento y que,
de acuerdo con Platén, «por su virtud puede convivir
consigo mismo y no necesita de ningin otro, que se
conoce y ama suficientemente a si mismo» (Timeo: 34b)
(Arendt, 2002a: 116).

La perspectiva del espectador que juzga, se distingue de la forma
de vida del filésofo dedicada al pensamiento, porque no abandona
el mundo, se encuentra con otros en el espacio publico y supone
una pluralidad de perspectivas. Por eso, en el caso del juicio, Arendt
senala que “a pesar de la reflexividad de la facultad, el lugar de retiro
se localiza con toda claridad en nuestro mundo comiin” (2002a: 119. La
cursiva me pertenece). Al sostener que el juicio se localiza en “nuestro
mundo comun”, Arendt esta reafirmando el caracter politico de esta
actividad que nos atafie en tanto miembros de ese mundo compartido.
A estas caracteristicas propias del juicio debemos sumarle el hecho de
que, como hemos visto, se ocupa de cuestiones particulares y concretas,
y se basa en el sentido comun.

Una tltima cuestiéon también permite distinguir el juicio del
pensamiento. El pensamiento con su reflexividad propia se encuentra
movido por unimpulso critico-destructivo, que consiste en sacar “alaluz

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



228 Anabella Di Pego

las implicancias de las opiniones no examinadas, y por tanto las destruye
—valores, doctrinas, teorias e incluso convicciones” (Arendt, 2007b:
184). Pero al mismo tiempo la reflexividad propia del pensamiento se
aplica a si mismo, por lo que detenta un caracter autodestructivo, que no
le permite llegar a resultados definitivos ni dejar tras de si nada tangible
(Arendt, 2002a: 87). En este sentido, Arendt retoma la comparacion
de la actividad del pensamiento con la tarea de Penélope (2002a: 110)
que deshace cada mafiana lo que habia hecho la noche anterior y que
ya habia utilizado para caracterizar el proceder de Heidegger. Asi de
manera andloga al filésofo aleman, el pensamiento “es de algin modo
autodestructivo” (Arendt, 2002a: 110), y en consecuencia detenta un
caracter provisional y su tarea es siempre inacabada, por lo que “no
crea valores, no descubrira de una vez por todas lo que sea el «bien»,
y no confirma, mas bien disuelve, las reglas establecidas de conducta”
(2002a: 214).

La tradicion filoséfica ha trascendido este caracter negativo-
destructivo del pensamiento, tratando de regir los asuntos humanos
a través de la logica del pensamiento, con sus posibles derivas
tiranicas. La propia filosofia heideggeriana, como hemos visto, a
pesar de sus esfuerzos ha recaido en el tradicional desarraigo del
pensamiento haciendo incluso de este, paradodjicamente un no-lugar,
su morada. Recordemos en este sentido que en las perspectivas de
Platon y de Heidegger, de acuerdo con Arendt, se hace manifiesta la
afinidad entre el filésofo y el tirano. En este sentido, Arendt contintia
convencida de que si el pensamiento se desenvuelve desvinculado del
mundo y procede mas alla de su caracter destructivo, no puede sino
hacer peligrar la pluralidad de los asuntos humanos. Pero por otra
parte, Arendt no renuncia a pensar positiva-constructivamente, sino
que considera que la capacidad que puede enfrentar de manera mas
adecuada esta tarea es el juicio, porque se localiza en el mundo comun y
se ocupa del discernimiento de lo particular. Asi, la faceta constructiva
del pensamiento critico debe sustentarse en la facultad de juzgar, cuya
capacidad para la elaboracion de juicios, creencias y valores se despliega
a partir del andlisis de las situaciones concretas y de la confrontacion
de posiciones y opiniones en el espacio publico. De este modo, el juicio

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



229

En torno al pensamiento

detenta un caracter constitutivo que le permite forjar creencias siempre
provisorias y revisables, pero con cierto alcance de generalidad.®

De modo que el pensamiento critico en Arendt se basa en la
actividad conjunta de las facultades del pensamiento y del juicio, cuyo
desenvolvimiento articulado puede evitar las derivas tirdnicas del
pensamiento en la tradicién filoséfica. Por eso, frente a la manifiesta
despreocupacion por la facultad del juicio en las reflexiones filosdficas
—con excepcion de Kant por supuesto—, Arendt recupera esta actividad
para reconsiderar la posibilidad del pensamiento critico. El pensamiento
con su caracter destructivo constituye una actividad preparatoria que
ejerce un “efecto liberador” (Arendt, 2002a: 215) sobre la facultad del
juicio. En este sentido, aunque el pensamiento carece de resultados
tangibles,* su relevancia politica reside en su propia dinamica critica
que “saca a la luz las implicancias de las opiniones no examinadas y asi,
las destruye: valores, doctrinas, teorias e, incluso, convicciones” (2002a:
215).

El juicio necesita de la tarea critica del pensamiento porque cuando
no se cuestiona lo establecido el juicio se limita a operar aplicando los
criterios dados limitandose al ambito del juicio determinante. Solo el
impulso critico del pensamiento puede activar el juicio reflexionante,
y al mismo tiempo, sdlo el juicio puede resituar al pensamiento en el
mundo. Asi, mientras el juicio sin pensamiento puede anquilosarse en
las creencias y doctrinas establecidas —este seria el peligro que acecha a
las ciencias sociales y politicas predominantes con su estrechez de miras
tedricas—, el pensamiento sin juicio se pierde en la mera especulacién
—este seria el peligro de la tradicién filosofica en general y como hemos
visto de la filosofia del propio Heidegger en particular. El pensamiento
especulativo que permanecia sumido en la perplejidad cuando al intentar
regresar al mundo, sus objetos abstractos se le esfumaban, puede ahora
resituarse en el mundo gracias a la actividad del juicio. De manera que el
pensamiento y el juicio deben operar como facultades complementarias,

#  Arendt interpreta la expresion alemana “allgemein” referido al alcance

del juicio estético kantiano en términos de una “validez general” que “jamas es
universal” (1996: 233). El juicio remite, por tanto, a un “punto de vista general”
(Arendt, 2003: 132) vinculado con una intersubjetividad situada.

#  Elimpulso critico del pensamiento no puede detenerse en conclusiones
definitivas porque esto implicaria la negacion de la propia actividad del
pensamiento.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



230 Anabella Di Pego

en donde el caracter critico-destructivo del pensamiento se combina
con el impulso reflexivo-constructivo del juicio. La actividad del juicio
en tanto permanece vinculada al mundo desde la posicion del ptiblico
espectador, vuelve a enlazar el pensamiento con el mundo de los asuntos
humanos. A la vez que el pensamiento reasegura que las creencias
forjadas por el juicio no puedan anquilosarse y sean sometidas a una
continua revisién. En esta articulacion del pensamiento y del juicio,
Arendt encuentra las bases de un pensamiento critico que habiendo
desmantelado la oposicion entre la vida politica y la vida del filésofo
se encuentra a resguardo de las inclinaciones tiranicas de la tradicion.
Esta nueva modalidad de pensamiento recupera el impetu critico del
pensamiento filosofico pero resituandolo en el mundo y dotandolo de
capacidad de discernir los acontecimientos singulares a través de la
mediacion del juicio.

Consideraciones finales

A lo largo de este trabajo, hemos mostrado la transversalidad que
detenta la cuestion del pensamiento en la relacién intelectual entre
Arendt y Heidegger. En este sentido, reconstruimos la manera en
que esta problematica, que recién cobra centralidad en el tratamiento
arendtiano hacia mediados de la década de los sesenta, aparece
planteada incluso en las dos primeras etapas de su lectura de la filosofia
heideggeriana. El analisis del Romanticismo presente en el libro sobre
Rahel Varnhagen y retomado en su libro sobre el totalitarismo obra
como un hilo conductor que nos permite entender la critica de Arendt a
la forma del pensamiento vinculada a las cualidades de la personalidad
y el genio, asi como también la relevancia y las implicancias de su
afirmacion de que Heidegger es el ultimo romantico. Por otra parte, las
oscilaciones y variaciones que se producen entre los textos de 1946 y de
1954 con apartados dedicados a quien fuera su maestro, deben situarse
en relacién con la profundizacion de la critica arendtiana a la tradicion.
Mientras que hasta la década de los cuarenta los estudios de Arendt se
remontan a la época moderna, con especial foco en la Ilustracion y el
Romanticismo, a partir de la década siguiente advierte la necesidad de
extender su examen hasta los inicios de la tradicion del pensamiento
occidental con los griegos. De ahi la importancia de situar su lectura de
1954 de la filosofia de Heidegger en relacion con la conferencia que dicto
ese mismo ano “Philosophy and Politics”, lo cual nos permitié advertir

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



231

En torno al pensamiento

el modo en que el pensador alemdn atn se mueve en la corriente
dominante de la tradicion filosofica a pesar de sus intentos explicitos
por demolerla. Asi, en lugar de morigerar su critica a Heidegger, Arendt
ahonda en la misma mostrando los aspectos nodales en los que su
filosofia todavia resulta tradicional especialmente en lo que respecta al
pensamiento. Esta interpretacion se mantendra vigente hasta su escrito
postumo sobre las actividades del espiritu en donde encuentra resabios
del pensamiento metafisico en Heidegger, con lo cual podria ser no sélo
el ultimo romantico sino tal vez también el tltimo metafisico.

En relaciéon con la locucién de 1969 sobre el fildosofo aleman,
hemos puesto de manifiesto que no constituye una celebraciéon como
usualmente se ha interpretado, sino que mas bien contiene una disputa
disimulada respecto de la concepcion heideggeriana del pensamiento
que solo puede ser esclarecida remitiendo a los propios desarrollos y
posicionamientos de Arendt sobre la cuestiéon. Arendt encuentra en
Heidegger la posibilidad de concebir el pensamiento como actividad
vital y pasional, desafiando al enfoque contemplativo y neutral del
mismo, a la vez que demarcandolo del conocimiento cientifico y su
proceder calculador. El pensar meditativo heideggeriano supone asi
un corrimiento de la voluntad como querer y con ello de la funcién
representativa del conocimiento que hace posible la emergencia de la
serenidad. Todo pensamiento requiere de un retiro del mundo, a lo
que Heidegger se refiere con la expresion “lugar del silencio” y con su
tentativa de dejar surgir la “serenidad”. El problema, sin embargo, es
que el filésofo aleman ha hecho de ese retiro un lugar estable para el
pensamiento que acoge al asombro como una sede donde habitar. Asi
al conectar el pensamiento con el silencio y la serenidad, concibiéndolo
como un refugio apartado del mundo, Heidegger parece recrear la
vieja hostilidad de la filosofia hacia la politica y los asuntos humanos,
a la vez que persiste bajo el influjo de cierta concepcion tradicional del
pensamiento como actividad recluida y solitaria que necesita situarse a
resguardo del mundo comun.

Por su parte, Arendt procede a radicalizar el desmantelamiento
heideggerianodelafilosofiaallidondeéste pareciadetenersey replegarse,
para disputarle uno de sus tesoros mas preciados: el pensamiento. Frente
al pensamiento especulativo filosofico y su tendencia a desvincularse
por completo del mundo, Arendt despliega un pensamiento que sin
renunciar a la abstraccion afronta los acontecimientos del mundo a
través de la tarea mediadora del juicio. De esta manera, el pensamiento

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



232 Anabella Di Pego

critico como actividad filosofica debe proceder a la articulacion del
pensamiento y del juicio que, aunque facultades diferenciadas, deben
operar en estrecha colaboracién. El pensamiento con su potencialidad
critico-destructiva evita entonces el anquilosamiento de la facultad
del juicio, derribando los criterios dados y activando su caracter
reflexivo. Mientras que el juicio, al ocuparse de lo singular, mantiene al
pensamiento vinculado al mundo comdn impidiendo que se pierda en
vanas alturas especulativas. En la actividad conjunta de estas facultades
es posible sentar las bases de un pensamiento critico que combina la
potencia destructiva del pensamiento con la capacidad constructiva del
juicio, situandolo en el horizonte compartido de los espectadores que se
ocupan de los acontecimientos del mundo.

Referencias bibliograficas

Abensour, M. (2006). Hannah Arendt contre la philosophie politique? Paris:
Sens &Tonka.

Arendt, H. (1981). The Life of the Mind. Nueva York: Harcourt, One-
volumen edition [1978].

__ (1989). Menschen in finsteren Zeiten. U. Ludz (Hrg.) Miinchen: Piper
[1968].

__ (1990a). Was ist Existenz Philosphie? Frankfurt am Main: Anton Hain
[1946].

__ (1990b). Philosophy and Politics, Social Research, 57, 1, 73-103 [1954].

_(1992). Lectures on Kant’s Political Philosophy. R. Beiner (ed.) Chicago:
University of Chicago Press [1982].

__ (1994). Essays in Understanding 1930-1954. J. Kohn (ed.) Nueva York:
Harcourt Brace & Company.

_ (1996). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexion
politica. A. Poljak (trad.) Barcelona: Peninsula [1968].

__ (1998). The Human Condition. Chicago: University of Chicago [1958].

_(1999). Los origenes del totalitarismo. G. Solana (trad.) Madrid: Taurus
[1951].

___ (2000). Rahel Varnhagen. Vida de una mujer judia. D. Najmias (trad.)
Barcelona: Lumen [1957].

___ (2001a). EI concepto de amor en san Agustin. J. Vecchiarelli (ed.) A.
Serrano de Haro (trad.) Madrid: Encuentro [1996].

___(2001b). La condicién humana. R. Gil Novales (trad.) Barcelona: Paidés
[1958].

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



233

En torno al pensamiento

___ (2001c). Hombres en tiempos de oscuridad. C. Ferrari y A. Serrano de
Haro (trad.) Barcelona: Gedisa [1968].

__ (2002a). La vida del espiritu. M. McCarthy (ed.) C. Corral y F. Birulés
(trads.) Buenos Aires: Paidos [1978].

__(2002b). Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper [1958].

__(2003). Conferencias sobre la filosofia politica de Kant. R. Beiner (ed.) C.
Corral (trad.) Barcelona: Paidos [1982].

___ (2005a). Ensayos de comprension 1930-1954, J. Kohn (ed.) A. Serrano
de Haro (trad.) Madrid: Caparros [1994].

___ (2005b). Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, Ursula
Ludz (ed.) Miinchen: Piper [1996]. Traduccién al espanol (2010): Lo
que quiero es comprender. Sobre mi vida y mi obra. M. Abella y J. L.
Lopez de Lizaga (trads.) Madrid: Trotta.

__(2006). Diario filosdfico 1950-1973, U. Ludz y I. Nordmann (eds.) R.
Gabas (trad.) Barcelona: Herder [2002].

__ (2007a). Karl Marx y la tradicion del pensamiento occidental. A. Serrano
de Haro (ed.) M. Lépez y A. Serrano de Haro (trads.) Madrid:
Ediciones Encuentro [2007].

___ (2007b). Responsabilidad y juicio. ]. Kohn (ed.) M. Candel (trad.)
Barcelona: Paidds [2003].

___ (2008a). Martin Heidegger cumple 80 afios (1969). En Anders, G,;
Arendt, H.; Jonas, H.; Lowith, K.; Strauss, L., Sobre Heidegger. Cinco
voces judias. B. Ainbinder (trad.) Buenos Aires: Manantial [1969].

___ (2008b). La promesa de la politica. J. Kohn (ed.) E. Cafias (trad.)
Barcelona: Paidds [2005].

Arendt, H. y Jaspers, K. (1993). Hannah Arendt and Karl Jaspers.
Correspondence 1926-1969. L. Kohler y H. Saner (eds.) Robert y Rita
Kimber (trads.) Nueva York: Harvest Book [1985].

Arendt, H. y Heidegger, M. (2000). Correspondencia 1925-1975 y otros
documentos de los legados. U. Ludz (ed.) A. Kovacsis (trad.) Barcelona:
Herder.

Benhabib, S. (2000). The Reluctant Modernism of Hannah Arendt. Walnut
Creek: Altamira Press.

Birulés, F. (2007). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona:
Herder.

Campillo, N. (2013). Hannah Arendt: lo filoséfico y lo politico. Valencia:
Universitat Valencia.

Canovan, M. (2002). Hannah Arendt. A Reinterpretation of her Political
Thought. Cambridge: Press Syndicate of the University of Cambridge.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



234 Anabella Di Pego

Di Pego, A. (2016). La potencialidad politica del juicio estético: acerca
de la reapropiacion arendtiana de Kant. Isegoria. Revista de Filosofia
Moral y Politica, 54, 541-572.

__ (2019, en prensa). Las huellas de Heidegger en La condicion humana.
Una disputa soterrada en torno de la praxis aristotélica Ideas y valores.
Revista Colombiana de Filosofia, 171.

Forti, S. (2001). Vida del espiritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt entre
filosofia y politica. 1. Romera Pintor y M. A. Vega Cernuda (trads.)
Madrid. Catedra.

Heidegger, M. (1954). Vortrige und Aufsitze. Stuttgart: Neske.

__(1992). Platon: Sophistes. Gesamtausgabe 19. II. Abteilung: Vorlesungen
1919-1944, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

__ (1994). Serenidad. Y. Zimmermann (trad.) Barcelona: Serbal.

_ (1999). Introducciéon a la metafisica, A. Ackermann Pilari (trad.)
Barcelona: Gedisa.

___(2000). Tiempo y ser. M. Garrido, J. L. Molinuevo y F. Duque (trads.)
Madrid: Tecnos.

___ (2001). Conferencias y articulos. E. Barjau (trad.) Barcelona: Serbal.

__ (2005). Ser y tiempo. ]. E. Rivera (trad.) Santiago de Chile: Editorial
Universitaria.

__ (2007). Zur Sache des Denkens (1962-1964). Gesamtausgabe 14.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermnan.

Kant, I. (1968). Kants Werke, Kritik der praktischen Vernunft, Kritik der
Urtheilskraft. Akademie Textausgabe. Berlin: Walter de Gruyter &
Co., tomo V.

___(2010a). Contestacion a la pregunta: ;Qué es la Ilustracién?. En Kant
II. R. R. Aramayo (trad.) (1-9). Madrid: Gredos.

__ (2010b). Critica del juicio, en Kant II. M. Garcia Morente (trad.) (299-
604). Madrid: Gredos.

Swift, S. (2009). Hannah Arendt. London: Routledge.

Taminiaux, J. (1997). The Thracian Maid and the Professional Thinker. Arendt
and Heidegger. M. Gendre (trad.) Nueva York: State University of
New York Press.

Villa, D. R. (1996). Arendt and Heidegger. The Fate of the Political. Nueva
Jersey: Princeton University Press.

__ (2007). Arendt, Heidegger, and the Tradition. Social Research, 74, 4,
983-1002.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



235

En torno al pensamiento

Volpi, F. (2008). Introduccion. En G. Anders, H. Arendt, H. Jonas, K.
Lowith, L. Strauss. Sobre Heidegger. Cinco voces judias. B. Ainbinder
(trad.) (9-37). Buenos Aires: Manantial.

Young-Bruehl, E. (1993). Hannah Arendt. M. Lloris Valdés (trad.) Valencia:
Alfons el Magnanim.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



