
Tópicos, Revista de Filosofía 56 (2019), 197-235.
ISSN: 2007-8498.

On Thinking: Hannah Arendt’s Dispute with 
Martin Heidegger

Anabella Di Pego
Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales-

Universidad Nacional de la Plata-
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas

Argentina
anadipego@yahoo.com.mx

https://orcid.org/0000-0002-5338-4779

Abstract
In this article I analyze the dispute that Hannah Arendt en-

gages with her former mentor on the activity of thinking. In this 
way, although it is possible to recognize different periods in the 
intellectual relationship between both philosophers, I show that 
the problem of thinking is a thread that allows us to articulate 
and clarify some of its oscillations. In this sense, although the 
lecture that Arendt pronounced in 1969 on the occasion of the 
80th anniversary of Heidegger´s birth, tends to be understood as 
a laudatio or celebration, contains a critical indication in regard 
of the persistence of certain proximity of Heideggerian philoso-
phy with the main tradition of philosophy. From this point the 
controversy around the task of thinking that remains veiled but 
is fundamental can be reconstructed. 

Keywords: politics, philosophy, way of life, common world, 
judgment.

Received: 13 – 09 – 2017. Accepted: 18 – 12 – 2017. 
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.968



198 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

En torno al pensamiento: la disputa de Hannah 
Arendt con Martin Heidegger

Anabella Di Pego
Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales-

Universidad Nacional de la Plata-
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas

Argentina
anadipego@yahoo.com.mx

https://orcid.org/0000-0002-5338-4779

Resumen
En el presente artículo analizo la disputa que Hannah Arendt 

entabla con quien fuera su maestro en torno a la actividad del 
pensamiento. De esta manera, aunque pueden reconocerse 
diversas etapas en la relación intelectual entre ambos filósofos, 
muestro que la problemática del pensamiento constituye un hilo 
conductor que permite articularlas y esclarecer algunas de sus 
oscilaciones. En este sentido, aunque la conferencia que Arendt 
pronunció en 1969 con ocasión del octogésimo aniversario del 
nacimiento de Heidegger, suele ser entendida como una laudatio 
o celebración, contiene una indicación crítica respecto de la 
persistencia de cierta proximidad de la filosofía heideggeriana 
con la tradición filosófica dominante, a partir de lo cual puede 
reconstruirse una controversia sobre la tarea del pensamiento, 
que si bien permanece solapada resulta ser fundamental. 

Palabras clave: política, filosofía, forma de vida, mundo 
común, juicio.

Recibido: 13 – 09 – 2017. Aceptado: 18 – 12 – 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.968



199En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Introducción
La concepción arendtiana del pensamiento sólo puede ser 

comprendida cabalmente a partir de la reconstrucción de su diálogo 
crítico con la tradición filosófica, en general, y con la filosofía de 
Martin Heidegger, en particular. La primera cuestión ha sido abordada 
profusamente por los intérpretes de la obra arendtiana,1 por lo que 
aquí nos interesa concentrarnos en la disputa con Heidegger sobre el 
pensamiento. En este contexto, entendemos que la conferencia radial 
que Arendt le dedica al filósofo alemán en ocasión de su octogésimo 
cumpleaños, suele ser concebida como una laudatio o celebración 
porque no se advierte la sutil crítica a la modalidad de pensamiento de 
Heidegger, debido a la falta de explicitación de la propia concepción 
arendtiana del pensamiento. Así, consideramos que su crítica a 
Heidegger sólo puede ser apreciada en toda su radicalidad teniendo 
en cuenta sus propios desarrollos sobre el pensamiento en La vida del 
espíritu. 

Para organizar este recorrido, delimitamos tres momentos en el 
derrotero de la relación intelectual entre los pensadores que nos ocupan: 
en primer lugar, los años veinte cuando Arendt estudia con Heidegger2 
y posteriormente con Jaspers, después hay casi veinte años en los que 
se corta todo diálogo debido a la situación política y al desempeño 
de Heidegger como rector de la Universidad de Friburgo durante el 
nazismo. En segundo lugar, a partir de 1950 restablecen contacto en 
ocasión de un viaje de Arendt a Alemania. Cuatro años antes en 1946, 

1  Entre algunos de los libros emblemáticos que abordan la crítica 
arendtiana a la tradición filosófica encontramos: Hannah Arendt contre la 
philosophie politique? de Miguel Abensour (2006: 47-64), Vida del espíritu y tiempo 
de la polis. Hannah Arendt entre filosofía y política de Simona Forti (2001: 109-242) 
y el más reciente de Neus Campillo (2013: 39-56) Hannah Arendt: lo filosófico y lo 
político. Asimismo, The Reluctant Modernism of Hannah Arendt de Seyla Benhabib 
(2000: 102-122) y Una herencia sin testamento: Hannah Arendt de Fina Birulés (2007: 
59-93) contienen análisis relevantes al respecto.

2  Sólo haremos someras referencias a esta primera etapa, puesto que nos 
hemos ocupado en detenimiento de la misma en el artículo “Las huellas de 
Heidegger en La condición humana. Una disputa soterrada en torno de la praxis 
aristotélica” (Di Pego, 2019, en prensa). 



200 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Arendt había escrito el artículo “¿Qué es la filosofía de la existencia?” 
(2005a: 203-232) sumamente crítico de la perspectiva heideggeriana, y 
en 1954 pronuncia una conferencia que nunca publicó en vida titulada 
“La preocupación por la política en el reciente pensamiento filosófico 
europeo” (2005a: 515-538), donde aborda las principales corrientes de 
pensamiento en la Europa de la posguerra, y entre ellas la filosofía de 
Heidegger. Durante esta etapa, además de los artículos mencionados, 
en su Diario filosófico (2006: 390-391, XVII), en la séptima entrada 
correspondiente a julio de 1953, Arendt escribe unas paginitas tituladas 
“Heidegger el zorro”, que serían publicadas póstumamente en Ensayos 
de comprensión (2005a: 435-436).

La tercera etapa se sitúa a partir de mediados de la década de los 
sesenta vinculada con su creciente preocupación por el pensamiento y el 
juicio. En este marco, Arendt retoma un diálogo explícito con Heidegger 
que se plasmará en el texto que escribió con ocasión del octogésimo 
cumpleaños del pensador alemán (2008a: 113-126). Taminiaux (1997: 
2) caracteriza estas etapas como una fascinación inicial que se puede 
rastrear hasta 1928 aproximadamente y que se encuentra retratada 
retrospectivamente al comienzo del ensayo de 1969 sobre Heidegger. 
Luego hasta mediados de la década de 1950, encontramos una etapa 
signada por una amargura manifiesta (Taminiaux, 1997: 9) que se 
advierte en los artículos de Arendt de 1946 y de 1954 mencionados 
precedentemente, y finalmente se aprecia una admiración renovada 
pero acompañada de ironía desarrollada principalmente en la 
conferencia de 1969 dedicada al filósofo alemán y en su abordaje del 
pensamiento en La vida del espíritu.3 Franco Volpi (2008: 16) ha llamado 
la atención respecto de la tensión que separa a los textos que Arendt 
escribe sobre Heidegger a mediados de las décadas del cuarenta y del 
cincuenta, respecto de la laudatio de fines de los sesenta, que fue leída 
por ella en una radio de Baviera el 26 de septiembre de 1969 y que al 
año siguiente fue publicada en la revista alemana Merkur. Por nuestra 
parte consideramos que entender este texto como una celebración de 
Heidegger supone un equívoco que se basa en no advertir la querella 
solapada pero profunda sobre el pensamiento que Arendt entabla con 
el filósofo alemán. De este modo, nos proponemos rastrear y esclarecer 

3  Taminiaux señala que esta última etapa debería ser leída como “un 
intento de afrontar la ironía de tales desarrollos contradictorios” (1997: 20. 
Traducción propia).



201En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

la ironía señalada por Taminiaux en lo que respecta específicamente a la 
cuestión del pensamiento.4

En el primer apartado, procuramos mostrar los bosquejos de una 
crítica a la filosofía heideggeriana presentes en dos textos de la etapa 
temprana —Sobre el concepto de amor en san Agustín y Rahel Varnhagen. Vida 
de una mujer judía—, que prefiguran algunos de los posicionamientos 
desplegados en el ensayo sobre la filosofía de la existencia de 1946. En el 
segundo apartado, analizamos si entre éste último texto y su conferencia 
de 1954 “La preocupación por la política en el reciente pensamiento 
filosófico europeo” existe un repliegue o una radicalización de la 
crítica a Heidegger. Para ello resulta preciso poner en relación esta 
conferencia con la disertación “Filosofía y política” de ese mismo año, 
lo que nos permitirá iluminar la ambivalencia del filósofo alemán ante 
la gran tradición del pensamiento occidental. Luego de este recorrido 
por los dos primeros trabajos en los que Arendt aborda la filosofía de 
Heidegger, en el tercer apartado, nos concentramos en la conferencia 
de 1969, cuya crítica a Heidegger resultará esclarecida en relación con el 
despliegue, en el último apartado, de la propia concepción arendtiana 
del pensamiento.

A pesar de la radicalidad de la tentativa heideggeriana, procuramos 
mostrar que desde la perspectiva de Arendt, su concepción del 
pensamiento todavía se ancla en alguna medida en la tradición filosófica, 
remitiendo a un modo de vida propio —la vida del filósofo— que deriva 
en una “deformación profesional” (Arendt, 2008a: 125). Frente a la 
persistencia en Heidegger de una forma de pensamiento especulativo, 
Arendt despliega una concepción crítica del pensamiento tendiente a 

4  En su libro, Taminiaux (1997: 140) advierte que es en el segundo volumen 
de La vida del espíritu, dedicado a la voluntad, en donde Arendt se ocupa más 
profusamente de Heidegger. Por eso, Taminiaux le dedica un capítulo completo 
a dilucidar la cuestión de la voluntad en Arendt y Heidegger (1997: 140-167), a 
la vez que sitúa el distanciamiento nodal entre ambos filósofos en relación  con 
el juicio (1997: 168-198). Mientras que Villa se ocupa primordialmente de las 
raíces heideggerianas de la teoría política de Arendt (1996: 113-143, 144-170), de 
la crítica de la modernidad en ambos filósofos (1996: 171-208) y del “olvido de la 
praxis” en la obra tardía de Heidegger (1996: 209-240, 241-270). Por nuestra parte, 
procuramos reconstruir la disputa encubierta en torno al pensamiento entre 
ambos filósofos retomando algunas de las referencias a Heidegger —por cierto 
puntuales y para nada profusas— del primer volumen sobre el pensamiento del 
libro de Arendt (2002a: 29-236) dedicado a la vida del espíritu. 



202 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

desactivar las dicotomías tradicionales que lo atraviesan y a resituarlo 
a través del juicio en el mundo común y en el horizonte compartido de 
la experiencia y de los acontecimientos contemporáneos. Aunque nos 
concentraremos en mayor medida en su último texto sobre Heidegger, 
nos remitiremos someramente a sus dos ensayos precedentes (Arendt, 
2005a: 203-232 y 515-538) en función de mostrar que, aunque el 
pensamiento no es el eje de sus análisis, es posible rastrear también en 
ellos una incipiente crítica a la concepción tradicional del pensamiento. 
De esta manera, reconstruiremos la relación intelectual entre Arendt y 
Heidegger como una discusión velada en torno al pensamiento. Así, 
Arendt emprendería la titánica tarea de disputarle a la tradición filosófica 
y a uno de sus máximos exponentes en el siglo XX, el propio Heidegger, 
la manera en que se ha entendido el pensamiento hasta nuestros días.

1. Las primeras formulaciones críticas 
En lo que respecta a la etapa de formación de Arendt, en su tesis 

doctoral publicada como libro en 1929, El concepto de amor en san Agustín 
(2001a),5 pueden encontrarse incipientes posicionamientos críticos 
respecto de Heidegger. Por un lado, el texto debe ser comprendido en 
el marco de la filosofía de la existencia de Heidegger y de Jaspers, pero 
por otro lado, ya se esbozan divergencias significativas. De manera que 
la fascinación inicial frente a  los cursos de Heidegger,6 se encuentra 

5  Durante su vida, Arendt no volvió a publicar este texto en alemán. 
Aunque en su legado se conserva una traducción al inglés de 1963 de E. B. 
Ashton y en una carta a Jaspers del 16 de enero de 1966 (Arendt-Jaspers, 
1993: 620-623) le comenta que ha comenzado a trabajar en la reescritura del 
libro en inglés, finalmente el libro recién fue publicado póstumamente en este 
idioma. Probablemente esto se haya debido  a que la revisión del texto estaba 
modificando sus pretensiones iniciales con lo cual resultaba necesario para 
mantener la coherencia volver a escribirlo íntegramente (Young-Bruehl, 1993: 
113).

6  Respecto de la incidencia de los cursos impartidos por Heidegger en los 
años veinte en la obra arendtiana remitimos a nuestro trabajo “Las  huellas de 
Heidegger en La condición humana” (Di Pego, 2019, en prensa), donde analizamos 
especialmente el curso Platon: Sophistes (Heidegger, 1992) al que Arendt asistió 
en el semestre de invierno 1924-1925, y que ejerció un influjo gravitante en sus 
reflexiones sobre la vida activa.



203En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

fuertemente matizada en este primer libro que ya contiene reparos 
considerables frente a la filosofía heideggeriana.

En su libro sobre Agustín, Arendt distingue tres conceptos de 
amor con tres modos de temporalidad propios, de los que se ocupa 
en cada una de las partes del libro: el amor como anhelo que implica 
una anticipación del futuro, el amor como relación entre el hombre y el 
creador que requiere remontarse al momento pasado originario de la 
creación, y el amor al prójimo como forma de relación entre los hombres 
que supone la dimensión temporal del presente, que no es más que un 
hiato entre lo que ha sido y lo que todavía no es, a lo que posteriormente 
se refiere con la expresión “ya no, todavía no” (Arendt, 2005a: 197-202). 
El amor al prójimo resulta especialmente relevante en Arendt para la 
vida en sociedad y se encontraría insuficientemente tematizado en la 
caracterización del Dasein heideggeriano. Aunque este señalamiento se 
encuentra apenas esbozado en las últimas páginas de su primer trabajo 
(2001a: 133-150), el énfasis en la relación con los otros como iguales o 
prójimos, constituye el punto de partida de su crítica posterior a los 
riesgos que implica la singularización o el aislamiento (Vereinzelung)7 a 
través del cual el Dasein puede llegar a ser un sí-mismo propio. 

En las décadas del treinta y del cuarenta, Arendt tomó distancia 
de la filosofía en tanto consideraba que cierta actitud contemplativa le 
era consustancial , y especialmente a partir del incendio del Reichstag 
el 27 de febrero de 1933, se sintió “responsable” y decidió por tanto 
abandonar “la idea de que se pudiera ser simple espectadora” (2005a: 
21).8 Recién en la década del cincuenta vuelve a la filosofía —como 
veremos en el próximo apartado— porque advierte que es necesario 

7  La expresión heideggeriana Vereinzelung es traducida al castellano 
por Agustín Serrano de Haro en el ensayo de Arendt sobre Heidegger como 
“individuación”. Por su parte, Jorge Eduardo Rivera se refiere al mismo como 
“aislamiento” en su traducción de Ser y tiempo, mientras que José Gaos había 
optado por “singularización”. En cualquier caso, quisiéramos destacar que la 
Vereinzelung implica un movimiento de retraimiento del uno [das Man] que 
permite volver a la Jemeinigkeit, es decir, “al ser-cada-vez-mío del propio Dasein” 
(nota de Rivera en la página 283 de Heidegger, 2005: 489).

8  Así lo manifiesta Arendt (2005a: 21) en la entrevista televisiva “¿Qué 
queda? Queda la lengua materna” de 1964 con Günther Gaus. A continuación 
de esto, Arendt cuenta su experiencia cuando comenzó a colaborar, aunque sin 
formar parte oficialmente, con la Asociación Sionista de Alemania, presidida 
por Kurt Blumenfeld con quien Arendt mantenía una estrecha amistad. En este 



204 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

interpelarla críticamente respecto del derrotero de los acontecimientos 
ante los cuales la tradición del pensamiento occidental no podía 
permanecer incólume. Precursor de este movimiento, parece ser su 
ensayo “Was ist Existenz-Philosophie?”, publicado en su primer libro 
aparecido en Alemania después de la guerra: Sechs Essays [1948].9 
Este trabajo recorre el nacimiento de la denominada filosofía de la 
existencia desde sus orígenes con el último Schelling y con Kierkegaard, 
pasando por Nietzsche, hasta dos de sus mayores manifestaciones en 
el siglo XX: la filosofía de Heidegger y la de Jaspers. Las críticas que 
allí esgrime a Heidegger deben concebirse como una profundización de 
las formulaciones tempranas en su libro sobre Agustín. De manera que 
puede apreciarse una línea de continuidad entre las dos primeras etapas 
de la relación intelectual con su maestro que, luego de una muy breve 
fascinación inicial, da lugar a un camino de paulatino fortalecimiento de 
los primeros bosquejos críticos. 

Al comienzo de la sección del ensayo dedicada a Heidegger “El sí-
mismo como ser y como nada”, Arendt introduce una nota al pie sobre 
su comportamiento político10 en la que señala específicamente que 
siendo rector de la Universidad de Friburgo durante el régimen nazi 
“prohibió a Husserl, su maestro y amigo, cuya cátedra había heredado, 
la entrada en la Facultad, pues Husserl era judío” (2005a: 218, nota 4). 
Asimismo, sostiene irónicamente que se rumoreaba que Heidegger se 
había puesto “a disposición de las autoridades francesas de ocupación 
para la re-educación del pueblo alemán” (2005a: 218, nota 4). Cuando 
Arendt le envía a Jaspers la versión en inglés aparecida en 1946 en la 
revista Partisan Review, éste le puntualiza en su carta del 9 de junio de ese 

marco fue arrestada por realizar “propaganda difamatoria” [Greuelpropaganda] 
(2005b: 51) y tuvo que abandonar el país de manera ilegal.

9  En 1946 Arendt publica el ensayo “What Is Existential Philosophy?” en 
Partisan Review (13, Nº1: 34-56), y en 1948 aparece en Alemania el libro Sechs Essays 
que contiene una versión en alemán del mismo. Sin embargo, como advierte 
Ursula Ludz (en Arendt, 2005b: 273), el ensayo fue escrito originariamente en 
alemán bajo el título “Was ist Existenz-Philosophie?” (1990a). Así aunque la 
publicación originaria fue en inglés, constituye en realidad una traducción de 
la versión alemana que seguramente no fue realizada por la propia Arendt. Al 
respecto véanse también los comentarios de Jerome Kohn (en Arendt, 2005a: 
203), que incluye este texto en Ensayos de comprensión.

10  “Con su comportamiento político Heidegger ha hecho desde luego todo 
lo posible para prevenirnos de que lo tomemos en serio” (2005a: 218, nota 4).



205En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

año, que estas informaciones no eran precisas, puesto que en el caso de 
Husserl, Arendt se estaba refiriendo en realidad a la circular que todos 
los rectores habían tenido que enviar a quienes habían sido excluidos de 
sus cargos por el gobierno, y por otra parte aclaraba que el ofrecimiento 
de Heidegger de continuar dando clases probablemente “no había sido 
hecha en relación con la ‘reeducación’” (Arendt-Jaspers, 1993: 43).11 En 
su respuesta del 9 de julio, Arendt reconoce las precisiones de Jaspers 
aunque estableciendo algunas reservas. Por un lado, admite “que no 
debería haber escrito sobre el tema de la reeducación” (Arendt-Jaspers, 
1993: 48), pero señala que lo había hecho basándose en cierta autoridad, 
puesto que Sartre le había contado que Heidegger había escrito a un 
profesor de la Sorbona comentándole sobre el mal entendido que se 
había generado entre Francia y Alemania, y ofreciéndose para colaborar 
en la reconciliación entre ambas. 

Respecto de la expulsión de Husserl de la Universidad de Friburgo, 
Arendt admite que la carta que Heidegger le envió era una circular, pero 
considera que en el momento en que como rector se había visto obligado 
a firmarla, debía haber renunciado. Asimismo, enfatiza que la carta le 
hubiese resultado indiferente a Husserl si hubiese estado firmada por 
cualquier otra persona, y considera que en este caso se trataba de una 
cuestión de solidaridad. No obstante las razones esgrimidas a Jaspers, 
Arendt decide quitar las frases mencionadas en la edición en alemán 
del ensayo publicada dos años más tarde. Pero hay una tercera cuestión 
de mayor relevancia que Arendt mantiene en ambas ediciones, y que 
es la razón por la cual los pormenores del comportamiento político de 
Heidegger resultan relevantes y no pueden sencillamente desestimarse. 

En vista del aspecto realmente cómico de esta evolución 
personal y en vista de la postración, no menos real, del 
pensamiento político en las universidades alemanas, 
existe la tentación de desentenderse sin más de toda 
esta historia [referida a Heidegger]. Pero en contra 
de ello habla, entre otras cosas, el que todo este 
modo de comportarse tiene paralelos tan cabales en 
el Romanticismo alemán, que difícilmente se puede 
creer en la mera coincidencia casual de una falta de 
carácter de índole puramente personal. Heidegger es 

11  En esta y en las sucesivas referencias la traducción es mía.



206 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

de hecho (esperemos) el último romántico, una suerte 
de Friedrich Schlegel o Adam Müller de portentosas 
dotes, y la completa irresponsabilidad de éstos ya se 
debía a esa frivolidad que procede en parte de la ilusión 
de ser un genio y en parte de la desesperación (2005a: 
218, nota 4). 

Para comprender las implicancias de esta afirmación de Arendt de 
que Heidegger es el último romántico, resulta necesario reconstruir 
someramente su análisis precedente del Romanticismo desplegado en 
su escrito sobre Rahel Varnhagen (2000),12 que luego será retomado en 
la segunda parte de Los orígenes del totalitarismo (1999: 231-234).13 En el 
libro sobre Rahel Varnhagen, Arendt cuestiona la exaltación romántica 
de la interioridad o del propio mundo interior por la consecuente 
desvinculación del pensamiento respecto del mundo compartido. 
De este modo, “el pensamiento funciona como una especie de magia 
ilustrada que permite reemplazar, crear y anticipar la experiencia, el 
mundo, los hombres y la sociedad” (Arendt, 2000: 28). Arendt encuentra 
en el Romanticismo una tendencia que, en consonancia con la tradición 
filosófica, tiende a consagrar la superioridad del pensamiento y con 
ello a independizarlo del mundo (Canovan, 2002: 9). Acá reside la 
profundidad de su crítica que supone no sólo repensar la vita activa sino 
también su relación con el pensamiento, desafiando las concepciones 
que lo consideran autosuficiente.

Este proceso de desvinculación del pensamiento del mundo, tiene 
implicancias en la propia vida activa, dando lugar al fenómeno de 
“alienación del mundo” (world alienation), característico de la condición 

12  En 1929, Arendt emprende su estudio de la vida de Rahel Varnhagen 
(1771-1833) en el marco de su tesis de habilitación (Habilitationschrift) para 
acceder a la carrera universitaria alemana. El libro se publica traducido al inglés 
recién en 1958 por iniciativa del Instituto Leo Baeck y al año siguiente aparece 
en alemán por la editorial Piper.

13  Aunque constituye una de las claves para comprender la amalgama 
ideológica del nazismo, el papel del Romanticismo alemán en su libro sobre 
el totalitarismo no ha sido mayormente explorado. Una tercera instancia en la 
que Romanticismo se encuentra presente en la obra de Arendt es una somera 
referencia en La condición humana (2001b: 50), cuando analiza la exaltación 
romántica de la intimidad frente al ascenso de lo social (Swift, 2009: 22, 40; Villa, 
1996: 140).



207En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

humana en la época moderna14 y expresado paradigmáticamente 
en la filosofía de Descartes. A diferencia del sentido tradicional de la 
alienación del ser humano de su modo de ser propio (self alienation), 
la alienación del mundo compartido implica recluirse en las certezas 
absolutas de la propia interioridad (Arendt, 2001b: 282). La certeza del 
propio pensamiento se adquiere a través de la duda radical de nuestros 
sentidos y consecuentemente del mismo mundo y de los otros, y sólo una 
vez alcanzada la certeza indubitable del cogito resulta posible restablecer 
de manera derivada, a través de la bondad divina, la posibilidad de 
conocimiento del mundo exterior. Con este punto de partida moderno 
desde la certeza absoluta del propio pensamiento, surge el problema 
del solipsismo, que aunque sea superado implica que el mundo exterior 
tiene un carácter derivado del propio pensamiento.

El Romanticismo con su concepción del sentimiento (Gefühl), de 
la individualidad (Individualität) y del genio (Genie), constituye en 
cierto modo la variante alemana del cambio de perspectiva iniciado 
en Francia por Descartes, y en este sentido ambas llevan consigo una 
consecuente huida del mundo hacia la propia interioridad. A pesar de 
las diferencias entre estas corrientes, ambas terminan suscribiendo a un 
cierto subjetivismo aunque con diferentes matices por lo que es posible 
referirse a un “individualismo romántico” (Young-Bruehl, 1993: 285) 
que se encontraría también presente en la perspectiva heideggeriana, 
en tanto es susceptible de ser caracterizada como un “subjetivismo 
romántico” (Villa, 1996: 232). De manera que Heidegger es todavía un 
romántico porque suscribe a la tradicional primacía del pensamiento 
con la consecuente soledad y reclusión que le son características. A 
pesar de su intento de destrucción de la metafísica, Arendt considera 
que Heidegger sigue nadando en la corriente de la tradición filosófica, 

14  Según Arendt, la época moderna (modern age) se inicia con la Reforma 
protestante en el siglo XVI, y se consolida durante el siglo siguiente con el 
impacto del descubrimiento de América y de la invención del telescopio. Estos 
tres acontecimientos se encuentran a la base de la doble alienación que caracteriza 
a la modernidad, la ya mencionada alienación del mundo (world alienation) y la 
alienación de la Tierra (earth alienation). Mientras que la primera se plasma en el 
desarrollo de la filosofía moderna a partir de Descartes, el segundo fenómeno 
se puede observar en el surgimiento de la ciencia moderna con Galileo (Arendt, 
2001b: 277-314). 



208 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

en contracorriente en lo que respecta al ser pero en su misma dirección 
en relación con su concepción del pensamiento.

2. ¿Repliegue o radicalización de la crítica?

Ahora veamos la conferencia que Arendt leyó en 1954 en la 
Asociación Americana de Ciencias Políticas titulada “La preocupación 
por la política en el reciente pensamiento filosófico europeo” y que sólo 
fue publicada póstumamente en Ensayos de comprensión [1994] editado 
por Jerome Kohn.15 En esta conferencia, Arendt analiza la filosofía de 
Heidegger, cambiando aparentemente de manera considerable su 
posición respecto de su artículo de 1946. Algunos intérpretes (Volpi, 
2008: 16; Forti, 2001: 83) han entendido que esto implica un repliegue 
de la suspicacia crítica de Arendt, que ha sido desplazada por el 
reconocimiento (Volpi, 2008: 17) o incluso la “celebración” (Forti, 2001: 
83) de la filosofía heideggeriana que se consumaría en el ensayo que 
Arendt le dedica a Heidegger en 1969 en ocasión de su octogésimo 
cumpleaños. 

Incluso Volpi (2008: 16) considera, tal vez de manera apresurada, 
que este cambio de actitud se encuentra relacionado con el hecho de que 
a comienzos de la década de los cincuenta Arendt y Heidegger habían 
restablecido contacto.16 Sin embargo, procuramos mostrar, en disonancia 
con Volpi, que los matices en el análisis arendtiano se deben a una 

15  El hecho de que esta conferencia haya permanecido inédita en vida de 
Arendt, creemos que puede deberse a su posicionamiento respecto de la filosofía 
de Jaspers. Esquemáticamente puede decirse que en su ensayo de 1946 “¿Qué es 
la filosofía de la existencia?” se presentaba críticamente la posición de Heidegger 
y se destacaba en contraposición la perspectiva de Jaspers fundamentalmente 
por su noción de comunicación. En cambio, en la conferencia de 1954 (2005a: 
534), Arendt se muestra crítica también con la filosofía de Jaspers porque su 
noción de comunicación no tiene raíces en el espacio público y en el mundo 
común, sino en diálogo filosófico entre un yo y un tú que, en realidad, tiene 
como modelo el diálogo del pensamiento consigo mismo. Esto no se debe tanto a 
un cambio de opinión de Arendt respecto de Jaspers sino a la profundización de 
su crítica a la filosofía, que a partir de comienzos de la década de los cincuenta 
se extiende desde la filosofía moderna hasta los orígenes mismos —con los 
griegos— de la tradición del pensamiento occidental.

16  Para una descripción de las circunstancias en que se produjo el 
reencuentro entre Arendt y Heidegger en el año 1950 remitimos a la biografía de 
Young-Bruehl (1993: 318-320).



209En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

reestructuración de su propio posicionamiento respecto de la tradición 
filosófica misma y, en disonancia con Forti que, a pesar del evidente 
cambio de tono del trabajo de 1954, Arendt mantiene un posicionamiento 
crítico respecto de la filosofía heideggeriana, pero radicalizando ahora 
su interpretación al delimitar los aspectos nodales de esta filosofía que 
subsisten anclados en la gran tradición del pensamiento occidental.17

En el texto en cuestión, Arendt comienza llamando la atención sobre 
una cuestión que articulará y atravesará toda su obra posterior desde La 
condición humana hasta La vida del espíritu, que es la problemática relación 
entre filosofía y política, o entre pensamiento y política. Así Arendt 
advierte que “la mayoría de las filosofías políticas tienen su origen en 
la actitud negativa, a veces incluso hostil, del filósofo hacia la pólis y 
hacia la esfera de los asuntos humanos en su totalidad” (2005a: 515). La 
tradición del pensamiento político occidental se encuentra marcada en 
sus orígenes por la condena a muerte de Sócrates por parte de la polis, a 
partir de lo cual la principal inquietud de Platón será poner a resguardo 
a la actividad filosófica de los avatares de los asuntos humanos, y pensar 
una forma de gobierno en la que esta actividad puede ser desarrollada 
libremente. Consecuentemente la filosofía política surge signada por la 
desconfianza hacia la pluralidad y por la búsqueda de trascenderla con 
criterios capaces de sustraerse de la opinión compartida. 

Para esclarecer este análisis nos remitimos brevemente a las 
conferencias “Philosophy and Politics”18 que Arendt pronunció también 
en 1954 en la Universidad de Notre Dame. El carácter irreconciliable 
entre filosofía y política en la tradición del pensamiento occidental desde 

17  Las oscilaciones en el pensamiento arendtiano no se deberían tanto a 
un cambio metodológico como sostiene Villa —desde una perspectiva analítico-
hermenéutica hacia una deconstructiva pasando por una tentativa genealógica 
(2007: 982)—, sino más precisamente a una radicalización de la crítica que 
primero se remonta a los inicios de la modernidad para rastrear los orígenes del 
totalitarismo y que luego se retrotrae hasta los comienzos mismos de la tradición 
del pensamiento occidental en la polis griega en su libro sobre la vida activa. 

18  Nos referimos a la tercera parte de las conferencias que Arendt dictó 
en 1954 en la Universidad de Notre Dame titulada “Philosophy and Politics: 
The Problem of Action and Thought after the French Revolution”, y que fue 
publicada ligeramente modificada bajo el título “Sócrates” en la edición de 
Jerome Kohn de La promesa de la política (Arendt, 2008b: 43-76). La primera 
edición publicada en inglés “Philosophy and Politics” apareció en 1990 en Social 
Research (1990b: 73-103).



210 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Platón, también se expresa en el abismo entre el pensamiento y la acción. 
Mientras que el pensamiento permanece como la actividad más elevada 
y de ahí la primacía del bios theoretikós, la acción se presenta como sin 
sentido, accidental y fortuita. La búsqueda de criterios absolutos —las 
ideas en el caso de Platón (Arendt, 2008b: 51)— constituye un recurso 
recurrente en la filosofía que tiene por objeto sustraer a la política de la 
pluralidad y de las opiniones compartidas. 

Arendt diferencia el posicionamiento de Sócrates y Aristóteles, 
respecto del de Platón (2008b: 54), puesto que en los primeros, el diálogo 
constituía la base misma de la política, en la medida en que supone poder 
comprender el punto de vista del otro, en cambio, Platón se propone 
a través del rey filósofo sustraer los asuntos humanos del diálogo, y 
por tanto de la pluralidad, para reconducirlos hacia la dialéctica como 
fuente de verdades absolutas. Por eso, Arendt vincula el “comienzo de 
nuestra gran tradición filosófica, con Platón y, en menor medida, con 
Aristóteles” (2008b: 73).19 Esta “gran tradición” estructurada sobre la 
base de la desconfianza hacia la pluralidad, entiende la política como 
una carga de la que hay que ocuparse para resguardar no sólo la propia 
vida sino también la posibilidad de desarrollar una forma de vida más 
elevada y abocada a la contemplación. 

Con matices, oscilaciones y diversos recursos a lo largo de la historia 
de la filosofía, predomina no obstante esa desconfianza hacia el mundo 
de los asuntos humanos, que debe ser por tanto estabilizado y dominado. 
“El desprecio hacia la política, [y] la convicción de que la actividad 
política es un mal necesario […] corren como un hilo rojo a lo largo de 
los siglos que separan a Platón de la Edad Moderna” (Arendt, 2007a: 63). 
Entre las escasas excepciones a este sesgo en contra de la política y de la 

19  A pesar de que Aristóteles desarrolla su concepción de la política en 
consonancia con la vida de la polis, entramada con las nociones de prudencia y 
deliberación, según Arendt, de manera análoga a como Platón opone la opinión 
a la verdad, “Aristóteles opone la phrónesis (la intuición política) al noûs (el 
espíritu filosófico)” (2008b: 70). De este modo, termina subordinando el modo 
de vida del hombre prudente al bios theoretikós (2001b: 27). Asimismo, Arendt 
señala que a diferencia de Sócrates, quién afrontó el juicio y prefirió morir antes 
que huir y no respetar las leyes de la polis, Aristóteles cuando se vio amenazado 
no vaciló en exilarse, puesto que con él “comienza el tiempo en que los filósofos 
ya no se sienten responsables de la ciudad […] el modo de vida del filósofo es 
distinto” (2008b: 63-64).



211En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

pluralidad presente en la filosofía, Arendt destaca especialmente el caso 
de Kant,20 lo que resultará de especial relevancia para la articulación del 
pensamiento y de la política a través del juicio, cuestión que retomamos 
en el último apartado. En el contexto de la Europa de posguerra, “la 
filosofía renuncia a su pretensión de sabiduría” (Arendt, 2005b: 520) y se 
aboca al análisis de la política a la luz de los recientes acontecimientos, 
por lo que se produce una reactivación de la “preocupación filosófica 
por la política” (Arendt, 2005b: 520). Arendt celebra esta reactivación, 
pero al mismo tiempo nos advierte que “naturalmente, tal desarrollo no 
procede de modo inequívoco”, para consignar a continuación una crítica 
a la caracterización de Heidegger de la vida cotidiana y del espacio 
público, en donde subsiste a su entender “la vieja hostilidad del filósofo 
hacia la polis” (2005b: 520). Arendt sitúa de este modo a Heidegger en 
cierta continuidad con la tradición, mostrando que su filosofía resulta 
menos revolucionaria de lo que él mismo consideraba. Así, esta crítica 
a Heidegger debe situarse en relación con la crítica más amplia a la 
tradición filosófica, que emerge en el propio recorrido intelectual de 
Arendt hacia la década de los cincuenta. 

De esta manera, Arendt primeramente indagó los desaciertos 
de la filosofía heideggeriana en su ensayo de 1946 y luego advirtió la 
necesidad de situarlos en relación con el derrotero más amplio de la 
gran tradición filosófica en su trabajo de 1954. Esto no implica diluir 
la crítica a Heidegger sino al contrario profundizarla, porque se trata 
de mostrar en qué medida su filosofía a pesar de llevar a cabo una 
destrucción de la historia de la metafísica, sigue sin embargo implicada 

20  En  su ensayo de 1954 sobre el reciente pensamiento europeo, Arendt 
cita una frase de Pascal en la que encuentra evidenciado paradigmáticamente el 
tradicional desdén de la filosofía por la política, en la medida en que sostiene que 
cuando Platón y Aristóteles se dedicaban a escribir sobre política lo hacían como 
un mero divertimento mediante el cual trataban de ordenar un manicomio, y que 
si se abocaban a esta tarea era para que la locura fuera lo menos dañina posible 
(2005b: 516). Unas páginas más adelante Arendt señala que “Kant está entre los 
pocos filósofos a los que no se aplica la observación de Pascal que citábamos 
antes” (2005b: 532). En la entrevista televisiva que Günther Gaus le realiza en 
1964, Arendt advierte nuevamente que “hay una suerte de hostilidad a toda 
política en la mayoría de los filósofos, con muy pocas excepciones. Kant es una 
excepción” (2005b: 18). En su escrito en ocasión del octogésimo cumpleaños de 
Heidegger en 1969, Arendt vuelve a invocar a Kant como “la gran excepción” de 
la deformación profesional que implica la filosofía (2008a: 126).



212 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

en esta tradición. En el marco de esta necesidad de revisar críticamente 
la tradición filosófica desde sus orígenes, debe situarse el cambio de 
perspectiva entre sus trabajos de 1946 y de 1954. Al respecto, cabe llamar 
la atención sobre el hecho de que en 1946 no hay ninguna referencia 
general a los orígenes de la tradición filosófica, sino que se remonta, por 
un lado, a la inflexión que Kant introduce en la filosofía al demoler la 
unidad entre “essentia y existentia”, por lo que lo considera “el auténtico 
fundador, aunque casi secreto, de la filosofía contemporánea” (2005b: 
209), y por otro lado, a Schelling y Kierkegaard como precursores de la 
filosofía de la existencia contemporánea de Heidegger y Jaspers. En 1954, 
en cambio, Arendt ya ha comenzado a concebir que existe una tensión 
(Spannung) entre filosofía y política que se inicia con Platón, por lo que 
resulta necesario interpelar a la tradición filosófica, por un lado, debido 
a su desconfianza hacia la política y la pluralidad, y por otro lado, a 
la consecuente subordinación de ésta a la vida contemplativa. De este 
modo, Arendt sostiene que desde los comienzos mismos de la tradición 
filosófica “ni la separación radical entre la política y la contemplación, 
entre el vivir juntos y el vivir en soledad como dos modos distintos de 
vida, ni su estructura jerárquica, fue puesta nunca en duda después de 
que Platón las estableciese” (2008b: 123).21 

Al situar su análisis de la filosofía heideggeriana de 1954 en relación 
con sus reflexiones en “Philosophy and Politics” (Arendt, 1990b: 73-103) 
de ese mismo año, resulta evidente que el desplazamiento que se produjo 
desde el ensayo de 1946 reside fundamentalmente en la interpelación 
crítica de la tradición filosófica y su (des)preocupación de la política. 
Por eso, Arendt (2005b: 515) comenzaba su conferencia dedicada a la 
preocupación por la política en el pensamiento filosófico europeo 
contemporáneo, remitiendo a los comienzos de la filosofía signados 
por su hostilidad hacia la política, y más precisamente, a sus intentos 
por proteger o asegurar la actividad filosófica frente a la amenaza que 
la política y los asuntos humanos conllevan para la misma. De modo 
que la preocupación por la política en la tradición filosófica tenía por 
objeto la neutralización de aquello propiamente político, según Arendt, 

21  Este fragmento pertenece a su ensayo “El final de la tradición” que 
forma parte de los escritos vinculados a su proyecto sobre Karl Marx, también 
publicados en Karl Marx y la tradición del pensamiento occidental (2007a: 64), en 
donde los extractos que componen el mencionado ensayo son reunidos en “El 
desafío moderno a la tradición”.



213En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

la pluralidad, la novedad y la contingencia. Consecuentemente la 
preocupación constituía a la vez una negación de la política y conllevaba 
un afán de despreocuparse de la política, es decir, un intento de liberarse 
de la carga de los asuntos públicos para resguardar la tarea del filósofo.

De manera que en lugar de un retraimiento de la crítica a Heidegger, 
puede apreciarse una radicalización de la misma, en tanto que la 
tradición filosófica inaugurada por Platón se presenta como el marco en 
el que resulta necesario inscribir las distintas corrientes de la filosofía 
contemporánea,22 y en particular la perspectiva del filósofo alemán. Así 
Arendt considera que Heidegger no ha logrado subvertir completamente 
la oposición entre la vida política y la vida filosófica, ni tampoco la 
subordinación de la primera a la segunda, con las implicancias que esto 
conlleva en cuanto a la persistencia de una dicotomía infranqueable 
entre política y pensamiento.  

3. La disputa abierta en torno al pensamiento 

Pasemos finalmente al texto “Martín Heidegger cumple 80 años” que 
Arendt leyó en la radio bávara en 1969. En este trabajo, Arendt centra 
su atención explícitamente en torno a la cuestión del pensamiento, 
y especialmente de la caracterización filosófica del pensamiento. 
Procederemos a delinear la argumentación de lo que ha sido considerado 
como una laudatio a Heidegger (Volpi, 2008: 16) o una “celebración de 
la filosofía heideggeriana” (Forti, 2001: 83), para, en discusión con estas 
interpretaciones, poner de manifiesto la sutil ironía que atraviesa el texto 
a partir de la reconstrucción de su crítica al pensamiento especulativo 
de la tradición filosófica en el que todavía se moverían los desarrollos 
heideggerianos. De esta manera, Heidegger seguiría entendiendo el 
pensamiento como una actividad que se opone a la vida política y que 
detenta superioridad, frente a la tentativa arendtiana de desactivar la 
falacia que supone considerarlo como “una forma de vida [way of life]” 
(Arendt, 2006: 743, XXVII) para resituarlo en el mundo a través del juicio. 

El texto de Arendt comienza con una descripción de la fascinación 
que generaban las clases de Heidegger en los años veinte. Heidegger 
no se limitaba a presentar, por ejemplo, la doctrina de las ideas de 

22  En su texto, Arendt analiza las siguientes corrientes filosóficas de 
la posguerra: la filosofía católica (Maritain, Gilson, Guardini, Pieper), el 
existencialismo francés (Malraux, Camus, Sartre y Merleau-Ponty) y la filosofía 
alemana contemporánea (Heidegger y Jaspers).



214 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Platón, sino que a lo largo de un semestre se abocaba a “examinar y 
desmontar un diálogo paso a paso” (Arendt, 2008a: 115), de manera 
tal que el pasado, que hasta ese entonces permanecía por así decirlo 
fosilizado, volvía a interpelar a los oyentes. Arendt destaca así que 
lo que ha sido decisivamente influyente en el siglo XX no fue tanto la 
filosofía de Heidegger sino su pensamiento como actividad incesante 
que penetra en las profundidades y que en lugar de arrojar resultados 
definitivos, implica adentrarse en el camino mismo del pensar. Así lo 
expresa Arendt:

Y simplemente de esto se corría la voz: el pensamiento 
ha vuelto a estar vivo y los tesoros de la cultura del 
pasado, que se creían muertos, han vuelto a hablar de 
sí mismos y a mostrarnos cosas totalmente diferentes 
de aquellas que, desconfiando de ellos, se suponía. Hay 
un maestro, se puede quizás aprender a pensar. Es éste 
el secreto del rey oculto del reino del pensamiento, un 
reino que, si bien pertenece por completo a este mundo, 
se halla en tal medida oculto que nunca se puede 
saber con precisión si existe realmente, incluso si sus 
habitantes son más numerosos de lo que se cree (2008a: 
116).

Heidegger es considerado el “rey oculto del reino del pensamiento” 
que con su actividad inquisidora ha “logrado que el edificio de la 
metafísica tradicional […] se derrumbara” (Arendt, 2008a: 117). Hasta 
aquí no caben dudas del legado de Heidegger que Arendt rescata: el 
desarrollo del pensamiento como actividad viva y apasionada (2008a: 118) 
y el desmontaje de la metafísica tradicional. A diferencia de la filosofía 
que muestra “una fatal tendencia a construir sistemas”, Arendt compara 
la tarea de Heidegger con la tela de Penélope puesto que “el pensamiento 
se vincula con sus propios resultados de un modo destructivo, esto es, 
crítico” (2008a: 118). Arendt cita en diversas ocasiones la conferencia 
de Heidegger “Gelassenheit” [1955], para rescatar su concepción del 
pensamiento frente a la tradición, que brota de la pasión —desafiando 
la antigua contraposición entre razón y pasión— y que yace “más allá de 
la diferenciación entre actividad y pasividad” en tanto “no pertenece al 
dominio de la voluntad”, puesto que “no es un querer” sino que implica 
a su vez “desacostumbrarnos del querer” (Heidegger, 1994: 39-40). En 
este movimiento puede emerger la “serenidad” como esencia de un 



215En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

pensamiento que se ha despojado de su carácter representativo y de 
su afán de conocimiento. Arendt sigue así a Heidegger (1994: 18-19) en 
su distinción entre un “pensar calculador” (das rechnende Denken) y un 
“pensar meditativo” (das besinnliche Denken). Mientras que el primero 
corresponde al ámbito del conocimiento y de las ciencias —en su vínculo 
con la voluntad y la representación—, el segundo remite a la actividad 
del pensamiento y su carácter no-voluntario (Nicht-Wollen) que deja 
(lassen) surgir la serenidad.23

Sin embargo, en la referencia a Heidegger como el “rey oculto del 
reino del pensamiento” (Arendt, 2008a: 117) ya encontramos también 
indicios claros de la ironía arendtiana. El pensamiento remite a un reino 
extraño y que, a pesar de encontrarse en nuestro mundo, permanece 
oculto, por lo que “no puede saberse con precisión si existe” (Arendt, 
2008a: 117). De esta manera, aunque Heidegger proclama el “fin de la 
filosofía” (2000: 77-81) y despliega su concepción del pensamiento en 
abierta confrontación con la tradición filosófica dominante, al mismo 
tiempo considera que el pensamiento requiere de un retiro del mundo 
y parece así subsistir su caracterización como una actividad solitaria 
(“etwas Einsames”).24 Incluso si la filosofía comenzó con el asombro 
ante lo simple, su actividad sólo podía desplegarse en esta retirada del 

23  No obstante, Arendt objeta que a pesar de su crítica al papel tradicional 
de la voluntad, subsiste en Heidegger una tematización de la volición como 
opuesta al pensamiento en la que se recrea el viejo hiato filosófico entre acción 
y pensamiento. Véase al respecto el apartado “La Voluntad-de-no-querer de 
Heidegger” en su último libro (Arendt, 2002a: 412).

24  Arendt utiliza esta expresión en alemán. Remitimos al original en 
alemán “Martin Heidegger ist achtzig Jahre alt“ publicado en Menschen in 
finsteren Zeiten (1989: 179). Respecto de esta versión alemana del libro de Arendt 
Men in Dark Times, quisiéramos advertir, por un lado, que recién apareció tardía 
y póstumamente en 1989, y por otro lado, que resulta sumamente objetable que 
la editora, Ursula Ludz, haya decidido incorporar —junto con otros ensayos que 
no formaban parte de la versión original— el escrito sobre Heidegger en ocasión 
de su octogésimo cumpleaños. Arendt publicó en 1968 este libro sin contemplar 
nunca con posterioridad la posibilidad de incluir el trabajo sobre Heidegger 
[1969]. Asimismo, y en virtud de las profundas críticas que Arendt esgrime a 
Heidegger en sus diversos escritos, consideramos que tenía fuertes razones 
para considerar que a pesar de vivir en tiempos sombríos, el filósofo alemán 
no se encontraba entre ese tipo de personas capaces aún en la oscuridad de su 
momento de iluminar el presente con su vida y con su obra.



216 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

mundo, y en el caso de Heidegger esto resulta acentuado, según sus 
propias palabras, por la radicalidad de: “escoger este asombro como 
sede donde habitar” (Arendt, 2008a: 120). Arendt retoma esta frase de 
Heidegger de su texto “Aletheia” publicado en Vorträge und Aufsätze en 
el año 1954.25 Aunque la actividad del pensamiento requiere el retiro 
momentáneo del mundo, y esto es lo que hacen la mayor parte de los 
pensadores, Heidegger eligió este retiro del mundo como su propia 
morada: 

La morada de la que habla Heidegger se sitúa entonces, 
hablando metafóricamente, apartada [abseits] de 
las residencias [Behausung] de los hombres […] En 
comparación con otros lugares del mundo, como el 
de los asuntos humanos [menschliche Angelegenheiten], 
la morada del pensador es el «lugar del silencio» 
[Ort der Stille] (Arendt, 2008a: 120-121. Traducción 
modificada).26

En estas palabras de Arendt no está contenida sólo una descripción 
de la actividad del pensamiento sino al mismo tiempo una crítica a 
adoptar este retiro del mundo como morada para habitar. Arendt retoma 
la expresión “Ort der Stille” del texto de Heidegger “Das Ende der 

25  La frase de Heidegger en alemán citada por Arendt es: “dieses Erstaunen 
als Wohnsitz anzunehmen” (1954: 251). La traducción al español del libro de 
Heidegger dice: “acoger este asombro como sede donde habitar” (2001: 192). 
Remitimos también al original en alemán de Arendt (1989: 179).

26  Hemos modificado levemente la traducción que realiza Bernardo 
Ainbinder a partir de la edición italiana del libro Sobre Heidegger. Cinco voces 
judías, siguiendo el original de Arendt en alemán (1989: 180). Así reemplazamos 
“fuera de las viviendas de los hombres” por “apartada de las residencias de los 
hombres”, y en la segunda oración optamos por verter la expresión alemana 
“menschliche Angelegenheiten” por “asuntos humanos” en lugar de “quehaceres 
humanos”. Para ello nos hemos atenido a que cuando Arendt realiza ella misma 
la versión en alemán de The Human Condition, utiliza la expresión “menschliche 
Angelegenheiten” para lo que en inglés llamaba “human affairs”. Véase al 
respecto la sección 26 de The Human Condition (1998: 188) y Vita activa oder Vom 
tätigen Leben (2002b: 234). Por último, hemos consignado “lugar del silencio” en 
vez de “lugar de calma” siguiendo la traducción al castellano de la expresión de 
Heidegger. Véase al respecto la siguiente nota.



217En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Philosophie und die Aufgabe des Denkens” (2007: 84).27 Allí Heidegger 
se refiere a la tarea del pensar en relación con la Lichtung, entendiéndola  
en analogía con el claro del bosque como aquello que aligera (leicht)28 o 
abre el paso frente a su espesura, permitiendo la emergencia del espacio 
libre, es decir, de lo abierto. En su correspondencia con el filósofo alemán, 
Arendt le manifiesta el 12 de marzo de 1970 que ha leído y releído este 
texto suyo, para aseverar  seguidamente:  “Desde hace años considero 
—desde que leí la Introducción a la metafísica— que al pensar hasta el 
final la metafísica y la filosofía has dejado ahora realmente espacio para 
el pensar” (Arendt-Heidegger, 2000: 185).29

27  Reunido en el libro Zur Sache des Denkens que apareció en 1969 en 
ocasión del octógesimo aniversario del nacimiento de Heidegger. La traducción 
en español publicada bajo el título Tiempo y ser, dice: “El tranquilo corazón de la 
Lichtung es el lugar del silencio” (2000: 89). 

28  Frente a la tradición filosófica, Heidegger (2000: 86) aclara que Lichtung 
remite al verbo lichten y al adjetivo leicht que significan aligerar, abrir paso, 
despejar, desvinculándolo explícitamente de las connotaciones clásicas de luz 
(Licht) y claridad (hell).

29  La correspondencia entre Arendt y Heidegger se encuentra organizada 
en tres etapas: los años veinte (“La mirada”), cuando retoman contacto en los 
años cincuenta (“El reencuentro de la mirada”), y a partir de mediados de la 
década de los sesenta (“El otoño”). La cita pertenece a esta última etapa, en 
donde se producen más intercambios filosóficos, puesto que la primera etapa 
se encuentra dominada por cuestiones personales y en la segunda, aunque se 
hacen más presentes las temáticas filosóficas, subsiste cierta asimetría y falta 
de reconocimiento por parte de Heidegger. De hecho, Arendt le hace llegar la 
edición alemana de la Vita activa (Arendt-Heidegger, 2000: 88) y ante el silencio 
posterior de Heidegger, le manifiesta en una carta a Jaspers del 1° de noviembre 
de 1961: “Yo sé que a él le resulta intolerable que mi nombre aparezca en público, 
que yo escriba libros, etc. Toda mi vida, he jugado el juego de las mentiras 
piadosas con él, comportándome como si nada de esto existiera y como si yo, 
por decirlo así, no fuera capaz de contar hasta tres, a menos que sea en relación 
con la interpretación de sus obras. Entonces se mostraba siempre complacido de 
que pudiese contar hasta tres y a veces incluso hasta cuatro. Pero de repente, esta 
farsa se me volvió aburrida, y mi cambio de actitud me ha valido una bofetada. 
Durante un tiempo me sentí furiosa, pero ya no. Ahora creo que en realidad soy 
responsable en cierto modo, y responsable tanto por la simulación como por el 
fin abrupto de este juego” (Arendt-Jaspers, 1993: 456). Aunque esta situación se 
modificó sustancialmente en la última etapa de la relación, en lo que respecta al 
reconocimiento de Heidegger, Arendt no parece haber puesto un final definitivo 



218 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Pero si la reflexión de Heidegger despejó el camino del pensar 
sentenciando el fin de la filosofía y de la metafísica, también es cierto 
que su abordaje sobre esta actividad parece todavía dotado de matices 
de la tradición. En este contexto, debe situarse la siguiente aseveración 
de Heidegger: “el tranquilo corazón [das ruhige Herz] de la Lichtung 
es el lugar del silencio”, en donde puede darse la posibilidad “de 
una confluencia entre el Ser y el pensar” (2007: 84). Arendt observa 
críticamente la manera en que Heidegger re-anuda el pensamiento con 
la serenidad y el silencio así como con la problemática del Ser —única 
tarea del pensamiento meditativo en sentido estricto. Esta sutil crítica 
de Arendt ha pasado inadvertida porque requiere traer a colación su 
propio posicionamiento respecto de la actividad del pensamiento, no 
desplegada en el ensayo en cuestión y que en lo sucesivo —especialmente 
en el siguiente apartado—, procuramos examinar para esclarecer su 
análisis de la filosofía heideggeriana. 

La mayoría de quienes han desarrollado la actividad del 
pensamiento se han movido en este alejarse y aproximarse del mundo, 
que permite de alguna manera hacer que lo cercano se vuelva extraño, y 
que lo lejano pueda ser aproximado, pero esto es muy distinto a asumir 
el asombro y el alejamiento del mundo como morada. Esto “es algo 
extraordinariamente inusual” (Arendt, 2008a: 123), de lo que Arendt 
sólo encuentra dos casos: el de Platón y el de Heidegger; ambos con 
consecuencias políticas repudiables. En el primer caso cuando parte a 
Sicilia para “auxiliar al tirano de Siracusa” (Arendt, 2008a: 123) y en el 
segundo cuando “cedió una vez a la tentación de cambiar su ‘morada’ 
y de ‘intervenir’ en el mundo de los asuntos humanos. […] En lo que 
respecta a este mundo, le ha ido [a Heidegger] aun peor que a Platón por 
cuanto el tirano y sus víctimas no se hallaban del otro lado del mar sino 
en su propia patria” (Arendt, 2008a: 124).30

El problema no es que Heidegger haya procurado intervenir en 
el mundo de los asuntos humanos, sino que lo hizo desde su propia 

al juego, sino más bien haberlo matizado considerablemente. Por este motivo, las 
críticas a Heidegger requieren ser reconstruidas a través de la sutil ironía de los 
escritos arendtianos y la correspondencia entre ambos no ilumina mayormente 
las disputas veladas que Arendt mantuvo con su antiguo maestro.

30  Nuevamente hemos modificado levemente el texto, reemplazando 
“quehaceres humanos” por “asuntos humanos” como traducción de la expresión 
alemana “menschliche Angelegenheiten”.



219En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

concepción de la actividad del pensamiento como apartada de los 
asuntos humanos, en sintonía con la tradición filosófica. Por eso, Arendt 
reconoce que más allá de haber proclamado el “fin de la filosofía” —que 
de todas formas era inminente—, le debemos a Heidegger el que esto 
haya acontecido preservando la dignidad de la filosofía, en tanto ha sido 
“un fin preparado por quien más apegado se hallaba a ella” (2008a: 117). 
Este apego a la filosofía es la marca distintiva de la relación ambivalente 
que Heidegger mantiene con ella, procediendo a su destrucción pero 
no pudiendo evitar la subsistencia solapada de resquicios suyos en 
sus reflexiones. En este sentido, es que Arendt sitúa a Heidegger entre 
los filósofos que “todavía dependen, aunque de manera precaria y 
dubitativa, de los presupuestos tradicionales de la metafísica” (2002a: 
145).

En la concepción de Heidegger el pensamiento supone una morada 
alejada del mundo de los asuntos humanos que, en Introducción a 
la metafísica [1936], caracterizaba como no perteneciente “al orden 
habitual de la vida cotidiana” y que “ni siquiera se halla en el entorno 
de la urgente atención y satisfacción de las necesidades dominantes” 
(1999: 22). Por eso, Heidegger vincula su tarea con un “preguntar por 
lo extra-ordinario” (1999: 22) y Arendt encuentra en esta delimitación 
tajante respecto de lo cotidiano, la subsistencia transfigurada de la 
tradicional oposición de la vida política frente a la superioridad y 
autosuficiencia del pensamiento. En este sentido, su colaboración activa 
con el nazismo, no puede interpretarse en términos de las circunstancias 
históricas particulares, por el contrario, Heidegger habría caído en su 
propia trampa, como relata Arendt en “Heidegger el zorro” (2005a: 435-
436; 2006: 390-391, XVII). A pesar de su concepción de  la facticidad, 
Heidegger permanecía en sus reflexiones recluido en sí mismo, sin 
advertir, cuando con posterioridad “resolvió retirarse completamente 
del mundo” (2005a: 435), que su propia concepción del pensamiento 
había sido desde siempre una trampa. 

Asimismo, la lectura que Arendt hace de Heidegger, debe situarse 
nuevamente, en continuidad con su crítica de la tradición filosófica en 
“Philosophy and Politics”. Por eso, Arendt aproxima a Heidegger con 
Platón, quien marcó el comienzo de la tradición, y advierte respecto de 
la “déformation professionelle” (2008a: 125) de la filosofía. En relación con 
el pensamiento, esto implica concebirlo como retraído del mundo y en 
tensión con los asuntos humanos y, por tanto, con la política, sin poder 
desprenderse de la tradicional oposición entre pensamiento y acción. 



220 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Por eso, hacia final de su trabajo sobre Heidegger, Arendt vuelve a 
interpelar a la tradición del pensamiento occidental:

Por cierto, en teoría puede hallarse una cierta inclinación 
a la tiranía en casi todos los grandes pensadores (la gran 
excepción es Kant). Y si una inclinación semejante no se 
plasmó en aquello que hicieron es porque muy pocos de 
ellos estuvieron dispuestos, más allá de la ‘capacidad 
de asombro ante lo simple’, a ‘asumir este asombro 
como sede donde habitar’. Para estos pocos es a fin de 
cuentas indiferente dónde los arrastren las tormentas 
de su tiempo. En rigor, la tempestad que atraviesa el 
pensamiento de Heidegger —al igual que aquella que 
aún sopla desde las obras de Platón— no proviene del 
tiempo. Sopla en cambio desde algún lugar remoto 
[Uralten] y deja tras de sí algo consumado [Vollendete] 
que, como todo lo consumado [Vollendete], retorna a lo 
remoto [Uralten] (2008a: 125-126).31

Desde el comienzo de la tradición occidental con Platón hasta sus 
estertores con Heidegger, parece pues extenderse la sombra del bios 
theoretikós encarnado en la vida del filósofo y contrapuesto a la vida 
política. En su Diario filosófico, Arendt consignaba: “Todas las falacias 
[fallacies] del pensamiento aparecen en el bios theoretikós cuando aquél 
se ha convertido en una forma de vida [way of life]” (2006: 743, XXVII. 
Traducción modificada). Por eso, hacia el final de La condición humana ya 
procuraba impugnar “la proverbial e independiente torre de marfil de los 
pensadores”, como refugio de una forma de vida separada, mostrando 
que “no existe ninguna otra capacidad humana tan vulnerable, y de 
hecho es mucho más fácil actuar que pensar bajo un régimen tiránico” 
(2001b: 348). A diferencia de lo que suele creerse, cuando se erosionan 
las “condiciones de libertad” del mundo compartido, no basta con 
refugiarse en el pensamiento, puesto que en estas circunstancias 
resulta sumamente difícil pensar. Esto se debe a que el pensamiento 
no es una empresa individual que atañe a la genialidad de grandes 
hombres y mujeres, sino que requiere para desplegarse de la dinámica 
confrontativa del espacio público. La publicidad no es así meramente 

31  He modificado la traducción reemplazando “perfecto” por “consumado” 
en referencia al término alemán Vollendete (Arendt, 1989: 184).



221En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

condición de difusión o comunicación del pensamiento, sino como 
advierte Kant en “¿Qué es la Ilustración?” (2010a: 1-9), necesaria para 
el desenvolvimiento del pensamiento mismo.32 Además, la dimensión 
política del pensamiento se pone de manifiesto en el cuestionamiento 
arendtiano de que esta actividad sea prerrogativa de unos pocos y en la 
advertencia de que en la restricción a círculos cada vez más pequeños de 
la actividad del pensamiento puede estar en juego el futuro del hombre. 

Asimismo, el pensamiento no sólo requiere del espacio público sino 
que también debe permanecer vinculado a las experiencias del mundo 
compartido. Así, en el prefacio denominado “La brecha entre el pasado 
y el futuro” Arendt señala: “mi tesis es que el propio pensamiento surge 
de los incidentes de la experiencia viva y debe seguir unido a ellos a 
modo de un letrero indicador exclusivo que determina el rumbo” (1996: 
20). De modo que, en contraste con las dicotomías y las “parejas de 
opuestos” de la filosofía (Arendt, 2006: 503, XXI) —entre ellas la de bios 
polítikós y bios theoretikós—, Arendt pretende reconstruir una concepción 
del pensamiento que, aunque partiendo de la retirada del mundo y 
de su potencial para destruir lo establecido, persista al mismo tiempo 
enlazado a los asuntos humanos a través de la tarea articuladora del 
juicio (2002a: 221). Por eso, Arendt se posiciona críticamente respecto 
del movimiento heideggeriano de encontrar en el pensamiento y en el 
asombro un lugar donde habitar, porque supone asumir la retirada del 
mundo como morada del pensamiento que, por tanto, se enfrentaría al 
peligro de desvincularse completamente de los asuntos humanos. En su 
Diario filosófico, Arendt advierte: “Sólo porque el pensamiento implica 
una retirada, puede convertirse en un instrumento de fuga” (2006: 
742). La deformación profesional de la filosofía conlleva precisamente 
el peligro de fuga del pensamiento del mundo para perderse en las 
nubes de la especulación abstracta. A pesar de su carácter destructivo, 
el pensamiento de Heidegger no lograría sustraerse de estos riesgos de 
la tradición filosófica.

En La vida del espíritu, Arendt se aventura allí donde el pensamiento 
de Heidegger ya no parecía poder avanzar. Así, vuelve a arremeter 
contra las “falacias filosóficas” (2002a: 71)33 que se originan “en la 

32  Al respecto remitimos a “La potencialidad política del juicio estético: 
acerca de la reapropiación arendtiana de Kant” (Di Pego, 2016: 541-572).

33  Entre las falacias filosóficas, Arendt considera que la cuestión del 
solipsismo resulta paradigmática.



222 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

propia actividad de pensar”, porque “cuando un hombre, por la razón 
que sea, se dedica al pensamiento puro, sea cual sea su objeto, vive 
completamente en singular; es decir, en total solitud [solitude], como 
si ningún hombre sino el Hombre habitase la tierra” (2002a: 71).34 Para 
el desmantelamiento (dismantling)35 del pensamiento como una forma 
de vida solitaria, Arendt encontrará en el juicio estético kantiano una 
mediación o articulación posible entre el pensamiento y el mundo de los 
asuntos humanos. 

4. Hacia una nueva modalidad de pensamiento
Los filósofos dedican su vida al pensamiento y en este sentido 

Arendt considera que constituyen los “pensadores profesionales” 
(2002a: 29) por excelencia. En consecuencia, la crítica de Arendt al 
pensamiento especulativo, implica a su vez una profundización de 
su crítica de la filosofía, tal como ésta se desarrolla desde comienzos 
de los años cincuenta. Hemos visto que en “Philosophy and Politics” 
(1990b: 73-103), Arendt examinaba la hostilidad de la filosofía hacia 
la política, y luego se trata de rastrear esta hostilidad en la forma 
misma del proceder del pensamiento, en general, y del pensamiento 
filosófico, en particular. Recordemos que en diciembre de 1950, Arendt 
consignaba en su Diario filosófico que “la lógica occidental que es tenida 
por pensamiento […] es tiránica by definition”, para preguntarse a 
continuación “¿hay un pensamiento que no sea tiránico?” (2006: 44, II). 
Su indagación sobre el pensamiento y su relación con el juicio pretenden 
precisamente dar respuesta a esta pregunta que ha guiado sus propias 
reflexiones llevándola a disputarle a la tradición filosófica su abordaje 
del pensamiento. 

Las derivas tiránicas del pensamiento se encuentran vinculadas 
con su tendencia a la abstracción. El proceso del pensamiento se inicia 
con la experiencia, pero Arendt advierte (2002a: 109) que seguidamente 
procede a la desensorialización de sus objetos retirándolos del espacio 

34  Hemos corregido la traducción castellan siguiendo el original (1981: 
47) consignando “solitud” en lugar de “soledad”, puesto que Arendt distingue 
entre soledad [loneliness], solitud [solitude] y aislamiento [isolation]. Retomamos 
esta cuestión en el siguiente apartado y especialmente en la nota al pie número 
36.

35  Arendt utiliza esta expresión en La vida del espíritu (2002a: 231). Veáse al 
respecto el original en inglés The Life of the Mind (1981: 212). 



223En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

y tiempo, para volverlos abstractos, y es a partir de este movimiento 
que surgen las denominadas «esencias» de la filosofía. De este modo, 
el pensamiento “se aparta de lo que está presente y a la mano” 
(Arendt, 2002a: 219), dado que sus objetos se encuentran ausentes 
del mundo, puesto que han sido producto de su proceso particular 
de abstracción. Así, aun partiendo de la experiencia, el pensamiento 
culmina desenvolviéndose en torno de abstracciones que configuran un 
mundo propio ajeno al mundo compartido de los asuntos humanos. El 
pensamiento se mueve, entonces, en ese mundo de abstracciones que 
resulta totalmente independiente del mundo común de los asuntos 
humanos, y los propios pensadores se han visto tentados a habitar en 
este mundo, haciendo del mismo su propio hogar –como hemos visto 
que sucede en el caso de Heidegger. 

De ahí, la “aparente inutilidad” (Arendt, 2002a: 104) e irrealidad de 
la actividad del pensamiento para el mundo de los asuntos humanos, 
que ha reaccionado ante ella con cierta hilaridad —recordemos el 
incidente de la muchacha Tracia que ríe ante la caída de Tales en 
un pozo por ir contemplando el firmamento— frente a lo cual los 
filósofos han respondido con desconfianza y hostilidad hacia el mundo 
compartido. Incluso el pensamiento pretende reordenar o regir la 
pluralidad y contingencia del mundo común a partir de la generalidad 
e intemporalidad de sus propias abstracciones. La consecuencia de esto 
fue el desarrollo de un pensamiento especulativo abstracto, ante el cual 
peligraba el propio mundo de los asuntos humanos, puesto que este 
pensamiento procuraba subsumirlo, recreándolo bajo su propia lógica, 
y de ahí las tendencias tiránicas del pensamiento.

El juicio, por su parte, es una facultad específica que se interesa por lo 
particular sin buscar reducirlo a lo general sino procurando discriminar 
su singularidad, por ejemplo, en el caso de las acciones y acontecimientos 
políticos e históricos. Este apego a lo particular hace asimismo que el 
juicio surja del sentido común, que siguiendo a Kant, Arendt entiende 
como un sexto sentido que permite integrar las percepciones de los 
distintos sentidos y acomodarlas en un mundo común. De este modo el 
sentido común actúa como un sentido de la realidad al situar nuestras 
percepciones subjetivas en un horizonte compartido. En contraparte, el 
pensamiento se ha concebido en una “guerra intestina” (Arendt, 2002a: 
102) con el sentido común, en la medida en que la radicalidad de sus 
reflexiones exige romper con él —uno de los casos emblemáticos de 
este rompimiento sería la hipótesis del genio maligno de Descartes. Este 



224 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

alejamiento del pensamiento respecto del sentido común tiene como 
consecuencia la pérdida “del sentido de la realidad”, que resulta de 
acuerdo con Arendt “inseparable del sensus communis, gracias al cual 
nos orientamos en el mundo” (2002a: 221). 

El pensamiento requiere de la solitud (solitude) que no debe 
confundirse con la soledad (loneliness) como a menudo sucede en la 
filosofía. Mientras que en soledad me encuentro completamente solo,36 
en solitud me hallo en compañía de mí mismo en virtud de la escisión 
del dos en uno propio del diálogo del pensamiento (Arendt, 2007b: 113-
114). Este dos-en-uno del pensamiento, supone una dualidad que efectúa 
un primer descentramiento del sujeto de sí mismo, preparándolo para 
la pluralidad. Por su parte, el juzgar implica efectivamente la pluralidad 
porque a través de la capacidad representativa de la imaginación, 
procura hacer presentes a todos los posibles implicados en una cuestión, 
pero también porque quién juzga tiene en consideración las opiniones y 
juicios de los otros (Arendt, 2003: 122) —de ahí la relevancia del espacio 
público para el desarrollo del juicio. 

En consecuencia, el criterio de validez del juicio se encuentra en “la 
comunicabilidad o la publicidad” (2003: 128)37 del mismo, es decir, en 
la posibilidad de comunicar ese juicio a otro, y por tanto constituye un 
criterio también sustentado en la pluralidad. En el caso del juicio, “el 
criterio es, pues, la comunicabilidad, y la pauta para decidir sobre ello es 

36  “El pensar, hablando desde el punto de vista existencial, es una empresa 
solitaria [solitary], pero no en soledad [lonely] […] La soledad [loneliness] aparece 
cuando estoy solo sin poder separar en mí el dos-en-uno, ni hacerme compañía 
a mí mismo” (Arendt, 2002a: 207). Hemos modificado la traducción, puesto que 
Carmen Corral utiliza “aislada” para el adjetivo “lonely” y luego “soledad” para 
el sustantivo “loneliness”. Sin embargo, desde su estudio sobre el totalitarismo, 
Arendt (1999: 575-577) distingue entre aislamiento (isolation), soledad (loneliness) 
y solitud (solitude). Mientras que en inglés “solitary” es el adjetivo de “solitude”, 
en tanto que “lonely” es el adjetivo correspondiente a “loneliness”, en castellano 
disponemos de dos sustantivos: solitud y soledad, pero a ambos parece 
corresponder un solo adjetivo: solitario. Hemos subsanado esto, en la medida 
de lo posible, consignando “en soledad” y reservando solitario como adjetivo 
correspondiente a lo que Arendt denomina solitud. Al respecto remitimos al 
texto original en inglés: “Thinking, existentially speaking, is a solitary but not a 
lonely business” (Arendt, 1981: 185). 

37  Los términos que Arendt utiliza en el original en inglés son 
“communicability” y “publicness” (1992: 69). 



225En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

el sentido común” (2003: 128). En el pensamiento, en cambio, el criterio 
de su validez reside en mantener la coherencia con uno mismo en el 
proceso de reflexión, evitando de este modo contradecirse a sí mismo. 
Este criterio es individual y supone que estemos dispuestos a dialogar 
con nosotros mismos, pero no se sustenta en el sentido común sino que 
puede incluso resultar opuesto al mismo.38

De esta manera, Arendt está concibiendo que el pensamiento 
procede según dos de las máximas kantianas del “entendimiento 
humano común” (gemeiner Menschenverstand): el pensar por sí mismo 
(Selbstdenken) y el pensar de manera consecuente o “siempre de acuerdo 
consigo mismo” (Kant, 2010b: 421, §40).39 Sin embargo, este criterio no 
guarda ninguna relación con el mundo, sino que examina el pensamiento 
en relación consigo mismo. Este carácter autónomo de la validez del 
pensamiento, sumado a que esta actividad demanda una retirada del 
mundo,40 conlleva el riesgo de la total desvinculación del pensamiento 
del mundo. La máxima restante es el pensar poniéndose en el lugar 
del otro que opera en el juicio estético. Arendt pretende realizar una 
articulación entre pensamiento y juicio que de alguna manera, recrea la 
actividad conjunta de estas tres máximas kantianas del entendimiento 
humano común.41 Mientras que el pensar por sí mismo y de manera 

38  Arendt toma el ejemplo de la aseveración de Sócrates “cometer injusticia 
es peor que sufrirla”, que resulta ciertamente incomprensible desde el sentido 
común, porque lo que resulta relevante en relación con el mundo compartido es 
evitar que suceda el mal, independientemente de si es mejor cometer o padecerlo 
para un individuo determinado. La aseveración de Sócrates resulta plausible en 
el ámbito del pensamiento, puesto que hacer el mal supone que después en el 
diálogo consigo mismo tenga que enfrentarse con eso y nadie quiere convivir 
con alguien que ha hecho el mal —con un asesino pongamos por caso.

39  En alemán “jederzeit mit sich selbst einstimmig denken“ (Kant, 1968: 
294, §40).

40  El pensamiento necesita de una retirada del mundo que interrumpa 
toda actividad ordinaria y que lleve la forma de “un detenerse-y-pensar” 
(Arendt, 2002a: 101). 

41  Sin embargo, en la caracterización del pensamiento a pesar de partir de 
motivos kantianos, Arendt culmina en afirmaciones que resultan incompatibles 
con el posicionamiento del filósofo alemán. Así, según Arendt el pensamiento 
se caracteriza por su carácter inacabado, provisional y autodestructivo. Para 
matizar este claro contraste, Arendt sostiene que Kant “confió sus auténticas 
experiencias de pensamiento al secreto de su cuaderno de notas” (2002a: 111) y 



226 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

consecuente pertenecen, según Arendt, al pensamiento; el modo de 
pensar amplio se inscribe en la actividad del juicio.

El pensamiento requiere la interrupción de las actividades 
habituales, en la medida en que únicamente en solitud puede ejercitarse 
ese diálogo del dos en uno del pensamiento, que a su vez resulta 
interrumpido cuando volvemos a ser uno ante el requerimiento del 
mundo. El pensamiento, por tanto, supone una retirada deliberada 
del mundo, y si bien cierto distanciamiento se encuentra a la base de 
todas las actividades del espíritu, en el pensamiento esto adquiere 
“radicalidad” (Arendt, 2002a: 114) en la forma de “un retirarse por 
completo del mundo” (2002a: 98). La tradición filosófica, partiendo de 
esta retirada del mundo, ha desarrollado un pensamiento especulativo 
abstracto, ante el cual peligra el propio mundo de los asuntos humanos, 
que este pensamiento procura poner bajo sus propios designios.42 Para 
mitigar este riesgo, Arendt considera que el pensamiento tiene que 
mantenerse vinculado al mundo a través de la actividad del juicio, 
porque en el juicio se adopta la posición del espectador, que a diferencia 
del filósofo, toma distancia de los acontecimientos pero sin abandonar 
el mundo (2002a: 116). 

De manera que en el juicio se efectúa una suspensión de la 
participación activa en el mundo, pero permanece vinculado al mundo 
desde el lugar del espectador, que otorga “una posición privilegiada 
para contemplar el conjunto” (2002a: 116) y que se encuentra en 
un espacio público junto con otros espectadores —como sucede en 
cualquier espectáculo. La actividad del juicio no sólo tiene que tomar 
en consideración los juicios de los otros espectadores sino que necesita 
hacerlo para desarrollar su capacidad de juzgar. El espectador permanece 

cita el siguiente fragmento de Kant perteneciente a sus cuadernos “«No apruebo 
la norma según la cual, si el uso de la razón pura ha demostrado algo, no haya 
que dudar más de sus resultados, como si se tratara de un axioma sólido» y 
«no comparto la opinión […] de que alguien no deba dudar una vez que se ha 
convencido de algo. En el marco de la filosofía pura esto es imposible. Nuestro 
espíritu siente hacia ello una aversión natural» (Kant, I., Kant’s handschriftlicher 
Nachlass, vol. V, Akademie Ausgabe, Berlin-Leipzig, 1298, vol. XVIII, refl. 5019 y 
5036. Cursivas de Arendt)” (2002a: 110).

42  En relación con el Romanticismo y el idealismo absoluto en general, 
Arendt advierte respecto de “la orgía de pensamiento especulativo que se 
produjo después de que Kant liberara la necesidad de la razón de pensar más 
allá de la capacidad cognitiva del intelecto [Verstand]” (2002a: 431).



227En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

vinculado al mundo, interesándose y siguiendo los sucesos del mundo, 
y se podría decir que tiene que haber actuación para que pueda haber 
espectador, pero al mismo tiempo nadie actúa ni monta un espectáculo 
si no cuenta con espectadores (Arendt, 2003: 116). El espectador es la 
ampliación de la pluralidad efectiva que hace posible la acción, a través 
de la pluralidad del espacio público que otorga sentido a esa acción.

Además, y esto quizás resulte más significativo, los 
espectadores de Pitágoras son miembros de un público 
y, por ello, bastante diferente del filósofo, que inicia el 
bios theoretikós al abandonar la compañía de los otros 
y sus inciertas opiniones, sus doxai, que sólo pueden 
expresar un «me parece». El veredicto del espectador, 
aunque imparcial y libre de los intereses de la ganancia 
y la reputación, depende de las opiniones de los demás, 
es más, según Kant, una «mentalidad amplia» debe 
tenerlas en cuenta. Aunque ajenos a la característica 
particular del actor, los espectadores no están solos. 
Tampoco son autosuficientes, como el «dios supremo» 
que el filósofo trata de emular en el pensamiento y que, 
de acuerdo con Platón, «por su virtud puede convivir 
consigo mismo y no necesita de ningún otro, que se 
conoce y ama suficientemente a sí mismo» (Timeo: 34b) 
(Arendt, 2002a: 116).

La perspectiva del espectador que juzga, se distingue de la forma 
de vida del filósofo dedicada al pensamiento, porque no abandona 
el mundo, se encuentra con otros en el espacio público y supone 
una pluralidad de perspectivas. Por eso, en el caso del juicio, Arendt 
señala que “a pesar de la reflexividad de la facultad, el lugar de retiro 
se localiza con toda claridad en nuestro mundo común” (2002a: 119. La 
cursiva me pertenece). Al sostener que el juicio se localiza en “nuestro 
mundo común”, Arendt está reafirmando el carácter político de esta 
actividad que nos atañe en tanto miembros de ese mundo compartido. 
A estas características propias del juicio debemos sumarle el hecho de 
que, como hemos visto, se ocupa de cuestiones particulares y concretas, 
y se basa en el sentido común. 

Una última cuestión también permite distinguir el juicio del 
pensamiento. El pensamiento con su reflexividad propia se encuentra 
movido por un impulso crítico-destructivo, que consiste en sacar “a la luz 



228 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

las implicancias de las opiniones no examinadas, y por tanto las destruye 
—valores, doctrinas, teorías e incluso convicciones” (Arendt, 2007b: 
184). Pero al mismo tiempo la reflexividad propia del pensamiento se 
aplica a sí mismo, por lo que detenta un carácter autodestructivo, que no 
le permite llegar a resultados definitivos ni dejar tras de sí nada tangible 
(Arendt, 2002a: 87). En este sentido, Arendt retoma la comparación 
de la actividad del pensamiento con la tarea de Penélope (2002a: 110) 
que deshace cada mañana lo que había hecho la noche anterior y que 
ya había utilizado para caracterizar el proceder de Heidegger. Así de 
manera análoga al filósofo alemán, el pensamiento “es de algún modo 
autodestructivo” (Arendt, 2002a: 110), y en consecuencia detenta un 
carácter provisional y su tarea es siempre inacabada, por lo que “no 
crea valores, no descubrirá de una vez por todas lo que sea el «bien», 
y no confirma, más bien disuelve, las reglas establecidas de conducta” 
(2002a: 214). 

La tradición filosófica ha trascendido este carácter negativo-
destructivo del pensamiento, tratando de regir los asuntos humanos 
a través de la lógica del pensamiento, con sus posibles derivas 
tiránicas. La propia filosofía heideggeriana, como hemos visto, a 
pesar de sus esfuerzos ha recaído en el tradicional desarraigo del 
pensamiento haciendo incluso de este, paradójicamente un no-lugar, 
su morada. Recordemos en este sentido que en las perspectivas de 
Platón y de Heidegger, de acuerdo con Arendt, se hace  manifiesta la 
afinidad entre el filósofo y el tirano. En este sentido, Arendt continúa 
convencida de que si el pensamiento se desenvuelve desvinculado del 
mundo y procede más allá de su carácter destructivo, no puede sino 
hacer peligrar la pluralidad de los asuntos humanos. Pero por otra 
parte, Arendt no renuncia a pensar positiva-constructivamente, sino 
que considera que la capacidad que puede enfrentar de manera más 
adecuada esta tarea es el juicio, porque se localiza en el mundo común y 
se ocupa del discernimiento de lo particular. Así, la faceta constructiva 
del pensamiento crítico debe sustentarse en la facultad de juzgar, cuya 
capacidad para la elaboración de juicios, creencias y valores se despliega 
a partir del análisis de las situaciones concretas y de la confrontación 
de posiciones y opiniones en el espacio público. De este modo, el juicio 



229En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

detenta un carácter constitutivo que le permite forjar creencias siempre 
provisorias y revisables, pero con cierto alcance de generalidad.43

De modo que el pensamiento crítico en Arendt se basa en la 
actividad conjunta de las facultades del pensamiento y del juicio, cuyo 
desenvolvimiento articulado puede evitar las derivas tiránicas del 
pensamiento en la tradición filosófica. Por eso, frente a la manifiesta 
despreocupación por la facultad del juicio en las reflexiones filosóficas 
—con excepción de Kant por supuesto—, Arendt recupera esta actividad 
para reconsiderar la posibilidad del pensamiento crítico. El pensamiento 
con su carácter destructivo constituye una actividad preparatoria que 
ejerce un “efecto liberador” (Arendt, 2002a: 215) sobre la facultad del 
juicio. En este sentido, aunque el pensamiento carece de resultados 
tangibles,44 su relevancia política reside en su propia dinámica crítica 
que “saca a la luz las implicancias de las opiniones no examinadas y así, 
las destruye: valores, doctrinas, teorías e, incluso, convicciones” (2002a: 
215).

El juicio necesita de la tarea crítica del pensamiento porque cuando 
no se cuestiona lo establecido el juicio se limita a operar aplicando los 
criterios dados limitándose al ámbito del juicio determinante. Sólo el 
impulso crítico del pensamiento puede activar el juicio reflexionante, 
y al mismo tiempo, sólo el juicio puede resituar al pensamiento en el 
mundo. Así, mientras el juicio sin pensamiento puede anquilosarse en 
las creencias y doctrinas establecidas —este sería el peligro que acecha a 
las ciencias sociales y políticas predominantes con su estrechez de miras 
teóricas—, el pensamiento sin juicio se pierde en la mera especulación 
—este sería el peligro de la tradición filosófica en general y como hemos 
visto de la filosofía del propio Heidegger en particular. El pensamiento 
especulativo que permanecía sumido en la perplejidad cuando al intentar 
regresar al mundo, sus objetos abstractos se le esfumaban, puede ahora 
resituarse en el mundo gracias a la actividad del juicio. De manera que el 
pensamiento y el juicio deben operar como facultades complementarias, 

43  Arendt interpreta la expresión alemana “allgemein” referido al alcance 
del juicio estético kantiano en términos de una “validez general” que “jamás es 
universal” (1996: 233). El juicio remite, por tanto, a un “punto de vista general” 
(Arendt, 2003: 132) vinculado con una intersubjetividad situada. 

44  El impulso crítico del pensamiento no puede detenerse en conclusiones 
definitivas porque esto implicaría la negación de la propia actividad del 
pensamiento. 



230 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

en donde el carácter crítico-destructivo del pensamiento se combina 
con el impulso reflexivo-constructivo del juicio. La actividad del juicio 
en tanto permanece vinculada al mundo desde la posición del público 
espectador, vuelve a enlazar el pensamiento con el mundo de los asuntos 
humanos. A la vez que el pensamiento reasegura que las creencias 
forjadas por el juicio no puedan anquilosarse y sean sometidas a una 
continua revisión. En esta articulación del pensamiento y del juicio, 
Arendt encuentra las bases de un pensamiento crítico que habiendo 
desmantelado la oposición entre la vida política y la vida del filósofo 
se encuentra a resguardo de las inclinaciones tiránicas de la tradición. 
Esta nueva modalidad de pensamiento recupera el ímpetu crítico del 
pensamiento filosófico pero resituándolo en el mundo y dotándolo de 
capacidad de discernir los acontecimientos singulares a través de la 
mediación del juicio. 

Consideraciones finales
A lo largo de este trabajo, hemos mostrado la transversalidad que 

detenta la cuestión del pensamiento en la relación intelectual entre 
Arendt y Heidegger. En este sentido, reconstruimos la manera en 
que esta problemática, que recién cobra centralidad en el tratamiento 
arendtiano hacia mediados de la década de los sesenta, aparece 
planteada incluso en las dos primeras etapas de su lectura de la filosofía 
heideggeriana. El análisis del Romanticismo presente en el libro sobre 
Rahel Varnhagen y retomado en su libro sobre el totalitarismo obra 
como un hilo conductor que nos permite entender la crítica de Arendt a 
la forma del pensamiento vinculada a las cualidades de la personalidad 
y el genio, así como también la relevancia y las implicancias de su 
afirmación de que Heidegger es el último romántico. Por otra parte, las 
oscilaciones y variaciones que se producen entre los textos de 1946 y de 
1954 con apartados dedicados a quien fuera su maestro, deben situarse 
en relación con la profundización de la crítica arendtiana a la tradición. 
Mientras que hasta la década de los cuarenta los estudios de Arendt se 
remontan a la época moderna, con especial foco en la Ilustración y el 
Romanticismo, a partir de la década siguiente advierte la necesidad de 
extender su examen hasta los inicios de la tradición del pensamiento 
occidental con los griegos. De ahí la importancia de situar su lectura de 
1954 de la filosofía de Heidegger en relación con la conferencia que dictó 
ese mismo año “Philosophy and Politics”, lo cual nos permitió advertir 



231En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

el modo en que el pensador alemán aún se mueve en la corriente 
dominante de la tradición filosófica a pesar de sus intentos explícitos 
por demolerla. Así, en lugar de morigerar su crítica a Heidegger, Arendt 
ahonda en la misma mostrando los aspectos nodales en los que su 
filosofía todavía resulta tradicional especialmente en lo que respecta al 
pensamiento. Esta interpretación se mantendrá vigente hasta su escrito 
póstumo sobre las actividades del espíritu en donde encuentra resabios 
del pensamiento metafísico en Heidegger, con lo cual podría ser no sólo 
el último romántico sino tal vez también el último metafísico.

En relación con la locución de 1969 sobre el filósofo alemán, 
hemos puesto de manifiesto que no constituye una celebración como 
usualmente se ha interpretado, sino que más bien contiene una disputa 
disimulada respecto de la concepción heideggeriana del pensamiento 
que sólo puede ser esclarecida remitiendo a los propios desarrollos y 
posicionamientos de Arendt sobre la cuestión. Arendt encuentra en 
Heidegger la posibilidad de concebir el pensamiento como actividad 
vital y pasional, desafiando al enfoque contemplativo y neutral del 
mismo, a la vez que demarcándolo del conocimiento científico y su 
proceder calculador. El pensar meditativo heideggeriano supone así 
un corrimiento de la voluntad como querer y con ello de la función 
representativa del conocimiento que hace posible la emergencia de la 
serenidad. Todo pensamiento requiere de un retiro del mundo, a lo 
que Heidegger se refiere con la expresión “lugar del silencio” y con su 
tentativa de dejar surgir la “serenidad”. El problema, sin embargo, es 
que el filósofo alemán ha hecho de ese retiro un lugar estable para el 
pensamiento que acoge al asombro como una sede donde habitar. Así 
al conectar el pensamiento con el silencio y la serenidad, concibiéndolo 
como un refugio apartado del mundo, Heidegger parece recrear la 
vieja hostilidad de la filosofía hacia la política y los asuntos humanos, 
a la vez que persiste bajo el influjo de cierta concepción tradicional del 
pensamiento como actividad recluida y solitaria que necesita situarse a 
resguardo del mundo común. 

Por su parte, Arendt procede a radicalizar el desmantelamiento 
heideggeriano de la filosofía allí donde éste parecía detenerse y replegarse, 
para disputarle uno de sus tesoros más preciados: el pensamiento. Frente 
al pensamiento especulativo filosófico y su tendencia a desvincularse 
por completo del mundo, Arendt despliega un pensamiento que sin 
renunciar a la abstracción afronta los acontecimientos del mundo a 
través de la tarea mediadora del juicio. De esta manera, el pensamiento 



232 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

crítico como actividad filosófica debe proceder a la articulación del 
pensamiento y del juicio que, aunque facultades diferenciadas, deben 
operar en estrecha colaboración. El pensamiento con su potencialidad 
crítico-destructiva evita entonces el anquilosamiento de la facultad 
del juicio, derribando los criterios dados y activando su carácter 
reflexivo. Mientras que el juicio, al ocuparse de lo singular, mantiene al 
pensamiento vinculado al mundo común impidiendo que se pierda en 
vanas alturas especulativas. En la actividad conjunta de estas facultades 
es posible sentar las bases de un pensamiento crítico que combina la 
potencia destructiva del pensamiento con la capacidad constructiva del 
juicio, situándolo en el horizonte compartido de los espectadores que se 
ocupan de los acontecimientos del mundo.

Referencias bibliográficas
Abensour, M. (2006). Hannah Arendt contre la philosophie politique? Paris: 

Sens &Tonka.
Arendt, H. (1981). The Life of the Mind. Nueva York: Harcourt, One-

volumen edition [1978].
	  (1989). Menschen in finsteren Zeiten. U. Ludz (Hrg.) München: Piper 

[1968]. 
	  (1990a). Was ist Existenz Philosphie? Frankfurt am Main: Anton Hain 

[1946]. 
	  (1990b). Philosophy and Politics, Social Research, 57, 1, 73-103 [1954]. 
	  (1992). Lectures on Kant’s Political Philosophy. R. Beiner (ed.) Chicago: 

University of Chicago Press [1982].
	  (1994). Essays in Understanding 1930-1954. J. Kohn (ed.) Nueva York: 

Harcourt Brace & Company. 
	  (1996). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión 

política. A. Poljak (trad.) Barcelona: Península [1968].
	  (1998). The Human Condition. Chicago: University of Chicago [1958].
	  (1999). Los orígenes del totalitarismo. G. Solana (trad.) Madrid: Taurus 

[1951].
	  (2000). Rahel Varnhagen. Vida de una mujer judía. D. Najmías (trad.) 

Barcelona: Lumen [1957].
	  (2001a). El concepto de amor en san Agustín. J. Vecchiarelli (ed.) A. 

Serrano de Haro (trad.) Madrid: Encuentro [1996].
	  (2001b). La condición humana. R. Gil Novales (trad.) Barcelona: Paidós 

[1958].



233En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

	  (2001c). Hombres en tiempos de oscuridad. C. Ferrari y A. Serrano de 
Haro (trad.) Barcelona: Gedisa [1968].

	  (2002a). La vida del espíritu. M. McCarthy (ed.) C. Corral y F. Birulés 
(trads.) Buenos Aires: Paidós [1978]. 

	  (2002b). Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper [1958].
	  (2003). Conferencias sobre la filosofía política de Kant. R. Beiner (ed.) C. 

Corral (trad.) Barcelona: Paidós [1982].
	  (2005a). Ensayos de comprensión 1930-1954, J. Kohn (ed.) A. Serrano 

de Haro (trad.) Madrid: Caparrós [1994].
	  (2005b). Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, Ursula 

Ludz (ed.) München: Piper [1996]. Traducción al español (2010): Lo 
que quiero es comprender. Sobre mi vida y mi obra. M. Abella y J. L. 
López de Lizaga (trads.) Madrid: Trotta.

	  (2006). Diario filosófico 1950-1973, U. Ludz y I. Nordmann (eds.) R. 
Gabás (trad.) Barcelona: Herder [2002].

	  (2007a). Karl Marx y la tradición del pensamiento occidental. A. Serrano 
de Haro (ed.) M. López y A. Serrano de Haro (trads.) Madrid: 
Ediciones Encuentro [2007].

	  (2007b). Responsabilidad y juicio. J. Kohn (ed.) M. Candel (trad.) 
Barcelona: Paidós [2003].

	  (2008a). Martin Heidegger cumple 80 años (1969). En Anders, G.; 
Arendt, H.; Jonas, H.; Löwith, K.; Strauss, L., Sobre Heidegger. Cinco 
voces judías. B. Ainbinder (trad.) Buenos Aires: Manantial [1969].

	  (2008b). La promesa de la política. J. Kohn (ed.) E. Cañas (trad.) 
Barcelona: Paidós [2005].

Arendt, H. y Jaspers, K. (1993). Hannah Arendt and Karl Jaspers. 
Correspondence 1926-1969. L. Kohler y H. Saner (eds.) Robert y Rita 
Kimber (trads.) Nueva York: Harvest Book [1985].

Arendt, H. y Heidegger, M. (2000). Correspondencia 1925-1975 y otros 
documentos de los legados. U. Ludz (ed.) A. Kovacsis (trad.) Barcelona: 
Herder.

Benhabib, S. (2000). The Reluctant Modernism of Hannah Arendt. Walnut 
Creek: Altamira Press.

Birulés, F. (2007). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona: 
Herder.

Campillo, N. (2013). Hannah Arendt: lo filosófico y lo político. Valencia: 
Universitat Valencia.

Canovan, M. (2002). Hannah Arendt. A Reinterpretation of her Political 
Thought. Cambridge: Press Syndicate of the University of Cambridge.



234 Anabella Di Pego

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Di Pego, A. (2016). La potencialidad política del juicio estético: acerca 
de la reapropiación arendtiana de Kant. Isegoría. Revista de Filosofía 
Moral y Política, 54, 541-572. 

	  (2019, en prensa). Las huellas de Heidegger en La condición humana. 
Una disputa soterrada en torno de la praxis aristotélica Ideas y valores. 
Revista Colombiana de Filosofía, 171.

Forti, S. (2001). Vida del espíritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt entre 
filosofía y política. I. Romera Pintor y M. Á. Vega Cernuda (trads.) 
Madrid. Cátedra.

Heidegger, M. (1954). Vorträge und Aufsätze. Stuttgart: Neske. 
	  (1992). Platon: Sophistes. Gesamtausgabe 19. II. Abteilung: Vorlesungen 

1919-1944, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
	  (1994). Serenidad. Y. Zimmermann (trad.) Barcelona: Serbal. 
	  (1999). Introducción a la metafísica, A. Ackermann Pilári (trad.) 

Barcelona: Gedisa.
	  (2000). Tiempo y ser. M. Garrido, J. L. Molinuevo y F. Duque (trads.) 

Madrid: Tecnos. 
	  (2001). Conferencias y artículos. E. Barjau (trad.) Barcelona: Serbal.
	  (2005). Ser y tiempo. J. E. Rivera (trad.) Santiago de Chile: Editorial 

Universitaria.
	  (2007). Zur Sache des Denkens (1962-1964). Gesamtausgabe 14. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermnan. 
Kant, I. (1968). Kants Werke, Kritik der praktischen Vernunft, Kritik der 

Urtheilskraft. Akademie Textausgabe. Berlin: Walter de Gruyter & 
Co., tomo V. 

	  (2010a). Contestación a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración?. En Kant 
II. R. R. Aramayo (trad.) (1-9). Madrid: Gredos.

	  (2010b). Crítica del juicio, en Kant II. M. García Morente (trad.) (299-
604). Madrid: Gredos.

Swift, S. (2009). Hannah Arendt. London: Routledge.
Taminiaux, J. (1997). The Thracian Maid and the Professional Thinker. Arendt 

and Heidegger. M. Gendre (trad.) Nueva York: State University of 
New York Press.

Villa, D. R. (1996). Arendt and Heidegger. The Fate of the Political. Nueva 
Jersey: Princeton University Press. 

	  (2007). Arendt, Heidegger, and the Tradition. Social Research, 74, 4, 
983-1002.



235En torno al pensamiento

Tópicos, Revista de Filosofía 56, enero-junio, (2019)

Volpi, F. (2008). Introducción. En G. Anders, H. Arendt, H. Jonas, K. 
Löwith, L. Strauss. Sobre Heidegger. Cinco voces judías. B. Ainbinder 
(trad.) (9-37). Buenos Aires: Manantial. 

Young-Bruehl, E. (1993). Hannah Arendt. M. Lloris Valdés (trad.) Valencia: 
Alfons el Magnanim. 


