Nature and Naturality of Experience

Fundamentation and Phenomenological Criticism
of Scientific Knowledge

Marcela Venebra

Universidad Auténoma del Estado de México, México
marvenebra@gmail.com
http://orcid.org/orcid.org/0000-0003-3880-8155

Abstract

In this paper I try to clarify the central role that the concept
of nature plays in the phenomenological task of criticism and
ordination of scientific knowledge. This first goal implies a phe-
nomenological definition of nature, which makes visible the per-
formative stages of world experience. First, I expose the mean of
fundamentation and its relationship with the ontological-mate-
rial limitation of nature —following the course of Husserl’s 1927
Lecture—; next, I develop the theory of attitudes as experien-
tial deconstruction of nature, as exposed in Ideas II, and finally,
I draw the basic elements of pre-given-world analytics in its link
with nature as material basis of life, according to the descrip-
tions in the xxx1x volume of Husserliana.

Keywords: horizon, pregivness, ontology, Husserl.

Received: 24 — 10 — 2017. Accepted: 17 — 01 — 2018.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.979

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019), 119-144.
ISSN: 2007-8498.



120 Marcela Venebra

Naturaleza y naturalidad de la experiencia

Critica y fundamentacion fenomenologica del
conocimiento cientifico

Marcela Venebra

Universidad Auténoma del Estado de México, México

marvenebra@gmail.com
http://orcid.org/orcid.org/0000-0003-3880-8155

Resumen

En este articulo intento aclarar el papel central que el
concepto de naturaleza juega en la empresa husserliana de critica
y ordenacion del conocimiento cientifico. Este primer objetivo
implica una definicion fenomenoldgica de naturaleza en la
que se hacen visibles los estratos que conforman la experiencia
del mundo. En un primer momento expongo el sentido de la
fundamentacion y su relacion con la delimitacion ontoldgico-
material de la naturaleza —siguiendo el curso de las lecciones
de Husserl de 1927 —; en el segundo desarrollo la teoria de las
actitudes como deconstruccion experiencial de la naturaleza tal
como se expone en Ideas II; y en el tercero trazo elementos basicos
de la analitica del mundo predado en su enlazamiento con una
naturaleza como base material elemental de la vida, segtin las
descripciones del tomo xxxix de Husserliana.

Palabras clave: horizonte, predacién, ontologia, Husserl.

Recibido: 24 — 10 — 2017. Aceptado: 17 - 01 — 2018.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i56.979

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 121

Introduccion

La definiciéon de la naturaleza es una tarea fundamental de la
fenomenologia trascendental porque la naturaleza, como el ambito
inmediato de nuestra vida, es el primer campo de trabajo de la
fenomenologia. La fenomenologia describe, sobre todo, la naturalidad
de la experiencia en la que se fundan las ciencias del mundo, por lo que
la cabal comprension de lo que tal naturalidad significa, y su estatuto
respecto del concepto cientifico de naturaleza (el que prefigura el
naturalismo), implica una comprension mas clara de la fenomenologia
trascendental, es decir, de la idea husserliana de filosofia.

Expongo esta definicién de naturaleza (y su funciéon fundamental)
sobre tres planos constituyentes de la experiencia del mundo: 1) la
naturaleza como region ontoldgica o campo de ser, campo de objetos
dados bajo ciertas caracteristicas y relacionados segun leyes de esencia;
2) naturaleza como concepto cientifico correlativo de una actitud —o
esquema de una practica— cientifica concreta; 3) la naturaleza como
ntcleo material basico del mundo como horizonte predado en la
experiencia. Se trata, desde luego, de una sola y misma naturaleza vista
desde posiciones distintas, tres planos determinables en su estructura
y sus relaciones mutuas. Desarrollo la exposicion de cada plano en tres
momentos en los que analizo los textos de Husserl en que se aborda el
tema de la naturaleza explicitamente. En el primer apartado recorro la
exposicion del marco critico de las Lecciones de 1927 sobre naturaleza y
espiritu, de donde extraigo la primera definicion, la mas amplia, de la
naturaleza como region ontoldgica. Una region de ser implica una tipica
orientacion de la experiencia que podemos llamar actitud y que analizo,
en un segundo momento, conforme a las descripciones del segundo libro
de las Ideas en el contexto de la teoria de las actitudes ahi desarrollada.
Finalmente, en el tercer apartado, el andlisis comparativo de la actitud
natural y la actitud naturalista trae a la luz el presupuesto irrenunciable
de las ciencias de hechos, que no es otro que el mundo mismo como
horizonte de todas nuestras experiencias de objetos. El mundo como
horizonte predado aparece pues como la raiz de aquella naturalidad de
la experiencia que la fenomenologia busca describir trascendentalmente.
Mientras en las dos primeras etapas de este recorrido se exponen los
niveles estructurales de la experiencia del entorno en términos estaticos,
el tltimo profundiza en el caracter historico u originario de la experiencia

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



122 Marcela Venebra

del mundo. Lo importante es, claro, el paso de un nivel a otro en relaciéon
con la constitucion de la naturaleza y la determinacién correlativa del
sentido de la vida cultural (o espiritual). La conclusion esperable de esta
exposicion no es nada mas que la clarificacion del papel fundamental que
laidea de naturaleza juega en la comprension cabal de la fenomenologia
husserliana y de su primera tarea, la fundamentacion y ordenacion del
conocimiento cientifico.

1. La critica y ordenacion filoséfica del conocimiento cientifico:
naturaleza como region ontologica

El tema de la fundamentacion radical de las ciencias surge y se
despliega a una con el proyecto de Husserl, es su motivacién y su meta;
se trata, en ese objetivo, de un eje transversal a toda la trayectoria de
la fenomenologia desde las Investigaciones logicas hasta La crisis de
las ciencias europeas. Y es que esa tarea de fundamentacién implica la
restitucion del legitimo papel de la filosofia frente a las ciencias, esto es,
la restitucién de su caracter cientifico radical, en el espiritu socratico-
platénico originario.! Para Husserl la filosofia platénica pretende una
fundamentacion del conocimiento del mundo de la vida en cuanto
tal*> (el mundo de la coexistencia). Esa es la meta de la filosofia, su
propdsito es vital. Por ello la reflexion sobre los fundamentos representa
el cumplimiento filoséfico de la fenomenologia. Si la filosofia es sobre
todo empefio en la clarificacion de las fuentes de sentido, de validez o
legitimidad altima del conocimiento cientifico, entonces la relacion entre

! “Una légica de direccién préctica es un imprescindible postulado de

todas las ciencias; y a ello responde también el hecho de que la logica haya
surgido histéricamente de necesidades practicas del cultivo de la ciencia. Esto
sucedid, como es sabido, en aquellos tiempos memorables en que la ciencia
griega germinante corria el peligro de sucumbir a los ataques de los escépticos
y subjetivistas, y su prosperidad futura estuvo pendiente de que se encontrasen
criterios objetivos de la verdad, que lograsen destruir la apariencia engafiosa de
la dialéctica sofistica” (Husserl, 2006: 53).

2 Por otro lado, hay que ver que se trata de la vinculacion platénica
mas profunda entre epistemologia y ontologia. “Recordaré también que para
el Platén socratico la filosofia, en un sentido pleno y amplio, no era solamente
ciencia, y que la teoria o razén tedrica obtenia alli la dignidad de ser ciencia toda
vez que hiciera posible la razén practica” (Husserl, 2012: 22).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 123

filosofia y ciencia es fundamental. La filosofia es ciencia de la ciencia si
su primera tarea es la determinacion esencial de lo que es ciencia.

La motivacion fundacional de la filosofia es desde luego histdrica.
Para la filosofia antigua y concretamente platénica la critica y
contencion del relativismo de la sofistica fue el acicate de la busqueda
de principios universales del conocimiento del mundo; en el contexto
histérico de los albores del siglo xx es el naturalismo (en sus diferentes
vertientes deterministas y relativistas) el marco critico de las escuelas y
corrientes filoséficas en Europa. Husserl no es el primero de su época en
reclamar para la filosofia esta tarea primaria, la de la fundamentacién y
ordenacién del conocimiento cientifico. El vitalismo (representado por
Dilthey) y el formalismo neokantiano (cuyo foco critico se centrara aqui
en Windelband y Rickert) coinciden con la fenomenologia husserliana
en la necesidad de sistematizar el conocimiento cientifico conforme a
criterios universales y filoséficamente legitimos. En ambos escenarios
es, como para Husserl, la limitacién del naturalismo una motivacién
reflexiva principal.

Pero Husserl enfoca la crisis en un sentido mucho mas amplio que
sus contemporaneos, y es que la crisis de las ciencias es el sintoma de
una crisis de la filosofia, que atin no ha llevado a cabo una critica radical
de los supuestos y las consecuencias de las teorias orientadas desde la
perspectiva naturalista. El hecho es que aun sin darse cuenta la filosofia
misma se ha dejado llevar por estos supuestos largamente arraigados,
probablemente —en la cuenta de Husserl— desde el inicio de la filosofia
moderna.® El desmantelamiento de tales prejuicios demanda un
retroceso critico a la originalidad de la reflexién filosofica. Esta vuelta a
la génesis habria de mostrar la intima conexion que existe no so6lo entre
filosofia y ciencias, sino, y todavia mas importante, entre ciencias y
vida humana, pues “meras ciencias de hechos hacen meros hombres de
hechos” (Husserl, 1970: § 2, 6). En este enunciado se resume la relacién
de los tres factores que pone en juego la tarea de la fundamentacion:

3 “Con [Descartes] el lado especificamente ético del ethos filoséfico de

Platon fue justamente aquello que se perdié: la filosofia tedrica se independizaria.
Desde aqui, la idea que se conserva hasta el final no es mas, como en Platon,
que la de la humanidad auténtica se encarna en el hombre que filosofa y no
meramente el cientifico, aun cuando el filésofo debe ser ante todo un hombre de
ciencias” (Husserl, 2012: 23).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



124 Marcela Venebra

filosofia, ciencia, existencia humana.* La crisis de las ciencias es crisis
de la filosofia y por ello compromete el sentido o direccion de la vida
mismay expresa una ruptura —o por lo menos un opacamiento— de este
vinculo primario entre ciencia, conocimiento y vida. La fundamentacién
implica, pues, una restituciéon de este enlace originario, anclado en
las fuentes de sentido mas primarias, en las estructuras basicas de la
experiencia del mundo-ya-ahi, del mundo en su caracter pre-dado.

La fenomenologia husserliana no se encuentra en una posicién
intermedia entre el vitalismo y el formalismo; su situacion es tanto mas
profunda como su radicalidad metodoldgica lo exige; esta vuelta a la
génesis de sentido del conocimiento cientifico es, sobre todo, una vuelta
a la raiz de la filosofia misma, ‘antes’ de la asunciéon dogmatica de las
ciencias ya establecidas.

Husserl lleva a cabo una revision critica del vitalismo y del
formalismo, lo que le permite aclarar la diferencia de planos en que se
despliegan las teorias de las ciencias, como la de Rickert y Windenbald,
respecto del sentido trascendental al que se refiere la unidad del
conocimiento cientifico que la fenomenologia pretende. En este repaso
critico la distincion naturaleza / espiritu juega un papel central. Husserl
trata estos conceptos como fundantes de ciencias correlativas, pero
pretende su resignificacion desde la experiencia en sus diferentes
niveles de complejidad y conforme a la unidad esencial de relaciones
que constituye cada nivel. El marco critico de este procedimiento
es la clasificacion de las ciencias que Windelband establece y Rickert
desarrolla durante la primera década del siglo xx,° y cuyas insuficiencias
Husserl expone en la leccion de 1927 (Husserl, 2017)¢ sobre naturaleza
y espiritu.

% “La ciencia que dispone de un fundamento universal y apodictico y

que a su vez proporciona tal fundamento, surge de ahi como la funcién humana
necesariamente mas alta: como lo he dicho, su funcion es permitir alahumanidad
desarrollarse hasta el plano de la autonomia personal, de la autonomia humana
de irradiacién universal. Esa es la idea: la idea que engendra el impulso vital
afectado del mas alto grado de humanidad” (Husserl, 2014: 107).

5 Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft (1910); Die Grenzen der
naturwissenschatlichen Begriffsbildung (1896-1902). Titulos citados en Staiti, 2014:
145.

®  Traduzco de la edicién francesa sefialando con una diagonal la
paginacion del texto en aleman. Andrea Staiti menciona ademas la Leccion de

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 125

Segtin Windelband, los conceptos de naturaleza y espiritu funcionan
como criterios de demarcacion metodoldgica de las ciencias. Las ciencias
de la naturaleza, que mediante métodos de medicion estan orientadas
a la generacién de leyes universales que expliquen los fenémenos de la
naturaleza fisica, son nomotéticas; las ciencias del espiritu, aplicando
métodos de observacién de fendmenos individuales e irrepetibles
tienen como meta la elaboracion de descripciones morfoldgicas y
clasificatorias, y por eso son idiograficas (Husserl, 2017: § 15, 107).
Las primeras tienen por tema lo general (matematico); las segundas,
lo individual (significativo). Esta ordenacién se lleva a cabo siguiendo
el esquema metodologico del naturalismo, pues la descripcion y la
clasificacion son solo pasos transitorios, considerados, en la unidad del
método cientifico, como momentos necesariamente superables en el
curso de la investigacion. Se trata de fases que deben ser conducidas
hacia la generacién de leyes universales. Frente a esto Husserl sostiene
que en el contexto de las ciencias del espiritu, la descripcién es un fin en
si misma. Su reclamo contra Dilthey se basa precisamente en que éste
asume acriticamente la explicacion como exclusividad metodoldgica de
las ciencias naturales y la comprension como determinacion (unilateral)
de las ciencias del espiritu; pues aplica el parametro metodoldgico
del naturalismo que situa la explicacion, por leyes universales, como
determinacion legitima de las ciencias de la naturaleza. Esta distincion
esta montada, segin Husserl, en la misma idea de la naturaleza —que
Rickert retoma de Kant— como nocién puramente formal. El problema
salta a la vista cuando nos damos cuenta de que esta misma nocién tiene
una dimension histérica y cultural; esto quiere decir que el problema
epistemoldgico de las ciencias del espiritu no es sélo independizarse
de las ciencias de la naturaleza (conforme a la estructura diferenciada
de su campo de trabajo), sino exhibir la mayor complejidad (no de
dependencia unidireccional) que las vincula a las ciencias naturales, en
tanto son estas mismas obras culturales.

La primera insuficiencia que Husserl senala en la clasificacién
de Rickert es que parte de un concepto de ciencia estrechado por el
naturalismo. Tal angostura se expresa en el énfasis de Rickert en el
método como aspecto determinante de toda ciencia, insistencia que,
segin Husserl, representa una comprension de la ciencia como mera

1919 impartida en Friburgo, dos afios después de que Rickert fuera nombrado
sucesor de Windelband en la Universidad de Heidelberg. Ver Staiti, 2014: 138.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



126 Marcela Venebra

ciencia de hechos. Las limitaciones de este naturalismo metodoldgico
pueden rastrearse hasta el dualismo cartesiano de las esferas de lo real
fisico / psiquico. Las ciencias se dividen desde estas esferas de realidad.
Aunque si consideramos (como lo hace Patocka por ejemplo’) que
la res cogitans es solo una derivacién o modificacion de la res extensa,
veremos que no hay tal dualismo, sino una inclinacién naturalista que
solo polariza manifestaciones homogéneas de la res. Este viejo supuesto
emerge en la clasificacion de Windelband, y se hace ain mas patente en la
definicion rickertiana de la posicion de la psicologia. Para ambos la vida
espiritual es sinénimo de vida psiquica, comprensible desde el marco
metodologico de las ciencias naturales; es decir, la psicologia podria
fungir como fundante respecto de las ciencias del espirity, si ella misma
es capaz de determinar las leyes universales que rigen la vida psiquica,®
en tanto parte o momento de la naturaleza fisica. Staiti sefiala que la
divisién neokantiana de las ciencias aplica un monismo metodoldgico
a un dualismo ontologico (Staiti, 2014: 160), esto solo quiere decir que
ambos asumen —acriticamente— el dualismo cartesiano dejando a la
psicologia del lado de las ciencias naturales y equiparando toda la vida
espiritual a la vida psiquica —en ese sentido naturalista. Rickert asume
que los fendmenos fisicos y los fendmenos mentales son ontolégicamente
homogéneos. Para Husserl es evidente la condicion diferenciada de
los fendmenos psiquicos y la necesidad de indagar la experiencia que
tenemos de los mismos antes de definir su posicion dentro o mas alla de
los limites del supuesto dualismo.

Rickert y Husserl coinciden en que la filosofia apunta a la totalidad
unitaria del mundo, y en su orientacién como ciencia de la ciencia, pero
para Rickert esa totalidad es infinita e inabarcable, funciona apenas como

7 “La tendencia que bien podemos llamar cartesianista, de las ciencias

del espiritu y su matematizacién estructuralista expresa justamente esta
construccion de la res cogitans sobre el modo ontoldgico de la res extensa, pues
la res cogitans, le mens, le mind no es nada mas que res extensa desprovista de
algunos de sus atributos” (Patocka, 1988: 219).

8 “Elnaturalista (...) no ve otra cosa que naturaleza y, en primer término,
naturaleza fisica. Cuanto existe o bien es fisico (pertenece al nexo unitario de
la naturaleza fisica), o bien es psiquico, si, pro, en este caso, nada mas que
una variable dependiente de lo fisico o, a lo sumo, un «hecho concomitante
paralelo» y secundario. Todo lo que existe es de naturaleza psico-fisica, o sea,
estd univocamente determinado conforme a leyes fijas” (Husserl, 2009: 15).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 127

un “ideal regulativo de la filosofia”.? Para Husserl, por el contrario, la
infinitud del mundo tiene su correlato en la experiencia cuyas estructuras
esenciales son asequibles a una descripcion desde y sobre la intuicion, y
no solo desde determinados principios a priori formales, sino mas bien
en la direccion del encuentro de un a priori material (Husserl, 2017: 145 /
121) de la experiencia del mundo. Entonces es esta idea de mundo como
unidad total lo que separa —y hasta opone— los caminos de Husserl y
Rickert.

El problema de fondo que expone Husserl es que Rickert interpreta
matematicamente la infinita multiplicidad de objetos que conforman
el mundo. Esta infinitud que caracteriza y define el mundo es, para
Rickert, formal, vacia, es una infinitud matematica, subsumible a
través de la generalizacidon o la particularizacion como modalidades
de un mismo proceso de formalizacion de la experiencia sensible. Para
Husserl la deduccién trascendental de las categorias es uno de los
grandes retos del pensamiento kantiano, que Rickert simplifica a través
de un pragmatismo teérico (Husserl, 2017: 112-115/ 87- 91) (no del todo
eficaz), por el cual la organizacion conceptual y formal del conocimiento
es necesaria para apresar la infinitud cadtica de la sensibilidad. Es muy
probable que esta simplificacion esté anclada en el viejo problema de la
pasividad en que Kant confina a la sensibilidad, aunque para Husserl el
error de los discipulos no es, en este caso, el del maestro, pues de por
medio esta —segun Staiti— Hermann Lotze, para quien la conjuncién
de los datos sensibles por subsuncién bajo las categorias formales debe
considerarse un «hecho afortunado» (eine gliickliche Tatsache) (Staiti,
2014: 163). Lotze es la inspiracion de la escuela de Baden, por lo que es
a €l achacable el prejuicio mas profundo sobre el que se construye esta
visiéon empobrecida de la experiencia pre-conceptual que esta de hecho
en el corazén del formalismo.

Fenomenoldgicamente esta separacion de conocimiento y
experiencia es insostenible, y la idea misma de la experiencia como una
infinitud ingobernable sin conceptos —sin ser reducida ella misma a
otra cosa— parece mas bien un prejuicio. Para Husserl la experiencia
se orienta por principios asequibles a una descripcioén filoséfica radical

9 “Mientras para Rickert la nociéon de totalidad del mundo como un todo

funciona como un mero ideal regulativo de la filosofia cientifica, Husserl subraya
que tenemos una experiencia del mundo como un todo y que esta experiencia
tiene una estructura identificable” (Staiti, 2014: 148).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



128 Marcela Venebra

que trate de aclarar el a priori material desde el devenir —infinito— de la
experiencia del mundo. La comprensién auténtica de lo que significa la
deduccién trascendental de las categorias conduce a un descenso, desde
el a priori formal por el que se aclaran —en el analisis de la representacién
vacia del “algo en general’— los requisitos ontoldgicos minimos de un
juicio no contradictorio,'® hacia un a priori material, es decir, la unidad
esencial de coexistencia de los objetos (y los conceptos) de un campo de
experiencia determinado.

Lavisionempobrecida delaexperiencia preconceptual con quelabora
la perspectiva neokantiana esta determinada por el dualismo que en su
fondo subyace incuestionado y que sale a flote en la insalvable separacién
entre conocimiento y vida. Pero esta separacion, que no es la mas grave,
se traduce histéricamente en una escisién entre ciencia y existencia, o
filosofia y vida. Esto es como decir que tenemos por un lado el mundo
(como un campo infinito de multiplicidades individuales, ellas mismas
infinitas intensiva y extensivamente) y, por otro, el conocimiento del
mundo como una diversidad de conceptos —obra de un entendimiento
finito— por los que es posible superar esa infinitud: “s6lo mediante un
concepto del espiritu humano finito —afirma Husserl criticamente—
es posible superar el cardcter incontrolable de la infinitud extensiva
e intensiva de daciones intuitivas” (Husserl, 2017: § 15, 113 / 88). Sélo
los juicios de generalidad incondicionada o las leyes de la naturaleza
son medios para la superacion de tal «incontrolable infinitud». Husserl
senala que el pragmatismo tedrico de Rickert se manifiesta, primero,
en la conversién de sus categorias principales en medios para hacer de
esa infinitud algo cognoscible y se pregunta entonces —o le pregunta
a Rickert en tono casi ironico— si “;Debe la infinitud hacernos el favor
de hacerse cognoscible? ;La infinitud tiene que conformarse a nuestros
productos intelectuales? ;Un mundo calculable conceptualmente
acompana a los conceptos rigurosos correspondientes? ;Por qué el
mundo idealmente cognoscible ha de ser un mundo conceptualmente
calculable?” (Husserl, 2017: § 15, p. 116 / 91).

Para Husserl el problema verdaderamente filoséfico estriba en la
clarificaciéon esencial de la ciencia y sus fundamentos. Fundamento
significa nivel experiencial inferior o basico, es decir, lo basico de
la propia experiencia del mundo que constituye la unidad mas

10 Esta serfa la via de la ldgica trascendental.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 129

originaria del conocimiento cientifico." Toda ciencia se elabora sobre la
experiencia del mundo como totalidad, porque efectivamente tenemos
una experiencia del mundo en su unidad. Si bien el mundo no se da
como un objeto trascendente entre otros, es posible alcanzar ciertos
principios que rigen el despliegue de la experiencia universal del mundo
como horizonte de posibilidades; estas posibilidades (que son las de la
experiencia) estan a priori determinadas no sélo en sentido formal sino
en sentido ontoldgico material. Dicho en términos husserlianos, una
clasificacion coherente de las ciencias solo es posible sobre la base de
una analitica del mundo pre-dado, esto es, sobre el fundamento de
nuestra experiencia pre-tedrica del mundo. Esta es la dimension donde
se localizan las fuentes de sentido de toda actividad tedrica; esto solo
significa que no podemos partir de las ciencias ya existentes sino del
sentido «pregnante» (Husserl, 2017: 50 / 21) de la ciencia, es decir, desde
una idea de ciencia que se impone a la experiencia y por la experiencia.
Tal fundamentacion demanda un retroceso a las fuentes intuitivas de
sentido de cada ciencia y cada disciplina partiendo de los conceptos
centrales sobre los que se construyen. En este punto Staiti sefiala que
Husserl sigue la estrategia trazada por Rickert: “En lugar de dirigir al
ser, directamente, la esencia de las regiones, se aboca a la clarificacion
de las diferentes ciencias” (Staiti, 2014: 152) que distingue, primero, por
su estructura formal y, luego, por su contenido material. Conforme a
un criterio formal podemos discernir entre ciencias a priori y ciencias
a posteriori. Las primeras son puramente formales, las segundas tienen
un contenido concreto-relativo. Sobre esta segunda diferencia podemos
‘montar” una tercera entre ciencias abstractas y ciencias concretas. Lo
concreto y lo abstracto se clarifican por referencia a una distinciéon mucho
mas fundamental, en tanto que corresponde a la estructura intuitiva
de los objetos dados; se trata de deslindar sustrato y determinacion.
Finalmente, la cuarta y ultima distincion clasificatoria es la que establece
Husserl entre ciencias independientes y no independientes. Asi Husserl
desarrolla una clasificacion de las ciencias conforme a las categorias de
la mereologia. Aplica la teoria de los todos y las partes —desarrollada
en la «Tercera investigacion logica» (Husserl, 2006: 385 ss)— a la

] concepto de la unidad de todo conocimiento auténtico, o bien

de toda verdad rigurosamente conceptual, construye una unidad enlazada
tedricamente, la de una ciencia Uinica, la filosofia. Su correlato es la totalidad de
todos los entes verdaderos” (Husserl, 2012: 22).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



130 Marcela Venebra

determinacion de las relaciones de independencia y no independencia
entre las ciencias conforme a los modos de darse de sus objetos. Toda
disciplina cientifica es mas bien dependiente de un campo de experiencia
mas amplio en el que se circunscribe.

La circunscripcién o delimitacion de una ciencia procede a través
de la clarificacion radical de sus conceptos, desde uno central o mas
abarcante (la cultura si es el caso);'? desde ahi descompone tal término
en los conceptos determinantes que le pertenecen por esencia, como
conceptos fundamentales de la ciencia de que se trate (las instituciones,
la lengua, el derecho, etc.). Los conceptos fundamentales de cada ciencia
se articulan en una trama de referencias y dependencias que determinan
esferas autéonomas y esencialmente cerradas. Cada concepto se aclara en
el campo de sus relaciones y distinciones respecto de otros conceptos de
la misma esfera. Los conceptos fundamentales cuya unidad constituye
una esfera de ser (la region) estan anclados en la unidad experiencial del
todo del ente y su integracion conforma un ‘nivel’ de esa unidad en la
que se despliega de continuo el mundo.

Husserl intenta una clasificacion auténticamente filoséfica de las
ciencias a partir de la determinacion de las regiones ontoldgicas a las
que estan referidas o que les son previas. Una region ontoldgica es una
“esfera de ser esencialmente cerrada en si, clausurada de una manera
que le es esencialmente propia” (Husserl, 2017: 56-57). Esta clausura
delimita el campo conceptual de cada ciencia de tal modo que impide
cualquier trasvase (o metdbasis) entre esferas; esto es que, por ejemplo,
en la esfera de la vida espiritual es la motivacién y no la causalidad el eje
comprensivo de la realidad. Cada nivel o region remite a una pluralidad
de regiones y, con ello, a una unidad omniabarcante de las mismas, el
mundo, “la region total” (Husserl, 2017: 57) del ente como unidad de todas
las regiones. Por ello la vinculacion de las ciencias no es algo exterior a
ellas mismas o que les venga de fuera; del mismo modo el conocimiento

12 “Por ejemplo, nosotros suponemos que el concepto de espacio ha

sido establecido como concepto esencial de un dominio cerrado, entonces
la descomposiciéon de este concepto conforme a las sus determinaciones
fragmentarias sin las cuales el espacio serfa impensable en la unidad que le
es esencialmente propia, conduce manifiestamente a los conceptos de cuerpo,
superficie, linea, punto, distancia... los conceptos geométricos fundamentales
que atraviesan todas las disciplinas vinculadas al espacio, cualquiera que sea el
grado de especializacién tedrica de su interés” (Husserl, 2017: 56).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 131

no es algo que se imposte en los objetos. La justificacion de la radicalidad
de la filosofia —y la necesidad del trascendentalismo— estriba en que
tiene por tema ese Universum fundamental (Husserl, 2017: § 2, p. 40/ 8),
el sentido unitario de la totalidad del mundo que las ciencias dan por
supuesto y al que se accede trascendentalmente.

La critica al naturalismo sigue (en la interpretaciéon de Julien
Farges'), tres ejes argumentativos principales: el primero es la
fundamentacién de una ontologia material en una analitica del
mundo predado; el segundo es la articulacion de aspectos formales y
materiales de cada ciencia (la via de Rickert); el tercero es la clarificacién
de la especificidad del trascendentalismo fenomenoloégico frente a la
interpretacion neokantiana, y es que la analitica del mundo predado
implica una clarificacién del dominio ontolégico unitario que avista el
trascendentalismo husserliano.

El proyecto de fundamentaciéon fenomenoldgica encuentra una
salida al naturalismo a través de dos vias, una ontoldgica y otra
logica. La via ontoldgica de fundamentacién que Husserl se propone
consigue restaurar la esencial continuidad entre experiencia de mundo
y conocimiento, que se rompe en la epistemologia de Windelband y
Rickert. El primer nivel de fundamentacion, o de la ontologia material,
tiene como punto de partida la experiencia del mundo desde la que
pretende una clarificaciéon de las estructuras de la experiencia de
objetos, «un a priori de la totalidad real de lo cognoscible» (Farges en
Husserl, 2017: 12). El otro plano o nivel de la fundamentacion es el de
la légica trascendental (Husserl, 2006: § 65-72), por el que se procura
una clarificacion de la idea misma de una multiplicidad pensable sin
contradiccién como constitutiva o elemental del a priori de la experiencia
del mundo. Al final ambos niveles son vias que desembocan en un
«a priori material sintético», que muestra la unidad originaria de lo
formal y lo material, restableciendo asi (como sefiala Farges) el vinculo
profundo entre “las cuestiones trascendentales de un mundo posible y
las cuestiones fundamentales de la materialidad”(]J. Farges, en Husser],
2017: 25). Ese «a priori material sintético» es como la forma de la sintesis
continua constituyente del mundo predado. Husserl encuentra, en el
analisis estructural de la experiencia del mundo, una necesidad a priori
de la relatividad, un «estilo apridrico» de todo mundo posiblemente

13 Julien Farges plantea este esquema en su «Presentacién» de la

traduccidén francesa de Nature et esprit, 2017: 12.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



132 Marcela Venebra

experienciable, un a priori descubierto al hilo de la generalidad eidética
de la experiencia, ya siempre intersubjetivamente significada.

La distincion entre las regiones naturaleza y espiritu hace visible
ese entrelazamiento significativo que impregna todos los objetos de
la mera naturaleza fisica. Permite el reconocimiento de la unidad que
es el fundamento (o elemento irrenunciable) de toda praxis tedrica o
cientifica. Y en ese plano originario de la experiencia —el mas obvio— se
extiende o entiende la distincién naturaleza / espiritu, o sélo desde ese
plano se puede reconducir la idea misma de naturaleza, no ya como una
mera forma sino como un plano experiencial concreto, a las intuiciones
en las que cobra sentido. Se trata, pues, de responder como se constituye
la naturaleza a través de la experiencia, de desmantelar (Abbau'*) el
concepto cientifico de naturaleza antes que darlo por sentado como
parametro o medida del limite de las ciencias. De este modo se hace en
verdad visible que el espiritu (la cultura, la vida con otros en un mundo
significativo) esta siempre a la base de todo interés y actividad cientifica.
La naturaleza no es pues la regioén ontologica mas abarcadora, porque
ella misma se encuentra en una relacion, que habra que aclarar, con la
esfera espiritual, es decir, con el mundo de significado.

Unaregion ontoldgica esun campo de ser que, fenomenoldgicamente,
se entiende siempre en correspondencia con un esquema practico; esto
solo quiere decir que a un tipo de objetos (los de un campo determinado)
corresponde un tipo de actos. Podemos remitirnos, entonces, a la
conformacién de dichos esquemas a través de la teoria husserliana de
las actitudes, para determinar las relaciones y posiciones de las regiones
naturaleza / espiritu. A través de la teoria de las actitudes Husserl
reconduce la idea de naturaleza a sus fuentes intuitivas y se hace visible
elinterés descriptivo de la constitucién del mundo, pues es lanaturalidad
de la experiencia lo que buscamos describir trascendentalmente, es decir
reconducir a su sentido. Esta reconduccion atraviesa la constitucion
psicologica del yo y apunta a la interrogacién por el mundo en su caracter
predado para la actitud natural. Conduce a la pregunta mas radical por
la génesis de sentido del mundo o la naturaleza, ya no en el limitado
sentido de la ciencia sino en el mas amplio de la vida en su inmediatez

14 “Husserl a menudo se refiere a este procedimiento de empobrecimiento

que aisla el estrato de la pura naturaleza como Abbau (desmantelamiento)”
(Staiti, 2014: 143).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 133

y su gratuidad para mi. La naturaleza descrita desde la actitud natural
es el campo pre-escindido en el que toda distincién tedrica se establece.

2. La teoria de las actitudes: naturaleza como correlato de la
actitud cientifica

Las habitualidades constituyen direcciones u orientaciones de
la vida subjetiva entre y respecto de los objetos del entorno. Esas
direcciones pueden caracterizarse como «actitudes» de entre las que
Husserl distingue dos principales en términos cientificos. La primera es
la actitud natural (o personalista), y la segunda es la actitud naturalista.

Como modo de orientacion la actitud tedrica se entiende sobre la
base de algo pre-dado, se toma posicion respecto de lo que ya estaba
ahi, previo a ese distanciamiento de la circunstancia propia que exige la
actitud cientifica. Ese previo inmediato es el mundo entorno, lo que se da
en la experiencia en «actitud natural» que es, segiin Husserl, un “tener
predado el mundo natural del espiritu, y a [esta actitud] se ordena (...)
la naturaleza misma como tema de conocimiento” (Husserl, 2005: 425).
La naturaleza como campo de experiencia inmediata es el correlato de
sentido de la actitud natural que es nuestra mas originaria disposicion
vital y existencial, el modo en que tiene para nosotros sentido el mundo
que nos rodea. La vida corriente, ordinaria, en esa misma inmediatez
cotidiana es la vida en actitud natural, es decir, la vida que transcurre
sobre el plano de experiencia al que llamamos naturaleza, como
podemos llamarlo también mundo humano. En este sentido digo que la
naturaleza pre-tedrica abarca todo lo espacio-temporal e histéricamente
dado, todo lo que se nos da en la inmediatez de su sentido para nosotros
en tanto personas; la naturaleza es la realidad en la que de continuo
estamos —ya en el mundo. La distincién entre el concepto cientifico y
el natural o espiritual del mundo atafie a un cambio de actitud, que se
produce sobre el mismo plano ontoldgico.”” La naturaleza del cientifico
es el correlato de una actitud concreta o efectuacion personal, es decir,

15 “S¢lo mediante un giro de la mirada tedrica, mediante un cambio

del interés tedrico, salen ellas del estadio del constituir pretedrico al tedrico;
los nuevos estratos de sentido entran en el marco del sentido tedrico: un objeto
nuevo, un objeto mentado en un sentido nuevo y mas propio, es objeto de la
captacion y la determinacion tedrica en nuevos actos tedricos. Aqui la entera
intencion de la conciencia es una intencién esencialmente cambiada” (Husserl,
2005: § 4, 35 /5).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



134 Marcela Venebra

una potencia practica universal que conforma un vinculo con el entorno
diferenciado de la actitud natural. La naturaleza es, entonces, el correlato
de una cierta forma de vinculacidn, re-lacién (relatividad), o mejor, de
una praxis de la persona en su entorno. Entorno, praxis y persona son
conceptos que se llaman mutuamente y no se dejan comprender sino en
la circulacién experiencial de un término a otro. Entonces, podriamos
preguntar con Husserl “;Es la actitud tedrica hacia la naturaleza —
hacia el mundo de la unidad total de las realidades— la tnica actitud
tedrica posible? No, ella es en efecto una vida-de-yo y habitualidad de
la vida-de-yo particular (...) otra actitud posible es la actitud hacia la
‘subjetividad viviente’ o hacia el espiritu —en las ciencias del espiritu
(...). Elmundo de la naturaleza y el mundo del espiritu son correlativos,
son ‘mundos’ que no se estorban” (Husserl, 2005: 430/ 375).

Lanaturaleza, fenomenoldgicamente pensada, antes de su definicién
cientifica, es el plano primero en el que se desarrolla la experiencia de
cosas espacio-temporalmente dadas, intuidas en sus relaciones —para
nosotros inmediatas— de sentido y significaciéon. Las cosas que tenemos
delante son deseables o repugnantes, valiosas, nos interesan, nos son
conocidas o totalmente ajenas, tienen un contenido mucho mas rico que
lo sensiblemente dado pero igual de inmediato.

La actitud natural es la disposicion mas intima e individual del
sujeto, que sdlo es estructuralmente universal, es decir, todos tenemos un
modo semejante de estar en el mundo (un modo relativo) que consiste,
elementalmente, en la incuestionabilidad, la gratuidad, el ser espontaneo
de la realidad para nosotros. Husserl reconoce que el dogmatismo de las
ciencias esta anclado en esta intuicion natural de la certeza del mundo
y su realidad (Husserl, 2013: § 62, 218 / 118). Esto s6lo es decir que la
actitud cientifica tiene su fundamento en la actitud natural.

La naturaleza correlativa de la experiencia inmediata es distinta
de la naturaleza en sentido cientifico, si esta se entiende mas bien
como la unidad abstracta de todo lo real, causalmente enlazado y
matematicamente comprensible. Esta no seria tanto la naturaleza de la
biologia como la de la fisica, por ejemplo, aunque es este concepto y
menos el de la biologia el que impera en la demarcacién epistemolégica
de las ciencias de la cultura. Conforme a las actitudes de las que son
correlato podemos distinguir entonces entre “naturaleza cientifica”
—la naturaleza del naturalismo, por ejemplo— y “naturaleza” en
sentido ordinario. Cada una es correlato de una disposicion experiencial
del sujeto, ya en actitud tedrica, ya en actitud natural. El cientifico

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 135

naturalista tiene delante objetos vacios de contenido o determinaciones
espirituales; el hombre comun (la persona en su entorno inmediato) se
desenvuelve en un mundo siempre con un sentido espiritual para €l.
Ahora bien, si nos situamos en actitud tedrica podemos considerar
la naturaleza como el orden de todas las cosas del mundo, entre las
cuales se encuentra el ser humano. Entonces podriamos tomarlo como
cosa del mundo, animal u organismo, por ejemplo, y teorizar sobre su
condicion objetiva. Al hilo de esa misma consideracién podemos llegar
a ver un modo diferenciado de la realidad objetiva de lo humano, que
estriba en su mixtura cdsico-psiquica, pero eso psiquico es también una
cosa o parte del mundo. Este seria un procedimiento encauzado desde
una perspectiva psicologista o naturalista. Lo que me interesa destacar
es que al hilo de estas operaciones parece que la division del mundo en
naturaleza y espiritu se produce en el curso del desarrollo cientifico,
esto es, es ella misma el correlato de la actitud tedrica basada en la
actitud natural en cuya naturaleza correlacional no hay ni se presenta tal
divisién, pero tampoco la naturaleza ni el espiritu en cuanto unidades
totalizantes de la realidad, alcanzadas mediante un ‘rodeo’ tedrico. El
sentido del mundo heredado, incuestionado, ese es nuestro haber, con
ello nos las vemos, no con ‘la’ cultura, ni con ‘la’” naturaleza. Nuestro
mundo ordinario conserva mas bien una unidad de sentido sobre la
que se extiende la escisién naturaleza-cultura. En los mismos términos
formales en los que llevamos a cabo la divisién de esas dos esferas
podemos dar cuenta de su correlacion o mutuo llamamiento. No sélo no
se excluyen, sino que se pertenecen de un modo que las ciencias de ambas
regiones pueden explicar. Esto es importante ante la critica histdrica de
las ciencias, pues ocurre que la divisién en cuanto tal ha asumido como
fundante de una experiencia efectiva, lo que ha motivado las vueltas y
revueltas del naturalismo sobre el culturalismo o a la inversa —aunque
en realidad ya todo culturalismo es una variante del naturalismo. Como
sea, la critica del dualismo es francamente débil (por lo menos en el
contexto de las ciencias de la cultura) y su mas amplio alcance ha sido
el opacamiento de ambas categorias bajo el argumento de su excesiva
carga metafisica sin preocuparse por reconducir la idea de naturaleza
o su correlato espiritual a sus determinaciones significativas. La teoria
de las actitudes posibilita esta reconduccién y muestra que la actitud
natural es primaria y respecto de ella la naturaleza es antes unidad de
sentido inmediato que totalidad abstracta de lo dado sensiblemente.
En la actitud natural las cosas que se nos dan o se nos presentan

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



136 Marcela Venebra

se encuentran siempre en sus mutuas referencias conformando un
horizonte de significado que brota de nuestras acciones empefiadas en
el mundo.

Las actitudes abarcan cierta tipicidad de actos referibles a sus
correlatos objetivos delimitados. Esatipicidad fundaloslimitesregionales
en los que se basa la division de las ciencias. Fenomenoldgicamente hay
un vinculo esencial entre tipos de objetos y tipos de actos: “Podemos
decir entonces que la estructura unitaria sistematica de un mundo
posible tiene su correlato en la sistematica unitaria tipica de los tipos de
ciencias relacionadas a esta estructura o a las estructuras parciales que
son sistematicamente dependientes” (Husserl, 2017: 146-147 / 122).

Es probable que la imagen mas asequible de esta ordenaciéon
regional sea la de una estructura concéntrica, partiendo de los planos de
experiencia mas amplios para descender a los dominios dependientes
o no auténomos del conocimiento cientifico. Al hilo de este recorrido el
espiritu y su campo conceptual seria la region mas vasta de la experiencia
en que se funda la actividad cientifica. La region espiritual o humana
no es so6lo una region a lado de otras, sino el plano de experiencia mas
amplio en el que los objetos de otras regiones de ser adquieren sentido o
direccidn, y esto por el a priori material de la experiencia misma. Segtin
Husserl cada campo objetivo —esfera de ser cerrada en si misma o
region ontoldgica— se delimita conforme a este a priori, por relaciones
esenciales de coexistencia de sus objetos en el horizonte de experiencia
en que aparecen.

Un campo de experiencia es una unidad interconectada (por leyes
esenciales) de una diversidad de objetos coexistentes cuyos vinculos son
esencialmente necesarios. Por ello la infinitud (intensiva y extensiva) del
horizonte del mundo no es aqui vacia sino asequible a la experiencia
que puede hacer visibles y describir esas leyes esenciales que rigen la
coexistencia de los objetos o los vinculos entre conceptos de un mismo
campo, porque esas estructuras se constituyen enel curso delaexperiencia
del mundo. La experiencia fisica, como la experiencia zooldgica o
la experiencia de objetos espirituales, tiene sus leyes de esencia, sus
contenidos a priori fenomenoldgicamente descriptibles. La totalidad
unitaria de la coexistencia, como principio unificador que brota de la
experiencia de ese mismo campo objetivo, esta anclada en la totalidad
unitaria del mundo. Esto nos exige preguntar por la especificidad del
caracter de pre-dacién, o de naturalidad con que experimentamos el
mundo. Husserl desarrolla esta analitica del mundo predado a lo largo

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 137

de veinte afios, casi los tltimos veinte de su propia vida.'® El analisis
de la obviedad del mundo, tema filosofico por excelencia y ultimo
escafo en la fundamentacién rigurosa de las ciencias, esta en realidad
continuamente latente en la obra de Husserl, sobre todo en relacién con
la determinacién de la naturaleza y la naturalidad de la experiencia del
mundo.

3. Analitica del mundo predado: naturaleza como base material
elemental de la experiencia

Ningtin objeto se nos da de manera aislada; todo objeto se presenta ya
siempre a partir del mundo. En ese “a partir” el mundo es un horizonte
predado. No entraré aqui en un analisis mas preciso del complejisimo
concepto de «horizonte»'”: quisiera mas bien entenderlo en su relacion
con la predacion como conciencia originaria del mundo ya ahi. La
continua actividad constituyente del mundo se despliega mas alla del
objeto en su actualidad intencional. Esa actualidad excede el presente
del acto, o todo acto intencional implica un campo de conciencia que
abarca un horizonte inefectivo, un marco en el que se destaca el objeto
actualmente experienciado. El horizonte inefectivo, sefiala Husser],
“Tiene todos los objetos (...) como totalidad complementaria de las
objetividades individuales”(Husserl, 2017: 147). El objeto tiene un
campo intencional que es siempre ya a partir del mundo: “Esta menciéon
de horizonte esta adherida en todas partes a cada campo efectivo

16 “Husserl describe las tareas de esa nueva ciencia, esa «analitica

sistematica» que tiene que mostrar los modos fundamentales de la constitucion
de objetos como realidades en un mundo y, mas alla, como constelaciones de
objetos (...) porque cada objeto aparece en un contexto mas amplio del que toma
sentido y que en tltimo término se remita al mundo que rodea a cada persona o
cada comunidad” (J. San Martin, 2012: 156).

17 Roberto Walton ha contribuido a la clarificacién de este concepto que
sirve como vertebra pertinaz de su propio trabajo filoséfico en el marco del
trascendentalismo. Lo aqui desarrollado (en los limites del tema que planteo)
se despliega de hecho dentro del camino roturado por Walton en el analisis del
mundo como «horizonte predado». Esto significa que en realidad este apartado
se inscribe en la estela de los trabajos del filésofo argentino y de su interpretacion
de la fenomenologia trascendental. Ver Walton, 1993.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



138 Marcela Venebra

como mencion concomitante” (Husserl, 2008: 27)."® Si yo digo: ‘ahi esta
la puerta’ y la senalo, ese ahi sefialado apunta ademas a un mas allg,
un alla no visto pero sabido, mentado en el apuntar ahi, donde esta la
puerta. Mas ni el ahi ni el mas alla de la puerta, ni la puerta se dan
sino como dentro de un campo efectivo de objetos. En la actitud natural
todo objeto se da en un campo objetivo que implica la mencién de un
horizonte predado. Los objetos destacados son ya mediatos; el sentido
de lo mediato se entiende en su referencia insita al campo de experiencia
en el que surge, es decir, un campo ya inscrito en el horizonte predado
del mundo. La mediatez es la referencia misma a ese campo mas amplio
pero inmediato, originario en cada nuevo acto: “Siempre es predado
el mundo —afirma Husserl” (Husserl, 2008: 28). El horizonte predado
es lo mas basico del entorno no visible pero dado y continuamente
ahi, alla, extendiéndose en su indeterminacion a través de la siempre
nueva emergencia de campos objetivos en actos presentes. Esto sefiala
la predacion, la presencia de lo inefectivo, la latencia de lo mentado en
lo patente.”

En el andlisis de la estructura de los actos intencionales asoma
la estela del campo mas amplio del que forma parte la identidad del
objeto, pero esa unidad se constituye ya sobre un mundo cuya génesis
coincide con la génesis de todos los actos intencionales que tienen en
la experiencia individualidades objetivas. Esta génesis tiene ademas
niveles susceptibles de aclaracion si seguimos como hilo conductor los
objetos hasta reconducirlos a su sentido mas originario como proto-
objetos, objetos primeros en si: “Deberemos llegar —afirma Husserl—
a una estructura de niveles inherente a la génesis (...) de tal manera
que todos los objetos pre-dados del mundo valido en cada caso deben
remitir retrospectivamente a objetos primeros en si...”. Aqui “hay que
ser cuidadosos” (Husserl, 2008: 29), y distinguir este ‘en si’ de una
pureza objetiva inalcanzable, es decir, como si se tratara de objetos

B (Los fragmentos traducidos en este texto son de Roberto Walton,

tomados de un material de trabajo para uno de sus seminarios en la Universidad
de Buenos Aires.)

19 “Husserl —sefiala Roberto Walton— procura explicitar un
entrelazamiento y entramado de horizontes y una remisién de horizontes en si
primeros a horizontes en si posteriores de modo que el mundo se ha de desvelar
como horizonte de todos los horizontes a partir de cada cosa real experienciada
y su propia horizonticidad” (Walton, 2009: 113).

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 139

absolutamente libres de toda determinacién espiritual. Para Husserl es
cuestionable la idea misma de un mundo nulo histérico en el que los
hombres “cayeran como la nieve” (es decir, sin antepasados); tan pronto
como estuvieran en la Tierra y empezaran a socializar ese mundo seria
cultural (Husserl, 2008: 29). Estos objetos primeros en el sentido de la
génesis o proto-objetos corresponden mas bien al plano de formaciéon
o prefiguracion objetiva del mundo espiritual. En el § 2 de los anexos
al tomo xxxix de Husserliana, Husserl trata “el mundo predado como
mundo cultural que remite retrospectivamente a la naturaleza” (Husserl,
2008: 30). Esta naturaleza desde luego no es la naturaleza del cientifico,
sino la materia del obrar humano, una materia no neutral ni meramente
pasiva sino ya dispuesta —y de un cierto modo— a la accién que, sobre
ese horizonte predado, constituye la actualidad de mi entorno.

El horizonte predado del mundo, en tanto continente de la totalidad
de los objetos, remite por cierto a “los hombres ocupados con ellos”
(Husserl, 2008: 30). Es decir, esos objetos en su predacion remiten a las
acciones humanas dadoras o creadoras de significado; tales acciones
se entrelazan ademas intergeneracionalmente, de tal modo que cada
cosa lleva implicita la huella de los tiempos de los hombres que me
precedieron e incluso de las generaciones que seguiran, aunque, claro,
este conocimiento se va formando en la medida en que por la empatia se
enriquece el horizonte significativo de nuestro entorno y de cada objeto,
de la misma forma en que se va engrosando esa matriz de significado
con cada nueva experiencia mia, individual e intransferible. Asi la
originariedad de la experiencia radica en ser mi experiencia intima,
pero es experiencia originaria de los objetos con sus determinaciones no
dictadas por mi en cuanto individuo histérico.

En el horizonte predado Husserl distingue entre los planos de lo
inmediato y lo mediato; en este tiltimo ubica los caracteres axiologico-
practicos o espirituales que podemos reconducir a su génesis de sentido
a través de sus diferentes niveles, considerandolo ya como “mera
naturaleza”, ya como “cultura”. El modo de darse de las objetividades
culturales implica la posibilidad de su reconduccion genética en la
propia subjetividad —es decir, en mi—, por lo tanto, la mera naturaleza
seria ese plano inmediato supuesto en la génesis objetiva de caracter
espiritual, el plano proto-objetivo. Lo interesante en este punto es, para
Husserl, ver cémo se produce de lo ya dado un “algo mundano” de
nivel superior. Es la empatia la que mediatiza la experiencia inmediata
de los objetos. La naturaleza proto-objetiva es como el mundo de la

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



140 Marcela Venebra

infancia que a través de la experiencia —y de la experiencia empatica—
se llena de contenido, y las cosas adquieren un perfil definido, en un
entorno colonizado por el lenguaje —en esa experiencia que se acumula
o sedimenta en habitos y disposiciones. “Como primer nivel de esta
mediacion —afirma Husserl— tengo entonces la manera de darse y
en especial la experiencia de los otros en cuanto tales” (Husserl, 2008:
31). El contacto empatico constituye el nivel intermedio entre lo proto-
objetivo y lo objetivo espiritual.

Un solo hombre apresenta a la humanidad entera y esa apresentacién
tiene su génesis en mi, esa génesis tiene como nucleo la mera naturaleza
como materia inmediata de la “obra” (el hacer humano, en comunidad,
con otros) que la mediatiza. Se trata de una unidad de la accién mundana
en la que no podemos distinguir plenamente un campo puro de
experiencia sino sélo la materia de la accién espiritual. Esta naturaleza
no es un campo intocado sino dispuesto como materia de la accion y cuya
disposicion, ademas, y por razon del entretejimiento intersubjetivo en el
que se manifiesta, es historica: “se muestra que también la naturaleza
tiene su génesis constituyente subjetiva —afirma Husserl. La multiple
conciencia de la naturaleza esta sujeta ante todo a un andlisis estatico.
Pero este analisis remite en si mismo a su génesis” (Husserl, 2008: 34).

No se sobrepone la vida espiritual al horizonte predado que
articula la experiencia del mundo, sino que se explica como trama
de continuas remisiones de sentido desde lo latente hacia lo patente
en la experiencia corriente de las cosas. Estas remisiones abarcan los
vinculos intergeneracionales (de la tradicién) en los que se conforma la
identidad de la vida subjetiva como vida en un mundo de sentido. Una
intencionalidad fundada es un acto desplegado sobre un plano o capa de
experiencia ya sedimentada y que se acumula y preorienta la experiencia
actual. El horizonte interno del objeto remite a una génesis subjetiva
universal. Ese horizonte predado se reconfigura, pues, constantemente
por la vida que produce efectos en ese mismo horizonte

La analitica del mundo predado es so6lo la descripcion de las
estructuras basicas o elementales de la experiencia del mundo. Nosotros
tenemos delante objetos en relacion con otros objetos, en contextos que
se extienden mas alla de los limites del presente hacia una infinitud
no experienciable en el sentido de los objetos trascendentes, sino
experienciable en la presencia de todo, de cualquier objeto posible.
Aqui la infinitud se explica como correlato de las determinaciones
de un entendimiento finito en sus estructuras de hecho dadas en

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 141

toda experiencia de individualidades objetivas. El mundo predado
es la continua presencia escurridiza (a la reflexion centrada del yo-
psicologico), sélo aprehensible en su latencia y siempre efectiva en cada
nuevo curso de experiencia. La descripcién del a priori de coexistencia
como forma mas especifica del a priori material nos conduce hasta este
plano basico del ser y estar en el mundo, siempre en modos variables y
correlativos a nuestra actividad con otros.

El predarse del mundo incluye estos dos niveles: la mera naturaleza,
solo como materia de la accién y apropiacion intersubjetiva, y los objetos
culturales, complejos en la medida en que surgen ya en ese horizonte
predado. La predacién abarca la mera naturaleza como su nticleo, lo que
estd ya ahi dispuesto de un cierto modo para el sujeto. El horizonte no es
materia pasiva sino viva por estar ya entretejida de sentido espiritual o
intersubjetivo. El modo de experiencia del mundo que consiste en obrar
sobre €l se integra en el contenido de la experiencia de tal modo que
ese mundo se renueva a si mismo a través de la dinamica propia de la
vida constituyente de sentido. Por esta via estamos lejos de considerar
la naturaleza como un plano material pasivo o apenas dispuesto para su
dominacidn, tampoco es una infinitud indiferenciada o inasequible a la
descripciodn cientifica.

A través de la fenomenologia podemos alcanzar una definicién de la
naturaleza no anclada en el dualismo metafisico de la tradicidn, ni en el
objetivismo ingenuo o el naturalismo, sino una naturaleza que tiene una
dynamis propia, la de la génesis de sentido del mundo de la vida. ;En
qué situacion nos deja esta idea de naturaleza sobre la delimitacion de
los campos de experiencia cientifica? ;No determina esta reconduccién
trascendental de la naturaleza una resignificaciéon de las ciencias de
la vida? La fenomenologia no juega ningin papel intermedio entre
el formalismo y el vitalismo, porque el plano ontoldgico en el que se
despliega es trascendental. La definicion fenomenoldgica de naturaleza
es fundamental para entender el sentido trascendental del plano que
recorre la reflexion husserliana, porque la fenomenologia describe
nada mas que mi vida en su naturalidad, las estructuras constituyentes
del sentido de esa naturalidad de la realidad, el a priori material de la
experiencia del mundo de la vida, y esa descripcion es el cumplimiento
fundamental de la filosofia cientifica, por ello no puede proponerse
ni como ideal regulativo del quehacer filoso6fico, ni darse por sentado
en la historia de la filosofia; se trata mas bien de la exigencia de

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



142 Marcela Venebra

fundamentacién radical del conocimiento cientifico, sobre la base de
una descripcion rigurosa de la experiencia del mundo.

Fuentes

Husserl E. (2005). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica. Libro segundo: investigaciones fenomenoldgicas sobre la
constitucion. A. Zirién Quijano (trad.) México: UNAM-FCE.

__ (2006). Investigaciones logicas 1. M. Garcia Morente y J. Gaos (trads.)
Madrid: Alianza.

___ (2008). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). R. Sowa (ed.) (Hua
xxxix). New York: Springer.

__ (2009). La filosofia, ciencia rigurosa. M. Garcia Bard (trad.) Madrid:
Encuentro. [Titulo original: (1911-1921). Aufsitze und Vortrige. hrsg.
von Thomas Nenon und Hans Rainer Sepp (Hua XXV). La Haya:
Martinus Nijhoff. 1987, 3-62.]

__ (2012). Las conferencias de Londres. Método y filosofia fenomenoldgicos.
R. Sanchez Soberano (trad.) Salamanca: Sigueme. [Titulo original:
(2003). Husserl and Goossens: Einleitung in die Philosophie. 1.
Phinomenologische Mehtode und Phidnomenologische Philosophie.
Londoner Vortrige. 1922. Kluwer, 2002.]

__ (2013). Ideas relativas a una fenomenologin pura y una filosofia
fenomenoldgica. Libro primero: introduccion general a la fenomenologia
pura. A. Zirion Quijano (trad.) México: UNAM-FCE.

___ (2014). La filosofia como ciencia estricta y otros textos. E. Tabernic (trad.)
Buenos Aires: Prometeo. [Titulo original: (1954). Die Philosophie als
menschheitliche Selbstbesinnung, Selbstverwirklichung der Vernunft.
Martinus Nijhoff.]

__ (2017). Nature et Esprit. Lecons du semestre d'été 1927. J. Farges (trad.)
Paris: VRIN. [Titulo original: (2001). Natur und Geist. Netherlands:

Springer.]
Literatura secundaria

Patocka, J. (1988). Le monde naturel et le mouvement de l'exitence humaine. E.
Abrams (trad.) Netherlands: Kluwer.

San Martin, J. (2006). Para una filosofia de Europa. Ensayos de fenomenologia
de la historia. Madrid: Biblioteca Nueva - UNED.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



Naturaleza y naturalidad de la experiencia 143

Staiti, Andrea, (2014). Husserl’s Transcendental Phenomenology. Nature,
Spirit, and Life. U. K.: Cambdridge University Press.
Walton, R. (1993). El fenémeno y sus configuraciones. Buenos Aires:

Almagesto.
___(2009). El aparecer y lo latente. En Acta fenomenoldgica latinoamericana.

Volumen III (Actas del IV Coloquio Latinoamericano de Fenomenologia).
Morelia — Lima: CLAFEN - PUCP.

Topicos, Revista de Filosofia 56, enero-junio, (2019)



