J.-L. MARION’s “LAsT PHILOSOPHY”

Jorge Luis Roggero

Universidad de Buenos Aires
jorgeluisroggero@gmail.com

Abstract

This article aims to examine the Marionian appropriation of
the notions of “rigorous science” and “first philosophy”. Marion
defends the necessity of philosophy’s primacy, but he proposes
to understand it as a “last philosophy”. This Marionian propos-
al can be enlightened by a comparison with young Heidegger’s
phenomenology.

Keywords: first philosophy, rigorous science, prey-theoretical
original science, last philosophy.

Received: 14 - 07 - 2017. Accepted: 10 - 10 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.936

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 31-59.



32 JoraGEe Luis RoGGERO

LA “FiLosoFia ULTIMA” DE J.-L. MARION

Jorge Luis Roggero

Universidad de Buenos Aires
jorgeluisroggero@gmail.com

Resumen

Este articulo se propone evaluar la apropiacién marioniana
de las nociones de “ciencia rigurosa” y “filosofia primera”.
Marion defiende la necesidad de la primacia de la filosofia, pero
propone entenderla como una “filosofia ultima”. Esta lectura
marioniana puede ser iluminada a partir de una comparacién
con la fenomenologia del joven Heidegger.

Palabras clave: filosofia primera, ciencia rigurosa, ciencia
preteorética originaria, filosofia tltima.

Recibido: 14 - 07 - 2017. Aceptado: 10 - 10 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.936

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 33

1. Husserl o Heidegger

El articulo de 2012 de Claudia Serban, “La méthode
phénoménologique, entre réduction et herméneutique”, tiene el mérito
de explicitar y actualizar el debate respecto de algunas cuestiones
que permanecian implicitas en los diagndsticos sobre la nouvelle
phénoménologie. En primer lugar: ;la fenomenologia responde a un tinico
linaje (Husserl) o hay que sostener un doble linaje (Husserl y Heidegger)?
(Hay que creer en las palabras que, segiin Dorion Cairns, Husserl solia
repetir a Heidegger: “Tt1 y yo somos la fenomenologia” (1977: 9) o hay
que creerle mas bien a Eugen Fink cuando describe el final de la relacion
entre ambos fildésofos como producto de una doble ceguera: Husserl
ciego a la trascendencia y Heidegger a la constituciéon (2008: 122)? Y si
se acepta el doble linaje, ;puede darse el caso de una obra igualmente
influenciada por ambos fundadores o la incompatibilidad entre ellos
es tan grande que siempre se corrobora la primacia de uno de ellos?
En segundo lugar, en relacién a la “nueva fenomenologia”: ;cudl es el
linaje que predomina en ella? ;Puede afirmarse, sin mas, como propone
Benoist, que se trata de una generacion postheideggeriana (1998: 2-8)?
¢Acaso hay alguna propuesta en la que se dé la mencionada posibilidad
de una doble influencia?

Serban se asombra del modo en que Michel Henry, en su célebre
articulo «Les quatre principes de la phénoménologie », parece descartar
toda posible impronta heideggeriana en la fenomenologia al descalificar
las criticas de Heidegger a Husserl (Serban, 2012: 81 y Henry, 1991:
12 y 18-19). Pero ;puede sostenerse que la fenomenologia responde a
una unica fuente? ;Acaso la fenomenologia francesa actual confirma
esta lectura de Henry o, por el contrario, confirma la lectura de Benoist
respecto de una raigambre heideggeriana?

Seguin Serban, es fundamental advertir la presencia de Heidegger
en la nouvelle phénoménologie. A tal fin, Serban se detiene en la obra de
dos autores que considera representativos de la fenomenologia francesa
actual: Claude Romano y Jean-Luc Marion (2012: 81). En el caso de
Romano, esta claro que la influencia fundamental es la heideggeriana,
pero en el caso de Marion parece haber cierta tensién entre una
terminologia metodoldgica husserliana y la concepcion heideggeriana
de fendmeno. La apuesta de Marion es compleja, pues, efectivamente,
su fenomenologia intenta de algtin modo —como sefala Laruelle (1991:

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



34 JoraGEe Luis RoGGERO

27)- compatibilizar la propuesta de Husserl con la de Heidegger. En este
sentido, habria que decir que en Marion se comprueba al menos el intento
de hacer lugar al doble linaje en igual medida. Sin embargo, mi hipdtesis
es que la obra de Marion se inclina por la vertiente heideggeriana, pero
en un sentido particular. Por lo general, cuando se sefala la influencia de
Heidegger sobre Marion, se toma como referencia la obra del segundo
Heidegger.! Sin embargo, ;es acertada esa lectura? ;Acaso Marion no

! Esta interpretacién es confirmada por las propias afirmaciones de

Marion en una entrevista concedida a Dominique Janicaud: “...era la historia
de la filosofia de Heidegger [es decir, su interpretacién ontoteoldgica de la
metafisica] que a menudo me influenciaba” (2001: 212). Este modelo de lectura
ontoteoldgica puede observarse aplicado en las obras que Marion dedica a
Descartes. En particular, cabe destacar el capitulo II “Onto-théo-logie” de Sur le
prisme métaphysique de Descartes (1986: 73-136). En la introduccion de este libro,
Marion aclara: “...hoy recurrimos explicitamente al modelo de una constituciéon
onto-teo-ldgica porque nuestros estudios anteriores [Sur I'ontologie grise de
Descartes y Sur la théologie blanche de Descartes] lo reclaman y lo permiten. En
efecto, ellos se organizaban, desde su origen, en referencia a la onto-teo-logia”
(5). Marion considera que “hoy, el modelo de una constituciéon onto-teo-logica
aparece no sdélo como el mas fecundo, sino como uno de los tinicos disponibles;
por otra parte, no se trata de imponérselo a Descartes, sino de testear, gracias
a este modelo, aquello en lo que Descartes se constituye a si mismo segtin una
figura de la onto-teo-logia” (idem). Ciertamente, como el propio Marion aclara
en la entrevista con Janicaud, se trata de poner en practica “una manera no
dogmatica de usar a Heidegger, una manera heuristica, hermenéutica, que
permite ver mas claramente la historia de la metafisica” (2001: 217). En este
sentido, luego de su polémica con Jean Beaufret, Marion puede afirmar que
“ya no era heideggeriano, en el sentido de Beaufret y Fédier, al menos” (2001:
213). Unas paginas mas adelante, Marion sostiene en esta misma entrevista: “En
mi caso, Husserl jugé el rol esencial, pues yo volvi a escribir sobre Heidegger
a partir de su relaciéon con Husserl” (219). Como puede observarse, mas alla
de nuestra propuesta heuristica de comparar la fenomenologia de la donacion
con la fenomenologia del joven Heidegger, existe una compleja relacién entre
Husserl y Heidegger en el pensamiento marioniano. Marion procura nutrirse
de los dos linajes y, al mismo tiempo, superar criticamente a ambos. Pero este
movimiento no es ajeno al espiritu de la fenomenologia. Como explica Ronald
Bruzina comentando un pasaje en el que Eugen Fink presenta su propuesta de
conciliacion entre Husserl y Heidegger: “Pensar en fenomenologia no puede
ser cuestion de adherir a una figura especifica, ya sea Husserl o Heidegger. La
filosofia puesta en practica en la fenomenologia debe abrazar a ambos [a Husserl
y a Heidegger] —y a otros [...]- y moverse a través y mas alld de ellos, siendo

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 35

cita en igual medida el trabajo del segundo y del primer Heidegger? En
Dieu sans I’étre, por ejemplo, predomina el segundo Heidegger: pueden
encontrarse varias referencias a Identitit und Differenz, a Zur Sache des
Denkens, a la conferencia ,,Das Ding” o a la carta Uber den Humanismus,
entre otras. Pero en Réduction et donation, el predominio lo tiene el joven
Heidegger: hay numerosas citas tomadas del curso del semestre de
invierno 1919/1920 (GA 58), del curso del semestre de invierno 1921/1922
(GA 61), del curso del semestre de verano de 1925 (GA 20), del curso de
verano de 1927 (GA 24) y de ,Was ist Metaphysik?“.

Si bien es cierto que la fenomenologia marioniana procura conciliar
ciertas posibilidades presentes en Husserl y en Heidegger, y, asimismo,
también busca compatibilizar al primer y al segundo Heidegger,
considero que la mejor manera de explicar el modo de operar de la
fenomenologia de la donacidén, y sus posibilidades y limitaciones, es
confrontandola con la mas temprana fenomenologia de Heidegger, y
en particular, con la fenomenologia esbozada en sus primeros cursos,
previa a la pregunta por el ser. Marion da una clara indicacion en este
sentido en Réduction et donation. Luego de destacar la ambigiiedad
esencial de la fenomenologia husserliana que, por un lado, supera la
metafisica al extender “el campo de la presencia mas alla de todo limite,
de modo tal que disuelve su misma nocién”, pero que, por otro lado,
“reproduce de este modo la determinacién constitutivamente metafisica

de la presencia: la objetividad [objectivité]” (1989: 8), Marion sefiala:

El objetivo de la fenomenologia no coindice con la
objetividad; de este modo se enuncia el punto de
partida de Heidegger. La reciente publicacion de cursos
anteriores 0 apenas posteriores a Sein und Zeit (tanto
del primer periodo de Friburgo, del de Marburgo,
cuanto del segundo periodo de Friburgo) permite
establecer de manera so6lida un punto decisivo: para

promovida por ellos de diferentes maneras. Mds alld de alcanzar su “primera
verdad’, la verdad completa de la fenomenologia, entonces, no debe identificarse
ni con Edmund Husserl ni con Martin Heidegger, ni tampoco con Eugen Fink”
(2004: 130). Marion no se limita a la “primera verdad”, sino que trabaja en pos
de la “verdad completa” de la fenomenologia. Pero esta comprension de la
fenomenologia, si bien puede leerse en Husserl, encuentra un impulso decisivo
en la lectura de la obra husserliana llevada a cabo por el joven Heidegger.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



36

JorGe Luis RoGGERO

Heidegger, el ser sélo se transformo en el nuacleo de la
fenomenologia en primer lugar y de manera definitiva
como una critica del ideal de objetivacion perseguido
por Husserl. El conflicto que opondra a Heidegger y
Husserl aparece asi absolutamente ejemplificador: una
perfecta inteligencia reciproca se alia —como en todas
las grandes confrontaciones filosoficas— con una total
incomprension mutua para permitir a la fenomenologia
atravesar, en un segundo impulso, su linea divisoria
de aguas. [...] Permanece el hecho de que el mismo
Heidegger sin duda no cumple con aquello que sin
embargo intenté mas que ningtn otro alcanzar por y

para la fenomenologia (8-9).

Marion encuentra en la critica del joven Heidegger a la objetivacion el
motivo de fondo que debe animar la radicalizacion de la fenomenologia.
Y, si bien, Marion entiende que Heidegger no logra ser fiel a su propio
proyecto desobjetivador, pues postula el ser comounnuevohorizonte que
se impone a la manifestacion de los fendmenos, puede sostenerse que no
cabe formular esta critica respecto de la fenomenologia radicalizada del
primer Heidegger. Y, en este sentido, considero que es posible establecer
cierto paralelo, pues la obra de Marion cumple ejemplarmente con la
concepcion de la radicalidad de la tarea fenomenolégica en los términos
en los que Heidegger la presenta en el curso dictado en el semestre de

invierno de 1919-1920:

...donde mas radicalmente debe repercutir el
radicalismo [Radikalismus] de la fenomenologia es
contra ella misma y contra todo [gegen sie selbst und alles]
lo que se presenta como conocimiento fenomenoldgico.

En la investigacion cientifica no existe ningtn iurare in
verba magistri. La esencia de una auténtica generacion
de investigadores y de la sucesion de generaciones
consiste en no perderse en las periferias de las cuestiones
especializadas, sino volver de nuevo y auténticamente a
las fuentes originarias de los problemas y llevarlos mas
a fondo (GA 58: 6).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 37

En este pasaje de Heidegger se resume —de alguna manera- el tenor
de la “lectura heideggeriana” de Husserl llevada a cabo por Marion. El
mandato de radicalidad, que es un mandato husserliano,? es entendido
por Marion “contra” la propia fenomenologia. En la introduccion a
Réduction et donation, « La phénoménologie comme telle », Marion

sostiene:

Si en fenomenologia —al contrario que en metafisica—
la posibilidad sobrepasa en verdad a la efectividad, es
preciso llevar este principio a su término, hasta ejercerlo
eventualmente contra la fenomenologia ya efectuada;
pues no se supera un pensamiento refutandola, sino
repitiéndolo, inclusive tomando de él los medios para

pensar con él mas alla de €l (1989: 10).

Este “contra” se ve reflejado en la fenomenologia de la donaciéon
en la comprension radical del método como un “contra-método”
(contre-méthode) (Marion, 1998: 13-23) y de la experiencia paradigmatica
(la experiencia del fendmeno saturado) en términos de una “contra-
experiencia” (contre-expérience) (Marion, 1998: 300-302). Pero este
ir “contra” la fenomenologia se funda en un “volver de nuevo y
auténticamente a las fuentes originarias de los problemas y llevarlos
mas a fondo”. La fenomenologia marioniana puede entenderse como
una “explicitacion” (Auslegung) de ciertas posibilidades fundamentales
latentes en los problemas de la fenomenologia husserliana y
heideggeriana. Pero la via que hace posible la “explicitacién” es
ciertamente la comprension de la fenomenologia esbozada por el joven
Heidegger. Sin desconocer las diferencias entre ambas propuestas,
considero que la obra temprana de Heidegger puede ayudar a esclarecer
el funcionamiento de las categorias de la fenomenologia marioniana.

Enestearticulointentaré demostrarel alcance de esta hipdtesis a partir
de un analisis del modo en que Marion se apropia heideggerianamente

2 En Die Philosophie als strenge Wissenschaft, Husserl sostiene que hay un

“radicalismo [Radikalismus] que es propio de la esencia de la auténtica ciencia
filosdfica” y que consiste en no aceptar “nada preconcebido, no admitiendo como
comienzo nada tradicional, no dejandonos cegar por ningtin nombre, por grande
que sea y mas aun, buscando los principios, entregdndonos voluntariamente a
los problemas mismos y a las exigencias provenientes de ellos” (Hua XXV: 60).
Las palabras de Heidegger constituyen su lectura de este texto husserliano.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



38 JoraGEe Luis RoGGERO

delos motivos husserlianos de la “ciencia rigurosa” (strenge Wissenschaft)
y la “filosofia primera” (erste Philosophie). Examinando estas operaciones
marionianas sera posible dar cuenta de cierta dimensién critica de su
fenomenologia.

A tal fin, en un primer apartado me detendré en las nociones de
“ciencia rigurosa” y “filosofia primera” tal como son presentadas por
Husserl, y en la posicién de Marion ante la idea de rigor cientifico y
de prioridad de la filosoffa. En un segundo apartado, presentaré las
nociones heideggerianas de “ciencia originaria preteorética”, “ciencia
del origen” y “rigor”, estableciendo un paralelo entre el modo de
concebir la primacia de la filosofia por parte del joven Heidegger y la
concepcion marioniana de la “filosofia primera” como “filosofia altima”.
Finalmente, extraeré algunas conclusiones en torno a la funcién critica

de la filosofia.

2. Husserl y Marion

2.1. “Ciencia rigurosa”

Ciertamente, la propuesta marioniana conserva varios rasgos que
son propios de la concepcion husserliana de la fenomenologia. Ademas
de sostener la importancia decisiva de la operacion metodoldgica
de la reduccion y la distincién entre la actitud natural y la actitud
fenomenoldgica, Marion entiende que la fenomenologia opera como
una “ciencia rigurosa” y debe erigirse en una “filosofia primera”. Ambas

ideas se encuentran relacionadas, pues Husserl considera:

En cuanto ego que medito a la manera cartesiana, guiado
por laidea de una filosofia que sea una ciencia universal
fundamentada con absoluto rigor y cuya posibilidad
he supuesto por via de ensayo, resulta evidente para
mi, después de las tltimas consideraciones, que tengo
que desarrollar ante todo una fenomenologia eidética pura,
y que en ella sola se lleva o puede llevarse a cabo por
primera vez la realizacion de una filosofia, de una
“filosofia primera” (Hua I: 106).?

®  En las Pariser Vortrige, puede leerse: “la configuracion sistematica de

la fenomenologia aprioristica contiene en si como ramas a todas las ciencias

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 39

La fenomenologia puede alcanzar el estatuto de “filosofia primera”
si opera como una “ciencia universal fundamentada con absoluto rigor”.

Esta idea del rigor cientifico como una nota definitoria de la filosofia
acompanara al pensamiento de Husserl desde la publicacion de Die
Philosophie als strenge Wissenschaft en 1911. Alli Husserl sostiene que la
fenomenologia debe asumir el proyecto mas propio de la filosofia, que
consiste en constituirse en una ciencia anterior y fundadora de toda otra
ciencia, pues “...los intereses mas elevados de la cultura humana exigen
el desarrollo de una filosofia rigurosamente humana” (Hua XXV: 7).
La filosofia como ciencia rigurosa puede cumplir la funcién de guia al
integrar la rigurosidad tedrica de la ciencia con las demandas éticas de
la practica.* La cientificidad de la fenomenologia es mas rigurosa que
la de cualquier otra ciencia u otro proyecto de filosofia cientifica, pues
constituye una “ciencia de lo radical” (Wissenschaft vom Radikalen), una
ciencia radical en su proceder, que procura “principios absolutamente
claros” (absolut klaren Anfinge) y sigue el método que dicta el sentido de
sus “problemas” (Probleme) y de las “cosas” (Sachen) (Hua XXV: 61).

Marion sostiene en Etant donné que la fenomenologia opera como
una “ciencia rigurosa” (science rigoureuse) al decidir su proyecto, su
campo y su método, asumiendo la iniciativa del modo mas originario
posible (aunque ésta consista en la incitativa de perder la iniciativa)
(1998: 15). Sin embargo, en sus obras posteriores, Marion abandona esta
idea de “ciencia rigurosa” e, incluso, la critica.

En Certitudes négatives, Marion destaca que sélo una fenomenologia
que trabaje con objetos puede aspirar a satisfacer las exigencias de una
“ciencia rigurosa”, a través de ideas claras y distintas (2010b: 248). En
las entrevistas recogidas en La rigueur des choses, cuando Dan Arbib
le pregunta por la relacion entre metafisica y fenomenologia, Marion
afirma:

aprioristicas en fundamentacién absoluta. Ella cumple la idea de una ontologia
universal, ala vez formal y material (de una filosofia primera), o, lo que viene a ser
lo mismo, de una completa doctrina de la ciencia, radicalmente fundamentada”
(Hua I: 193).

*  “Desde sus primeros comienzos, la filosofia pretendi6 ser una ciencia
rigurosa, mas aun, la ciencia que satisfaga las necesidades tedricas mas
profundas y haga posible, desde el punto de vista ético-religioso una vida regida
por normas puramente racionales” (Hua XXV: 5).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



40 JoraGEe Luis RoGGERO

Yo siempre sostuve que la fenomenologia no podia
salir de la metafisica como se cruza una frontera o se
evade de una prision. La fenomenologia husserliana
nace en un clima totalmente metafisico y al interior
de un debate sobre la teoria del objeto y su extension,
sobre la ampliacion del campo de la logica formal,
sobre el cumplimiento del ideal de una ciencia rigurosa
en filosofia, sobre la reanudaciéon del suefio del joven
Descartes, el de una mathesis universalis. Se trata aqui de
cuestiones propiamente metafisicas, pues el proyecto
metafisico se cumple s6lo en la modernidad: los
antiguos y los medievales, que ignoraban la objetidad,
solo la entrevieron (de ahi su interés). De ello resulta
un esfuerzo dificil, heroico y apasionante, que conviene
estudiar: cémo Husserl, empujado por la verdad misma
—para retomar la formula de Aristoteles— pudo, poco a
poco, gracias a la fenomenologia, salir de si mismo y de
su punto de partida —la ciencia rigurosa en filosofia—, y
como este esfuerzo fue continuado [...] por Heidegger
y sus seguidores (2012: 128).

Elideal de una “ciencia rigurosa” deviene ahora un rasgo metafisico,
propio de una filosofia objetivante que hay que superar. Es mas, Marion
llega a oponer la “ciencia rigurosa” a la fenomenologia.

Finalmente, en Reprise du donné, reflexionando sobre la operacion de

desmaterializacion propia de la objetivacion filosofica, Marion sostiene:

En cuanto a las repetidas tentativas de erigir a la
filosofia en “ciencia rigurosa”, o incluso sélo en “teoria
de las ciencias”, por mas grandiosas que hayan sido
a veces, todas han fracasado regularmente. Hay,
sin duda, buenas razones [...] En efecto, la filosofia
desde Descartes y, quizas, desde Platon (pasando por
encima del interdicto aristotélico que niega a la ciencia
matematica el rango de ciencia primera) hasta Husserl
y Carnap, no dej6 de apoyarse sobre el privilegio de las
matematicas —la desmaterializacion— para establecer su
paradigma de toda ciencia cierta (2016: 164-165).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 41

La certeza, que permite erigir a la filosofia como ciencia rigurosa,
se alcanza siguiendo el paradigma de desmaterializacion de las
matematicas. Segin Marion, la certeza, que permite una adecuacién
entre la intencién y la intuicion, se logra solo respecto de fendmenos
pobres en intuicion, fendmenos desmaterializados.

2.2. “Filosofia primera”

Por supuesto, la critica a la “ciencia rigurosa” entendida como una
concepcion objetivante y desmaterializante no implica que se abandone
el proyecto de situar a la filosofia como un saber previo y fundante
respecto de todos los demas saberes. Esta nota va a caracterizar al
proyecto marioniano durante todo su desarrollo. La aceptacion del
mandato husserliano de radicalizacién, de busqueda de un comienzo
absolutamente claro y autoevidente, es una de las caracteristicas propias
de la obra marioniana y de buena parte de la nouvelle phénoménologie.
La fenomenologia, en los tiempos del fin de la metafisica, esta llamada
a realizar una “nueva fundacion” (Neubegriindung) —en palabras de
Husserl (Hua XXV: 7)—, esta llamada a establecer un “nuevo comienzo”
(nouveau commencement) —en palabras de Marion (1989: 7)-, y esta
refundacién implica situar a la filosofia en el lugar del saber originario.

En Ideen I, Husserl presenta la fenomenologia como una “filosofia
primera”:

la fenomenologia tiene por esencia que aspirar a ser
la filosofia “primera” y a ofrecer los medios a toda
critica de la razén que se deba hacer; y que, por ende,
requiere el prescindir lo mas completamente posible de
supuestos y el poseer una absoluta evidencia intelectual
en la reflexién sobre si misma. Su esencia propia es
encarnar la mas completa claridad sobre su propia
esencia y, por ende, sobre los principios de su método

(Hua III/1: 136).

La fenomenologia como “filosofia primera” debe constituirse en un
saber sin supuestos, que parta de la “absoluta evidencia intelectual en la
reflexion sobre si misma”. En el curso dictado el semestre de invierno de

1923/1924, titulado Erste Philosophie (filosofia primera), Husserl aclara:

Debo anticipar que el desideratum de una filosofia
primera de ninguna manera se ha cumplido todavia

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



42 JoraGEe Luis RoGGERO

en alguno de los sistemas filoséficos tradicionales,
es decir, no se ha cumplido como auténtica ciencia
necesariamente racional [...] S6lo de una rigurosa
filosoffa primera [strenge erste Philosophie] puede
surgir una rigurosa filosofia [strenge Philosophie], una
philosophia perennis, en constante devenir ciertamente,
en cuanto a la esencia de toda ciencia pertenece la
infinitud, pero en todo caso, en la forma esencial de lo
definitivo (Hua VII: 5-6).

En Cartesianische Meditationen, Husserl aclara que no debe
confundirse la idea de “filosofia primera” con la metafisica en el
sentido habitual, ella no cae en los “delirios especulativos” (spekulative
Uberschwenglichkeiten) de las “aventuras metafisicas” (metaphysische
Abenteuer), pues la fenomenologia es de “indole puramente intuitiva,
concreta y apodictica” (Hua I: 166).

En el primer capitulo de De surcroit Marion analiza la idea de
“filosofia primera”.

No hay que sorprenderse, pues la pretensiéon de una
“filosofia primera”, la decisién de su identidad y de
su establecimiento no es facultativa ni excéntrica a la
filosofia tomada como tal. Efectivamente, la filosofia
se mantiene como un saber simplemente posible solo
si permanece util, y por tanto, si parece irremplazable
como tal por ninguna ciencia (o, si pretende la funciéon

de ciencia, por ninguna otra ciencia) (2010a: 1).

Pero, ;para qué puede ser util la filosofia en nuestra actualidad?
Con buen tino, Marion advierte que el modelo antiguo, que atribuia a la
filosofia la funcién de investigar los “principios” y los “fundamentos”
de las ciencias, parece caduco en los tiempos del “fin de la metafisica”
(2010a: 1). La cuestion es compleja, pues cabe preguntarse si hay atn
algin ambito propio de la filosofia. Segin Marion, la filosofia actual
parece dudarlo al definirse como un saber supeditado a la ciencia
(epistemologia) o como mera investigacién del modo correcto de usar
el lenguaje (filosofia analitica) (2010a: 2). Es mas, en los tiempos del
“fin de la metafisica”, segun Marion, las ciencias ya no requieren ni
“fundamentos” ni “principios”. Si el método, es decir, la técnica asegura
resultados que intervengan en la realidad efectiva, la ciencia actual ya

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 43

no necesita interesarse por concebir la posibilidad de fundarse en una
verdad absoluta (2010a: 2-3).

En este escenario, Marion entiende que

deviene vital para la filosofia mantener, incluso en la
actualidad, una reivindicacién de la primacia o, al
menos, de un cierto tipo de primacia en su definicién
misma, a falta de la cual desapareceria, no solamente
como “filosofia primera” en relacion a otras ciencias que
no han cesado de perseguir esta pretension (la fisica en
los dos ultimos siglos, la biologia en la actualidad), sino
simplemente como filosofia. La filosofia sélo permanece
conforme a su esencia si pretende, por esencia, el rango
de “filosofia primera”. Pues una filosofia segunda o
deviene una ciencia regional [...] o, antes bien, pierde

simplemente hasta su rango de filosofia (2010a: 3).

La exigencia de concebir a la filosofia y, en particular, a la
fenomenologia (que “asume, en nuestro siglo, la funcién misma de la
filosofia” (Marion, 1989: 7)) como “filosofia primera” responde a una
necesidad de existencia misma. “No podemos reprochar a la filosofia
reivindicar, del modo que sea, incluso de modo desesperado, la
primacia sin la cual desapareceria como tal” (Marion, 2010a: 3). Por lo
tanto, la pregunta adecuada no es la que puede plantearse respecto de
la legitimidad de la pretension de ser “filosofia primera”. La pregunta

pertinente, segiin Marion, es mucho mas simple:

La filosofia ;dispone de un ambito y de operaciones
que, por un lado, le sean absolutamente propias [...] y
que, por otro lado, se impongan como la condicién de

posibilidad de todos los otros saberes? (2010a: 3-4)

A continuacién, Marion analiza el tipo de primacia que invocan
diversas figuras histéricas de la “filosofia primera”. En primer lugar,
se detiene en la préte philosophia aristotélica y descarta la posibilidad de
justificar la “filosofia primera” en la nocién de ousia.> En segundo lugar,

> “Concluimos, por tanto, que la justificacién de la “filosofia primera’ por

medio de la atencion a la ousia parece fragil, no solamente porque ella pretende
tratar sobre una instancia inmdvil y separada (divina), que permanece hipotética

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



44 JoraGEe Luis RoGGERO

examina la propuesta de Tomas de Aquino y la desestima también, pues
entiende que no es posible fundar una “filosofia primera” en la nocién
de causa.®

En tercer lugar, Marion analiza las concepciones de Descartes y
Kant. Para la modernidad, la primacia ya no se define a partir de ciertas
ousiai o aitiai dnticamente privilegiadas, sino afirmando la anterioridad
noética, afirmando la prioridad del conocimiento. Esta nueva primacia,
fundada sobre la instancia noética, implica sin mas la primacia del
Yo. Marion se pregunta entonces si acaso es posible que el Yo pueda
fundarse a si mismo de manera suficientemente radical para asegurar en
él1a primacia de la “filosofia primera” (2010a: 13). Esta es, precisamente,
la pregunta que la filosofia no ha dejado de hacerse desde los comienzos
de la modernidad. Luego de un examen de los argumentos que ponen
en cuestion la operatividad del yo trascendental y la posibilidad de la
primacia del Yo, Marion concluye que ninguno de los tipos de primacia
que ofrece la metafisica (la de la ousia, la de la causa o la noética) es
el adecuado para sostener la primacia de la filosofia en la actualidad
(2010a: 16).

Finalmente, Marion se detiene en la cuestion de una “filosofia
primera” en la fenomenologia. En Erste Philosophie, Husserl sostiene
que la fenomenologia trascendental lleva a cabo la primera “irrupciéon”
(Durchbruch) hacia la “filosofia primera”, pero se trata de una
aproximacion inicial que debe ser completada (Hua VII: 6). Sin embargo,
el retomar la idea de “filosofia primera” ;no implica caer en las aporias
metafisicas propias de esta idea? Segtin Marion, para entender el sentido
fenomenoldgico de la “filosofia primera” —que comienza a desplegarse
con Husserl y que se realiza en la fenomenologia de la donacidon- es
necesario primero advertir que la fenomenologia escapa a la metafisica.
Lo que esta en juego no es poco, pues Marion entiende que

intentar aclarar el sentido y el alcance de otra acepcién
de la “filosofia primera”, asignable a la fenomenologia,

incluso para Aristoteles, sino simplemente porque ella admite que tal instancia
pueda, como tal (como simplemente ousia), definirse y entenderse, aunque ella
no lo logre. Por tanto, la ousia no puede garantizar ni calificar una primacia para
la filosofia” (2010a: 7).

6 “...la causa ya no permite asegurar ningun tipo de primacia desde que
se ha demostrado la posibilidad de invertir la prioridad entre la causa (que
‘explica’) y el efecto (que solo ‘prueba’)” (2010a: 9-10).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 45

no lalleva a conformarse con lo que quiere superar, sino
a intentar una experiencia crucial sobre el tipo y el modo
de su primacia, para establecer si y en qué condiciones
drasticas merece el titulo que reclama, cumple lo que
promete: nada menos que recomenzar la filosofia en los
tiempos del nihilismo (2010a: 18-19).

Marion sostiene que la fenomenologia es la encargada de continuar
la tarea filosofica en los tiempos del fin de la metafisica: “...luego de que
Nietzsche llevé a su término y a su cumplimiento todas las posibilidades
—aun inadvertidas— de la metafisica, la fenomenologia, mas que toda otra
iniciativa tedrica, ha emprendido unnuevo comienzo” (1989:7). Lanueva
via fenomenoldgica, segiin Marion, intenta desplegar una pregunta que
el propio Nietzsche también habia vislumbrado: “;Puede la donacién
en presencia de cada cosa cumplirse sin ninguna condicién ni reserva?”
(1989: 7). Al comprender la importancia decisiva de esta cuestion, la
fenomenologia lleva a la filosofia hacia un pensamiento postmetafisico.
“Al comenzar a liberar la presencia de toda condicién y cuestion previa
para recibir lo que se da tal como se da, la fenomenologia intenta, pues,
consumar la metafisica y, de manera indisoluble, ponerle fin” (1989: 8).
Esta ruptura con la metafisica —que siempre se presenta como algo “a
reconquistar y a consolidar” (Marion, 2010a: 18)- puede comprenderse,
segin Marion, a través de un recorrido en cuatro etapas, que tiene por
finalidad explicitar el alcance de la donacién como principio tltimo de la
fenomenologia. Marion entiende que, primero, conviene determinar el
principio de la fenomenologia. Luego, corresponde exponer la relacién
de la donacion con la reduccion. En tercer lugar, contestar algunas
objeciones respecto de la inteligibilidad de la donacion. Y finalmente,
asegurar la primacia a través del nuevo ambito de la donacion.

(1) Marion comenta rapidamente las insuficiencias de los tres
principios de la fenomenologia que pueden encontrarse en Husserl
(“a tanto aparecer, tanto ser”; “jA las cosas mismas!” y el “principio de
todos los principios”) y presenta su propio principio: “a tanta reduccion,
tanta donacion” (2010a: 19-22).” Este principio, que —segun Marion—

7 Marion ya habfa hecho una exposicioén detenida de los principios de la

fenomenologia en Etant donné (1998: 13-31).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



46 JoraGEe Luis RoGGERO

puede encontrarse también en el propio Husserl® tiene la ventaja de
relacionar la operacion metodoldgica fundamental de la fenomenologia
(la reduccion) con la instancia ultima de la donacion y, de este modo,
permitir una lectura correcta del sentido de los tres principios anteriores.

(2) El principio marioniano establece una suerte de imbricacion
entre reduccion y donacién. La donacion debe estar controlada por la
reduccion porque sélo la reduccion da el fendmeno en tanto tal, solo
la reduccion purifica en €l toda apariencia para dejarlo aparecer como
dado. “La reduccién elimina del curso del aparecer todo lo que no se da
sin reservas” (2010a: 23). Segtin Marion, si la reduccién es llevada a cabo
correctamente no puede dudarse de su resultado: ella nos da la certeza
de que la donacién da lo dado (2010a: 23). Y esta certeza no concierne
—como en Descartes— sdlo al ego, sino a todo un mundo, pues ella no se
apoya solo en el pensamiento, sino en lo dado tal como se da. En este
sentido, Marion dice que la fenomenologia “universaliza el resultado
cartesiano” (2010a: 24). Y, asimismo, la donacidn se universaliza pues no
admite excepcion: todo lo que aparece se da.

La donacion no se suspende jamas, incluso si y
precisamente porque ella admite una cantidad
indefinida de grados. Lo repito una vez mas: puede
haber grados indefinidos de donacién, pero no
excepcion. La donacién se erige, por tanto, por su
certeza y su universalidad de principio, en principio
incondicionado. Por lo tanto, puede haber una “filosofia
primera”, segun la fenomenologia (2010a: 27).

8 Marion cita estos dos pasajes de Die Idee der Phinomenologie: “S6lo por

medio de una reduccién, a la que queremos llamar ya reduccién fenomenoldgica,
conquisto una donacion [Gegebenheit] absoluta, que ya no presenta nada
trascendente” (Hua II: 44). “La donacion de un fendmeno reducido en cuanto tal es una
donacién [Gegebenheit] absoluta e indudable” (50). Si bien el analisis critico de esta
cuestion excede el interés de este articulo, cabe sehalar que Marion ha recibido
criticas respecto de la pertinencia de traducir el término Gegebenheit por donation.
Cfr. particularmente Benoist, 1994: 99; Janicaud, 1998: 204-213; Grondin, 1999:
552-554 y Ricard, 2001: 89. En De surcroit, Marion responde brevemente a estas
objeciones. Cfr. 2010a: 29-30.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 47

La donacion, segtin Marion, es, pues, por su certeza y universalidad,
el principio incondicionado en el cual puede fundarse la primacia de la
filosofia.

(3) Marion insiste en que la donacion como principio incondicionado
no debe malinterpretarse. La fenomenologia marioniana no busca
reintroducir una primacia de tipo metafisico basada en una causa (2010a:
28). Marion responde sucintamente a algunas objeciones planteadas a su

fenomenologia de la donacién, dejando en claro que

la donacién no indica tanto aqui el origen de lo
dado como su estatuto fenomenoldgico. Mejor audn,
frecuentemente, la donacion caracteriza a lo dado
como desprovisto de causa, de origen y de antecedente

identificable (2010a: 30).

La donacién no somete a lo dado, sino, por el contrario, lo libera de
toda condicién trascendental dando cuenta de que aparece como dado.

(4) Marion concluye que este recorrido permite advertir por qué
solo la donacién puede reestablecer la “filosofia primera”. El cuarto
principio de la fenomenologia logra alcanzar su cometido, logra superar
el planteo metafisico e instaurar el “nuevo comienzo” al otorgar la
iniciativa a los fendmenos mismos. La “filosofia primera” ya no opera
fijando un principio primero a priori, ni imponiendo la anterioridad
de un yo trascendental, sino entregando la prioridad a los fenémenos
(2010a: 30). En este sentido el cuarto principio es el “principio ultimo”
(dernier principe), pues sélo toma la iniciativa de entregar la iniciativa
a los fendmenos (2010a: 31): “el daltimo porque después de €l no se
encuentra ningun otro, pero sobre todo el ultimo porque no precede al
fenomeno, sino que lo sigue otorgandole la prioridad” (2010a: 31). La
fenomenologia como “filosofia primera” es, pues, en rigor, una “filosofia
ultima” (32).

3. El joven Heidegger

Marion retoma lasideas de rigurosidad y primacia reconfigurandolas
radicalmente. Sin embargo, no es exacto considerar que el intento de
instaurar a la fenomenologia en el lugar de una “ciencia rigurosa” o
de una “filosofia primera” es un rasgo exclusivo de la fenomenologia
husserliana. También para el joven Heidegger es necesario emprender
la tarea de una “nueva fundacién radical” (radikale Neufundierung) de la

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



48 JoraGEe Luis RoGGERO

filosofia (GA 59: 8). Y a tal fin, siguiendo a Husser], en el curso dictado
durante el Kriegsnotsemester, Heidegger habla de la fenomenologia como
una “ciencia preteorética originaria” (vortheoritische Urwissenschaft), y en
el curso de invierno de 1919/1920, la presenta como una “ciencia del
origen de la vida en si” (Ursprungswissenschaft vom Leben an sich).

Ciertamente, la idea de una ciencia originaria y rigurosa no esta
ausente en la fenomenologia heideggeriana temprana. No obstante,
para Heidegger también es fundamental revisar el tipo de primacia
y de cientificidad que se le asigna a la filosofia. Como bien destaca
Ramoén Rodriguez, Heidegger siempre fue critico del “ideal racionalista
de ciencia”, de la “visién de la ciencia como un corpus de verdades
eternas”,” como un ambito de “claridades absolutas”, al que conduce
el pensamiento de Husserl. Sin embargo, segin Rodriguez, hay tres
motivos provenientes de la idea husserliana de filosofia como ciencia
rigurosa que se registran como constantes en el primer Heidegger: 1) la
independencia absoluta de la filosofia respecto de las demas ciencias,
2) la negativa a considerar que la tarea de la filosofia sea proponer una
Weltanschauung, 3) la idea de ciencia originaria (Rodriguez, 1997: 19-
20). Efectivamente, Heidegger concibe su proyecto como el despliegue
de una ciencia filoséfica, independiente a todas las demas ciencias —y
que no debe ser entendida como Weltanschauung— pues se trata de una
ciencia rigurosa y originaria. Rodriguez acierta en sefalar estos motivos,
pero es importante no perder de vista que €stos son sometidos a una
transformacion radical.

1y 3) Desde la ,Vorbetrachtung” del curso dictado en el semestre de
emergencia de guerra de 1919, siguiendo los lineamientos de la critica
husserliana, Heidegger propone un particular ideal de ciencia:

La idea cientifica que se persigue es de tal naturaleza
que, una vez que alcancemos una posicién metodoldgica
realmente auténtica, nos vemos obligados a salir y
dar un paso mas alla de nosotros mismos para volver
metodologicamente sobre aquella esfera que siempre
permanece extrana a la problematica mas propia de la
ciencia que se pretende fundar (GA 56/57: 3).

°  Dice Husserl en Die Philosophie als strenge Wissenschaft: “La ciencia es un

titulo para valores absolutos, intemporales [absolute, zeitlose Werte]” (Hua XXV:
52).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 49

Se trata pues de ganar el acceso a la esfera auténticamente cientifica
que es ignorada por la idea de ciencia imperante (naturalista, positivista,
neokantiana), pero esta critica no se formula desde una “concepcion del
mundo” (Weltanschauung) “espiritualista” anticientifica, sino mas bien
en pos de la verdadera cientificidad: una cientificidad que no imponga
su metodologia “desde arriba”, sino que surja de las cosas mismas, es
decir, del origen. En el curso del semestre de invierno de 1919/1920

Heidegger dice respecto de la fenomenologia:

No le esta permitido dejarse imponer su problematica y
metodologia cientificas originarias [urwissenschaftlichen
Problematik und Methodik] desde afuera, desde algo
ajeno a ella, desde las ciencias particulares, sino que
deben surgir del origen mismo [Ursprung selbst], surgir
desde el origen mediante una generacién originaria
[urspriingliche Erzeugung], una confirmacion que
debe ser continuamente renovada y un cumplimiento
evidente de la tendencia (GA 58: 2-3).

En este sentido, la fenomenologia debe ser una ciencia originaria,
una ciencia que tome su cientificidad del origen mismo. En el curso del
Kriegsnotsemester, Heidegger califica de “pecado mortal” (Todsiinde) la
actitud metodologica que consiste en importar un método externo, un
método que no se origine en el origen mismo, pues esto implica hacer de

la filosofia un mero “punto de vista” (Standpunkt).

Para nuestro problema, la actitud fundamental de la
fenomenologia apunta en una direccién decisiva: no
construir un método desde afuera o desde arriba,
no idear un nuevo camino teorético por medio de
reflexiones dialécticas. Dado que la fenomenologia
se basta a si misma y por medio de si misma, toda
asuncion de un punto de vista es un pecado contra su
espiritu mas propio. Y seria pecado mortal pensar que ella

misma es un punto de vista [Standpunkt] (GA 56/57: 110).

El “punto de vista” impone una perspectiva externa, que no surge
de las cosas mismas, y que tiene un caracter tedrico. A diferencia de
Husserl, Heidegger entiende que el camino metodoldgico originario no

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



50 JoraGEe Luis RoGGERO

puede ser teorético, pues la esfera originaria es preteorética.'’ Se trata de
lograr un acceso, de encontrar el “camino de vuelta a los motivos mas
originarios de la vida [urspriinglichste Motiven des Lebens], que ya no son
tedrico-cientificos” (GA 58: 3).

Heidegger es consciente de que el ambito del origen no esta dado
de antemano y debe ser ganado metodoldgicamente. “El ambito del
origen solo es accesible para el método radicalmente cientifico, no es en
general objeto de otros modos de captacion vivencial” (GA 58: 27). Es
fundamental, pues, una reflexion sobre el método, una radicalizacion del
modo de operar de la fenomenologia. Por este motivo, el joven Heidegger
—como Marion (o, mejor dicho, Marion como Heidegger)- también
entiende que es necesario comenzar revisando el principio mismo de
la fenomenologia. En el § 20 del curso del semestre de emergencia de
guerra, Heidegger cita el principio del § 24 de Ideen I y sostiene que
lo que se mienta con la idea de un “principio de todos los principios”
es un “principio” que debe ser entendido como algo que precede a los
principios mismos, que precede a la esfera de los principios. Este es el
sentido en que “ninguna teoria imaginable puede hacernos errar”, pues
se trata de un principio que no pertenece a la esfera teorética, sino que la
excedey la precede en tanto toda postura teorética es derivada en relacién
a él. En este sentido, la filosofia es la ciencia originaria, independiente
y fundante respecto de las demas ciencias que tiene caracter derivado
(GA 58: 3-4). La ciencia originaria preteorética ostenta la primacia frente
a todas las demas ciencias, derivadas y teoréticas.

En el curso de 1919/1920, la fenomenologia, entendida como
“ciencia del origen de la vida” (Ursprungswissenschaft vom Leben), es
definida como “la ciencia mas radical y rigurosa” (radikalste und strenge
Wissenschaft). En primer lugar, cabe detenerse en la reformulacion del
concepto de rigurosidad. El rigor mas extremo ya no depende de una

actitud tedrica:
El “rigor” [Strenge] de la cientificidad cultivada en la

fenomenologia cobra sentido a partir de esta actitud
fundamental [la actitud preteorética, la actitud

10" Siguiendo la indicacién de Jestis Adridn Escudero, traduzco theoretisch

y vortheoretisch por “teorético” y “preteorético” para enfatizar el caracter
problematico que Heidegger encuentra en la actitud tedrica (Escudero, 2005:
148).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 51

originaria del vivir y de la vida] y no se puede comparar
con el “rigor” de las ciencias derivadas y no originarias
(GA 56/57: 110).

La filosofia gana su rigor —que es “mas originario [urspriinglicher]
que todo rigor cientifico” (GA 59: 174)- cuando logra un acceso a la
esfera preteorética. No se trata ya de asumir ninguna actitud tedrica
objetivante, sino, por el contrario, de alcanzar una rigurosidad capaz de

operar como

una explicacion que va mas alla de todo rigor cientifico
para exaltar el ser preocupado [Bekiimmertsein] en su
constante renovacion en la facticidad de la existencia
[Faktizitit des Daseins] y para volver, en definitiva,
insegura a la existencia presente [aktuelles Dasein] (GA

59: 174).

En segundo lugar, es interesante advertir que Heidegger sefiala
el mismo problema que Marion. En este mismo paragrafo, el joven
Heidegger se pregunta si corresponde hablar de “ciencia” cuando
el procedimiento propio de la ciencia es el de la “desvivificacién
objetivante” (objektivierende Entlebung). Como la fenomenologia de
la donacién, el proyecto fenomenoldgico del joven Heidegger se
caracteriza por constituir un intento de captacion del acontecer mismo
del fendmeno en sus propios términos, sin poner en practica una

operacion de objetivacion. Dice Heidegger, la ciencia del origen:

No se orienta a la vida factica y a sus contenidos
[Gehalte] como tales, y no pretende, por tanto,
expresarlos cientificamente en el sentido de su genuina
y tedrica exposicion y objetivacion. [...] La vida debe
ser comprendida al modo de la ciencia del origen como
emergiendo del origen [aus dem Ursprung entspringend)]
(GA 58: 82).

Heidegger opone a una concepcion objetivada de la vida, la idea de
la captacion de su “emerger del origen”, de su acontecer. En el curso
Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem, Heidegger
distingue dos tipos de comportamientos posibles: en primer lugar, el
comportamiento teorético que considera que lo que estd en juego en la
intuicién es un proceso (Vor-gang) de objetivacion. El “yo” procura una

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



52 JoraGEe Luis RoGGERO

observaciénneutral,'' quese caracteriza por constituir una desvivificacion
(Entlebung) de la vivencia, una designificacion (Entdeutung) de su
caracter significativo y una deshistorizacion (Entgeschichtligung) del
yo histdrico (GA 56/57: 89). En segundo lugar, el acontecer apropiador
(Ereignis)'> como comportamiento que involucra al “yo”:

La vivencia no desfila ante mi como un objeto o como
una cosa que yo coloco ahi, sino que yo mismo me la
a-propio [er-eigne], y ella se a-propia de si misma segin
su esencia [es er-eignet sich seinem Wesen nach] (GA 56/57:
75).

Se trata, en este caso, de evitar un “proceso” (Vor-gang) tedrico
objetivador que acceda a la vivencia “desde afuera”, para involucrarse
en primera persona con la vivencia en el acto mismo de vivirla. De este
modo, el acontecer apropiador hace posible el acceso a la vivencia tal
como ella se manifiesta, sin tergiversarla en una asignacion a una esfera
objetiva.

De un modo similar al heideggeriano, Marion también propone
una contraposicion entre el objeto y el acontecimiento. Un fenémeno
se manifestara como objeto si es constituido por un sujeto o como
acontecimiento si se renuncia a su constitucion (2010b: 269-280).13

11 “Al acontecer objetivado, al acontecer como algo objetivo y conocido, lo

designamos como proceso [Vor-gang]; este acontecer pasa simplemente delante
de mi yo cognoscente y establece con ese yo sélo una relacion cognoscitiva, de
manera que esta depauperada referencia al yo queda reducida a un minimo
de vivencia. [...] En el comportamiento teorético me dirijo hacia algo, pero
Yo no vivo (en cuanto yo histdrico) en contacto con este o con aquel elemento
mundano” (GA 56/57: 74).

12" Sibien, no opto por traducir Ereignis simplemente como “apropiacion”,
como sugiere Jesus Adridn Escudero, pues considero que de esta manera se
destaca un matiz subjetivo que yano estd presente en el acercamiento preteorético,
entiendo que es pertinente su nota aclaratoria: “En estas lecciones Ereignis se
utiliza para llamar la atencién sobre la peculiar forma de ser de la vida humana,
que, a diferencia de la forma epistemolodgica propia de los procesos cognitivos
(Vorgang), no consiste en objetivar y describir las vivencias, sino en sumergirse,
comprender y apropiarse de la corriente significativa en la que de hecho estamos
inmersos. El prefijo er-, presente en las expresiones Ereignis y Erlebnis, apunta al
estadio inicial o primario del que nacen la vida y las vivencias” (2005: 152-153).

13 Volveré sobre esta cuestion en el tltimo apartado.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 53

2) Finalmente, el motivo de la critica heideggeriana a las
Weltanschauungen también difiere del husserliano. Heidegger critica
la idea de filosofia como “concepcién del mundo” no tanto por miedo
a un relativismo historicista, sino porque ésta asume una posicion
determinada e inmévil, regional, que le impide un acceso a la esfera
originaria. En los apuntes tomados por Franz Josef Brecht del curso
dictado en el Kriegsnotsemester se encuentra una definiciéon elocuente al
respecto:

Objetivo de la fenomenologia: investigacion de la
vida en si misma. [...] La filosofia fenomenoldgica
y la concepcion del mundo son opuestas. La
concepcion del mundo: es inmovilizacién. La vida
[...] es objetivada e inmovilizada en un determinado
momento. [...] La fenomenologia nunca esta cerrada,
sino provisionalmente, ella siempre se sumerge en lo
provisional [das Vorliufige] (Heidegger, 1996: 12-13).

Asimismo, en el curso de 1927, Grundprobleme der Phinomenologie,
Heidegger caracteriza a la auténtica filosofia como ciencia ontologica y
a las Weltanschauungen como ciencias dnticas.

Para concluir, cabe aclarar que si bien Heidegger no utiliza la
expresion erste Philosophie, esta claro que la “ciencia ontoldgica”
(ontologische Wissenschaft) ostenta una primacia por sobre todas las
ciencias Onticas. Basta con recordar el caracter “correctivo” que tiene la
filosofia como ciencia ontoldgica respecto de la teologia en tanto ciencia
ontica en la conferencia ,Phanomenologie und Theologie” de 1927. En
ese texto, la teologia se subordina a la filosofia. “La fe no necesita de la
filosofia, pero si la ciencia de la fe en cuanto ciencia positiva” (GA 9: 61).
La filosofia cumple la funcién de “correctivo ontoldgico” (ontologische
Korrektiv) del contenido ontico de la teologia. Y si bien Heidegger destaca
que esto no debe ser considerado como una subordinacion de la teologia
a la filosofia, pues esta tltima sélo indica formalmente los conceptos
teoldgicos fundamentales pero no se constituye en fundamento de ellos
(GA 9: 64-65), esta competencia de la filosofia sefiala una primacia que
bien puede entenderse en el sentido de una “filosofia primera”.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



54 JoraGEe Luis RoGGERO

4. La dimension critica de la “filosofia Gltima”

Como puede observarse, las ideas de rigurosidad cientifica y
primacia filoséfica aplicadas a la fenomenologia, si bien tienen un origen
husserliano, encuentran en la propuesta filoséfica del joven Heidegger
el modelo mas adecuado para entender el modo en que Marion las
despliega. Como bien destaca George Kovacs, la ciencia originaria
preteorética heideggeriana no mienta “un conjunto de ensefianzas, sino
una manera de conocer, no es el contenido de una nueva disciplina,
sino un método de develamiento, una busqueda de la ‘cosa’ de la
filosofia” (1994: 96). La ciencia primera heideggeriana, al igual que la
fenomenologia como “filosofia tltima” en Marion, no busca erigirse
como una mathesis universalis que permitiria igualar toda manifestacion
de los fenoémenos, sino que procura operar como la prevision que
prohibe toda prevision, la herramienta que impide toda objetivacion o
igualacion prevista a priori de la aparicion fenoménica.

En este sentido, la defensa marioniana de la idea de la primacia de
la filosofia tiene un sentido critico fundamental. Si Emmanuel Falque
sostiene que Etant donné constituye una auténtica inversién de la Critica
de la razon pura (Falque, 2003: 52), habria que agregar que Marion propone
una critica radical de la critica, una critica a toda filosofia que intente
establecer a priori las condiciones de posibilidad de la experiencia y de
los objetos de la experiencia. La nocion de “fendmeno saturado”, que
opera como paradigma de toda fenomenicidad (Marion, 1998: 316), se
erige en categoria critica decisiva. En Etant donné, Marion propone una
topica compuesta por tres tipos de fenémenos:

(1) El primer tipo es el de los “fenémenos pobres”. Se trata de
fendomenos que requieren sélo una intuicion formal (matematicas) o una
intuicién categorial (16gica). A estos fendmenos les basta para darse con
la mera inteligibilidad de su concepto. Estos son los casos que, gracias a
su déficit de intuicion, la metafisica convierte en paradigmas de certeza
epistémica abstracta (Marion, 1998: 310-311).

(2) El segundo tipo es el de los “fendmenos de derecho comun”.
Estos fendomenos se manifiestan en tanto reciben cierto cumplimiento
intuitivo, pero en ellos basta con una débil confirmacion intuitiva del
concepto para dar el fendémeno correspondiente si este se confirma
repitiéndose regularmente.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 55

El caso paradigmatico de fenémeno de derecho comun es el “objeto
técnico”. En estos casos, el concepto y la intencién son el “plano”,
“esquema” o “disefio” que permite un “ mostrar por concepto’ [...] que
precede, determina y a veces anula la donacion intuitiva” (1998: 312).

(3) El tercer tipo es el de los “fendomenos saturados”, fenémenos
en los que la intuicién desborda la expectativa de la intencion. Estos
fenomenos aparecen cuando se despejan las dos condiciones que se
impone a la mostracién de los fenémenos (el horizonte y el Yo).

Esta gradacién, como bien destaca Christina Gschwandtner,
desaparece a partir de Certitudes négatives cuando la “topica del
fenomeno” es reemplazada por una nueva tabla que distingue sélo dos
tipos: objetos y acontecimientos." Los objetos son aquellos fendmenos
que son constituidos y los acontecimientos aquellos en los que se
renuncia a la constitucion. En su tltima obra, Reprise du donné, Marion
repite esta nueva clasificacion (Marion, 2016: 147-189). Gschwandtner
lamenta esta nueva alternativa binaria que reduce la complejidad de los
modos de mostracion de los fenémenos (2014: 8-9). Sin embargo, ;cual
es el objetivo de este nuevo énfasis marioniano? ;Por qué Marion opone
de modo dramatico el objeto al acontecimiento?

La contraposicion entre objeto y acontecimiento devuelve la fuerza
critica a su propuesta filoséfica. Como bien destaca en su libro de 2016,
si la filosofia se limita a trabajar con objetos, sin advertir la dimensiéon
acontecial, entonces ella pierde su lugar propio. Si la filosofia olvida
que existe una decision filoséfica previa a la objetivacion lograda a
partir de las ciencias exactas, entonces —segin Marion— ella comete
un doble error. En primer lugar, de este modo, la filosofia da lugar a

14 “De este modo, se dispone de una nueva tabla de fendmenos. Por un

lado, los fendmenos del tipo del objeto, que comprenden los fenémenos pobres
(formas logicas, entidades matematicas, etc.) y los fendmenos de derecho comun
(objetos de las ciencias de la “naturaleza”, objetos industriales, etc.). Por el otro,
los fendmenos del tipo del acontecimiento, que comprenden los fenémenos
saturados simples (el acontecimiento en sentido estricto, segun la cantidad; el
idolo o el cuadro, segtn la cualidad; la carne, segun la relacién; y el icono o
rostro del otro segtin la modalidad), pero también los fenémenos de revelacion
(que combinan diversos fendémenos saturados, como el fenémeno erdtico, los
fenémenos de revelacion, la Revelacion, etc.). Esta tabla completa y complica
la de Etant donné [...], ligando saturacién y acontecialidad: un fenémeno se
muestra tanto mds saturado cuando se da con una acontecialidad mas grande”
(2010: 301, n. 1).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



56 JoraGEe Luis RoGGERO

su propia marginacion deviniendo una mera comentadora tardia y
“frecuentemente superficial o anecdotica” de la practica cientifica de
las ciencias exactas. Y, asi, pierde su dominio propio y toda autoridad.
En segundo lugar, al haber privilegiado el modelo matematico que
desmaterializa, la filosofia misma es culpable de la reduccion de todo
tipo de saber al de las ciencias del objeto. Esta filosofia, que abandono su
funcidn critica, es responsable y debe dar explicaciones (2016: 164-165).
Pero ;por qué es relevante que la filosofia no “pierda su autoridad”?
La respuesta es clara: la filosofia no puede limitarse a convalidar el
statu quo, el ordenamiento objetivado fruto de la practica cientifica. La
filosofia debe recuperar su talante critico.

Se trata para Marion, como para Heidegger, ya no de procurar un
privilegio basado en una cientificidad apodictica, sino de asegurar la
posibilidad de un acceso a una esfera fundamental que se sustrae a la
objetivacion y a la razén tedrica. La constatacion de la originariedad de
esta esfera —la esfera de la donacién— constituye la tarea descriptiva de
la fenomenologia que, cumple, al mismo tiempo y en ese mismo acto,
una labor prescriptiva o critica decisiva. Frente a un mundo dominado
por la técnica y la objetivacion cientifica, la filosofia “permanece util”
al descubrir su “ambito propio”, pues al hacerlo no sélo recuerda que
no puede reducirse la realidad a su manifestacién objetivada, sino que
senala que lo que se sustrae a la objetivacion constituye aquello que
nos concierne mas inmediatamente, aquello que puede darle sentido
a nuestra existencia. En Le phénomene érotique, Marion sostiene que la
certeza valida para los objetos no es aplicable al ego.

Los productos de la técnica y los objetos de las
ciencias, las proposiciones de la logica y las verdades
de la filosofia bien pueden gozar de toda la certeza del
mundo, ;qué tengo que ver yo con todo eso, yo que no
soy un producto de la técnica, ni un objeto de la ciencia,
ni una proposicion de légica, ni una verdad filosofica?
La tinica investigacién cuyo resultado me importaria en
verdad se dedicaria a la posibilidad de establecer alguna
certeza sobre mi identidad, mi estatuto, mi historia, mi
destino, mi muerte, mi nacimiento y mi carne, en una
palabra, sobre mi irreductible ipseidad (Marion, 2003:
33).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 57

Ningtin proceso objetivador puede decirme algo del acontecimiento
de mi existencia que experimento en mi carne, en primera persona. Lo
que esta en juego es el sentido mismo del existir.

Ciertamente, en esta reformulacién marioniana, al menos en su
sentido metafisico, queda poco de la idea de “filosofia primera”. Por este
motivo, probablemente, Marion afirma en el prefacio de Le visible et le
révélé que su intencion no fue asumir el concepto de “filosofia primera”,
sino, por el contrario, deshacerse de €l (2005: 8). Pero en su tematizacion
permanece el motivo mas importante por el que siempre sera necesario
situar a la filosofia en un lugar central o, al menos, en un lugar desde el
que se pueda escuchar su voz critica, su cuestionamiento incesante que
no acepta respuestas objetivantes, que no acepta respuestas tltimas. La
“filosofia primera” debe devenir “filosofia tiltima” precisamente porque
debe ubicarse en el lugar de las respuestas tltimas para desactivarlas,
para recordarles que “lo altimo” so6lo puede alcanzarse a posteriori y
nunca puede entenderse como lo definitivo capaz de fijar las condiciones
de posibilidad de lo que vendra, al menos no respecto de lo que nos

concierne mas profundamente como existentes humanos.

5. Bibliografia

Benoist, J. (1998). Sur I'état présent de la phénoménologie. En Benoist, J.
(2001). L’idée de phénoménologie. Paris: Beauchesne.

__ (1994). Le ‘tournant théologique’. En Benoist, J. (2001). L’idée de
phénoménologie. Paris: Beauchesne.

Bruzina, R. (2004). Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in
Phenomenology 1928-1938. New Haven & London: Yale University
Press.

Cairns, D. (1977). Conversations with Husserl and Fink. The Hague: Nijhoff-
Phaenomenologica 66.

Escudero, J. A. (2005). Notas Aclaratorias. En Heidegger, M. (2005). La
idea de la filosofia y el problema de la concepcion del mundo. Escudero, A.
(trad. y notas). Barcelona: Herder.

Falque, E. (2003). Phénoménologie de l'extraordinaire. Philosophie, 78, 2,
52-76.

Fink, E. (2008). Gesamtausgabe. Abteiling I1I. Die letzte phinomenologische
Werkstatt Freiburg: Eugen Finks Mitarbeit bei Edmund Husserl.
Manuskripte und Dokumente. Teil 1 — 1927-1938. Band 2: Bernauer

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



58 JoraGEe Luis RoGGERO

Zeitmanuskripte, ~ Cartesianische ~ Meditationen —und  System  der
phinomenologischen Philosophie. Freiburg: Karl Alber.

Grondin, J. (1999). La tension de la donation ultime et de la pensée
herméneutique de l'application chez Jean-Luc Marion. Dialogue.
Revue canadienne de philosophie, 38, 547-559.

Gschwandtner, C. (2014). Degrees of Givenness. On Saturation in Jean-Luc
Marion. New York: Fordham University.

Heidegger, M. (1996 [1919]). Die Idee der Philosophie und das
Weltanschauungsproblem (Auszug aus der Nachschrift Brecht).
Heidegger Studien, volume 12, 9-14.

_ (1992 [1920]). Gesamtausgabe. 1I. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944.
Band 59. Phinomenologie der Anschauung und des Ausdrucks. Theorie
der philosophischen Begriffsbildung. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann (GA 59).

_ (1992 [1919-1920]). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-
1944. Band 58. Grundprobleme der Phinomenologie. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann (GA 58).

_ (1987 [1919]). Gesamtausgabe. 1I. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944.
Band 56/57. Zur Bestimmung der Philosophie. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann (GA 56/57).

__ (1927). Phanomenologie und Theologie. En Heidegger, M. (1976).
Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Veroffentlichte Schriften 1910-1976. Band 9.
Wegmarken. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann (GA 9).

Henry, M. (1991). Quatre principes de la phénoménologie. Revue de
Meétaphysique et de Morale. A propos de Réduction et donation de Jean-
Luc Marion, 96, 1, 3-26.

Husserl, E. (1976 [1913]). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke.
Band I11.1. Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Erstes Buch. Haag: Martinus Nijhoff (Hua III/1).

__ (1973). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band I.
Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Haag: Martinus
Nijhoff (Hua I).

__(1973). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band II. Die
Idee der Phinomenologie. Haag: Martinus Nijhoff (Hua II).

__ (1956). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band VII.
Erste Philosophie (1923/24). Haag: Martinus Nijhoff (Hua VII).

__(1911). Philosophie als strenge Wissenschaft. En Husserl, E. (1987).
Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band XXV. Aufsitze
und Vortrige (1911-1921). Dordrecht: Martinus Nihjoff (Hua XXV).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



LA “FILOSOFiA ULTIMA” DE J.-L. MARION 59

Janicaud, D. (1998). La phénoménologie éclatée. En Janicaud, D. (2009). La
phénoménologie dans tous ces états. Paris: Gallimard.

Kovacs, G. (1994). Philosophy as Primordial Science in Heidegger’s
Courses of 1919. En Reading Heidegger from the Start. Essays in His
Earliest Thought. Kisiel, Th. y van Buren, J. (eds.) Albany: State
University of New York Press.

Laruelle, F. (1991). L’appel et le phénomene. Revue de Métaphysique et de
Morale. A propos de Réduction et donation de Jean-Luc Marion, 96, 1,
27-41.

Marion, J.-L. (2016). Reprise du donné. Paris: PUF.

__ (2012). La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib. Paris:
Flammarion.

__(2010a [2001]). De surcroit. Etudes sur les phénomenes saturés. la. ed.
« Quadridge ». Paris: PUF.

___ (2010Db). Certitudes négatives. Paris: Grasset.

___(2005). Le visible et le révélé. Paris: Cerf.

___ (2003). Le phénomene érotique. Paris: Grasset.

__(2001). Jean-Luc Marion. Entretien du décembre 1999. En Heidegger
en France II. Entretiens. Janicaud, D. (210-227). Paris: Albin Michel.

__ (1989). Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la
phénoménologie. Paris: PUF.

__ (1998 [1997]). Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation.
2da ed. Paris: PUF.

__ (1986). Sur le prisme métaphysique de Descartes. Constitution et limites
de I'onto-théo-logie cartésienne. Paris: PUF.

Ricard, M.-A. (2001). La question de la donation chez Jean-Luc Marion.
Laval théologique et philosophique, 57, 83-94.

Rodriguez, R. (1997). La transformacion hermenéutica de la fenomenologia.
Una interpretacion de la obra temprana de Heidegger. Madrid: Tecnos.

Serban, C. (2012). La méthode phénoménologique, entre réduction et
herméneutique. Les études philosophiques, 100, 1, 81-100.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)






