
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 31-59.

J.-L. Marion’s “Last Philosophy”

Jorge Luis Roggero
Universidad de Buenos Aires
jorgeluisroggero@gmail.com

Abstract
This article aims to examine the Marionian appropriation of 

the notions of “rigorous science” and “first philosophy”. Marion 
defends the necessity of philosophy’s primacy, but he proposes 
to understand it as a “last philosophy”. This Marionian propos-
al can be enlightened by a comparison with young Heidegger’s 
phenomenology. 

Keywords: first philosophy, rigorous science, prey-theoretical 
original science, last philosophy.

Received: 14 - 07 - 2017. Accepted: 10 - 10 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.936



32 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La “filosofía última” de J.-L. Marion

Jorge Luis Roggero
Universidad de Buenos Aires
jorgeluisroggero@gmail.com

Resumen
Este artículo se propone evaluar la apropiación marioniana 

de las nociones de “ciencia rigurosa” y “filosofía primera”. 
Marion defiende la necesidad de la primacía de la filosofía, pero 
propone entenderla como una “filosofía última”. Esta lectura 
marioniana puede ser iluminada a partir de una comparación 
con la fenomenología del joven Heidegger.

Palabras clave: filosofía primera, ciencia rigurosa, ciencia 
preteorética originaria, filosofía última.

Recibido: 14 - 07 - 2017. Aceptado: 10 - 10 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.936



33La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

1. Husserl o Heidegger
El artículo de 2012 de Claudia Serban,  “La méthode 

phénoménologique, entre réduction et herméneutique”, tiene el mérito 
de explicitar y actualizar el debate respecto de algunas cuestiones 
que permanecían implícitas en los diagnósticos sobre la nouvelle 
phénoménologie. En primer lugar: ¿la fenomenología responde a un único 
linaje (Husserl) o hay que sostener un doble linaje (Husserl y Heidegger)? 
¿Hay que creer en las palabras que, según Dorion Cairns, Husserl solía 
repetir a Heidegger: “Tú y yo somos la fenomenología” (1977: 9) o hay 
que creerle más bien a Eugen Fink cuando describe el final de la relación 
entre ambos filósofos como producto de una doble ceguera: Husserl 
ciego a la trascendencia y Heidegger a la constitución (2008: 122)? Y si 
se acepta el doble linaje, ¿puede darse el caso de una obra igualmente 
influenciada por ambos fundadores o la incompatibilidad entre ellos 
es tan grande que siempre se corrobora la primacía de uno de ellos? 
En segundo lugar, en relación a la “nueva fenomenología”: ¿cuál es el 
linaje que predomina en ella? ¿Puede afirmarse, sin más, como propone 
Benoist, que se trata de una generación postheideggeriana (1998: 2-8)? 
¿Acaso hay alguna propuesta en la que se dé la mencionada posibilidad 
de una doble influencia?

Serban se asombra del modo en que Michel Henry, en su célebre 
artículo «Les quatre principes de la phénoménologie », parece descartar 
toda posible impronta heideggeriana en la fenomenología al descalificar 
las críticas de Heidegger a Husserl (Serban, 2012: 81 y Henry, 1991: 
12 y 18-19). Pero ¿puede sostenerse que la fenomenología responde a 
una única fuente? ¿Acaso la fenomenología francesa actual confirma 
esta lectura de Henry o, por el contrario, confirma la lectura de Benoist 
respecto de una raigambre heideggeriana? 

Según Serban, es fundamental advertir la presencia de Heidegger 
en la nouvelle phénoménologie. A tal fin, Serban se detiene en la obra de 
dos autores que considera representativos de la fenomenología francesa 
actual: Claude Romano y Jean-Luc Marion (2012: 81). En el caso de 
Romano, está claro que la influencia fundamental es la heideggeriana, 
pero en el caso de Marion parece haber cierta tensión entre una 
terminología metodológica husserliana y la concepción heideggeriana 
de fenómeno. La apuesta de Marion es compleja, pues, efectivamente, 
su fenomenología intenta de algún modo –como señala Laruelle (1991: 



34 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

27)– compatibilizar la propuesta de Husserl con la de Heidegger. En este 
sentido, habría que decir que en Marion se comprueba al menos el intento 
de hacer lugar al doble linaje en igual medida. Sin embargo, mi hipótesis 
es que la obra de Marion se inclina por la vertiente heideggeriana, pero 
en un sentido particular. Por lo general, cuando se señala la influencia de 
Heidegger sobre Marion, se toma como referencia la obra del segundo 
Heidegger.1 Sin embargo, ¿es acertada esa lectura? ¿Acaso Marion no 

1  Esta interpretación es confirmada por las propias afirmaciones de 
Marion en una entrevista concedida a Dominique Janicaud: “…era la historia 
de la filosofía de Heidegger [es decir, su interpretación ontoteológica de la 
metafísica] que a menudo me influenciaba” (2001: 212). Este modelo de lectura 
ontoteológica puede observarse aplicado en las obras que Marion dedica a 
Descartes. En particular, cabe destacar el capítulo II “Onto-théo-logie” de Sur le 
prisme métaphysique de Descartes (1986: 73-136). En la introducción de este libro, 
Marion aclara: “…hoy recurrimos explícitamente al modelo de una constitución 
onto-teo-lógica porque nuestros estudios anteriores [Sur l’ontologie grise de 
Descartes y Sur la théologie blanche de Descartes] lo reclaman y lo permiten. En 
efecto, ellos se organizaban, desde su origen, en referencia a la onto-teo-logía” 
(5). Marion considera que “hoy, el modelo de una constitución onto-teo-lógica 
aparece no sólo como el más fecundo, sino como uno de los únicos disponibles; 
por otra parte, no se trata de imponérselo a Descartes, sino de testear, gracias 
a este modelo, aquello en lo que Descartes se constituye a sí mismo según una 
figura de la onto-teo-logía” (ídem). Ciertamente, como el propio Marion aclara 
en la entrevista con Janicaud, se trata de poner en práctica “una manera no 
dogmática de usar a Heidegger, una manera heurística, hermenéutica, que 
permite ver más claramente la historia de la metafísica” (2001: 217). En este 
sentido, luego de su polémica con Jean Beaufret, Marion puede afirmar que 
“ya no era heideggeriano, en el sentido de Beaufret y Fédier, al menos” (2001: 
213). Unas páginas más adelante, Marion sostiene en esta misma entrevista: “En 
mi caso, Husserl jugó el rol esencial, pues yo volví a escribir sobre Heidegger 
a partir de su relación con Husserl” (219). Como puede observarse, más allá 
de nuestra propuesta heurística de comparar la fenomenología de la donación 
con la fenomenología del joven Heidegger, existe una compleja relación entre 
Husserl y Heidegger en el pensamiento marioniano. Marion procura nutrirse 
de los dos linajes y, al mismo tiempo, superar críticamente a ambos. Pero este 
movimiento no es ajeno al espíritu de la fenomenología. Como explica Ronald 
Bruzina comentando un pasaje en el que Eugen Fink presenta su propuesta de 
conciliación entre Husserl y Heidegger: “Pensar en fenomenología no puede 
ser cuestión de adherir a una figura específica, ya sea Husserl o Heidegger. La 
filosofía puesta en práctica en la fenomenología debe abrazar a ambos [a Husserl 
y a Heidegger] –y a otros […]– y moverse a través y más allá de ellos, siendo 



35La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

cita en igual medida el trabajo del segundo y del primer Heidegger? En 
Dieu sans l’être, por ejemplo, predomina el segundo Heidegger: pueden 
encontrarse varias referencias a Identität und Differenz, a Zur Sache des 
Denkens, a la conferencia „Das Ding“ o a la carta Über den Humanismus, 
entre otras. Pero en Réduction et donation, el predominio lo tiene el joven 
Heidegger: hay numerosas citas tomadas del curso del semestre de 
invierno 1919/1920 (GA 58), del curso del semestre de invierno 1921/1922 
(GA 61), del curso del semestre de verano de 1925 (GA 20), del curso de 
verano de 1927 (GA 24) y de „Was ist Metaphysik?“.

Si bien es cierto que la fenomenología marioniana procura conciliar 
ciertas posibilidades presentes en Husserl y en Heidegger, y, asimismo, 
también busca compatibilizar al primer y al segundo Heidegger, 
considero que la mejor manera de explicar el modo de operar de la 
fenomenología de la donación, y sus posibilidades y limitaciones, es 
confrontándola con la más temprana fenomenología de Heidegger, y 
en particular, con la fenomenología esbozada en sus primeros cursos, 
previa a la pregunta por el ser. Marion da una clara indicación en este 
sentido en Réduction et donation. Luego de destacar la ambigüedad 
esencial de la fenomenología husserliana que, por un lado, supera la 
metafísica al extender “el campo de la presencia más allá de todo límite, 
de modo tal que disuelve su misma noción”, pero que, por otro lado, 
“reproduce de este modo la determinación constitutivamente metafísica 
de la presencia: la objetividad [objectivité]” (1989: 8), Marion señala:

El objetivo de la fenomenología no coindice con la 
objetividad; de este modo se enuncia el punto de 
partida de Heidegger. La reciente publicación de cursos 
anteriores o apenas posteriores a Sein und Zeit (tanto 
del primer período de Friburgo, del de Marburgo, 
cuanto del segundo período de Friburgo) permite 
establecer de manera sólida un punto decisivo: para 

promovida por ellos de diferentes maneras. Más allá de alcanzar su ‘primera 
verdad’, la verdad completa de la fenomenología, entonces, no debe identificarse 
ni con Edmund Husserl ni con Martin Heidegger, ni tampoco con Eugen Fink” 
(2004: 130). Marion no se limita a la “primera verdad”, sino que trabaja en pos 
de la “verdad completa” de la fenomenología. Pero esta comprensión de la 
fenomenología, si bien puede leerse en Husserl, encuentra un impulso decisivo 
en la lectura de la obra husserliana llevada a cabo por el joven Heidegger.



36 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Heidegger, el ser sólo se transformó en el núcleo de la 
fenomenología en primer lugar y de manera definitiva 
como una crítica del ideal de objetivación perseguido 
por Husserl. El conflicto que opondrá a Heidegger y 
Husserl aparece así absolutamente ejemplificador: una 
perfecta inteligencia recíproca se alía –como en todas 
las grandes confrontaciones filosóficas– con una total 
incomprensión mutua para permitir a la fenomenología 
atravesar, en un segundo impulso, su línea divisoria 
de aguas. […] Permanece el hecho de que el mismo 
Heidegger sin duda no cumple con aquello que sin 
embargo intentó más que ningún otro alcanzar por y 
para la fenomenología (8-9). 

Marion encuentra en la crítica del joven Heidegger a la objetivación el 
motivo de fondo que debe animar la radicalización de la fenomenología. 
Y, si bien, Marion entiende que Heidegger no logra ser fiel a su propio 
proyecto desobjetivador, pues postula el ser como un nuevo horizonte que 
se impone a la manifestación de los fenómenos, puede sostenerse que no 
cabe formular esta crítica respecto de la fenomenología radicalizada del 
primer Heidegger. Y, en este sentido, considero que es posible establecer 
cierto paralelo, pues la obra de Marion cumple ejemplarmente con la 
concepción de la radicalidad de la tarea fenomenológica en los términos 
en los que Heidegger la presenta en el curso dictado en el semestre de 
invierno de 1919-1920:

…donde más radicalmente debe repercutir el 
radicalismo [Radikalismus] de la fenomenología es 
contra ella misma y contra todo [gegen sie selbst und alles] 
lo que se presenta como conocimiento fenomenológico.

En la investigación científica no existe ningún iurare in 
verba magistri. La esencia de una auténtica generación 
de investigadores y de la sucesión de generaciones 
consiste en no perderse en las periferias de las cuestiones 
especializadas, sino volver de nuevo y auténticamente a 
las fuentes originarias de los problemas y llevarlos más 
a fondo (GA 58: 6).



37La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

En este pasaje de Heidegger se resume –de alguna manera– el tenor 
de la “lectura heideggeriana” de Husserl llevada a cabo por Marion. El 
mandato de radicalidad, que es un mandato husserliano,2 es entendido 
por Marion “contra” la propia fenomenología. En la introducción a 
Réduction et donation, «  La phénoménologie comme telle  », Marion 
sostiene:

Si en fenomenología –al contrario que en metafísica– 
la posibilidad sobrepasa en verdad a la efectividad, es 
preciso llevar este principio a su término, hasta ejercerlo 
eventualmente contra la fenomenología ya efectuada; 
pues no se supera un pensamiento refutándola, sino 
repitiéndolo, inclusive tomando de él los medios para 
pensar con él más allá de él (1989: 10).

 Este “contra” se ve reflejado en la fenomenología de la donación 
en la comprensión radical del método como un “contra-método” 
(contre-méthode) (Marion, 1998: 13-23) y de la experiencia paradigmática 
(la experiencia del fenómeno saturado) en términos de una “contra-
experiencia” (contre-expérience) (Marion, 1998: 300-302). Pero este 
ir “contra” la fenomenología se funda en un “volver de nuevo y 
auténticamente a las fuentes originarias de los problemas y llevarlos 
más a fondo”. La fenomenología marioniana puede entenderse como 
una “explicitación” (Auslegung) de ciertas posibilidades fundamentales 
latentes en los problemas de la fenomenología husserliana y 
heideggeriana. Pero la vía que hace posible la “explicitación” es 
ciertamente la comprensión de la fenomenología esbozada por el joven 
Heidegger. Sin desconocer las diferencias entre ambas propuestas, 
considero que la obra temprana de Heidegger puede ayudar a esclarecer 
el funcionamiento de las categorías de la fenomenología marioniana.

En este artículo intentaré demostrar el alcance de esta hipótesis a partir 
de un análisis del modo en que Marion se apropia heideggerianamente 

2  En Die Philosophie als strenge Wissenschaft, Husserl sostiene que hay un 
“radicalismo [Radikalismus] que es propio de la esencia de la auténtica ciencia 
filosófica” y que consiste en no aceptar “nada preconcebido, no admitiendo como 
comienzo nada tradicional, no dejándonos cegar por ningún nombre, por grande 
que sea y más aún, buscando los principios, entregándonos voluntariamente a 
los problemas mismos y a las exigencias provenientes de ellos” (Hua XXV: 60). 
Las palabras de Heidegger constituyen su lectura de este texto husserliano.



38 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

de los motivos husserlianos de la “ciencia rigurosa” (strenge Wissenschaft) 
y la “filosofía primera” (erste Philosophie). Examinando estas operaciones 
marionianas será posible dar cuenta de cierta dimensión crítica de su 
fenomenología.

A tal fin, en un primer apartado me detendré en las nociones de 
“ciencia rigurosa” y “filosofía primera” tal como son presentadas por 
Husserl, y en la posición de Marion ante la idea de rigor científico y 
de prioridad de la filosofía. En un segundo apartado, presentaré las 
nociones heideggerianas de “ciencia originaria preteorética”, “ciencia 
del origen” y “rigor”, estableciendo un paralelo entre el modo de 
concebir la primacía de la filosofía por parte del joven Heidegger y la 
concepción marioniana de la “filosofía primera” como “filosofía última”. 
Finalmente, extraeré algunas conclusiones en torno a la función crítica 
de la filosofía.

2. Husserl y Marion

2.1. “Ciencia rigurosa”

Ciertamente, la propuesta marioniana conserva varios rasgos que 
son propios de la concepción husserliana de la fenomenología. Además 
de sostener la importancia decisiva de la operación metodológica 
de la reducción y la distinción entre la actitud natural y la actitud 
fenomenológica, Marion entiende que la fenomenología opera como 
una “ciencia rigurosa” y debe erigirse en una “filosofía primera”. Ambas 
ideas se encuentran relacionadas, pues Husserl considera:

En cuanto ego que medito a la manera cartesiana, guiado 
por la idea de una filosofía que sea una ciencia universal 
fundamentada con absoluto rigor y cuya posibilidad 
he supuesto por vía de ensayo, resulta evidente para 
mí, después de las últimas consideraciones, que tengo 
que desarrollar ante todo una fenomenología eidética pura, 
y que en ella sola se lleva o puede llevarse a cabo por 
primera vez la realización de una filosofía, de una 
“filosofía primera” (Hua I: 106).3 

3  En las Pariser Vorträge, puede leerse: “la configuración sistemática de 
la fenomenología apriorística contiene en sí como ramas a todas las ciencias 



39La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La fenomenología puede alcanzar el estatuto de “filosofía primera” 
si opera como una “ciencia universal fundamentada con absoluto rigor”. 

Esta idea del rigor científico como una nota definitoria de la filosofía 
acompañará al pensamiento de Husserl desde la publicación de Die 
Philosophie als strenge Wissenschaft en 1911. Allí Husserl sostiene que la 
fenomenología debe asumir el proyecto más propio de la filosofía, que 
consiste en constituirse en una ciencia anterior y fundadora de toda otra 
ciencia, pues “…los intereses más elevados de la cultura humana exigen 
el desarrollo de una filosofía rigurosamente humana” (Hua XXV: 7). 
La filosofía como ciencia rigurosa puede cumplir la función de guía al 
integrar la rigurosidad teórica de la ciencia con las demandas éticas de 
la práctica.4 La cientificidad de la fenomenología es más rigurosa que 
la de cualquier otra ciencia u otro proyecto de filosofía científica, pues 
constituye una “ciencia de lo radical” (Wissenschaft vom Radikalen), una 
ciencia radical en su proceder, que procura “principios absolutamente 
claros” (absolut klaren Anfänge) y sigue el método que dicta el sentido de 
sus “problemas” (Probleme) y de las “cosas” (Sachen) (Hua XXV: 61).

Marion sostiene en Étant donné que la fenomenología opera como 
una “ciencia rigurosa” (science rigoureuse) al decidir su proyecto, su 
campo y su método, asumiendo la iniciativa del modo más originario 
posible (aunque ésta consista en la incitativa de perder la iniciativa) 
(1998: 15). Sin embargo, en sus obras posteriores, Marion abandona esta 
idea de “ciencia rigurosa” e, incluso, la critica. 

En Certitudes négatives, Marion destaca que sólo una fenomenología 
que trabaje con objetos puede aspirar a satisfacer las exigencias de una 
“ciencia rigurosa”, a través de ideas claras y distintas (2010b: 248). En 
las entrevistas recogidas en La rigueur des choses, cuando Dan Arbib 
le pregunta por la relación entre metafísica y fenomenología, Marion 
afirma:

apriorísticas en fundamentación absoluta. Ella cumple la idea de una ontología 
universal, a la vez formal y material (de una filosofía primera), o, lo que viene a ser 
lo mismo, de una completa doctrina de la ciencia, radicalmente fundamentada” 
(Hua I: 193).

4  “Desde sus primeros comienzos, la filosofía pretendió ser una ciencia 
rigurosa, más aún, la ciencia que satisfaga las necesidades teóricas más 
profundas y haga posible, desde el punto de vista ético-religioso una vida regida 
por normas puramente racionales” (Hua XXV: 5).



40 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Yo siempre sostuve que la fenomenología no podía 
salir de la metafísica como se cruza una frontera o se 
evade de una prisión. La fenomenología husserliana 
nace en un clima totalmente metafísico y al interior 
de un debate sobre la teoría del objeto y su extensión, 
sobre la ampliación del campo de la lógica formal, 
sobre el cumplimiento del ideal de una ciencia rigurosa 
en filosofía, sobre la reanudación del sueño del joven 
Descartes, el de una mathesis universalis. Se trata aquí de 
cuestiones propiamente metafísicas, pues el proyecto 
metafísico se cumple sólo en la modernidad: los 
antiguos y los medievales, que ignoraban la objetidad, 
sólo la entrevieron (de ahí su interés). De ello resulta 
un esfuerzo difícil, heroico y apasionante, que conviene 
estudiar: cómo Husserl, empujado por la verdad misma 
–para retomar la fórmula de Aristóteles– pudo, poco a 
poco, gracias a la fenomenología, salir de sí mismo y de 
su punto de partida –la ciencia rigurosa en filosofía–, y 
cómo este esfuerzo fue continuado […] por Heidegger 
y sus seguidores (2012: 128).

El ideal de una “ciencia rigurosa” deviene ahora un rasgo metafísico, 
propio de una filosofía objetivante que hay que superar. Es más, Marion 
llega a oponer la “ciencia rigurosa” a la fenomenología.

Finalmente, en Reprise du donné, reflexionando sobre la operación de 
desmaterialización propia de la objetivación filosófica, Marion sostiene:

En cuanto a las repetidas tentativas de erigir a la 
filosofía en “ciencia rigurosa”, o incluso sólo en “teoría 
de las ciencias”, por más grandiosas que hayan sido 
a veces, todas han fracasado regularmente. Hay, 
sin duda, buenas razones […] En efecto, la filosofía 
desde Descartes y, quizás, desde Platón (pasando por 
encima del interdicto aristotélico que niega a la ciencia 
matemática el rango de ciencia primera) hasta Husserl 
y Carnap, no dejó de apoyarse sobre el privilegio de las 
matemáticas –la desmaterialización– para establecer su 
paradigma de toda ciencia cierta (2016: 164-165). 



41La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La certeza, que permite erigir a la filosofía como ciencia rigurosa, 
se alcanza siguiendo el paradigma de desmaterialización de las 
matemáticas. Según Marion, la certeza, que permite una adecuación 
entre la intención y la intuición, se logra sólo respecto de fenómenos 
pobres en intuición, fenómenos desmaterializados.

2.2. “Filosofía primera”

Por supuesto, la crítica a la “ciencia rigurosa” entendida como una 
concepción objetivante y desmaterializante no implica que se abandone 
el proyecto de situar a la filosofía como un saber previo y fundante 
respecto de todos los demás saberes. Esta nota va a caracterizar al 
proyecto marioniano durante todo su desarrollo. La aceptación del 
mandato husserliano de radicalización, de búsqueda de un comienzo 
absolutamente claro y autoevidente, es una de las características propias 
de la obra marioniana y de buena parte de la nouvelle phénoménologie. 
La fenomenología, en los tiempos del fin de la metafísica, está llamada 
a realizar una “nueva fundación” (Neubegründung) –en palabras de 
Husserl (Hua XXV: 7)–, está llamada a establecer un “nuevo comienzo” 
(nouveau commencement) –en palabras de Marion (1989: 7)–, y esta 
refundación implica situar a la filosofía en el lugar del saber originario. 

En Ideen I, Husserl presenta la fenomenología como una “filosofía 
primera”: 

la fenomenología tiene por esencia que aspirar a ser 
la filosofía “primera” y a ofrecer los medios a toda 
crítica de la razón que se deba hacer; y que, por ende, 
requiere el prescindir lo más completamente posible de 
supuestos y el poseer una absoluta evidencia intelectual 
en la reflexión sobre sí misma.  Su esencia propia es 
encarnar la más completa claridad sobre su propia 
esencia y, por ende, sobre los principios de su método 
(Hua III/1: 136). 

La fenomenología como “filosofía primera” debe constituirse en un 
saber sin supuestos, que parta de la “absoluta evidencia intelectual en la 
reflexión sobre sí misma”. En el curso dictado el semestre de invierno de 
1923/1924, titulado Erste Philosophie (filosofía primera), Husserl aclara: 

Debo anticipar que el desiderátum de una filosofía 
primera de ninguna manera se ha cumplido todavía 



42 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

en alguno de los sistemas filosóficos tradicionales, 
es decir, no se ha cumplido como auténtica ciencia 
necesariamente racional […] Sólo de una rigurosa 
filosofía primera [strenge erste Philosophie] puede 
surgir una rigurosa filosofía [strenge Philosophie], una 
philosophia perennis, en constante devenir ciertamente, 
en cuanto a la esencia de toda ciencia pertenece la 
infinitud, pero en todo caso, en la forma esencial de lo 
definitivo (Hua VII: 5-6).

En Cartesianische Meditationen, Husserl aclara que no debe 
confundirse la idea de “filosofía primera” con la metafísica en el 
sentido habitual, ella no cae en los “delirios especulativos” (spekulative 
Überschwenglichkeiten) de las “aventuras metafísicas” (metaphysische 
Abenteuer), pues la fenomenología es de “índole puramente intuitiva, 
concreta y apodíctica” (Hua I: 166).

En el primer capítulo de De surcroît Marion analiza la idea de 
“filosofía primera”.

No hay que sorprenderse, pues la pretensión de una 
“filosofía primera”, la decisión de su identidad y de 
su establecimiento no es facultativa ni excéntrica a la 
filosofía tomada como tal. Efectivamente, la filosofía 
se mantiene como un saber simplemente posible solo 
si permanece útil, y por tanto, si parece irremplazable 
como tal por ninguna ciencia (o, si pretende la función 
de ciencia, por ninguna otra ciencia) (2010a: 1). 

Pero, ¿para qué puede ser útil la filosofía en nuestra actualidad? 
Con buen tino, Marion advierte que el modelo antiguo, que atribuía a la 
filosofía la función de investigar los “principios” y los “fundamentos” 
de las ciencias, parece caduco en los tiempos del “fin de la metafísica” 
(2010a: 1). La cuestión es compleja, pues cabe preguntarse si hay aún 
algún ámbito propio de la filosofía. Según Marion, la filosofía actual 
parece dudarlo al definirse como un saber supeditado a la ciencia 
(epistemología) o como mera investigación del modo correcto de usar 
el lenguaje (filosofía analítica) (2010a: 2). Es más, en los tiempos del 
“fin de la metafísica”, según Marion, las ciencias ya no requieren ni 
“fundamentos” ni “principios”. Si el método, es decir, la técnica asegura 
resultados que intervengan en la realidad efectiva, la ciencia actual ya 



43La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

no necesita interesarse por concebir la posibilidad de fundarse en una 
verdad absoluta (2010a: 2-3). 

En este escenario, Marion entiende que 

deviene vital para la filosofía mantener, incluso en la 
actualidad, una reivindicación de la primacía o, al 
menos, de un cierto tipo de primacía en su definición 
misma, a falta de la cual desaparecería, no solamente 
como “filosofía primera” en relación a otras ciencias que 
no han cesado de perseguir esta pretensión (la física en 
los dos últimos siglos, la biología en la actualidad), sino 
simplemente como filosofía. La filosofía sólo permanece 
conforme a su esencia si pretende, por esencia, el rango 
de “filosofía primera”. Pues una filosofía segunda o 
deviene una ciencia regional […] o, antes bien, pierde 
simplemente hasta su rango de filosofía (2010a: 3).

La exigencia de concebir a la filosofía y, en particular, a la 
fenomenología (que “asume, en nuestro siglo, la función misma de la 
filosofía” (Marion, 1989: 7)) como “filosofía primera” responde a una 
necesidad de existencia misma. “No podemos reprochar a la filosofía 
reivindicar, del modo que sea, incluso de modo desesperado, la 
primacía sin la cual desaparecería como tal” (Marion, 2010a: 3). Por lo 
tanto, la pregunta adecuada no es la que puede plantearse respecto de 
la legitimidad de la pretensión de ser “filosofía primera”. La pregunta 
pertinente, según Marion, es mucho más simple:

La filosofía ¿dispone de un ámbito y de operaciones 
que, por un lado, le sean absolutamente propias […] y 
que, por otro lado, se impongan como la condición de 
posibilidad de todos los otros saberes? (2010a: 3-4)

A continuación, Marion analiza el tipo de primacía que invocan 
diversas figuras históricas de la “filosofía primera”. En primer lugar, 
se detiene en la próte philosophía aristotélica y descarta la posibilidad de 
justificar la “filosofía primera” en la noción de ousía.5 En segundo lugar, 

5  “Concluimos, por tanto, que la justificación de la ‘filosofía primera’ por 
medio de la atención a la ousía parece frágil, no solamente porque ella pretende 
tratar sobre una instancia inmóvil y separada (divina), que permanece hipotética 



44 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

examina la propuesta de Tomás de Aquino y la desestima también, pues 
entiende que no es posible fundar una “filosofía primera” en la noción 
de causa.6 

En tercer lugar, Marion analiza las concepciones de Descartes y 
Kant. Para la modernidad, la primacía ya no se define a partir de ciertas 
ousíai o aitíai ónticamente privilegiadas, sino afirmando la anterioridad 
noética, afirmando la prioridad del conocimiento. Esta nueva primacía, 
fundada sobre la instancia noética, implica sin más la primacía del 
Yo. Marion se pregunta entonces si acaso es posible que el Yo pueda 
fundarse a sí mismo de manera suficientemente radical para asegurar en 
él la primacía de la “filosofía primera” (2010a: 13). Ésta es, precisamente, 
la pregunta que la filosofía no ha dejado de hacerse desde los comienzos 
de la modernidad. Luego de un examen de los argumentos que ponen 
en cuestión la operatividad del yo trascendental y la posibilidad de la 
primacía del Yo, Marion concluye que ninguno de los tipos de primacía 
que ofrece la metafísica (la de la ousía, la de la causa o la noética) es 
el adecuado para sostener la primacía de la filosofía en la actualidad 
(2010a: 16).

Finalmente, Marion se detiene en la cuestión de una “filosofía 
primera” en la fenomenología. En Erste Philosophie, Husserl sostiene 
que la fenomenología trascendental lleva a cabo la primera “irrupción” 
(Durchbruch) hacia la “filosofía primera”, pero se trata de una 
aproximación inicial que debe ser completada (Hua VII: 6). Sin embargo, 
el retomar la idea de “filosofía primera” ¿no implica caer en las aporías 
metafísicas propias de esta idea? Según Marion, para entender el sentido 
fenomenológico de la “filosofía primera” –que comienza a desplegarse 
con Husserl y que se realiza en la fenomenología de la donación– es 
necesario primero advertir que la fenomenología escapa a la metafísica. 
Lo que está en juego no es poco, pues Marion entiende que

intentar aclarar el sentido y el alcance de otra acepción 
de la “filosofía primera”, asignable a la fenomenología, 

incluso para Aristóteles, sino simplemente porque ella admite que tal instancia 
pueda, como tal (como simplemente ousía), definirse y entenderse, aunque ella 
no lo logre. Por tanto, la ousía no puede garantizar ni calificar una primacía para 
la filosofía” (2010a: 7).

6  “…la causa ya no permite asegurar ningún tipo de primacía desde que 
se ha demostrado la posibilidad de invertir la prioridad entre la causa (que 
‘explica’) y el efecto (que sólo ‘prueba’)” (2010a: 9-10).



45La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

no la lleva a conformarse con lo que quiere superar, sino 
a intentar una experiencia crucial sobre el tipo y el modo 
de su primacía, para establecer si y en qué condiciones 
drásticas merece el título que reclama, cumple lo que 
promete: nada menos que recomenzar la filosofía en los 
tiempos del nihilismo (2010a: 18-19).

Marion sostiene que la fenomenología es la encargada de continuar 
la tarea filosófica en los tiempos del fin de la metafísica: “…luego de que 
Nietzsche llevó a su término y a su cumplimiento todas las posibilidades 
–aun inadvertidas– de la metafísica, la fenomenología, más que toda otra 
iniciativa teórica, ha emprendido un nuevo comienzo” (1989: 7). La nueva 
vía fenomenológica, según Marion, intenta desplegar una pregunta que 
el propio Nietzsche también había vislumbrado: “¿Puede la donación 
en presencia de cada cosa cumplirse sin ninguna condición ni reserva?” 
(1989: 7). Al comprender la importancia decisiva de esta cuestión, la 
fenomenología lleva a la filosofía hacia un pensamiento postmetafísico. 
“Al comenzar a liberar la presencia de toda condición y cuestión previa 
para recibir lo que se da tal como se da, la fenomenología intenta, pues, 
consumar la metafísica y, de manera indisoluble, ponerle fin” (1989: 8). 
Esta ruptura con la metafísica –que siempre se presenta como algo “a 
reconquistar y a consolidar” (Marion, 2010a: 18)– puede comprenderse, 
según Marion, a través de un recorrido en cuatro etapas, que tiene por 
finalidad explicitar el alcance de la donación como principio último de la 
fenomenología. Marion entiende que, primero, conviene determinar el 
principio de la fenomenología. Luego, corresponde exponer la relación 
de la donación con la reducción. En tercer lugar, contestar algunas 
objeciones respecto de la inteligibilidad de la donación. Y finalmente, 
asegurar la primacía a través del nuevo ámbito de la donación.

(1) Marion comenta rápidamente las insuficiencias de los tres 
principios de la fenomenología que pueden encontrarse en Husserl 
(“a tanto aparecer, tanto ser”; “¡A las cosas mismas!” y el “principio de 
todos los principios”) y presenta su propio principio: “a tanta reducción, 
tanta donación” (2010a: 19-22).7 Este principio, que –según Marion–

7  Marion ya había hecho una exposición detenida de los principios de la 
fenomenología en Étant donné (1998: 13-31).



46 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

puede encontrarse también en el propio Husserl,8 tiene la ventaja de 
relacionar la operación metodológica fundamental de la fenomenología 
(la reducción) con la instancia última de la donación y, de este modo, 
permitir una lectura correcta del sentido de los tres principios anteriores.

(2) El principio marioniano establece una suerte de imbricación 
entre reducción y donación. La donación debe estar controlada por la 
reducción porque sólo la reducción da el fenómeno en tanto tal, sólo 
la reducción purifica en él toda apariencia para dejarlo aparecer como 
dado. “La reducción elimina del curso del aparecer todo lo que no se da 
sin reservas” (2010a: 23). Según Marion, si la reducción es llevada a cabo 
correctamente no puede dudarse de su resultado: ella nos da la certeza 
de que la donación da lo dado (2010a: 23). Y esta certeza no concierne 
–como en Descartes– sólo al ego, sino a todo un mundo, pues ella no se 
apoya sólo en el pensamiento, sino en lo dado tal como se da. En este 
sentido, Marion dice que la fenomenología “universaliza el resultado 
cartesiano” (2010a: 24). Y, asimismo, la donación se universaliza pues no 
admite excepción: todo lo que aparece se da. 

La donación no se suspende jamás, incluso si y 
precisamente porque ella admite una cantidad 
indefinida de grados. Lo repito una vez más: puede 
haber grados indefinidos de donación, pero no 
excepción. La donación se erige, por tanto, por su 
certeza y su universalidad de principio, en principio 
incondicionado. Por lo tanto, puede haber una “filosofía 
primera”, según la fenomenología (2010a: 27).

8  Marion cita estos dos pasajes de Die Idee der Phänomenologie: “Sólo por 
medio de una reducción, a la que queremos llamar ya reducción fenomenológica, 
conquisto una donación [Gegebenheit] absoluta, que ya no presenta nada 
trascendente” (Hua II: 44). “La donación de un fenómeno reducido en cuanto tal es una 
donación [Gegebenheit] absoluta e indudable” (50). Si bien el análisis crítico de esta 
cuestión excede el interés de este artículo, cabe señalar que Marion ha recibido 
críticas respecto de la pertinencia de traducir el término Gegebenheit por donation. 
Cfr. particularmente Benoist, 1994: 99; Janicaud, 1998: 204-213; Grondin, 1999: 
552-554 y Ricard, 2001: 89. En De surcroît, Marion responde brevemente a estas 
objeciones. Cfr. 2010a: 29-30.



47La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La donación, según Marion, es, pues, por su certeza y universalidad, 
el principio incondicionado en el cual puede fundarse la primacía de la 
filosofía.

(3) Marion insiste en que la donación como principio incondicionado 
no debe malinterpretarse. La fenomenología marioniana no busca 
reintroducir una primacía de tipo metafísico basada en una causa (2010a: 
28). Marion responde sucintamente a algunas objeciones planteadas a su 
fenomenología de la donación, dejando en claro que

la donación no indica tanto aquí el origen de lo 
dado como su estatuto fenomenológico. Mejor aún, 
frecuentemente, la donación caracteriza a lo dado 
como desprovisto de causa, de origen y de antecedente 
identificable (2010a: 30).

La donación no somete a lo dado, sino, por el contrario, lo libera de 
toda condición trascendental dando cuenta de que aparece como dado.

(4) Marion concluye que este recorrido permite advertir por qué 
sólo la donación puede reestablecer la “filosofía primera”. El cuarto 
principio de la fenomenología logra alcanzar su cometido, logra superar 
el planteo metafísico e instaurar el “nuevo comienzo” al otorgar la 
iniciativa a los fenómenos mismos. La “filosofía primera” ya no opera 
fijando un principio primero a priori, ni imponiendo la anterioridad 
de un yo trascendental, sino entregando la prioridad a los fenómenos 
(2010a: 30). En este sentido el cuarto principio es el “principio último” 
(dernier principe), pues sólo toma la iniciativa de entregar la iniciativa 
a los fenómenos (2010a: 31): “el último porque después de él no se 
encuentra ningún otro, pero sobre todo el último porque no precede al 
fenómeno, sino que lo sigue otorgándole la prioridad” (2010a: 31). La 
fenomenología como “filosofía primera” es, pues, en rigor, una “filosofía 
última” (32).

3. El joven Heidegger
Marion retoma las ideas de rigurosidad y primacía reconfigurándolas 

radicalmente. Sin embargo, no es exacto considerar que el intento de 
instaurar a la fenomenología en el lugar de una “ciencia rigurosa” o 
de una “filosofía primera” es un rasgo exclusivo de la fenomenología 
husserliana. También para el joven Heidegger es necesario emprender 
la tarea de una “nueva fundación radical” (radikale Neufundierung) de la 



48 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

filosofía (GA 59: 8). Y a tal fin, siguiendo a Husserl, en el curso dictado 
durante el Kriegsnotsemester, Heidegger habla de la fenomenología como 
una “ciencia preteorética originaria” (vortheoritische Urwissenschaft), y en 
el curso de invierno de 1919/1920, la presenta como una “ciencia del 
origen de la vida en sí” (Ursprungswissenschaft vom Leben an sich).

Ciertamente, la idea de una ciencia originaria y rigurosa no está 
ausente en la fenomenología heideggeriana temprana. No obstante, 
para Heidegger también es fundamental revisar el tipo de primacía 
y de cientificidad que se le asigna a la filosofía. Como bien destaca 
Ramón Rodríguez, Heidegger siempre fue crítico del “ideal racionalista 
de ciencia”, de la “visión de la ciencia como un corpus de verdades 
eternas”,9 como un ámbito de “claridades absolutas”, al que conduce 
el pensamiento de Husserl. Sin embargo, según Rodríguez, hay tres 
motivos provenientes de la idea husserliana de filosofía como ciencia 
rigurosa que se registran como constantes en el primer Heidegger: 1) la 
independencia absoluta de la filosofía respecto de las demás ciencias, 
2) la negativa a considerar que la tarea de la filosofía sea proponer una 
Weltanschauung, 3) la idea de ciencia originaria (Rodríguez, 1997: 19-
20). Efectivamente, Heidegger concibe su proyecto como el despliegue 
de una ciencia filosófica, independiente a todas las demás ciencias –y 
que no debe ser entendida como Weltanschauung–  pues se trata de una 
ciencia rigurosa y originaria. Rodríguez acierta en señalar estos motivos, 
pero es importante no perder de vista que éstos son sometidos a una 
transformación radical. 

1 y 3) Desde la „Vorbetrachtung“ del curso dictado en el semestre de 
emergencia de guerra de 1919, siguiendo los lineamientos de la crítica 
husserliana, Heidegger propone un particular ideal de ciencia: 

La idea científica que se persigue es de tal naturaleza 
que, una vez que alcancemos una posición metodológica 
realmente auténtica, nos vemos obligados a salir y 
dar un paso más allá de nosotros mismos para volver 
metodológicamente sobre aquella esfera que siempre 
permanece extraña a la problemática más propia de la 
ciencia que se pretende fundar (GA 56/57: 3).

9  Dice Husserl en Die Philosophie als strenge Wissenschaft: “La ciencia es un 
título para valores absolutos, intemporales [absolute, zeitlose Werte]” (Hua XXV: 
52).



49La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Se trata pues de ganar el acceso a la esfera auténticamente científica 
que es ignorada por la idea de ciencia imperante (naturalista, positivista, 
neokantiana), pero esta crítica no se formula desde una “concepción del 
mundo” (Weltanschauung) “espiritualista” anticientífica, sino más bien 
en pos de la verdadera cientificidad: una cientificidad que no imponga 
su metodología “desde arriba”, sino que surja de las cosas mismas, es 
decir, del origen. En el curso del semestre de invierno de 1919/1920 
Heidegger dice respecto de la fenomenología:

No le está permitido dejarse imponer su problemática y 
metodología científicas originarias [urwissenschaftlichen 
Problematik und Methodik] desde afuera, desde algo 
ajeno a ella, desde las ciencias particulares, sino que 
deben surgir del origen mismo [Ursprung selbst], surgir 
desde el origen mediante una generación originaria 
[ursprüngliche Erzeugung], una confirmación que 
debe ser continuamente renovada y un cumplimiento 
evidente de la tendencia (GA 58: 2-3).

En este sentido, la fenomenología debe ser una ciencia originaria, 
una ciencia que tome su cientificidad del origen mismo. En el curso del 
Kriegsnotsemester, Heidegger califica de “pecado mortal” (Todsünde) la 
actitud metodológica que consiste en importar un método externo, un 
método que no se origine en el origen mismo, pues esto implica hacer de 
la filosofía un mero “punto de vista” (Standpunkt). 

Para nuestro problema, la actitud fundamental de la 
fenomenología apunta en una dirección decisiva: no 
construir un método desde afuera o desde arriba, 
no idear un nuevo camino teorético por medio de 
reflexiones dialécticas. Dado que la fenomenología 
se basta a sí misma y por medio de sí misma, toda 
asunción de un punto de vista es un pecado contra su 
espíritu más propio. Y sería pecado mortal pensar que ella 
misma es un punto de vista [Standpunkt] (GA 56/57: 110).

El “punto de vista” impone una perspectiva externa, que no surge 
de las cosas mismas, y que tiene un carácter teórico. A diferencia de 
Husserl, Heidegger entiende que el camino metodológico originario no 



50 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

puede ser teorético, pues la esfera originaria es preteorética.10 Se trata de 
lograr un acceso, de encontrar el “camino de vuelta a los motivos más 
originarios de la vida [ursprünglichste Motiven des Lebens], que ya no son 
teórico-científicos” (GA 58: 3). 

Heidegger es consciente de que el ámbito del origen no está dado 
de antemano y debe ser ganado metodológicamente. “El ámbito del 
origen sólo es accesible para el método radicalmente científico, no es en 
general objeto de otros modos de captación vivencial” (GA 58: 27). Es 
fundamental, pues, una reflexión sobre el método, una radicalización del 
modo de operar de la fenomenología. Por este motivo, el joven Heidegger 
–como Marion (o, mejor dicho, Marion como Heidegger)– también 
entiende que es necesario comenzar revisando el principio mismo de 
la fenomenología. En el § 20 del curso del semestre de emergencia de 
guerra, Heidegger cita el principio del § 24 de Ideen I y sostiene que 
lo que se mienta con la idea de un “principio de todos los principios” 
es un “principio” que debe ser entendido como algo que precede a los 
principios mismos, que precede a la esfera de los principios. Este es el 
sentido en que “ninguna teoría imaginable puede hacernos errar”, pues 
se trata de un principio que no pertenece a la esfera teorética, sino que la 
excede y la precede en tanto toda postura teorética es derivada en relación 
a él. En este sentido, la filosofía es la ciencia originaria, independiente 
y fundante respecto de las demás ciencias que tiene carácter derivado 
(GA 58: 3-4). La ciencia originaria preteorética ostenta la primacía frente 
a todas las demás ciencias, derivadas y teoréticas. 

En el curso de 1919/1920, la fenomenología, entendida como 
“ciencia del origen de la vida” (Ursprungswissenschaft vom Leben), es 
definida como “la ciencia más radical y rigurosa” (radikalste und strenge 
Wissenschaft). En primer lugar, cabe detenerse en la reformulación del 
concepto de rigurosidad. El rigor más extremo ya no depende de una 
actitud teórica: 

El “rigor” [Strenge] de la cientificidad cultivada en la 
fenomenología cobra sentido a partir de esta actitud 
fundamental [la actitud preteorética, la actitud 

10  Siguiendo la indicación de Jesús Adrián Escudero, traduzco theoretisch 
y vortheoretisch por “teorético” y “preteorético” para enfatizar el carácter 
problemático que Heidegger encuentra en la actitud teórica (Escudero, 2005: 
148).



51La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

originaria del vivir y de la vida] y no se puede comparar 
con el “rigor” de las ciencias derivadas y no originarias 
(GA 56/57: 110).  

La filosofía gana su rigor –que es “más originario [ursprünglicher] 
que todo rigor científico” (GA 59: 174)– cuando logra un acceso a la 
esfera preteorética. No se trata ya de asumir ninguna actitud teórica 
objetivante, sino, por el contrario, de alcanzar una rigurosidad capaz de 
operar como

una explicación que va más allá de todo rigor científico 
para exaltar el ser preocupado [Bekümmertsein] en su 
constante renovación en la facticidad de la existencia 
[Faktizität des Daseins] y para volver, en definitiva, 
insegura a la existencia presente [aktuelles Dasein] (GA 
59: 174).

En segundo lugar, es interesante advertir que Heidegger señala 
el mismo problema que Marion. En este mismo parágrafo, el joven 
Heidegger se pregunta si corresponde hablar de “ciencia” cuando 
el procedimiento propio de la ciencia es el de la “desvivificación 
objetivante” (objektivierende Entlebung). Como la fenomenología de 
la donación, el proyecto fenomenológico del joven Heidegger se 
caracteriza por constituir un intento de captación del acontecer mismo 
del fenómeno en sus propios términos, sin poner en práctica una 
operación de objetivación. Dice Heidegger, la ciencia del origen:

No se orienta a la vida fáctica y a sus contenidos 
[Gehalte] como tales, y no pretende, por tanto, 
expresarlos científicamente en el sentido de su genuina 
y teórica exposición y objetivación. […] La vida debe 
ser comprendida al modo de la ciencia del origen como 
emergiendo del origen [aus dem Ursprung entspringend] 
(GA 58: 82).

Heidegger opone a una concepción objetivada de la vida, la idea de 
la captación de su “emerger del origen”, de su acontecer. En el curso 
Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem, Heidegger 
distingue dos tipos de comportamientos posibles: en primer lugar, el 
comportamiento teorético que considera que lo que está en juego en la 
intuición es un proceso (Vor-gang) de objetivación. El “yo” procura una 



52 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

observación neutral,11 que se caracteriza por constituir una desvivificación 
(Entlebung) de la vivencia, una designificación (Entdeutung) de su 
carácter significativo y una deshistorización (Entgeschichtligung) del 
yo histórico (GA 56/57: 89). En segundo lugar, el acontecer apropiador 
(Ereignis)12 como comportamiento que involucra al “yo”:

La vivencia no desfila ante mí como un objeto o como 
una cosa que yo coloco ahí, sino que yo mismo me la 
a-propio [er-eigne], y ella se a-propia de sí misma según 
su esencia [es er-eignet sich seinem Wesen nach] (GA 56/57: 
75).

Se trata, en este caso, de evitar un “proceso” (Vor-gang) teórico 
objetivador que acceda a la vivencia “desde afuera”, para involucrarse 
en primera persona con la vivencia en el acto mismo de vivirla. De este 
modo, el acontecer apropiador hace posible el acceso a la vivencia tal 
como ella se manifiesta, sin tergiversarla en una asignación a una esfera 
objetiva.

De un modo similar al heideggeriano, Marion también propone 
una contraposición entre el objeto y el acontecimiento. Un fenómeno 
se manifestará como objeto si es constituido por un sujeto o como 
acontecimiento si se renuncia a su constitución (2010b: 269-280).13

11  “Al acontecer objetivado, al acontecer como algo objetivo y conocido, lo 
designamos como proceso [Vor-gang]; este acontecer pasa simplemente delante 
de mi yo cognoscente y establece con ese yo sólo una relación cognoscitiva, de 
manera que esta depauperada referencia al yo queda reducida a un mínimo 
de vivencia. […] En el comportamiento teorético me dirijo hacia algo, pero 
yo no vivo (en cuanto yo histórico) en contacto con este o con aquel elemento 
mundano” (GA 56/57: 74).

12  Si bien, no opto por traducir Ereignis simplemente como “apropiación”, 
como sugiere Jesús Adrián Escudero, pues considero que de esta manera se 
destaca un matiz subjetivo que ya no está presente en el acercamiento preteorético, 
entiendo que es pertinente su nota aclaratoria: “En estas lecciones Ereignis se 
utiliza para llamar la atención sobre la peculiar forma de ser de la vida humana, 
que, a diferencia de la forma epistemológica propia de los procesos cognitivos 
(Vorgang), no consiste en objetivar y describir las vivencias, sino en sumergirse, 
comprender y apropiarse de la corriente significativa en la que de hecho estamos 
inmersos. El prefijo er-, presente en las expresiones Ereignis y Erlebnis, apunta al 
estadio inicial o primario del que nacen la vida y las vivencias” (2005: 152-153). 

13  Volveré sobre esta cuestión en el último apartado.



53La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

2) Finalmente, el motivo de la crítica heideggeriana a las 
Weltanschauungen también difiere del husserliano. Heidegger critica 
la idea de filosofía como “concepción del mundo” no tanto por miedo 
a un relativismo historicista, sino porque ésta asume una posición 
determinada e inmóvil, regional, que le impide un acceso a la esfera 
originaria.  En los apuntes tomados por Franz Josef Brecht del curso 
dictado en el Kriegsnotsemester se encuentra una definición elocuente al 
respecto: 

Objetivo de la fenomenología: investigación de la 
vida en sí misma. […] La filosofía fenomenológica 
y la concepción del mundo son opuestas. La 
concepción del mundo: es inmovilización. La vida 
[…] es objetivada e inmovilizada en un determinado 
momento. […] La fenomenología nunca está cerrada, 
sino provisionalmente, ella siempre se sumerge en lo 
provisional [das Vorläufige] (Heidegger, 1996: 12-13).

Asimismo, en el curso de 1927, Grundprobleme der Phänomenologie, 
Heidegger caracteriza a la auténtica filosofía como ciencia ontológica y 
a las Weltanschauungen como ciencias ónticas.

Para concluir, cabe aclarar que si bien Heidegger no utiliza la 
expresión erste Philosophie, está claro que la “ciencia ontológica” 
(ontologische Wissenschaft) ostenta una primacía por sobre todas las 
ciencias ónticas. Basta con recordar el carácter “correctivo” que tiene la 
filosofía como ciencia ontológica respecto de la teología en tanto ciencia 
óntica en la conferencia „Phänomenologie und Theologie“ de 1927. En 
ese texto, la teología se subordina a la filosofía. “La fe no necesita de la 
filosofía, pero sí la ciencia de la fe en cuanto ciencia positiva” (GA 9: 61). 
La filosofía cumple la función de “correctivo ontológico” (ontologische 
Korrektiv) del contenido óntico de la teología. Y si bien Heidegger destaca 
que esto no debe ser considerado como una subordinación de la teología 
a la filosofía, pues esta última sólo indica formalmente los conceptos 
teológicos fundamentales pero no se constituye en fundamento de ellos 
(GA 9: 64-65), esta competencia de la filosofía señala una primacía que 
bien puede entenderse en el sentido de una “filosofía primera”.



54 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

4. La dimensión crítica de la “filosofía última”
Como puede observarse, las ideas de rigurosidad científica y 

primacía filosófica aplicadas a la fenomenología, si bien tienen un origen 
husserliano, encuentran en la propuesta filosófica del joven Heidegger 
el modelo más adecuado para entender el modo en que Marion las 
despliega. Como bien destaca George Kovacs, la ciencia originaria 
preteorética heideggeriana no mienta “un conjunto de enseñanzas, sino 
una manera de conocer, no es el contenido de una nueva disciplina, 
sino un método de develamiento, una búsqueda de la ‘cosa’ de la 
filosofía” (1994: 96). La ciencia primera heideggeriana, al igual que la 
fenomenología como “filosofía última” en Marion, no busca erigirse 
como una mathesis universalis que permitiría igualar toda manifestación 
de los fenómenos, sino que procura operar como la previsión que 
prohíbe toda previsión, la herramienta que impide toda objetivación o 
igualación prevista a priori de la aparición fenoménica. 

En este sentido, la defensa marioniana de la idea de la primacía de 
la filosofía tiene un sentido crítico fundamental. Si Emmanuel Falque 
sostiene que Étant donné constituye una auténtica inversión de la Crítica 
de la razón pura (Falque, 2003: 52), habría que agregar que Marion propone 
una crítica radical de la crítica, una crítica a toda filosofía que intente 
establecer a priori las condiciones de posibilidad de la experiencia y de 
los objetos de la experiencia. La noción de “fenómeno saturado”, que 
opera como paradigma de toda fenomenicidad (Marion, 1998: 316), se 
erige en categoría crítica decisiva. En Étant donné, Marion propone una 
tópica compuesta por tres tipos de fenómenos: 

(1) El primer tipo es el de los “fenómenos pobres”. Se trata de 
fenómenos que requieren sólo una intuición formal (matemáticas) o una 
intuición categorial (lógica). A estos fenómenos les basta para darse con 
la mera inteligibilidad de su concepto. Estos son los casos que, gracias a 
su déficit de intuición, la metafísica convierte en paradigmas de certeza 
epistémica abstracta (Marion, 1998: 310-311).

(2) El segundo tipo es el de los “fenómenos de derecho común”. 
Estos fenómenos se manifiestan en tanto reciben cierto cumplimiento 
intuitivo, pero en ellos basta con una débil confirmación intuitiva del 
concepto para dar el fenómeno correspondiente si este se confirma 
repitiéndose regularmente. 



55La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

El caso paradigmático de fenómeno de derecho común es el “objeto 
técnico”. En estos casos, el concepto y la intención son el “plano”, 
“esquema” o “diseño” que permite un “‘mostrar por concepto’ […] que 
precede, determina y a veces anula la donación intuitiva” (1998: 312). 

(3) El tercer tipo es el de los “fenómenos saturados”, fenómenos 
en los que la intuición desborda la expectativa de la intención. Estos 
fenómenos aparecen cuando se despejan las dos condiciones que se 
impone a la mostración de los fenómenos (el horizonte y el Yo). 

Esta gradación, como bien destaca Christina Gschwandtner, 
desaparece a partir de Certitudes négatives cuando la “tópica del 
fenómeno” es reemplazada por una nueva tabla que distingue sólo dos 
tipos: objetos y acontecimientos.14 Los objetos son aquellos fenómenos 
que son constituidos y los acontecimientos aquellos en los que se 
renuncia a la constitución. En su última obra, Reprise du donné, Marion 
repite esta nueva clasificación (Marion, 2016: 147-189). Gschwandtner 
lamenta esta nueva alternativa binaria que reduce la complejidad de los 
modos de mostración de los fenómenos (2014: 8-9). Sin embargo, ¿cuál 
es el objetivo de este nuevo énfasis marioniano? ¿Por qué Marion opone 
de modo dramático el objeto al acontecimiento?

La contraposición entre objeto y acontecimiento devuelve la fuerza 
crítica a su propuesta filosófica. Como bien destaca en su libro de 2016, 
si la filosofía se limita a trabajar con objetos, sin advertir la dimensión 
acontecial, entonces ella pierde su lugar propio. Si la filosofía olvida 
que existe una decisión filosófica previa a la objetivación lograda a 
partir de las ciencias exactas, entonces –según Marion– ella comete 
un doble error. En primer lugar, de este modo, la filosofía da lugar a 

14  “De este modo, se dispone de una nueva tabla de fenómenos. Por un 
lado, los fenómenos del tipo del objeto, que comprenden los fenómenos pobres 
(formas lógicas, entidades matemáticas, etc.) y los fenómenos de derecho común 
(objetos de las ciencias de la “naturaleza”, objetos industriales, etc.). Por el otro, 
los fenómenos del tipo del acontecimiento, que comprenden los fenómenos 
saturados simples (el acontecimiento en sentido estricto, según la cantidad; el 
ídolo o el cuadro, según la cualidad; la carne, según la relación; y el ícono o 
rostro del otro según la modalidad), pero también los fenómenos de revelación 
(que combinan diversos fenómenos saturados, como el fenómeno erótico, los 
fenómenos de revelación, la Revelación, etc.). Esta tabla completa y complica 
la de Étant donné […], ligando saturación y acontecialidad: un fenómeno se 
muestra tanto más saturado cuando se da con una acontecialidad más grande” 
(2010: 301, n. 1).



56 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

su propia marginación deviniendo una mera comentadora tardía y 
“frecuentemente superficial o anecdótica” de la práctica científica de 
las ciencias exactas. Y, así, pierde su dominio propio y toda autoridad. 
En segundo lugar, al haber privilegiado el modelo matemático que 
desmaterializa, la filosofía misma es culpable de la reducción de todo 
tipo de saber al de las ciencias del objeto. Esta filosofía, que abandonó su 
función crítica, es responsable y debe dar explicaciones (2016: 164-165). 
Pero ¿por qué es relevante que la filosofía no “pierda su autoridad”? 
La respuesta es clara: la filosofía no puede limitarse a convalidar el 
statu quo, el ordenamiento objetivado fruto de la práctica científica. La 
filosofía debe recuperar su talante crítico. 

Se trata para Marion, como para Heidegger, ya no de procurar un 
privilegio basado en una cientificidad apodíctica, sino de asegurar la 
posibilidad de un acceso a una esfera fundamental que se sustrae a la 
objetivación y a la razón teórica. La constatación de la originariedad de 
esta esfera –la esfera de la donación–  constituye la tarea descriptiva de 
la fenomenología que, cumple, al mismo tiempo y en ese mismo acto, 
una labor prescriptiva o crítica decisiva. Frente a un mundo dominado 
por la técnica y la objetivación científica, la filosofía “permanece útil” 
al descubrir su “ámbito propio”, pues al hacerlo no sólo recuerda que 
no puede reducirse la realidad a su manifestación objetivada, sino que 
señala que lo que se sustrae a la objetivación constituye aquello que 
nos concierne más inmediatamente, aquello que puede darle sentido 
a nuestra existencia. En Le phénomène érotique, Marion sostiene que la 
certeza válida para los objetos no es aplicable al ego. 

Los productos de la técnica y los objetos de las 
ciencias, las proposiciones de la lógica y las verdades 
de la filosofía bien pueden gozar de toda la certeza del 
mundo, ¿qué tengo que ver yo con todo eso, yo que no 
soy un producto de la técnica, ni un objeto de la ciencia, 
ni una proposición de lógica, ni una verdad filosófica? 
La única investigación cuyo resultado me importaría en 
verdad se dedicaría a la posibilidad de establecer alguna 
certeza sobre mi identidad, mi estatuto, mi historia, mi 
destino, mi muerte, mi nacimiento y mi carne, en una 
palabra, sobre mi irreductible ipseidad (Marion, 2003: 
33).



57La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Ningún proceso objetivador puede decirme algo del acontecimiento 
de mi existencia que experimento en mi carne, en primera persona. Lo 
que está en juego es el sentido mismo del existir.

Ciertamente, en esta reformulación marioniana, al menos en su 
sentido metafísico, queda poco de la idea de “filosofía primera”. Por este 
motivo, probablemente, Marion afirma en el prefacio de Le visible et le 
révélé que su intención no fue asumir el concepto de “filosofía primera”, 
sino, por el contrario, deshacerse de él (2005: 8). Pero en su tematización 
permanece el motivo más importante por el que siempre será necesario 
situar a la filosofía en un lugar central o, al menos, en un lugar desde el 
que se pueda escuchar su voz crítica, su cuestionamiento incesante que 
no acepta respuestas objetivantes, que no acepta respuestas últimas. La 
“filosofía primera” debe devenir “filosofía última” precisamente porque 
debe ubicarse en el lugar de las respuestas últimas para desactivarlas, 
para recordarles que “lo último” sólo puede alcanzarse a posteriori y 
nunca puede entenderse como lo definitivo capaz de fijar las condiciones 
de posibilidad de lo que vendrá, al menos no respecto de lo que nos 
concierne más profundamente como existentes humanos.

5. Bibliografía 
Benoist, J. (1998). Sur l’état présent de la phénoménologie. En Benoist, J. 

(2001). L’idée de phénoménologie. París: Beauchesne. 
	  (1994). Le ‘tournant théologique’. En Benoist, J. (2001). L’idée de 

phénoménologie. París: Beauchesne.
Bruzina, R. (2004). Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in 

Phenomenology 1928-1938. New Haven & London: Yale University 
Press.

Cairns, D. (1977). Conversations with Husserl and Fink. The Hague: Nijhoff-
Phaenomenologica 66.

Escudero, J. A. (2005). Notas Aclaratorias. En Heidegger, M. (2005). La 
idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. Escudero, A. 
(trad. y notas). Barcelona: Herder.

Falque, E. (2003). Phénoménologie de l’extraordinaire. Philosophie, 78, 2, 
52-76.

Fink, E. (2008). Gesamtausgabe. Abteiling III. Die letzte phänomenologische 
Werkstatt Freiburg: Eugen Finks Mitarbeit bei Edmund Husserl. 
Manuskripte und Dokumente. Teil 1 – 1927-1938. Band 2: Bernauer 



58 Jorge Luis Roggero

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der 
phänomenologischen Philosophie. Freiburg: Karl Alber.

Grondin, J. (1999). La tension de la donation ultime et de la pensée 
herméneutique de l’application chez Jean-Luc Marion. Dialogue. 
Revue canadienne de philosophie, 38, 547-559.

Gschwandtner, C. (2014). Degrees of Givenness. On Saturation in Jean-Luc 
Marion. New York: Fordham University. 

Heidegger, M. (1996 [1919]). Die Idee der Philosophie und das 
Weltanschauungsproblem (Auszug aus der Nachschrift Brecht). 
Heidegger Studien, volume 12, 9-14.

	  (1992 [1920]). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. 
Band 59. Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks. Theorie 
der philosophischen Begriffsbildung. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann (GA 59).

	  (1992 [1919-1920]). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-
1944. Band 58. Grundprobleme der Phänomenologie. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann (GA 58).

	  (1987 [1919]). Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. 
Band 56/57. Zur Bestimmung der Philosophie. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann (GA 56/57).

	  (1927). Phänomenologie und Theologie. En Heidegger, M. (1976). 
Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Band 9. 
Wegmarken. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann (GA 9).

Henry, M. (1991). Quatre principes de la phénoménologie. Revue de 
Métaphysique et de Morale. À propos de Réduction et donation de Jean-
Luc Marion, 96, 1, 3-26.

Husserl, E. (1976 [1913]). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. 
Band III.1. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Erstes Buch. Haag: Martinus Nijhoff (Hua III/1).

	  (1973). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band I. 
Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Haag: Martinus 
Nijhoff (Hua I).

	  (1973). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band II. Die 
Idee der Phänomenologie. Haag: Martinus Nijhoff (Hua II).

	  (1956). Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band VII. 
Erste Philosophie (1923/24). Haag: Martinus Nijhoff (Hua VII).

	  (1911). Philosophie als strenge Wissenschaft. En Husserl, E. (1987). 
Husserliana. Edmund Husserl Gesammelte Werke. Band XXV. Aufsätze 
und Vorträge (1911-1921). Dordrecht: Martinus Nihjoff (Hua XXV).



59La “filosofía última” de J.-L. Marion

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Janicaud, D. (1998). La phénoménologie éclatée. En Janicaud, D. (2009). La 
phénoménologie dans tous ces états. París: Gallimard.

Kovacs, G. (1994). Philosophy as Primordial Science in Heidegger’s 
Courses of 1919. En Reading Heidegger from the Start. Essays in His 
Earliest Thought. Kisiel, Th. y van Buren, J. (eds.) Albany: State 
University of New York Press.

Laruelle, F. (1991). L’appel et le phénomène. Revue de Métaphysique et de 
Morale. À propos de Réduction et donation de Jean-Luc Marion, 96, 1, 
27-41.

Marion, J.-L. (2016). Reprise du donné. París: PUF.
	  (2012). La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib. París: 

Flammarion.
	  (2010a [2001]). De surcroît. Études sur les phénomènes saturés. 1a. ed. 

« Quadridge ». París: PUF.
	  (2010b). Certitudes négatives. París: Grasset.
	  (2005). Le visible et le révélé. París: Cerf.
	  (2003). Le phénomène érotique. París: Grasset. 
	  (2001). Jean-Luc Marion. Entretien du décembre 1999. En Heidegger 

en France II. Entretiens. Janicaud, D. (210-227). París: Albin Michel.
	  (1989). Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la 

phénoménologie. París: PUF.
	  (1998 [1997]). Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation. 

2da ed. París: PUF.
	  (1986). Sur le prisme métaphysique de Descartes. Constitution et limites 

de l’onto-théo-logie cartésienne. París: PUF.
Ricard, M.-A. (2001). La question de la donation chez Jean-Luc Marion. 

Laval théologique et philosophique, 57, 83-94.
Rodríguez, R. (1997). La transformación hermenéutica de la fenomenología. 

Una interpretación de la obra temprana de Heidegger. Madrid: Tecnos.
Serban, C. (2012). La méthode phénoménologique, entre réduction et 

herméneutique. Les études philosophiques, 100, 1, 81-100.




