THE KANTIAN RECEPTION OF REPUBLICANISM,
TOLERATION AND ENLIGHTENMENT

Enzo Solari

Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso
esolaria@gmail.com

Abstract

Against those theses stating that Kant offers impoverished,
unoriginal or timorous versions of republicanism, tolerance and
Enlightenment, in this paper I argue that such kantian versions
are, regardless how nuanced, basically biased, and they are ul-
timately based on the co-implication between Morality and the
constitutional and Republican Rule of Law.

Key words: republicanism, religion, law, freedom, judgment,
positivism.

Received: 10 - 05 - 2017. Accepted: 04 - 07 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.920

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 299-335.



300 ENzO SOLARI

LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA
E ILUSTRACION®

Enzo Solari

Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso
esolaria@gmail.com

Resumen

Contra las tesis que sostienen que Kant presenta
versiones empobrecidas, poco originales o timoratas de
republicanismo, tolerancia e ilustracion, aqui se argumenta
que tales versiones kantianas son, con todos los matices que se
quiera, tendencialmente radicales, y terminan por descansar
en la coimplicacion entre moralidad y estado constitucional y
republicano de derecho.

Palabras clave: republicanismo, religion, derecho, libertad,
juicio, positivismo.

Recibido: 10 - 05 - 2017. Aceptado: 04 - 07 - 2017.

DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.920

*El autor agradece las sugerencias acerca de republicanismo que le hiciera el
profesor José Luis Marti durante una estancia de investigacion en la Universitat
Pompeu Fabra en febrero y marzo de 2017, los comentarios a una primera
version de este trabajo que recibi6 de los participantes en el Congreso “Kant y
la condicién humana” realizado en las Universidades Adolfo Ibafez, de Chile y
Catolica de Chile en abril de 2017, y las observaciones que a una version posterior
efectuaron los evaluadores anénimos de Tépicos, Revista de Filosofia, y afilade que
este texto se enmarca dentro del Proyecto Fondecyt Regular N?1150686.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 301

Se ha afirmado recientemente que Kant no es un tedrico relevante
sino mas bien periférico del republicanismo, que su nocién de tolerancia
es tradicional y poco significativa en su propia filosofia —asi como
para la historia de la tolerancia—, y que sus ideas filoséficas y politicas
lo hacen encajar en la variante moderada —triunfante aunque a la
vez poco radical e interesante— de la ilustracion. ;Qué decir de estas
tesis (o presuposiciones) recientes ~huyendo, demas esta decirlo, de
pretensiones hagiograficas o anatematizantes con respecto a Kant,
pretendiendo siempre y sdlo, hasta donde sea posible, una inteleccién
precisa y rigurosa de sus ideas asi como de su Wirkungsgeschichte? En lo
que sigue, me propongo presentar algunas reflexiones acerca de estos
tres puntos, enlazandolos ademas entre si para preguntar si hay entre
ellos algtin hilo conductor comun.

1. Repuiblica. Es conocida la tesis de Q. Skinner, ]. Pocock y Ph. Pettit
que, viendo en el republicanismo ifaliano-atlintico la fuente principal
del republicanismo contemporaneo, deja a Kant como un republicano
subalterno, casi fuera de juego. Como se sabe, esta tesis defiende que
la mejor version republicana es la italiano-atlantica de Maquiavelo,
Milton, Harrington y Sidney, anticipada por Cicerén, Salustio, Tito
Livio y Tacito, proseguida por Locke y Montesquieu, por los federalistas
norteamericanos, etc.! Su afirmacion central es la de la libertad entendida
negativamente como no dominacién, con sus corolarios de forma
constitucional mixta y de mecanismos de democracia tanto electoral
como contestataria.

¢En qué consiste la no dominacion? Para Pettit, en que “una persona
es libre sdlo en la medida en que nadie ocupe una posicion de dominus
en su vida; ni ningin déspota privado ni ninguna autoridad publica
[...] Nadie tiene un poder de interferencia arbitrario en sus asuntos”
(Pettit, 2004: 43). Liber o ciudadano es quien no tiene que vivir ni siquiera
potencialmente sujeto al poder de dafiar de otro (Pettit, 2012: 5). La
no dominacién ha de ser distinguida de la otra variante de la libertad

! Como se ha dicho, Pettit (2004: 43) es de aquellos representantes de una

version moderada, instrumental del republicanismo, la que ni es tan radical y
sustantiva como la neoaristotélica o comunitarista de Arendt, Taylor o Sandel, ni
tan amiga del liberalismo como la de Sunstein y otros, al respecto, cfr. Villaverde
(2008: 236-376).

Topicos, Revista de Filosofia



302 ENzO SOLARI

negativa definida por la ausencia de interferencia, popularizada por
Bentham y antes por Hobbes. Y esto por dos razones. Primeramente, pues
aun no habiendo interferencia efectiva, la dominacion puede subsistir
como dependencia de la (incluso buena) voluntad de otro, esto es, como
sujecion o mera vulnerabilidad, la que es de hecho compatible con que
ese otro me permita implicitamente hacer o no hacer algo. Enseguida,
porque la interferencia no necesariamente es arbitraria o dominadora;
cuando el Estado legisla, extrae impuestos, establece y aplica penas,
etc., no priva a los ciudadanos de su libertad en el sentido relevante, en
tanto en cuanto tales politicas estatales no son formas de dominacion.?
Por el contrario, el que vive sometido a dominacién ptblica o privada,
dice Pettit, puede ser censurado en cualquier momento por el dominus,
incluso suele vivir la experiencia humillante, abyecta de autocensurarse.
En todo caso, no es libre: vive realmente a merced del otro, in potestate
domini (Pettit, 2004: 44). Pettit dice que quien es libre “debe ser capaz de
ser franco y audaz y no tener que mirar con deferencia o miedo a ningtin
otro. Debe ser capaz de mirar a cualquiera a los 0jos”.? Este ideal de la no
dominacidn es socialmente exigente, ya que si tradicionalmente supuso
que solo los varones blancos propietarios podian ser ciudadanos, en
rigor puede suponer algo toto caelo diferente: precisamente la radical
universalizacién del ideal, lo que es tanto como decir que no se
justifican, que han de ser politicamente impugnadas todas esas formas
de dominacién que afectan a quienes no son ni varones, ni blancos, ni
propietarios.*

2 (Pettit, 2004: 45). “Aquellos que creen que la libertad no es otra cosa

que la ausencia de interferencia defienden la concepcion de que la voluntad es
auténoma siempre que no sea amenazada o coaccionada. Por el contrario, los
que se adhieren al argumento neo-romano niegan que la voluntad pueda ser
auténoma a menos que se libre de la dependencia respecto a la voluntad de otro”
(Skinner, 2005: 47). En este articulo se halla una caracterizacién republicana de
la libertad negativa —la conciencia de estar viviendo bajo un poder arbitrario nos
vuelve esclavos, siervos sujetos a dominio, alieni iuris— estupendamente ajustada
por recurso a la historia romana antigua y a la inglesa medieval y moderna (cfr.
sobre todo Skinner, 2005: 28-38 y 41-45).

3 (Pettit, 2004: 44). Para mas detalles sobre la libertad republicana, cfr.
Pettit, 2008.

*  (Pettit, 2004: 44ss.). Fue justamente esta radicalizacion del ideal
republicano —esta universalizacion de la ciudadania- lo que alarmé a
republicanistas tradicionales como W. Paley (cfr. Pettit, 2004: 48).

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 303

En cambio, Pettit denuncia en la versiéon comunitaria y aun
populista de Rousseau, que seria también la de Kant, precedida en
algun sentido por Bodin y Hobbes, y continuada por Arendt, Sandel y
otros, la sustitucion de la libertad como no dominacién por la libertad
como participacion (Pettit, 2012: 11-16). Tal seria, dice, algo que poco
tiene que ver con la real tradicion republicana, “surgiendo mas bien
del entusiasmo por todo lo griego que influyo tanto en el pensamiento
romantico del siglo XIX” (Pettit, 2004: 63). Libre, para el primer tipo de
republicanismo, es el sui iuris, el que no esta bajo dominio o potestad
de otro ni acttia con su permiso; para el segundo tipo, en cambio, es
“la figura politica activa cuya mas alta realizacion consiste en participar
con otros, en cualquier nivel de la vida comunitaria, en actividades de
deliberacion compartida y toma de decisiones” (Pettit, 2012: 17). Por otra
parte, contra lo que sugiere el republicanismo italiano-atlantico, el otro
republicanismo, el de caracter comunitarista, extraeria de la libertad un
par de ideales mutuamente reforzados: en lugar del ideal institucional
de una constitucién mixta,® el de una asamblea soberana popular o

> Vale decir, con imperio de la ley, separacién de poderes, disefio

democratico (con instituciones, reglas y recursos que otorgan poder al pueblo
repartiéndolo y difundiéndolo tan pluralmente como sea posible y deseable).
En este ultimo sentido, Pettit alude asi a la necesidad de contrapesos, de una
constitucion politica mixta como a su manera lo fue la romana: “habia cuatro
asambleas en Roma, cada una de las cuales tenia su propio poder. Habia
un compromiso con el imperio de la ley, una limitaciéon de los mandatos asi
como una rotacién en los cargos, disposiciones pensadas para proporcionar
disputabilidad, como el derecho de los tribunos de la plebe a vetar varias
decisiones, y asi sucesivamente. La tradicién veia esos recursos como medios
a través de los cuales se podia dar poder a la gente, al igual que veian las
instituciones electorales como medios a través de los cuales tenian poder
colectivo. Seguian a Polibio en su rechazo de una democracia sin constricciones
que el autor griego sugeria, no con toda razén, que estaba personificada en
Atenas. Este tipo de régimen lo definia como “oclocracia” —de “oclds”, que
significa “populacho”-y lo contrastaba con la democracia propiamente dicha
[...] Enese sentido, los Levellers en la Inglaterra del siglo XVII, que representaban
un republicanismo democratico radical, argiilan que el propdsito del gobierno
eran los “varios bienestares, seguridades y libertades” del pueblo —es importante
el término “varios”—y su proteccion requeria controlar el poder del pueblo en su
encarnacion colectiva, parlamentaria” (Pettit, 2004: 62).

Topicos, Revista de Filosofia



304 ENzO SOLARI

representativa absolutamente entendida,® y en vez de la democracia
incluyente del pueblo contestatario,” la legislatura en la que se participa
y contra la que los individuos no tienen derechos que enarbolar en
nombre propio, menos que ninguno un derecho de rebelion o resistencia
contra el gobierno tiranico.® Pettit dibuja sus reproches asi (cfr. Pettit,
2012a: 199):

®  Sobre esto, cfr. Pettit, 2012a: 188-193.

7 La democracia contestataria ha sido interesantemente analizada y
defendida por Pettit: “una vez Marx [;Rousseau?] afirmé que los britanicos
solo eran libres en tiempos de elecciones. Y un ministro conservador, Lord
Hailsham, entendia que el sistema operaba como una dictadura electiva: un
régimen en el cual la gente va a las urnas una vez cada cuatro o cinco afios
e instala un dictador sin controles y a tiempo limitado. Estoy del lado de
ambos, pues pienso que una verdadera democracia requiere un permanente
involucramiento de los ciudadanos, no solo un involucramiento en tiempos
de elecciones. La democracia no debe de ser solamente electoral sino también
contestataria [contestatory]; de otro modo, la libertad esta en peligro. En el
viejo lema republicano, el precio de la libertad es su eterna vigilancia. En una
democracia contestataria, los ciudadanos se involucraran con el gobierno a
través de controles continuos. Ellos monitorearan o vigilaran el gobierno por
medio de protestas respecto de practicas o politicas que consideren objetables.
La vigilancia civica, en una sociedad compleja, requiere de cierta especializacion;
tiene que haber una division del trabajo. Es muy probable que se produzca de
manera mas efectiva cuando una sociedad cuenta con varias asociaciones de
interés publico a las que el gobierno puede consultar, y que pueden mantener
un ojo sobre el gobierno en distintas esferas. De todos modos, en orden a que
una democracia contestataria prospere, deben existir una serie de disposiciones
constitucionales. Tiene que haber transparencia y libertad de informacion del
lado del gobierno e, idealmente, una voluntad hacia la consulta. Tiene que haber
libertad de expresion y medios de comunicacién que sean independientes. Asi
también, tienen que haber garantias institucionales de que las protestas puedan
ser libremente manifestadas y oidas en diferentes niveles. Los diferentes niveles
de contestacion incluyen la accién judicial, la solicitud de accion parlamentaria,
la queja ante el defensor ciudadano [ombudsman], las demostraciones ptblicas,
asi como iniciativas individuales que van desde escribir una carta en un diario
hasta un acto de desobediencia civil” (Pettit, 2009: 281-282).

8 Sobre esto, cfr. Pettit, 2012a: 194-198. En gral., cfr. Pettit, 2012: 16-17. La
triada de Pettit se inspira nitidamente en los ideales romanos de reptiblica como
cosa publica o del pueblo, de libertad como no dominacién y de constitucién
mixta, tal como por ej. los canonizara Cicerén: “[...] la cosa publica es lo que
pertenece al pueblo (res publica res populi); pero pueblo no es todo conjunto

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 305

Italian-Atlantic Rousseau Kant
Freedom Nondomination Nondomination | Nondomination
Constitution Mixed Popular assembly | Representative assembly
constitution
Contestation OK? | Yes Equals resistance | Equals resistance
Resistance OK? | With non-republic | With non- | Never
republic

Ya en este recuadro se aprecia algo importante en relacién con la
primera acusacion: que en rigor el mismo Pettit atempera su requisitoria
contra Kant, precisando que este no habria seguido una estrategia de
sustitucion de la libertad negativa en el sentido de la no dominacién por
la positiva de la participacion. En efecto, en un texto mas detallado al
respecto Pettit concede que Kant —como Rousseau— se mantiene dentro
de algunas de las ideas nucleares del republicanismo italiano-atlantico,
especialmente suscribiendo la idea de libertad como no dominacién
(cfr. Pettit, 2012a: 169 y 176-179). Y, en efecto, en la Introduccién a la
Metafisica de las costumbres Kant define la libertad tanto negativa como
positivamente. En efecto, Kant alli habla negativamente de la libertad
como la independencia del arbitrio respecto de determinacién por
impulsos sensibles, y positivamente, como “la facultad de la razén pura
de ser por si misma practica”, lo que implica que el arbitrio (la accion)
sea sometido a una ley universal para asi vigilar su aptitud (o ineptitud)
moral: de ahi que las leyes morales sean leyes de la libertad, que hagan
posible un sistema de la libertad, y que tales leyes —cuando solo juzgan

de hombres reunido de cualquier manera, sino el conjunto de una multitud
asociada por un mismo derecho (iuris consensu), que sirve a todos por igual.
La causa originaria de esa conjuncién no es tanto la indigencia humana cuanto
cierta como tendencia asociativa natural (naturalis quaedam quasi congregatio) de
los hombres [...] (Cic., Republica 1, 39 [1984: 62-63]). Y requiere, como es fama,
de una constitucion mixta: “[...] es con mucho la mejor forma de gobierno de
aquellas tres primeras [monarquia, aristocracia, democracia] a mi juicio, la de los
reyes, pero mejor que esta sera aquella forma combinada y moderada (aequatum
et temperatum) que se compone de los tres primeros tipos de reptblica. En
efecto, conviene que haya en la republica algo superior y regio, algo impartido
y atribuido a la autoridad de los jefes, y otras cosas reservadas al arbitrio y
voluntad de la muchedumbre (Cic., Republica I, 69 [1984: 93]).

Topicos, Revista de Filosofia



306 ENzO SOLARI

externamente a la accion- sean leyes juridicas (AA VI: 213-214 [2005a:
17]). También la libertad externa es definida negativa y positivamente
en la Rechtslehre (RL), donde Kant suscribe tanto la cara negativa de la
libertad como no dominacién, cuanto la positiva de la libertad como
participacion. Negativamente se expresa Kant en la Introduccion a la
RL: la libertad es “independencia con respecto al arbitrio constrictivo
de otro”, en cuya virtud cada hombre es (jigualmente!) su propio sefior,
es sui iuris (AA VI: 237-238 [2005a: 48-49]). Positivamente se acusa la
libertad mas adelante en la misma RL, cuando Kant especifica que no
todos son ciudadanos activos, sino que algunos o muchos lo seran
solo pasivamente. Ser ciudadano activo envuelve la independencia
material necesaria para tener la civil. Asi, la ciudadania activa es la
que posee independencia material, mientras que la pasiva no posee
tal independencia material. Siendo entonces pasiva la ciudadania de
aquellos que son iguales con los demas en cuanto seres humanos, “que
juntos constituyen un pueblo”, pero que no son miembros sino solamente
partes componentes de la comunidad y como tales dependientes de
la voluntad ajena, “son Unicamente peones de la comunidad, porque
tienen que ser mandados o protegidos por otros individuos, por tanto,
no poseen independencia civil” (AA VI: 314-315 [2005a: 144]). No todos
pueden ser ciudadanos pasivos que obedezcan a uno, claro esta (AA
VI: 339 [2005a: 177]). Por lo demas, siempre habra de ser posible para
cualquiera abrirse paso desde la ciudadania pasiva, donde hay libertad
e igualdad naturales, hasta la ciudadania activa, donde —sin contrariar
a las naturales de libertad e igualdad— hay ademas libertad e igualdad
civiles para votar leyes y actuar con respecto al Estado mismo (AA VI:
315 [2005a: 145]). Y es que ningin hombre en sociedad civil dejara de
tener la dignidad de ciudadano —salvo por haber cometido un crimen,
en cuyo caso puede pasar a ser un esclavo (AA VI: 329-330 [2005a: 164]).°

®  Que Kant defiende un republicanismo tradicional, no democrético, o

propietarista es indiscutible. Pero su alcance preciso es materia de discusiones.
Bertomeu defiende que, segiin Kant, la fuente de las obligaciones sobre la
propiedad externa no puede ser la mera voluntad unilateral del apropiador
original, sino siempre y solo la “voluntad colectiva universal”, en cuya virtud
“el derecho debe revisar las apropiaciones originales para preservar la libertad
de todos” (Bertomeu, 2004: 134). Esto, sigue Bertomeu, permite ver que para
Kant, contra Hobbes y Locke y en sintonia con Harrington, “la buena legislacion
esta forjada justamente para la proteccion de la libertad de los ciudadanos, para

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 307

Como se sabe, Kant recibe la afiosa idea segtin la cual republica
y libertad estan necesariamente conectadas. En Zum ewigen Frieden
(ZeF), dice que el primer articulo definitivo para la paz perpetua reza
asi: “la constitucién civil de todo Estado debe ser republicana”. Una
constitucion es republicana si garantiza la libertad de cada individuo
como ser humano, la dependencia de todos respecto de la ley en cuanto
subditos obedientes de la misma, y la igualdad de todos en tanto que
ciudadanos. Tal es, dice Kant, la tinica constitucion “que procede de
la idea de contrato originario, sobre la que deben fundarse todas las
normas juridicas de un pueblo” (AA VIIL: 20 [1999: 315]). Y la libertad
en la que reposa, agrega, es la libertad externa o juridica, definible por
la autorizacion (Befugnis) “a no obedecer ninguna ley exterior si no he
podido darle mi aprobacién” (AA VIII: 21 n. * [1999: 315 n. 108]). Como la
igualdad y la dependencia, la libertad es un derecho innato, inalienable
y perteneciente a la humanidad. La igualdad exterior o juridica “consiste
en la relacion entre los ciudadanos, segun la cual nadie puede imponer
a otro una obligacion juridica sin someterse a su vez a la ley y poder ser
obligado también de la misma manera”.'

El contrato originario de que habla ZeF, agrega Kant en RL, es aquel
contrato originario del que surge el Estado, la personalidad civil,
dejandose atras la libertad salvaje y sin ley y reencontrandose la libertad
civil y politica de la igual dependencia legal, “porque esta dependencia
brota de su propia voluntad legisladora” (AA VI: 315-316 [2005a: 145-
146]). Y alli donde el poder legislativo corresponde a “la voluntad unida
del pueblo”, esto es, donde soberano y stibdito coinciden, no se puede
actuar injustamente mediante la ley, porque nadie es injusto al decidir

impedir interferencias arbitrarias y fomentar aquellas que, por no ser arbitrarias,
constituyen ala libertad” (Bertomeu, 2004: 128). Propiedad y contrato penden del
derecho y permiten el despliegue de la libertad en igual dependencia de la ley,
mas nunca bajo dominacién, bajo tutela, amenaza o interferencia de un dominus
(Bertomeu, 2004: 129; vid. las consideraciones sobre contratos discutibles, como
un presunto contrato de esclavitud y una donacién de propiedades a la iglesia:
2004: 131-133).

10 AA VIIL: 21 n. * (1999: 315 n. 108). Pregunta Kant: jes licita la nobleza
hereditaria considerando el derecho de igualdad? Y responde: lo es solo si
el mérito precede al rango que el Estado puede conceder a alguien; en caso
contrario, es algo que “no sancionard jamas la voluntad general del pueblo en
un contrato originario (que es el principio de todos los derechos)” (AA VIII: 22-
23 n. * [1999: 316 n. 108]).

Topicos, Revista de Filosofia



308 ENzO SOLARI

sobre si mismo (AA VI: 313-315 [2005a: 143-145]). También como en ZeF,
Kant destaca en RL en el Estado estas caracteristicas: la libertad legal
(“de no obedecer a ninguna otra ley que a aquella a la que ha dado su
consentimiento”), la igualdad civil (no hay superiores en el pueblo, ya
que cualquiera puede obligar juridicamente a otro) y la independencia
civil (“no agradecer la propia existencia y conservacion al arbitrio de otro
en el pueblo, sino a sus propios derechos y facultades como miembro de
la comunidad”, un miembro ademas que no puede ser representado por
otro “en los asuntos juridicos”) (AA VI: 314 [2005a: 143]).

En cuanto a la constitucién mixta y a la democracia electoral y
contestataria del republicanismo, Kant no las hace suyas, aunque si
reclamara algunos de sus ingredientes, como la separacion de poderes
y la permanente posibilidad de disputar o contestar haciendo uso
publico de la razén y del juicio. Veamos lo que toca a la separacién
de poderes —dejando para mas abajo lo que respecta a la contestacion
publica, puramente judicativa y racional. Juridicamente, dice Kant en
ZeF, la constitucion republicana sirve de fundamento originario a todo
tipo de constitucion civil, pues brota “de la pura fuente del concepto de
derecho” (AA VIII: 23 [1999: 316]). Y a la vez, es causa de la paz perpetua,
que es su consecuencia deseada. Es tal causa porque dicha constitucion
requiere la aprobacién de los ciudadanos para decidir si habra guerra o
no, en el entendido de que los ciudadanos pensaran la declaracién de
guerra mejor que el solo jefe del Estado (que no es miembro del mismo,
sino su propietario). Este republicanismo, dice Kant, es un principio
politico o forma de gobierno (forma regimins) en que el Estado usa la
plenitud de su poder separando al ejecutivo del legislativo; la otra
forma, el despotismo, no efecttia esa separacién, y entonces el Estado
ejecuta arbitrariamente las leyes que se ha dado, “con lo que la voluntad
publica es manejada por el regente como su voluntad particular” (AA
VIIL: 26 [1999: 317]). No debe confundirse una constitucion republicana
con una democratica, porque esta responde no a la forma de gobierno
sino a la forma de la dominacion (forma imperii), esto es, por la diferencia
de personas que ejercen la soberania o el supremo poder estatal, y que
puede ser uno solo (autocracia del principe), o algunos (aristocracia de
lanobleza), o todos (democracia del pueblo) (AA VIII: 26 [1999: 317]). De
hecho, en el sentido mas propio de la palabra, la democracia es despdtica,
porque en ella “todos quieren ser soberano” (AA VIII: 27 [1999: 318]),
todos deciden sobre (y aun contra) uno, “lo cual es una contradiccién
de la voluntad general consigo misma y con la libertad” (AA VIII: 26

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 309

[1999: 317]). Autocracia y aristocracia, aunque defectuosas si en ellas
se confunde el legislativo y el ejecutivo, al menos permiten adoptar un
modo de gobierno conforme al espiritu de un sistema representativo por
la separacidn entre ejecutor y legislador, como es el caso de Federico II
con su pretension de ser el primer servidor del Estado." Entre las tres
formas de gobierno, es preferible la monarquia y luego la aristocracia,
siendo ambas compatibles con la posibilidad republicana, mientras que
la democracia no lo es, “a no ser por medio de una revolucién violenta”
(AA VIIL: 28 [1999: 318]). Asi, mientras menor sea el numero del
soberano y mayor la representacion del mismo, tanto mas concordante
sera la constitucion estatal con el republicanismo, posibilidad a la que
podra el Estado irse aproximando mediante sucesivas reformas (AA
VIIIL: 27 [1999: 318]). El modo de gobierno, en suma, es aquello que mas
interesa al pueblo, y cuando tal modo, segtin el concepto de derecho,
es representativo, entonces es posible un gobierno republicano, no
despotico ni violento. En todo caso, ninguna antigua reptblica conocio6
el sistema representativo, y ese fue el motivo por el que se disolvieron
en el despotismo (que cuando es de uno solo es no obstante el mas
soportable) (AA VIII: 29 [1999: 318-319]).

En RL,"? Kant habla de tres personas estatales y dice que el poder
soberano es el que legisla, y que su relacion con el poder ejecutivo y el
judicial es como la de la premisa mayor con la menor y la conclusion
de un silogismo: el legislador “contiene la ley de aquella voluntad [la
universal]”, mientras estos contienen “el mandato de proceder conforme
a laley” y “el fallo judicial (la sentencia), lo que es de derecho en cada
caso”."? Estos tres poderes no s6lo estan coordinados y se complementan,

T AA VIIL: 27 (1999: 318). No hay que perder de vista, dice Kant, que no
es lo mismo "'modo de gobierno” y un ejemplo de ‘buen gobierno’: puede haber
buenos gobernantes bajo una mala constitucion (AA VIIL: 30 n. * [1999: 319 n.
110]).

2 Dicho sea de paso, todo lo que se ha dicho de la separacién de poderes
en ZeF y ahora en RL debiera incluir la observacién de Byrd y Hruschka:
mientras alli Kant solo se refiere al poder ejecutivo, aqui en cambio incluye a los
tres poderes (cfr. Byrd y Hruschka, 2010: 176-181), observacion en la que no me
detendré por esta vez.

3 AA VI: 313 (2005a: 142-143). Sobre este silogismo practico de la razén y
su comparacién con los tres poderes estatales, es imprescindible el comentario
de Byrd y Hruschka, 2010: 149-161.

Topicos, Revista de Filosofia



310 ENzO SOLARI

sino que ademas entre ellos hay subordinacion, de manera que “uno no
puede a la vez usurpar la funcién de los otros [...], sino que tiene su
propio principio” (AA VI: 316 [2005a: 146]; véase AA VI: 317-318 [2005a:
147-149]). Por supuesto, las decisiones estatales se imponen (las del
legislador son irreprochables, las del ejecutor incontestables, y las del
juez supremo irrevocables), lo que no obsta a que el Estado se configure
segtn las leyes de la libertad y que en la union de sus tres poderes resida
la salud estatal (AA VI: 316 y 318 [2005a: 147 y 149]).

Ahora bien: a tal salud del Estado (salus reipublicae suprema lex est) nos
obliga un imperativo categorico, dice Kant, el que consiste no en la felicidad
ni en el bienestar de los ciudadanos (los que incluso podrian conseguirse
en estado de naturaleza o mediante el despotismo), sino en la “maxima
concordancia entre la constitucién y los principios juridicos”."* También
como en ZeF, en RL Kant se refiere —segtin la letra del contrato originario
de la sociedad civil del que ya hemos hablado- a la forma del Estado
asi generado, donde manda uno (autocracia, “la mas sencilla”), mandan
algunos (aristocracia) o bien todos (democracia). Aqui se nota el influjo
de las expresiones del Abbé Sieyes,’® como también luego, cuando,
atendiendo al espiritu del contrato originario, Kant dice que el poder
constituyente esta obligado a adecuar la forma de gobierno a la idea de
la constitucion politica legitima, “la de una republica pura”, si no de una
sola vez, si al menos mediante un proceso de paulatina aproximaciéon
para que todas las formas empiricas o estatutarias que consagraban
la sumision se resuelvan en ella, que consagra en cambio el principio
de la libertad, “incluso como condiciéon de toda coaccién necesaria”
(AA VI: 338-341 [2005a: 176-179]). Ademas, la republicana es la tnica
constitucion estable, “en la que la ley ordena por si misma y no depende
de ninguna persona particular”, y es el fin altimo y absolutamente
juridico de todo derecho publico, pues en ella se atribuyen las cosas
(“lo suyo”) definitivamente, no como en las demas constituciones, en

14 Kant (AA VI: 318 [2005a: 149]). Tal cosa era ya anticipada en el tercero
de los deberes juridicos que remontan a (Pseudo) Ulpiano: “entra [...] en una
sociedad con otros, en la que a cada uno se le pueda mantener lo suyo (suum
cuique tribue)”, lo que para Kant equivale a decir: “entra en un estado en el que
pueda asegurarse a cada uno lo suyo frente a los demds” (AA VI: 237 [2005a:
47]). Para un orientador comentario de esta y las otras férmulas del (Pseudo)
Ulpiano, cfr. Pinzani, 2013, y mas recientemente, Vatter, 2017.

15 En este sentido, cfr. Kaufmann, 2015: 1962-1963.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 311

las que la atribucién es provisional. Parejamente, Kant insiste en que
la reptiblica es representativa del pueblo; los representantes (delegados
o diputados) acttian en nombre del pueblo y por la unién de todos los
ciudadanos, unién esta que “es el soberano”, el titular originario del
poder supremo (AA VI: 341 [2005a: 179]).

Como sea, el soberano en el Estado solo tiene derechos, no deberes.
Por lo mismo, Kant no cree en el ideal de la constituciéon moderada (no
confundir: de constituciones mixtas no habla: AA VI: 339 n. [2005a:
1771]), del cual dice que es un absurdo, porque transforma lo que debiera
ser un principio prudencial en una regla juridica (cfr. AA VI: 319-320
[2005a: 150-151]). Y cuando la actuacién del gobernante es injusta o
inconstitucional, no es legitimo oponerle resistencia ni que ningtn otro
poder estatal lo limite, sino solamente que el stibdito levante una queja.'®
Esta legitimidad de la queja ante el poder remite, como anticipaba y
veremos, a la facultad de juzgar y al uso publico de la razoén, y a las
virtualidades contestatarias, de disputa y resistencia no violenta que
Kant reivindica con tozudez para el juicio y la razén. Pero remite también
a que las republicas son las configuraciones institucionales donde la
libertad puede desplegarse de la mejor manera posible, cumpliéndose
asi en ellas los requerimientos que el concepto de derecho envuelve.
Esto significa, en particular, que las republicas son los espacios politico-
constitucionales mas tolerantes, si bien tal tolerancia tiene sus limites y a
la vez mantiene unas relaciones por aclarar con la misma libertad y con
otras practicas y politicas como las del respeto y del reconocimiento. Es
lo que hemos de hacer a continuacion: pasar de la recepcion de republica
a la de tolerancia en Kant.

2. Tolerancia. Circula la idea segtin la cual Kant no dice
demasiado ni nada muy interesante acerca de la tolerancia."” Para este
enfoque usual, el canon de la tolerancia en la filosofia politica moderna
incluye a Spinoza, Bayle, Locke y Mill, entre los mas prominentes, mas
no a Kant."®

16 Sobre la ilicitud de todo presunto derecho de resistencia, cfr. AA VI:

320-323 (2005a: 151-155) y AA VI: 339-340 (2005a: 178).
7 En este sentido vid. el brevisimo articulo que a su respecto contiene el
Kant-Lexikon (Galewicz: 2015).

8 A modo de ejemplo del enfoque usual, cfr. Cranston (2006), las
contribuciones en Waldron y Williams, 2008: 31-170, y las que aparecen en

Topicos, Revista de Filosofia



312 ENzO SOLARI

En efecto, pocos son los lugares de su obra donde Kant se refiere
explicitamente a la tolerancia. En “Respuesta a la pregunta: ;Qué es
la Ilustracidon?”, parece pensar que la tolerancia tiene por sujeto activo
a algun principe y por sujeto pasivo al conjunto de las comunidades
religiosas, siguiendo la corriente que cree que hay que abandonar la
tolerancia religiosa por denotar una actitud soberbia o paternalista
(hacia lo que se, como hacia quien se, tolera), superandola a través de
la libertad de religion y de conciencia.'” En general, esto implica que no
hay que identificar a la tolerancia con una actitud que tiende a negar,
evitar o disminuir los conflictos, ni con actitudes y virtudes como
la libertad, la benevolencia, el amor o el reconocimiento. Y de ello se
extrae que, como decia Goethe, la tolerancia es una suerte de actitud
provisional (voriibergehende Gesinnung), caracterizada por el soportar o
permitir (dulden) actitudes o practicas que en principio se reprueban,
incluso cuando este aguantar conduce, como deberia, al reconocimiento
(Anerkennung).® En tal sentido, no habria que confundir, en Kant mismo,
la tolerancia con el respeto o el reconocimiento, ni con la libertad que
garantiza toda constitucion republicana; y de ahi que se haya dicho
que la tolerancia es esa actitud proposicional que acepta creencias y

Mendus, 2009: 37-136.

19 Cfr. AA VIII: 40 (2004: 91). Alli, Kant liga la tolerancia con la diversidad
religiosa, aunque —como ya dije— prefiere a la libertad por sobre la tolerancia.
En ‘el siglo de Federico’, dice Kant notoriamente, el principe “ilustrado” ha de
proteger la libertad de sus stibditos en materias religiosas, que es algo mayor y
mejor que su tolerancia: “un principe que no considera indigno de si reconocer
como un deber suyo el no prescribir alos hombres nada en cuestiones de religion,
sino que les deja plena libertad para ello e incluso rehtisa el altivo nombre de
tolerancia, es un principe ilustrado y merece que el mundo y la posteridad se lo
agradezcan, ensalzandolo por haber sido el primero en haber librado al género
humano de la minoria de edad, cuando menos por parte del gobierno, dejando
libre a cada cual para servirse de su propia razén en todo cuanto tiene que ver
con la conciencia” (AA VIIIL: 40 [2004: 91]). “Recensiones sobre la obra de Herder
‘Ideas para una Filosofia de la Historia de la Humanidad” es otro lugar donde
Kant menciona este sentido moderno de la tolerancia (véase AA VIII: 57 [2004b:
141)).

20 Cfr. en las Maximen und Reflexionen de Goethe, la N° 151, citada por
Forst, 2003: 436, y, siguiendo a este, por Abellan, 2011: 278 n. 38.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 313

valoraciones ajenas, pero que lo hace distanciada, criticamente, justo por
no coincidir con ellas sino en principio reprobarlas.”

Con todo, hay razones para pensar que en Kant la nociéon de
tolerancia tiene una plasticidad que aquellas distinciones tan nitidamente
diferenciadoras no logran captar de manera adecuada. Por una parte,
porque Kant subraya que la tolerancia no es solo una relacién vertical
de principe versus subditos y comunidades religiosas, sino también una
relacion horizontal entre las variadisimas formas de vida de los seres
humanos que pueblan una tierra comun y finita. Veamos esto, aunque
solo sea espigando en Kant algunas de las modulaciones de la tolerancia
-y sin que deba importar que el término no aparezca mencionado, puesto
que a veces su intension, aunque no mentada, si esta presupuesta en las
argumentaciones kantianas.

La tolerancia, en efecto, aparece explicitamente en Kant a propdsito
de las relaciones de la politica con la religion. En la misma RL, Kant
distingue entre la religion interna, totalmente al margen del poder civil,
y la iglesia externa, en cambio regulada por el Estado, no en lo que toca
a la fe, al culto, a su organizacién, pero si en cuanto a limitar el influjo
publico de clérigos y maestros eclesiasticos custodiando la tranquilidad
publica y la concordia civil. Ademas, dice, el pueblo no puede decidir

2l “El mismo anélisis muestra [...] que el objeto de referencia propio de la

actitud de tolerancia viene dado por determinadas actitudes proposicionales de
otros sujetos, tales como sus deseos, creencias y preferencias, pues precisamente
tales actitudes, y no otras, son las que proveen el contenido de las clausulas
introducidas por ‘que’ en los usos moralmente relevantes de la expresion
‘tolerar’. Ahora bien, de aqui se sigue que, en sentido propiamente moral, ni
los hechos, ni los eventos ni los estados de cosas como tales, pero tampoco las
personas como tales son objetos de tolerancia. Las personas no son, como tales,
objetos de tolerancia, sino mads bien, para decirlo en términos kantianos, objetos
de respeto. Precisamente el reconocimiento del respeto debido a las personas en
virtud de su misma calidad de personas suele ser, de hecho, una de las razones
mas fuertes que fundamentan la necesidad de cultivar una actitud de tolerancia
respecto de, al menos, algunas de sus actitudes. Pero los objetos propios de la
tolerancia en el sentido moral del término no son las personas mismas, sino,
en todo caso, algunas de sus actitudes, en la medida en que tales actitudes
comportan una toma de posicion, relevante ademds desde el punto de vista
practico, respecto de la verdad y/o la falsedad de determinadas proposiciones
referidas a hechos, eventos o estados de cosas” (Vigo, 1999: 137-138). Para un
argumento parecido, pero con tinte agustiniano (Svensson, 2013).

Topicos, Revista de Filosofia



314 ENzO SOLARI

oponerse al progreso en la ilustracion de la propia fe y negarse a toda
reforma eclesiastica. Y si esto no lo puede el pueblo, menos aun lo
podra la autoridad civil (AA VI: 327-328 [2005a: 160-161]). Los creyentes
tendran su reino en el otro mundo, pero en este tienen que someterse a la
constitucioén civil del Estado. Empero, no por eso el Estado tiene derecho
a imponer o a arrancar al pueblo la religion eclesiastica de la fe y los
dogmas (AA VI: 368 [2005a: 213-214]). Esto tltimo, que es la definiciéon
del paternalismo estatal, constituye para Kant una amenaza contra
el proceso de ilustracion y contra la justificada actitud de tolerar no
solamente actitudes religiosas, sino también actitudes comprehensivas
comprometidas de diversas maneras con la busqueda de la felicidad
individual.?

Pero es en el Religionsschrift (donde, como es fama, Kant define la
verdadera religion moralmente: “el conocimiento de todos nuestros
deberes como mandamientos divinos”(AA VI: 229 [2001: 186]*) donde
la cuestion de la tolerancia adquiere mayor presencia. La consideracién
moral de la religion es algo que presupone la distincién entre la
verdadera religion y las diversas religiones positivas. Kant precisa que
una comunidad ética no tiene que dejarse ordenar por el poder politico
en cuanto a la disposicion interior de las leyes publicas, pero si tiene
que “aceptar restricciones, a saber: con arreglo a la condicion de que
nada haya en la comunidad ética que esté en conflicto con el deber de
sus miembros como ciudadanos del Estado” (AA VI: 133 [2001: 120-
121]). Kant razona, mutatis mutandis, como el Cusano: hay una sola
verdadera religién, pero muchas creencias (la judia, la mahometana,
la catolica, la luterana, etc.). Y cuando un poder externo se entromete,

22 Sobre el paternalismo, vid. el §49 de la RL (AA VI: 316-318 [2005a:
147-149]). Los estados y los sistemas juridicos, como hemos visto, han de
organizarse republicanamente, de modo tal que respeten la libertad, la igualdad
y la independencia de los seres humanos como tales y en cuanto subditos y
ciudadanos. Y como también vimos, Kant ya propone, en vez del paternalismo,
algo que la actual ética discursiva ha popularizado: que la legislaciéon publica es
legitima si y solo si pudiera “haber emanado de la voluntad unida de todo un
pueblo”. Tal, dice, es una idea de la razén que tiene realidad practica (AA VIII:
297 [1999: 216]).

2 Definicién moral de religion que es inundatoria en su madurez: vid. la
segunda Critica (AA V: 129 [2005: 154]), Der Streit (AA VII: 36 [2003: 91]), el Opus
postumum (AA XXII: 51 [1991: 609]), etc.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 315

no en la religion (es imposible que lo haga) sino en el seguimiento
publico de las creencias —que son formas de fe eclesial estatutaria—, se
originan las llamadas guerras religiosas (AA VI: 154-155 [2001: 134-
135]). Nuevamente despunta la tolerancia como una forma de aceptar
algo que no se comparte: la diversidad en el seno de la fe eclesial
estatutaria ha de tolerarse, dice Kant, siempre que no pretenda influir en
la verdadera religion moral. De hecho, la fe de dogmas y observancias
puede irse ilustrando hasta devenir no una fe coactiva, sino una fe
eclesial digna de la religion moral, es decir, una fe libre. En las iglesias
visibles ocurre como en los Estados particulares: “cada iglesia abriga la
orgullosa pretension de llegar a ser una iglesia universal; pero en cuanto
se ha extendido y se hace dominante, pronto se muestra un principio
de disolucion y separacion en diversas sectas” (AA VI: 182-183 n. 1
[2001: 152-153 n.]). Tampoco el gobernante debe “tentar la conciencia
de los subditos” ofreciendo ni quitando ventajas civiles a las doctrinas
eclesiales historicas; esto afecta a la libertad (AA VI: 200-201 [2001: 164-
165]). Ademas, el gobierno no puede impedir la libertad de pensar en
conciencia, como si puede estorbar las opiniones en publico acerca de
religion. En cambio, el poder espiritual que custodia la ortodoxia si
puede impedir esa libertad de pensar en conciencia, pues es capaz de
ejercer una coaccion tal que no permita pensar mas que lo que el poder
exige. Esto ultimo ya es malo, aunque lo peor es “el entorpecimiento de
la externa libertad de conciencia” por obra de “ordenanzas totalmente
politicas” (AA VI: 201-202 n. 1 [2001: 165 n.]).

El conflicto de las Facultades vuelve a mostrar, otra vez cusanamente,
que, rectamente comprendida, la religién es tinica, mientras que la
diversidad solo nace con los dogmas y estatutos historicos (AA VII: 36-
37 [2003: 92]): 1a fe religiosa pura se basa no en dichos estatutos, sino en
la razén. Por lo mismo, Kant afirma que relatos histdricos como los del
Nuevo Testamento cristiano (la institucion de la cena, las palabras dichas
en la cruz, etc.) tienen su lugar entre los adiafora, pues solo la religion —si
y porque es practica— es cosa de fe racional (AA VII: 40 [2003: 98]). Kant
se aventura a decir: “todo credo eclesiastico, en tanto que hace pasar
por dogmas religiosos esenciales articulos de fe meramente estatutarios,
contiene cierta mezcla de paganismo”. En este sentido, piensa, es pagano
el clericalismo particularmente cuando se torna autoritario y violento
(véase AA VII: 50- 51 [2003: 111-113]). Puede elogiarse a un gobierno por
dejar en libertad y permitir las sectas (dice Kant: incluso al judaismo),
siempre que esto no afecte a la universalidad tnica de la religion. La

Topicos, Revista de Filosofia



316 ENzO SOLARI

diversidad de sectas solo es admisible si el tinico objetivo moral puede
ser efectivamente producido por mas de una causa o herramienta
eclesiastica y estatutaria (véase AA VII: 52-54 [2003: 114-117]). Notese de
nuevo el empleo del término “tolerar” cuando Kant pregunta si puede el
gobierno reconocer como iglesia a una secta basada en el sentimiento, o si
mas bien debe solo tolerarla y protegerla “pero sin honrarla [con el rango
de iglesia]” (AA VII: 59-60 [2003: 126]). Su respuesta es, ante todo, que
no debe sancionarse oficialmente el naturalismo, ni el ortodoxismo, ni
menos aun el misticismo. La ortodoxia biblica solo puede admitirse si los
ensefiantes eclesidsticos estan sometidos a las Facultades universitarias
competentes y no incurren por ende en clericalismo. Empero, “si [...el
gobierno] decide inculcarles [a los ciudadanos] la ortodoxia cifrada en
dogmas y sacramentos estatutarios, puede salirle muy mal la jugada”.**

Empero, la tolerancia en Kant no incumbe solamente a la religion.
Se extiende mas alld, alcanzando a todo tipo de actitudes e interacciones
humanas. De ahi que Kant, en una de las sugerencias mas radicales y
revolucionarias abiertas por su propia filosofia, hable (estoicamente) de
un derecho cosmopolita, y aftada al mismo una universal hospitalidad
(Wirtbarkeit) que parece poner en entredicho las pretensiones y politicas

2 AA VI 60 n. (2003: 127 n. *). Parejamente procede Kant en ZeF.
Hay buenos motivos para tolerar la diversidad religiosa: la diferencia de
lenguas y religiones, aunque tiene la ventaja de evitar la confusién entre los
pueblos, conlleva el riesgo de odio y de guerras; mas, piensa Kant, este puede
ser contrarrestado por la mayor cultura y un mayor acuerdo en lo que toca a
principios. Sobre esto mismo, vid. Religionsschrift (AA VI: 181-183 n. [2001: 153
n.]). Es alcanzable la paz mediante un equilibrio de fuerzas, no mediante su
despdtico quiebre. (En nota al pie, y por enésima oportunidad en el espiritu
del Cusano, comenta Kant que el que haya ‘diferencia de religiones” es una
extrafia manera de hablar; pues lo que hay son diferentes vehiculos accidentales
de las creencias -medios para fomentarlas, erudiciones para conocerlas, libros
donde aquellas se contienen, etc.—, pero no mas que una sola religiéon valida
universalmente: vid. AA VIIL: 64 n. [1999: 335 n.]). Cree Kant contra Platén que
no hay que esperar ni desear que los reyes filosofen o los filésofos reinen, pues el
poder corrompe el juicio racional: “sin embargo, es imprescindible que los reyes
[...] no hagan desaparecer o acallar a la clase de los filésofos, sino que, por el
contrario, les dejen hablar publicamente para que iluminen su tarea” (AA VIIIL:
69-70 [1999: 337-338]).

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 317

coloniales de su época.” En ZeF, en efecto, surge la hospitalidad, ala que
podria llamarse un implicado de la tolerancia, en tanto es “el derecho
de un extranjero a no ser tratado de manera hostil a su llegada de un
territorio a otro”. Y es que tal derecho, que aclara Kant no es un derecho
de hospedaje (Gastrecht) sino un derecho de visita (Besuchsrecht) de todo
ser humano “a presentarse en sociedad”, esta fundado en la posesion
comun de la tierra por parte de toda la humanidad (communio fundi
originaria), y exige que los seres humanos se toleren o soporten (dulden)
unos a otros (AA VIII: 41 [1999: 324]), “pues nadie tiene originariamente
mas derecho que otro a estar en un lugar de la tierra”. Tal derecho
aproxima al género humano, dice Kant, hacia una constitucion
cosmopolita, hacia un derecho (ni fantasmal ni exético) que vendria a
coronar al derecho politico y al de gentes, “un derecho publico de la
humanidad, y que favorece la paz perpetua, al constituirse en condicion
para una continua aproximacion a ella”.*

Todo esto es lo que permite afirmar, segun creo, que el sentido
kantiano de tolerancia incluye (y no solo se apoya en, o conduce a) el
de respeto y aun de reconocimiento. Es justo la idea que defienden
por €j. Abellan” y, anteriormente y como su fuente, Forst (2003: 418-

% Lo que, se ha dicho, lo pondria en sintonia con escritos tan radicales
4

como el De Indis, de Francisco de Vitoria: cfr. Kaufmann, 2015a.

% Todo este pasaje estd en AA VIIL: 40-46 (1999: 324-327). Una reciente
interpretacidn de dichas tesis kantianas es la de Pinheiro Walla (2016). Dejo para
otra oportunidad lo que aqui es solo insinuacién: que si tanto la tolerancia en
sentido religioso como la tolerancia en el sentido de la hospitalidad universal
muestran que la tolerancia no es solo aceptacién o soportar, sino que incluye
formalmente las notas de respeto y reconocimiento, entonces habria un primer
o basico nivel de tolerancia cuando en ella se percibe y aisla el momento de
excepcion a una prohibicién antecedente, y que es lo que se halla en el sentido
de lex permissiva segin ZeF (AA VIII: 15-17 n. * [1999: 313 n. 106]) —como han
notado tan perspicazmente Byrd y Hruschka (un puro levantamiento de una
previa prohibicion: vid. Byrd y Hruschka, 2010: 94-107), lo que enlaza con uno
de los componentes usualmente adscritos al concepto de tolerancia: un permiso
que hace excepcién a una prohibicion previa (cfr. Garzén Valdés, 2011).

¥ “Los conceptos fundamentales de la filosofia practica kantiana
suministran argumentos a favor de la tolerancia entendida como respeto a la
dignidad de la persona: los deberes morales remiten a que la persona no puede
ser utilizada como un medio, pues es un fin en si misma; su concepcién de la
religion estd fundamentada en la razon, por encima de los diferentes credos

Topicos, Revista de Filosofia



318 ENzO SOLARI

437, especialmente 435-437). Precisamente este ultimo trata a Kant a
partir de unas tesis mas amplias acerca del concepto de tolerancia, que
incluyen sus componentes mas caracteristicos, equivalentes a los que
defienden los partidarios de no confundir la tolerancia con el respeto o el
reconocimiento.? Pero a la vez, como tolerancia es uno de esos conceptos
esencialmente controvertidos,” Forst sugiere distinguir al menos
cuatro concepciones que acerca del mismo concepto cabe erigir —y cuya
pluralidad hace posible y necesario admitir prima facie interpretaciones
en conflicto de la tolerancia, algunas de las cuales creen deseable tratarla
COmo mero permiso o pura coexistencia, mientras otras por el contrario
prefieren considerarla de maneras tales que incluyan el respeto o el
reconocimiento. En concreto, las cuatro concepciones forjadas acerca del
mismo concepto son la del permiso, la de la coexistencia, la del respeto

eclesiales, sin que quepa en ella la imposicién; su concepto de derecho esta
directamente vinculado con la ‘libertad en las relaciones externas de los hombres
entre si’, al hacerla posible a través del sometimiento de todos a él; su concepto
de Estado —Estado de derecho’- es la institucién que tiene la facultad de ejercer
la coacciéon mediante leyes, cuya caracteristica es que podrian ser aprobadas por
todos” (Abellan, 2011: 278).

% Véase como es que este concepto por decir lo menos tiende a coincidir
con el anterior: “it is necessary to differentiate between a general concept and
more specific conceptions of toleration [...] The former is marked by the following
characteristics. First, it is essential for the concept of toleration that the tolerated
beliefs or practices are considered to be objectionable and in an important
sense wrong or bad. If this objection component [...] is missing, we do not speak
of “toleration” but of “indifference” or “affirmation”. Second, the objection
component needs to be balanced by an acceptance component, which does not
remove the negative judgment but gives certain positive reasons that trump the
negative ones in the relevant context. In light of these reasons, it would be wrong
not to tolerate what is wrong, to mention a well-known paradox of toleration
[...] The said practices or beliefs are wrong, but not intolerably wrong. Third,
the limits of toleration need to be specified. They lie at the point where there are
reasons for rejection that are stronger than the reasons for acceptance (which still
leaves open the question of the appropriate means of a possible intervention);
call this the rejection component. All three of those reasons can be of one and the
same kind —religious, for example- yet they can also be of diverse kinds (moral,
religious, pragmatic, to mention a few possibilities) [...] (Forst, 2007/2012).

¥ Al respecto, cfr. el clasico articulo de Gallie, 1956.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 319

y la de la estima o reconocimiento mutuo.*® Este es justo el momento
en el que este argumento se separa del anteriormente expuesto, pues
mientras aquel podia ser caracterizado como fuertemente ‘diferenciador’
de la tolerancia, este muestra que, mejor que la via de la diferenciacion,
seria seguir otras vias de ‘aproximacién’, ‘coparticipacion’ o aun
‘solapamiento’ de la tolerancia, segun las cuales esta se intersecta con
otras actitudes, practicas y politicas, entre todas las cuales habria algo
asi como lo que Wittgenstein llamaba un ‘aire de familia’.

Y es que la concepciéon que de la tolerancia se elabore es en un
sentido no despreciable contextualmente dependiente. Tratandose de
Kant, las circunstancias de la tolerancia son las de la ilustracion. Es lo
que habremos de examinar a continuacion: la recepcion kantiana de la
ilustracion.

3. Ilustracion. No se olvide: el principe que, allende la tolerancia,
pone politicamente en practica la libertad religiosa y de conciencia, es un
principe ilustrado, dice Kant (AA VIII: 40 [2004: 91]). Como se sabe, Kant
caracteriza al proceso de ilustracion, “el abandono por parte del hombre
de una minoria de edad cuyo responsable es €l mismo” (AA VIII: 35
[2004: 83]), como un proceso lento y paulatino, nunca fulminante ni
revolucionario (AA VIII: 36 [2004: 85]). La ilustracion requiere libertad,
sobre todo la del uso publico de la propia razén (AA VIII: 36-37 [2004:
85]), que es “aquel que cualquiera puede hacer, como alguien docto, ante
todo ese publico que configura el universo de los lectores”. En cambio,
el uso privado de la razén —el “que cabe hacer de la propia razén en una
determinada funcién o puesto civil, que se le haya confiado”—puede ser
restringido sin perjuicio para la ilustracion. De manera que la misma
persona, por una parte, debe comportarse pasivamente —obedecer
sin razonar— en aquellos asuntos comunes en que es necesario cierto
automatismo, pero por otra parte debe poder razonar en tanto en cuanto
es “alguien instruido que se dirige sensatamente a un ptiblico mediante
sus escritos” (AA VIII: 37 [2004: 86]). En sentido estricto, dice Kant, esta
no es época ilustrada, sino de ilustracion. Tal es, piensa, el ‘siglo de
Federico” (AA VIII: 40 [2004: 90-91]).

La trivialidad de que Kant sea uno de los ilustrados par excellence,
un valedor de la luz de la racionalidad puiblica, también en los campos

% Cfr., bajo la misma entrada (Forst, 2007/2012), el 2. Four Conceptions

of Toleration.

Topicos, Revista de Filosofia



320 ENzO SOLARI

fuertemente volitivos y sentimentales del derecho y la politica, no obsta
a que el modo kantiano de entender y manifestar especificamente la
Aufklirung sea objeto de discusiones. Como se sabe, hay quien cree
que Kant fue moderadamente ilustrado, como Jonathan Israel. Otros,
como el mismisimo Michel Foucault, piensan que Kant, aunque en
algunas materias relativamente conservador, fue un ilustrado radical. Es
importante revisar el sentido de estos argumentos para mejor entender
el alcance de la apelacion kantiana a la ilustracion.

Segun Israel, Kant fue el altimo gran filésofo de la Ilustracion. Para
Kant la idea del progreso es crucial y significaba que la humanidad
evidentemente mejoraba “por el avance de la ‘razén™ (2015: 19). Pero,
su manifestacion politica resulta clara: mas y mas Estados europeos se
volvian republicanos y representativos de la voluntad general de sus
pueblos, lo que permitiria augurar una futura federacién internacional
cuyo punto de llegada habria de ser la ‘paz perpetua’, y todo por
obra y gracia de la racionalidad y la moralidad humanas guiadas por
la Providencia (Kant fluctuaba habilmente entre el destino ciego y la
Providencia) (Israel, 2015: 19). Este énfasis providencialista muestra
que Kant, aunque quiso situarse entre la Ilustracion radical democratica
y la moderada antidemocratica, termind por ubicarse en la variante
moderada (Israel, 2015: 23-24). La opcién kantiana supone que no hay
tertium quid, pues entre las dos Ilustraciones, entre la de los espinozistas
y la de los providencialistas, hay un abismo. En este sentido, ndtese
en Kant la diferencia entre el proyecto critico y su distincion entre
fendomenos y noumenos, el cual es una posicion media conceptualmente
posible segun Israel, y sus ideas morales y politicas, las que si
pretenden un imposible lugar intermedio, ya que no son democraticas
ni antiaristocraticas ni antimondarquicas, aunque —en una exquisita
ambigiliedad- también Kant profesara cierto liberalismo y apoyara la
Revolucion francesa (Israel, 2015: 24). A diferencia del pensamiento
radical aleman de su época tan influido por los philosophes, Kant no era un
materialista al estilo francés (Israel, 2015: 73). Pero tal como los radicales
franceses, Kant rechazaba por quimérica la democracia directa al estilo
ateniense (Israel, 2015: 61). Pero su version de la Ilustracion era limitada
y antipopular, pues no pensaba en liberar al pueblo de la supersticién y
la ignorancia con la ayuda de la filosofia, como si pretendia el fundador
de los Illuminati alemanes, Adam Weishaupt (Israel, 2015: 71-75). Y es
que, “para Weishaupt, a diferencia de Kant, la Ilustracién es finalmente
un proceso para deshacerse de los curas, los aristocratas y los reyes”

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 321

(Israel, 2015: 76). La verdadera Aufklirung es “la aplicacion de la razon
a la felicidad terrena de toda la humanidad” y, por lo mismo, se dirige
contra los cuatro pilares del ancien régime: el escolasticismo universitario
y la educacion tradicional, mas la opresion politica, la opresion social y
la teologia (Israel, 2015: 76). Kant, en cambio, en linea con la Ilustracién
de Voltaire y Federico el Grande y contra la de D’'Holbach, se opone
a la democracia por despdtica y afirma el absolutismo ilustrado a Ia
alemana con su limitada representacién y su republicanismo puramente
legislativo, mas nunca del poder ejecutivo (Israel, 2015: 76 y 81). Nada
de quimérico, en cambio, le parecia a Kant el suefio de una paz perpetua
(la guerra, ademas, es contraria a la igualdad, la humanidad y la razén:
Israel, 2015: 116, 128 y 130), siempre que lo encarara no un gobierno
despotico y militarista, sino uno republicano —claro que, como se dijo,
segin un republicanismo que solo toca al legislador, no al ejecutivo
monarquico. Por eso, dice Israel, Kant “no abre ninguna via politica por
la que pueda acelerarse el progreso del hombre hacia la ‘paz perpetua”™
(Israel, 2015: 116). En cambio, si lo hacen los pensadores radicales que
identificaban al despotismo con la monarquia, entendian por ende que el
republicanismo equivale siempre y solo a una democracia representativa
—tanto legislativa como ejecutiva-, y que pensaban que una ‘revolucion
general’ habria de preparar el camino para el establecimiento de
republicas democraticas basadas en la representacion y con elecciones
(Israel, 2015: 134-135). Kant no es demdcrata (mas bien pensé que
republicanismo y democracia se repelen y que esta es necesariamente
despotica), defendid a los principes (ilustrados) y crey6 que el gobierno
republicano depende de la iniciativa o de una legislacion principesca,
y que los stubditos no tienen ‘derechos’ contra el ejecutivo, sobre todo
ningtn derecho de resistencia o a la revolucion.

31 Israel (2015: 117, 124 y 133). En sentido parecido se expresa Philipp

Blom: Kant fue parte de la Ilustracion moderada, religiosa y deista, como
Voltaire y contra Meslier, Diderot y D'Holbach, que en cambio “habian sefialado
que la religién organizada conduce a una unién nefasta de curas y magistrados”
(Blom, 2012: 404; vid. 401-404). Kant, por su parte, como Descartes en el siglo
XVII, traté de justificar filoséficamente la fe religiosa, pues “sus magnificas
investigaciones metafisicas dejaban una puerta abierta por la cual Dios podia
volver a entrar en la filosofia” (Blom, 2012: 404). La racionalizacién integral del
mundo que emprendié Kant, con su combate de las pasiones y del escepticismo,

Topicos, Revista de Filosofia



322 ENzO SOLARI

Todo este andlisis supone que la divisoria de las aguas consiste en
un paquete de valores basicos tipicamente modernos, cuya aceptacién
plena seria la herencia de la Ilustracion radical: “tolerancia, libertad
personal, democracia, igualdad racial y sexual, libertad de expresion,
emancipacion sexual, y el derecho universal al conocimiento y a la
‘ilustracién™.* Claro, si tal es el baremo para contrastar el caracter
radical o meramente moderado de cualquier pensador de la Ilustracion,
entonces Kant solo podria ser un ilustrado moderado. Pero si el criterio
ha de ser menos ‘empaquetado’ y mas rico en matices tanto filoséficos
como politicos, incluyendo la larga historia de los efectos y sobre todo de
las posibilidades abiertas por ideas como la del uso ptiblico de la razén
y la del juicio en sentido politico (y juridico), yo diria que el de Israel es
un diagnostico filosoficamente impreciso y rigido, que peca tanto por
exceso como por defecto.”* Un buen ejemplo de juicio mas pausado y
atento a las posibilidades radicales del kantismo es curiosamente el de
Foucault, quien en las décadas de los afios ‘70 y ‘80 del siglo pasado,
en todo un ajuste de cuentas, revalorizo la significacion intelectual de
Kant para su propia empresa (nada moderada sino sumamente radical)

era (aunque solo fuera implicitamente) teoldgica y por lo mismo tendencialmente
deshumanizadora (Blom, 2012: 405-407).

82 (Israel, 2006: 11). Hacia el final del mismo volumen, el segundo de
su trilogia, Israel precisa asi el mismo paquete de los valores basicos de la
Mustracion radical: (1) razén filosdfica (matematico-historica) como criterio
exclusivo de verdad, (2) rechazo de agencias sobrenaturales, magicas, espiritus
desencarnados o divina providencia, (3) la igualdad humana, especialmente
racial y sexual, (4) un universalismo ético secular, (5) tolerancia comprehensiva
y libertad de pensamiento basados en un pensamiento critico independiente,
(6) libertad personal en el estilo de vida y en la conducta sexual consentida
entre adultos, salvaguardando la dignidad y libertad de no casados y de
homosexuales, (7) libertad de expresién, de critica politica y de prensa en la
esfera publica, y (8) el republicanismo democratico como forma politica mas
legitima (Israel, 2006: 866).

% Esta acusacion nada tiene de original. Vid., solo a titulo ejemplar,
las objeciones levantadas por Lilti (2009: 171-206) y Moyn (2010), como un
muestrario de las criticas recibidas por Israel -y a las que este, todo hay que
decirlo, ha respondido en mas de una oportunidad, infatigablemente (entre
otros textos de Israel, cfr. Israel, 2011, 2014 y 2014a).

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 323

de pensamiento.** Foucault subrayd la especial defensa kantiana de la
racionalidad, la que debe ser usada con coraje y, a la vez, con aguda
consciencia de sus limitaciones: tal es el fundamento de esta persuasiva
presentacion del sentido politico del uso publico de la razén.

Kant, dice Foucault, si bien no el primero ni menos el tnico, fue un
paladin de la actitud critica. Para entender el sapere aude, Foucault daba
esta basica definicion de la critica:

el arte de no ser de tal modo gobernado [...] Si la
gubernamentalizacion es este movimiento por el cual
se trataba, en la realidad misma de una practica social,
de sujetar a los individuos a través de unos mecanismos
de poder que invocan una verdad, pues bien, yo diria
que la critica es el movimiento por el cual el sujeto se
atribuye el derecho de interrogar a la verdad acerca de
sus efectos de poder y al poder acerca de sus discursos
de verdad; la critica sera el arte de la inservidumbre
voluntaria, de la indocilidad reflexiva (Foucault, 2007:
8 y 10-11).

Asi, la critica es lo contrario de la minoria de edad a que nos pueden
someter la religion, el derecho y el conocimiento. Y supone hacerse una
idea justo de lo que podemos conocer, permitiendo asumir con cierto
coraje el principio de la autonomia, de manera que incluso la obediencia
que a veces prestamos, la prestemos auténoma y no heterénomamente
(Foucault, 2007: 13-14). La critica es producto de la Aufklirung, que no
es solo un episodio de la modernidad, sino el acontecimiento singular
que la inaugura y el “proceso incesante que se manifiesta en la historia
de la razén”, cuyo sentido es “la historicidad del pensamiento de lo
universal” (Foucault, 2007a: 67). Tan histdrica es la critica ilustrada
que ha de posibilitar una ontologia del presente, de la actualidad, “una
ontologia de nosotros mismos” (Foucault, 2007a: 69). Dicho de otro
modo: de la minoria de edad (“cuando un libro ocupa el lugar de nuestro
entendimiento, cuando un director espiritual ocupa el lugar de nuestra

¥ Y es que el propio Foucault se reconoce heredero de Kant, como lo dice

refiriéndose a si mismo en tercera persona: “si Foucault se inscribe dentro de la
tradicion filosoéfica, es dentro de la tradicion critica que es la de Kant”, por lo cual
se puede denominar a su empresa “Historia critica del pensamiento” (Foucault,
2004: 42).

Topicos, Revista de Filosofia



324 ENzO SOLARI

conciencia, cuando un médico decide por nosotros nuestro régimen”
(Foucault, 2007b: 74-75) solo se sale con el coraje (un ethos: 2007b: 97)
del saber, y por eso “la Aufklirung es a la vez un proceso del que los
hombres forman parte colectivamente y un acto de coraje a efectuar
personalmente” (2007b: 75). Esto permite distinguir entre un ambito en
el que hay que obedecer (y que es el del uso privado de la razon segtn el
puesto social que se ocupe: pagar los impuestos, seguir 6rdenes militares
oreligiosas, etc.) y otro en el que hay que razonar libre y autbnomamente
(el del uso puiblico de la razén ante la humanidad como tal: sin someterse
a autoridad alguna, universalmente, no como engranaje que es parte
de una maquina sino “como miembro de la humanidad razonable”)
(Foucault, 2007b: 76-78). Lo que hace Kant, dice graficamente Foucault,
es proponer una suerte de contrato “del despotismo racional con la libre
razon” (2007b: 79). La critica es lo que hace la razon mayor de edad por
la ilustracién: “la Critica [que determina las condiciones bajo las cuales
se puede racionalmente determinar lo que se puede saber, lo que se
debe hacer y lo que cabe esperar] es, en cierto sentido, el libro de a bordo
de la razén que se ha hecho mayor en la Aufklirung; e inversamente, la
Aufklirung es la edad de la Critica” (Foucault, 2007b: 79-80). Y la critica
kantiana, asi, es el inicio de la tipica actitud de la modernidad.*

Asi, pues, Foucault permite decir que Kant es uno de los ilustrados
cuyas ideas son radicales y aun radicalizables. Por lo mismo, aunque sea
apropiado subrayar dentro de la tradicion de la Aufklirung el peculiar
radicalismo de la razén y de la democracia de Spinoza, como hace Israel,
no se ve como es que pueda perderse de vista un radicalismo como el
kantiano, con sus ideas de republica, tolerancia y hospitalidad, y su
incomparable defensa ilustrada de la razon en sentido publico y politico

% (Foucault, 2007b: 80). Por cierto, Foucault pretendera que es posible

y deseable ir allende Kant, tomando el camino de una “critica permanente
de nuestro ser histoérico” (2007b: 86), de una “ontologia histdrica [critica] de
nosotros mismos” (2007b: 92-93), y, por ende, contra el sujeto transcendental y
constituyente de Kant, emprendiendo una arqueologia y una genealogia de los
acontecimientos singulares, contingentes y aun arbitrarios que nos constituyen
-no global sino experimentalmente- “como sujetos de lo que hacemos,
pensamos, decimos” (2007b: 90-92). A fin de cuentas, pese a que Foucault no
sabe si el trabajo de la critica envuelve “la fe en las Luces”, si que cree que
implica “un trabajo sobre nosotros mismos, es decir, una labor paciente que dé
forma a la impaciencia de la libertad” (2007b: 97).

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 325

(y muy especialmente universitario). Mas, lo mismo habria que decir y
hacer respecto de la capacidad de juzgar. Es precisamente lo que Arendt
ha auspiciado. Si bien sugiriendo algo excesivo (que Kant nunca habria
escrito una filosofia politica, cosa ciertamente poco justificable a la luz
imponente de la Metaphysik der Sitten), Arendt ilumina posibilidades
destructivas nada conservadoras del juicio y de la racionalidad politico-
juridica. Sin que esto signifique pasar por alto que la potencialidad
y la posibilitancia politico-juridicas de Kant reside ya en sus gestos
fundamentales, como en la pretension de superar el dogmatismo y el
escepticismo (y no de situarse a mera equidistancia de ambos: Arendt:
2012: 66-67), y en el enorme potencial negativo —del que ni él mismo
parece haberse dado cuenta— de su criticismo fuertemente socratico
(Arendt, 2012: 73-77): “no se percaté de que habia desmantelado toda
la maquinaria que, a pesar de los numerosos ataques dirigidos a ella,
habia resistido durante muchos siglos hasta la edad moderna”.* Kant,
contra lo que dice Israel, es en cierto sentido mas radical atin que el
propio Spinoza, pues si la Ilustracion es la época del ‘uso publico de
la razon’ (la libertad politica, para Kant, es la de “hacer uso publico en
todas partes de su razén”), entonces “la libertad politica esencial no
era para Kant, como si lo era para Spinoza, la libertas philosophandi, sino
la libertad para hablar y publicar” (Arendt, 2012: 78). El radicalismo
kantiano consiste exactamente en que “la facultad de pensar depende
de su uso publico [...] La razén no esta hecha para adaptarse al
aislamiento, sino a la comunicacion” (Arendt, 2012: 79). Tal filosofia,
dice Arendt, esta insinuada en el peculiar tratamiento de la facultad de
juzgar reflexionante de la tercera Critica y en el interés final de Kant
(ya en los anos ‘90) por cuestiones constitucionales y aun propiamente
institucionales.” Este uso publico de la racionalidad esta esencialmente

% (Arendt, 2012: 69). Tal como el de Sdcrates, el pensamiento de Kant es

critico en la medida que “se expone a si mismo a ‘la prueba de un examen libre y
publico’, algo que supone que cuantos mas participen mejor” (Arendt, 2012: 77).
De ahi el ansia divulgadora de Kant (“insolita en un filésofo, una tribu que, por
lo general, muestra marcadas tendencias sectarias” (Arendt, 2012: 78).

% Ellistado de los insumos que desembocan en la (posible) teoria kantiana
del juicio politico, dice Beiner, es mayor, e incluye, ademas de la distincién entre
los dos tipos de juicio de la tercera Critica (y de la Ldgica, y de Teoria y prdctica,
asi como de Sobre pedagogin), los paragrafos §§ 39-40 de ella sobre mentalidad
amplia, desinterés, sensus communis, etc.; laidea del ‘espectador’ desarrollada en

Topicos, Revista de Filosofia



326 ENzO SOLARI

sustentado por el juicio, dice Kant en el §40 de la Critica de la facultad
de juzgar (AA V: 293-296 [1992: 204-206]). Y lo esta porque el juicio es
intrinsecamente politico: tiene como maxima la de “pensar en el lugar
de cada uno de los otros”, esto es, ampliamente (erweitert). Tal maxima
judicativa, no se olvide, sigue a la maxima ilustrada del entendimiento
de pensar desprejuiciadamente (vorurteilsfrei), sobre todo liberandose de
supersticiones, y antecede a la maxima racional de pensar en acuerdo
consigo mismo, consecuentemente (konsequent). Tales son los rasgos del
juicio que, como se sabe, fueron peculiarmente apropiados y comentados
por Arendt.*®

El conflicto de las Facultades y en las Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo
sublime; la nocién de “gusto social’, de las facultades cognoscitivas y del ingenio
versus el juicio de la Antropologia; y por supuesto, la expresiéon “uso publico de
la razén’ de la “Respuesta a la pregunta ;Qué es Ilustracion?”: Beiner (2012:
228-229).

% “La facultad que Kant descubriera en la tercera Critica: la facultad
de juzgar, juicio o discernimiento (Urteilskraft). El juicio ha sido usualmente
considerado solo a propdsito del gusto estético y de la teleologia natural,
pasandose por alto su relieve politico y juridico. Pero, en rigor, el juicio es la
capacidad de enjuiciar o evaluar particulares imparcialmente (‘esto es malo’,
‘esto es bello’, etc.), y puede ser determinante (bestimmende) o bien reflexionante
(reflektierende), en tanto en cuanto opere por subsuncién (=a partir de reglas
o leyes generales dadas de antemano, cuando es determinante), o bien por
reduccion o derivacion inversa (=de la regla a partir del particular, cuando es
reflexivo). En la Critica del Juicio, concretamente en el curso del analisis de los
juicios reflexionantes, donde un particular no se subsume bajo un concepto,
el ejemplo proporciona la misma ayuda que el esquema a la hora de conocer
la mesa en tanto que mesa. Los ejemplos guian y conducen y, por tanto, el
juicio adquiere ‘validez ejemplar’ (Arendt, 2012: 152). Arendt, como se sabe, es
responsable de una aguda (aunque, todo hay que decirlo, libérrima) lectura de
la tercera Critica por medio de la cual ha tratado de exponer lo que hubiera
sido la filosofia politica de Kant (vid. Arendt, 2012, passim, y su interpretacién
de los § 39, § 40 y § 41 de dicha Critica: AA V: 291-298 [1992: 202-208]). Tal
filosofia, sugiere Arendt, es distinta, si bien no estd separada, de su filosofia
moral, y pende de una (muy argumentada) analogia entre el juicio estético y el
politico, en los cuales la distincién que hace Kant entre la perspectiva del actor
y la del espectador permitiria afirmar que ‘casos paradigmaticos del ejercicio
de la facultad del juicio son casos excepcionales de independencia respecto a
opiniones prefabricadas o de resistencia contra la indiferencia de la mayoria’
(Wellmer, 2000: 261). Para mi, es de interés que el juicio pueda ser considerado

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 327

4. Empezaba sugiriendo que algo habria que decir acerca
del hilo conductor comtn a la recepcion o modulacién kantiana de
republica, tolerancia e ilustracion (al menos en lo que toca a la cara
mas practica y politicamente significativa de esta). Se ha dicho que
tal hilo conductor seria la necesidad practica del derecho publico (del
exeundum e statu naturali) bajo la forma de la condicion civil, es decir,
del Estado constitucional y republicano de derecho, una necesidad que
no tendria que entenderse como un imperativo categorico del derecho
(al modo de Hoffe, 1999), sino solamente como “la conditio sine qua non
para la realizacion concreta de nuestra libertad externa, o sea, para
poseer derechos, ser autébnomos y regular nuestra convivencia en base a
obligaciones autoimpuestas” (cfr. Pinzani, 2017: 208). De modo parejo, se
ha afirmado ultimamente que no hay imperativo categérico de caracter
politico-juridico, sino discontinuidad o independencia entre el proyecto
moral de Kant y sus tardias investigaciones politicas y juridicas, y que
por ende el hilo conductor de la modulacion kantiana de republica,

no solo reflexivamente como politico sino también determinantemente como
juridico, en el preciso sentido de que el espectador que evalta acontecimientos
particulares realice, tanto en cuanto tal como de maneras institucionalizadas,
actos judicativos. Politicamente hablando, esto supone que el espectador de
la historia puede enjuiciar los eventos alejandose del punto de vista del actor
comprometido e interesado en ellos, cosa que en Kant aflora con espectacular
nitidez a proposito de sucesos revolucionarios de su época, como la Revoluciéon
americana, la francesa, etc. Juridicamente hablando, esto se aprecia de modo
decisivo en los actos de interpretacion y aplicacion del derecho, lo que equivale
a decir que el punto de vista del espectador imparcial que emite el juicio juridico
sea precisamente el del... juez. Esto es algo que la propia Arendt pusiera en
evidencia ya desde su radical y polémica interpretaciéon del proceso a que fue
sometido Eichmann en Jerusalén, que es una prolongacién, aunque también
una critica y una mejora, de sus reflexiones previas sobre los totalitarismos
(proceso en el cual pasa, como es sabido, de detectar la radicalidad del mal a
diagnosticar la banalidad del mismo)” (Solari, 2015: 220-221). Por cierto, esto
es algo que ya ha sido explorado; cfr., entre otras, las recientes perspectivas
explicitamente filosdfico-juridicas de Bilsky (1996), Goldoni y McCorkindale
(2012), y Rosenmiiller (2013).

Topicos, Revista de Filosofia



328 ENzO SOLARI

tolerancia e ilustracion habria que buscarlo en otro lugar y en todo caso
de una manera moralmente laxa, abierta, aun lejana.*

Yo no estoy seguro de estas ideas recientes. Y no lo estoy porque las
decisivas y notorias diferencias entre derecho y ética, asi como entre el
postulado juridico y el imperativo categdrico, no obstan al deber estricto
y categorico que es el contenido del postulado del derecho publico (esto
es, al deber moral del exeundum): “debes (du sollst)” dejar el estadonatural
—de injusticia y violencia en cierta forma, y en todo caso provisional y
sin derecho: status iniustitia vacuus— en beneficio del estado juridico, ya
civil y por lo mismo mas estable y duradero (AA VI: 307-313 [2005a: 137-
142]). Por lo mismo, analégicamente, y salvando las diferencias entre la
autolegislacion de cada ser racional y la legislacion exterior y coactiva
del sistema comun de las libertades concretas, Kant podia hablar, como
recordaba mas arriba, de un cierto imperativo categérico que nos obliga
respecto de la salud del Estado (salus reipublicae suprema lex est), y que
consiste en la “maxima concordancia entre la constitucion y los principios
juridicos” (AA VI: 318 [2005a: 149]). En vistas de tal deber incondicional,
incluso, es que Kant, tras las revoluciones americana y francesa que

% En este sentido, cfr. Horn, 2017: 93-94: “evidentemente, en el caso

del postulado [juridico de la razén practica] se trata de una exigencia tedrico-
practica de la razon, pero no de un mandamiento categdérico-normativo de la
misma [...] Por tanto, la idea de un orden juridico exterior es, ciertamente, una
idea de la razén, pero no es una exigencia estrictamente moral [...] Al menos
dos momentos del imperativo categérico no figuran en nuestra idea del derecho:
por un lado, el elemento de la motivacién y, por otro, la inclusién sin mas de
todos los seres humanos. Ni la teoria kantiana de la motivaciéon moral, como
tampoco su universalismo, son partes integrantes de su filosofia juridica ni de su
filosofia politica. La mera idea del derecho, entendida como construcciéon, puede
ser asumida positivamente y llevada a la practica productivamente incluso por
demonios”, y Willascheck, 2017: 114-128; 125: “la concepcién del derecho de
Kant es intrinsecamente social, en un sentido que la teoria moral de Kant no lo
es”; 128: “la idea de una ley universal juega aqui [tratdndose del derecho] un rol
completamente distinto al que desempefia en €l [el imperativo categorico]. Lo
que se requiere aqui para estar en conformidad con las leyes universales no es la
accién de una persona, o su maxima, sino mas bien, la coexistencia de las esferas
delibertad de cada persona. Es dificil apreciar como la idea de esferas de libertad
limitantes, en concordancia con una ley universal, se pueda derivar a partir
de la necesidad de actuar por una maxima que pueda ser sostenida como ley
universal, incluso si anadimos, como postulados adicionales, la imposibilidad
del conflicto entre derechos y la legitimidad de la coaccion”.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 329

como espectador admiré y aplaudié —aunque moralmente repudiara la
legitimidad de la resistencia y la rebelion—, esbozé y anticipd el gesto
(politico, aunque al mismo tiempo moral) del positivismo juridico
originario de Bentham: el de un critico del derecho premoderno, el de
quien afirmaba simultdneamente: “obedece puntualmente, censura
libremente” (recuérdese en Kant: “razonen cuanto quieran y sobre
todo cuanto gusten, jcon tal de que obedezcan!”: AA VIII: 41 [2004: 92];
vid. también AA VIII: 37 [2004: 85]), el que pensaba que solo porque el
derecho es una declaracién de la voluntad soberana (al estilo del art. 1°
del Cédigo civil chileno del siglo XIX) resulta posible evaluarlo y discutir
racionalmente acerca de su transformacion, y el que creia estrictamente
necesario “crear un ethos de respeto a la autoridad del derecho legislado
en tanto legislado” *°

En suma, habria que decir que el imperativo categdrico de la
moralidad es parte necesaria del postulado juridico, si bien en modo
alguno suficiente. Es algo que Kant asegura hacia el final de su vida, en
la época de la Metafisica de las costumbres y también de la Antropologia en
sentido pragmitico. Esta tltima, no se olvide, remata con una apologia
republicana y del derecho publico. Como quien dijera: mostrando que
aunque no haya identidad ninguna entre moralidad y derecho, si hay
estricta coimplicacién entre una y otro, en la medida en que hay un
deber moral de obedecer al derecho y en que sin una constitucién civil
republicana la buena predisposicion del género humano colapsaria,
pues solo gracias a tal constitucidon cabe acrecentar artificialmente esta
predisposicion (die kiinstliche Steigerung der guten Anlage: AA VII: 327
[2014: 241]). En efecto, es fama que Kant admite la insociable sociabilidad
humana y su propensiéon demoniaca, lo que se podria reflejar
colectivamente en un pueblo de demonios juridicamente impecables
o, lo que es peor, en el retroceso (Riickgang) y la barbarie (Barbarei),
y sin embargo cree que ninguna de las dos obsta a la posibilidad del
progreso moral, de una libertad no aversiva ni dominadora respecto
del projimo, precisamente por la entrada en un estado juridico (que
se manifestaria sistematicamente en la posibilidad de un pueblo
integrado por demonios que también son angeles —“jun embutido de
angel y bestia!”—, y como tales juridicamente cumplidores mas bien que
incumplidores, y ademas incursos en un proceso constante, penoso —

40 Sobre este modelo benthamita de positivismo, vid. Atria (2016: 49-66).
En un sentido parcialmente semejante, cfr. Waldron, 1996.

Topicos, Revista de Filosofia



330 ENzO SOLARI

fragil y quebradizo- de mejora moral). Colectivamente, la educacién del
género humano (die Erziehung des Menschengeschlechts) es parte del plan
providencial, y requiere de una constitucién civil fundada tanto en el
principio de la libertad como en el de la coercion legal (AA VII: 326 y 328
[2014: 240 y 242]). “Necesidad de ser miembro de alguna sociedad civil
(Nothwendigkeit, ein Glied irgend einer biirgerlichen Gesellschaft zu sein)”
(AA VII: 330 [2014: 244]), justo porque en ella hay legislacion civil (die
biirgerliche Gesetzgebung), que es la organizacion del polo de la libertad
con el de la ley, y cuya mejor expresion es la republicana: “poder con
libertad y ley (Gewalt mit Freiheit und Gesetz)” (AA VII: 331 [2014: 245]).
La republica (Kant remite al brocardo: salus civitatis suprema lex esto) hace
posible la legislacion civil, esta posibilita la libertad exterior de cada
cual, y sin esta la autolegislacion transcendental de la razén practica no
podria ganar cuerpo en la experiencia colectiva de seres como nosotros
y seria —dicho hegelianamente— pura abstraccion. Pese a su roce y aun
antagonismo, “las “personas existentes sucesiva y simultaneamente
[...] no pueden prescindir de la convivencia pacifica”, y esto en una
progresion constante segin un principio no constitutivo sino regulativo
-y nunca carente del riesgo de involucién—, cuya meta es una “sociedad
civil universal (cosmopolitismus)” (AA VII: 331 [2014: 246]). Nuevamente,
emerge aqui la tesis segtin la cual el progreso de una especie de seres
racionales como la nuestra delata una predisposicién rigurosamente
moral, una voluntad en general buena (jque es el comienzo mismo
de la Grudlegung!), y una para la cual la consecucion del fin no puede
conseguirse sino politica y juridicamente, pues “no puede esperarse
de la libre armonia de los individuos, sino tan solo de una progresiva
organizacion de los ciudadanos de la Tierra dentro de la especie y para
la especie como un sistema unido de manera cosmopolita” (AA VII: 333
[2014: 248]).!

Bibliografia

a) Kant:

Los textos kantianos son citados indicando primero volumen y
paginacion de la edicién académica y luego las paginas respectivas de
las siguientes traducciones castellanas:

# Todo este argumento sugerido de la coimplicacién de imperativo

categorico y derecho es algo que se desarrolla mas precisamente —y con mayor
respaldo bibliografico— en Solari (2018).

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 331

Kant, 1. (2014). Antropologia en sentido pragmdtico. D. Granja Castro, G.
Leyva y P. Storandt (trads.) México: FCE.

__ (2005). Critica de la razén prictica. D. M. Granja Castro (trad.) México:
FCE.

___ (2005a). La metafisica de las costumbres. A. Cortina y J. Conill (trad.)
Madrid: Tecnos.

__ (2004). Respuesta a la pregunta: ;Qué es la Ilustracion? En Kant, 1.
¢Qué es la llustracion? R. Rodriguez (trad.) (83-93). Madrid: Alianza.

___ (2004a). Idea para una historia universal en clave cosmopolita. En
Kant, I. ;Qué es la Ilustracion? C. Roldan (trad.) (95-118). Madrid:
Alianza.

___ (2004b). Recensiones sobre la obra de Herder ‘Ideas para una
Filosofia de la Historia de la Humanidad’. En Kant, I. ;Qué es Ia
llustracion? R. Rodriguez (trad.) (119-154). Madrid: Alianza.

___ (2004c). Teoria y practica. En torno al topico: ‘eso vale para la teoria,
pero no sirve para la practica’. En Kant, I. ;Qué es la Ilustracion? M. F.
Pérez Lopez (trad.) (179-240). Madrid: Alianza.

___ (2003). El conflicto de las Facultades en tres partes. R. Rodriguez (trad.)
Madrid: Alianza.

__ (2001). La religion dentro de los limites de la mera razén. F. Martinez
(trad.) Madrid: Alianza.

__(1999). Para la paz perpetua. Un esbozo filoséfico. En Kant, I. En
defensa de la Ilustracion. J. Alcoriza y A. Lastra (trad.) (307-359).
Barcelona: Alba.

_ (1999a). Fundamentacion de la metafisica de las costumbres. J.
Mardomingo (trad.) Barcelona: Ariel.

_(1992). Critica de la facultad de juzgar. P. Oyarztn (trad.). Caracas:
Monte Avila.

__ (1991). Transicion de los principios metafisicos de la ciencia natural a la
fisica (Opus Postumum). F. Duque (trad.). Barcelona: Anthropos.

b) Literatura secundaria

Abellan, J. (2011). Immanuel Kant: la tolerancia como respeto. En
Forjadores de la tolerancia. M. ]. Villaverde y J. C. Laursen (eds.) (267-
280). Madrid: Tecnos.

Arendt, H. (2012). Conferencias sobre la filosofia politica de Kant, R. Beiner
(ed.). C. Corral (trad.). Barcelona: Paidés.

Topicos, Revista de Filosofia



332 ENzO SOLARI

Atria, F. (2016). La forma del derecho. Madrid et alii: Marcial Pons.

Beiner, R (2012). Hannah Arendt y la facultad de juzgar. En Arendt, H.
Conferencias sobre la filosofia politica de Kant. R. Beiner (ed.). C. Corral
(trad.) (157-270). Barcelona: Paidos.

Bertomeu, M. J. (2004). Las raices republicanas del mundo moderno:
en torno a Kant. En Republicanismo y democracia. M. J. Bertomeu, A.
Domenech y A. de Francisco (eds.) (123-142). Madrid/B. Aires: Mifio
y Davila.

Bilsky, L. (1996). When Actor and Spectator Meet in the Courtroom:
Reflections on Hannah Arendt’s Concept of Judgment. History and
Memory, 8/2, 137-173.

Blom, P. (2012). Gente peligrosa. El radicalismo olvidado de la Ilustracion
europea. D. Najmias (trad.) Barcelona: Anagrama.

Byrd, B. Sh. y Hruschka, J. (2010). Kant’s Doctrine of Right. A Commentary.
Cambridge: CUP.

Ciceron, M. T. (1984). Sobre la repuiblica. A. d’Ors (trad.). Madrid: Gredos.

Cranston, M. (2006). Toleration. Encyclopedia of Philosophy Vol. 9. En D.
Borchert (ed.) (507-511). Detroit et alii: MacMillan.

Forst, R. (2007/2011). Toleration. Stanford Encyclopedia of Philosophy.
https://plato.stanford.edu/entries/toleration/.

__ (2003). Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines
umstrittenen Begriffs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M. (2007). ;Qué es la critica? (Critica y Aufkldarung). En
Foucault, M. Sobre la llustracion. J. de la Higuera (trad.) (3-35).
Madrid: Tecnos.

Foucault, M. (2007a). Seminario sobre el texto de Kant ‘Was ist
Aufkldrung. En Foucault, M. Sobre la llustracion. E. Bello (trad.) (53-
69). Madrid: Tecnos.

Foucault, M. (2007b). ;Qué es la Ilustracion?. En Foucault, M. Sobre Ia
Ilustracion. A. Campillo (trad.) (71-97). Madrid: Tecnos.

___ (2004) (Maurice Florence), Texte 1. En Foucault, M. Philosophie.
Anthologie. (42-49). Paris: Gallimard.

Galewicz, W. (2015). Toleranz. En M. Willaschek et alii (eds.) Kant-
Lexikon Vol. 3. (2300-2301). Berlin/Boston: W. de Gruyter.

Gallie, W. (1956). Essentially Contested Concepts. Proceedings of the
Avristotelian Society, 56, 167-198.

Garzén Valdés, E. (2011). El sentido actual de la tolerancia. En Garzén
Valdés, E. Propuestas. (103-133). Madrid: Trotta.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 333

Goldoni, M. y McCorkindale, C. (eds.) (2012). Hanna Arendt and the Law.
Oxford: Hart Publishing.

Hoffe, O (1999). Der kategorische Rechtsimperativ. Einleitung in die
Rechtslehre. En Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgriinde der
Rechtslehre. O. Hoffe (ed.) (41-62). Berlin: Akademie Verlag.

Horn, C. (2017). ;Qué es erréneo en una interpretacion moral de la
filosofia de Kant? J. Ormefo (trad.). En Forzados a ser libres. Kant y
la teoria republicana del derecho ]. Ormetio y M. Vatter (eds.) (67-96).
Stgo. de Chile: FCE.

Israel, J. (2006). Enlightenment Contested. Philosophy, Modernity and the
Emancipation of Man 1670-1752. Oxford et alii: OUP.

___(2011). L’histoire intelectuelle des Lumieres et de la Révolution: une
incursion critique. La Lettre clandestine, 19, 173-225.

__ (2014). Radikalaufkldrung: Entstehung und Bedeutung einer
fundamentalen Idee. ]J. Schonherr (trad.) En Radikalaufklirung. J.
Israel y M. Muslow (eds.) (234-275). Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

___ (2014a). Radical Enlightenment’ —Peripheral, Substantial, or the Main
Face of the Trans-Atlantic Enlightenment (1650-1850). Diametros, 40,
73-98.

__ (2015). Una revolucion de la mente. La Ilustracion radical y los origenes
intelectuales de la democracia moderna. S. Senosiain (trad.). Navarra:
Laetoli.

Kaufmann, M. (2015). Republik. En Kant-Lexikon Vol. 2. M. Willaschek et
alii (eds.) (1962-1965). Berlin/Boston: W. de Gruyter.

___ (2015a). Hospitalitat. En Kant-Lexikon Vol. 2. M. Willaschek et alii
(eds.) (1047-1048). Berlin/Boston: W. de Gruyter.

Lilti, A. (2009). Comment écrit-on I’histoire intellectuelle des Lumiéres?
Spinozisme, radicalisme et philosophie. Annales HSS, 1, 171-206.
Mendus, S. (ed.) (2009). Justifying Toleration: Conceptual and Historical

Perspectives. Cambridge: CUP.

Moyn, S. (2010). Mind the Enlightenment. The Nation, 20, https://www.
thenation.com/article/mind-enlightenment/.

Pettit, P. (2012). On the People’s terms. Cambridge: CUP.

__ (2012a). Two Republican Traditions. En Republican Democracy:
Liberty, Law and Politics. A. Niederberger y P. Schink (eds.) (169-204).
Edinburgh: Edinburgh University Press.

__ (2009). Republicanismo y Teoria del Gobierno: Philip Pettit
entrevistado por Miguel Vatter. Pléyade, 4, 275-282.

Topicos, Revista de Filosofia



334 ENzO SOLARI

__ (2008). Republican Freedom: three axioms, four theorems. En
Republicanism and Political Theory. C. Laborde y J. Maynor (eds.) (102-
130). MA/Oxford/Victoria: Blackwell.

___ (2004). La libertad republicana y su trascendencia constitucional. En
Republicanismo y democracia. M. ]. Bertomeu, A. Domenech y A. de
Francisco (eds.) (41-68). Madrid/B. Aires: Mino y Davila.

Pinheiro Walla, A. (2016). Common Possession of the Earth and
Cosmopolitan Right. Kant-Studien, 107/1, 160-178.

Pinzani, A. (2017). Justificacion normativa y justificacion funcional de la
necesidad del Estado en Kant. En Forzados a ser libres. Kant y la teoria
republicana del derecho. J. Ormefio y M. Vatter (eds.) (197-208). Stgo.
de Chile: FCE.

__ (2013). El papel sistematico de las reglas pseudo-ulpianas en la
Doctrina del Derecho de Kant. Revista Pensamiento Politico. Universidad
Diego Portales, 4, 35-52.

Rosenmiiller, S. (2013). Der Ort des Rechts. Gemeinsinn und richterliches
Urteilen nach Hannah Arendt. Baden-Baden: Nomos.

Skinner, Q. (2005). La libertad de las repuiblicas: ;un tercer concepto de
libertad? A. Rivero (trad.) Isegoria, 33, 2005, 19-49.

Solari, E. (2018). EI cardcter moral del derecho segiin Kant. Presentado en el
Congreso Kant, SEKLE (septiembre de 2016, UNAM, México), y en
curso de publicacion en las Actas del mismo.

__ (2015). Una alternativa contra la hipertrofia de la justicia
constitucional chilena. Revista Derecho del Estado. Nueva Serie.
Universidad Externado de Colombia, 35, 201-241.

Svensson, M. (2013). ;Una disposicion pasajera? Hacia una concepcion
robusta de mera tolerancia. En VV.AA. Una disposicion pasajera. (15-
81). Stgo. de Chile: UDP.

Vatter, M. (2017). El derecho a tener derechos y las reglas de Ulpiano
en la Doctrina del Derecho kantiana. En Forzados a ser libres. Kant y la
teoria republicana del derecho. J. Ormefio y M. Vatter (eds.) (175-194).
Stgo. de Chile: FCE.

Vigo, A. (1999). El concepto de tolerancia. Revista de Humanidades —
Filosofia. Universidad Nacional Andrés Bello, 4, 125-149.

Villaverde, M. J. (2008). La ilusién republicana. Ideales y mitos. Madrid:
Tecnos.

Waldron, J. (1996). Kant’ Legal Positivism. Harvard Law Review, 109,
1535-1566.

Topicos, Revista de Filosofia



LA RECEPCION KANTIANA DE REPUBLICA, TOLERANCIA E ILUSTRACION 335

Waldron, J. y Williams, M. (eds.) (2008). Toleration and its limits, Nomos
Vol. 48. N. York: NYU Press.

Willascheck, M. (2017). Derecho y coaccion. ;Puede derivarse la
concepcion del derecho de Kant de su teoria moral? N. Vargas
(trad.). En Forzados a ser libres. Kant y la teoria republicana del derecho. .
Ormefio y M. Vatter (eds.) (97-128). Stgo. de Chile: FCE.

Topicos, Revista de Filosofia






