
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 299-335.

The Kantian Reception of Republicanism, 
Toleration and Enlightenment

Enzo Solari
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso

esolaria@gmail.com

Abstract
Against those theses stating that Kant offers impoverished, 

unoriginal or timorous versions of republicanism, tolerance and 
Enlightenment, in this paper I argue that such kantian versions 
are, regardless how nuanced, basically biased, and they are ul-
timately based on the co-implication between Morality and the 
constitutional and Republican Rule of Law. 

Key words: republicanism, religion, law, freedom, judgment, 
positivism.

Received: 10 - 05 - 2017. Accepted: 04 - 07 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.920



300 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

La recepción kantiana de república, tolerancia 
e ilustración*

Enzo Solari
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso

esolaria@gmail.com

Resumen
Contra las tesis que sostienen que Kant presenta 

versiones empobrecidas, poco originales o timoratas de 
republicanismo, tolerancia e ilustración, aquí se argumenta 
que tales versiones kantianas son, con todos los matices que se 
quiera, tendencialmente radicales, y terminan por descansar 
en la coimplicación entre moralidad y estado constitucional y 
republicano de derecho.

Palabras clave: republicanismo, religión, derecho, libertad, 
juicio, positivismo.

Recibido: 10 - 05 - 2017. Aceptado: 04 - 07 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.920
*El autor agradece las sugerencias acerca de republicanismo que le hiciera el 

profesor José Luis Martí durante una estancia de investigación en la Universitat 
Pompeu Fabra en febrero y marzo de 2017, los comentarios a una primera 
versión de este trabajo que recibió de los participantes en el Congreso “Kant y 
la condición humana” realizado en las Universidades Adolfo Ibáñez, de Chile y 
Católica de Chile en abril de 2017, y las observaciones que a una versión posterior 
efectuaron los evaluadores anónimos de Tópicos, Revista de Filosofía, y añade que 
este texto se enmarca dentro del Proyecto Fondecyt Regular Nº1150686.



301La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

Se ha afirmado recientemente que Kant no es un teórico relevante 
sino más bien periférico del republicanismo, que su noción de tolerancia 
es tradicional y poco significativa en su propia filosofía –así como 
para la historia de la tolerancia–, y que sus ideas filosóficas y políticas 
lo hacen encajar en la variante moderada –triunfante aunque a la 
vez poco radical e interesante– de la ilustración. ¿Qué decir de estas 
tesis (o presuposiciones) recientes –huyendo, demás está decirlo, de 
pretensiones hagiográficas o anatematizantes con respecto a Kant, 
pretendiendo siempre y sólo, hasta donde sea posible, una intelección 
precisa y rigurosa de sus ideas así como de su Wirkungsgeschichte? En lo 
que sigue, me propongo presentar algunas reflexiones acerca de estos 
tres puntos, enlazándolos además entre sí para preguntar si hay entre 
ellos algún hilo conductor común.

1. República. Es conocida la tesis de Q. Skinner, J. Pocock y Ph. Pettit 
que, viendo en el republicanismo italiano-atlántico la fuente principal 
del republicanismo contemporáneo, deja a Kant como un republicano 
subalterno, casi fuera de juego. Como se sabe, esta tesis defiende que 
la mejor versión republicana es la italiano-atlántica de Maquiavelo, 
Milton, Harrington y Sidney, anticipada por Cicerón, Salustio, Tito 
Livio y Tácito, proseguida por Locke y Montesquieu, por los federalistas 
norteamericanos, etc.1 Su afirmación central es la de la libertad entendida 
negativamente como no dominación, con sus corolarios de forma 
constitucional mixta y de mecanismos de democracia tanto electoral 
como contestataria.

¿En qué consiste la no dominación? Para Pettit, en que “una persona 
es libre sólo en la medida en que nadie ocupe una posición de dominus 
en su vida; ni ningún déspota privado ni ninguna autoridad pública 
[…] Nadie tiene un poder de interferencia arbitrario en sus asuntos” 
(Pettit, 2004: 43). Liber o ciudadano es quien no tiene que vivir ni siquiera 
potencialmente sujeto al poder de dañar de otro (Pettit, 2012: 5). La 
no dominación ha de ser distinguida de la otra variante de la libertad 

1  Como se ha dicho, Pettit (2004: 43) es de aquellos representantes de una 
versión moderada, instrumental del republicanismo, la que ni es tan radical y 
sustantiva como la neoaristotélica o comunitarista de Arendt, Taylor o Sandel, ni 
tan amiga del liberalismo como la de Sunstein y otros, al respecto, cfr. Villaverde 
(2008: 236-376).



302 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

negativa definida por la ausencia de interferencia, popularizada por 
Bentham y antes por Hobbes. Y esto por dos razones. Primeramente, pues 
aun no habiendo interferencia efectiva, la dominación puede subsistir 
como dependencia de la (incluso buena) voluntad de otro, esto es, como 
sujeción o mera vulnerabilidad, la que es de hecho compatible con que 
ese otro me permita implícitamente hacer o no hacer algo. Enseguida, 
porque la interferencia no necesariamente es arbitraria o dominadora; 
cuando el Estado legisla, extrae impuestos, establece y aplica penas, 
etc., no priva a los ciudadanos de su libertad en el sentido relevante, en 
tanto en cuanto tales políticas estatales no son formas de dominación.2 
Por el contrario, el que vive sometido a dominación pública o privada, 
dice Pettit, puede ser censurado en cualquier momento por el dominus, 
incluso suele vivir la experiencia humillante, abyecta de autocensurarse. 
En todo caso, no es libre: vive realmente a merced del otro, in potestate 
domini (Pettit, 2004: 44). Pettit dice que quien es libre “debe ser capaz de 
ser franco y audaz y no tener que mirar con deferencia o miedo a ningún 
otro. Debe ser capaz de mirar a cualquiera a los ojos”.3 Este ideal de la no 
dominación es socialmente exigente, ya que si tradicionalmente supuso 
que sólo los varones blancos propietarios podían ser ciudadanos, en 
rigor puede suponer algo toto caelo diferente: precisamente la radical 
universalización del ideal, lo que es tanto como decir que no se 
justifican, que han de ser políticamente impugnadas todas esas formas 
de dominación que afectan a quienes no son ni varones, ni blancos, ni 
propietarios.4

2  (Pettit, 2004: 45). “Aquellos que creen que la libertad no es otra cosa 
que la ausencia de interferencia defienden la concepción de que la voluntad es 
autónoma siempre que no sea amenazada o coaccionada. Por el contrario, los 
que se adhieren al argumento neo-romano niegan que la voluntad pueda ser 
autónoma a menos que se libre de la dependencia respecto a la voluntad de otro” 
(Skinner, 2005: 47). En este artículo se halla una caracterización republicana de 
la libertad negativa –la conciencia de estar viviendo bajo un poder arbitrario nos 
vuelve esclavos, siervos sujetos a dominio, alieni iuris– estupendamente ajustada 
por recurso a la historia romana antigua y a la inglesa medieval y moderna (cfr. 
sobre todo Skinner, 2005: 28-38 y 41-45).

3  (Pettit, 2004: 44). Para más detalles sobre la libertad republicana, cfr. 
Pettit, 2008.

4  (Pettit, 2004: 44ss.). Fue justamente esta radicalización del ideal 
republicano –esta universalización de la ciudadanía– lo que alarmó a 
republicanistas tradicionales como W. Paley (cfr. Pettit, 2004: 48).



303La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

En cambio, Pettit denuncia en la versión comunitaria y aun 
populista de Rousseau, que sería también la de Kant, precedida en 
algún sentido por Bodin y Hobbes, y continuada por Arendt, Sandel y 
otros, la sustitución de la libertad como no dominación por la libertad 
como participación (Pettit, 2012: 11-16). Tal sería, dice, algo que poco 
tiene que ver con la real tradición republicana, “surgiendo más bien 
del entusiasmo por todo lo griego que influyó tanto en el pensamiento 
romántico del siglo XIX” (Pettit, 2004: 63). Libre, para el primer tipo de 
republicanismo, es el sui iuris, el que no está bajo dominio o potestad 
de otro ni actúa con su permiso; para el segundo tipo, en cambio, es 
“la figura política activa cuya más alta realización consiste en participar 
con otros, en cualquier nivel de la vida comunitaria, en actividades de 
deliberación compartida y toma de decisiones” (Pettit, 2012: 17). Por otra 
parte, contra lo que sugiere el republicanismo italiano-atlántico, el otro 
republicanismo, el de carácter comunitarista, extraería de la libertad un 
par de ideales mutuamente reforzados: en lugar del ideal institucional 
de una constitución mixta,5 el de una asamblea soberana popular o 

5  Vale decir, con imperio de la ley, separación de poderes, diseño 
democrático (con instituciones, reglas y recursos que otorgan poder al pueblo 
repartiéndolo y difundiéndolo tan pluralmente como sea posible y deseable). 
En este último sentido, Pettit alude así a la necesidad de contrapesos, de una 
constitución política mixta como a su manera lo fue la romana: “había cuatro 
asambleas en Roma, cada una de las cuales tenía su propio poder. Había 
un compromiso con el imperio de la ley, una limitación de los mandatos así 
como una rotación en los cargos, disposiciones pensadas para proporcionar 
disputabilidad, como el derecho de los tribunos de la plebe a vetar varias 
decisiones, y así sucesivamente. La tradición veía esos recursos como medios 
a través de los cuales se podía dar poder a la gente, al igual que veían las 
instituciones electorales como medios a través de los cuales tenían poder 
colectivo. Seguían a Polibio en su rechazo de una democracia sin constricciones 
que el autor griego sugería, no con toda razón, que estaba personificada en 
Atenas. Este tipo de régimen lo definía como “oclocracia” –de “oclós”, que 
significa “populacho”– y lo contrastaba con la democracia propiamente dicha 
[…] En ese sentido, los Levellers en la Inglaterra del siglo XVII, que representaban 
un republicanismo democrático radical, argüían que el propósito del gobierno 
eran los “varios bienestares, seguridades y libertades” del pueblo –es importante 
el término “varios”– y su protección requería controlar el poder del pueblo en su 
encarnación colectiva, parlamentaria” (Pettit, 2004: 62).



304 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

representativa absolutamente entendida,6 y en vez de la democracia 
incluyente del pueblo contestatario,7 la legislatura en la que se participa 
y contra la que los individuos no tienen derechos que enarbolar en 
nombre propio, menos que ninguno un derecho de rebelión o resistencia 
contra el gobierno tiránico.8 Pettit dibuja sus reproches así (cfr. Pettit, 
2012a: 199): 

6  Sobre esto, cfr. Pettit, 2012a: 188-193.
7  La democracia contestataria ha sido interesantemente analizada y 

defendida por Pettit: “una vez Marx [¿Rousseau?] afirmó que los británicos 
solo eran libres en tiempos de elecciones. Y un ministro conservador, Lord 
Hailsham, entendía que el sistema operaba como una dictadura electiva: un 
régimen en el cual la gente va a las urnas una vez cada cuatro o cinco años 
e instala un dictador sin controles y a tiempo limitado. Estoy del lado de 
ambos, pues pienso que una verdadera democracia requiere un permanente 
involucramiento de los ciudadanos, no solo un involucramiento en tiempos 
de elecciones. La democracia no debe de ser solamente electoral sino también 
contestataria [contestatory]; de otro modo, la libertad está en peligro. En el 
viejo lema republicano, el precio de la libertad es su eterna vigilancia. En una 
democracia contestataria, los ciudadanos se involucrarán con el gobierno a 
través de controles continuos. Ellos monitorearán o vigilarán el gobierno por 
medio de protestas respecto de prácticas o políticas que consideren objetables. 
La vigilancia cívica, en una sociedad compleja, requiere de cierta especialización; 
tiene que haber una división del trabajo. Es muy probable que se produzca de 
manera más efectiva cuando una sociedad cuenta con varias asociaciones de 
interés público a las que el gobierno puede consultar, y que pueden mantener 
un ojo sobre el gobierno en distintas esferas. De todos modos, en orden a que 
una democracia contestataria prospere, deben existir una serie de disposiciones 
constitucionales. Tiene que haber transparencia y libertad de información del 
lado del gobierno e, idealmente, una voluntad hacia la consulta. Tiene que haber 
libertad de expresión y medios de comunicación que sean independientes. Así 
también, tienen que haber garantías institucionales de que las protestas puedan 
ser libremente manifestadas y oídas en diferentes niveles. Los diferentes niveles 
de contestación incluyen la acción judicial, la solicitud de acción parlamentaria, 
la queja ante el defensor ciudadano [ombudsman], las demostraciones públicas, 
así como iniciativas individuales que van desde escribir una carta en un diario 
hasta un acto de desobediencia civil” (Pettit, 2009: 281-282).

8  Sobre esto, cfr. Pettit, 2012a: 194-198. En gral., cfr. Pettit, 2012: 16-17. La 
tríada de Pettit se inspira nítidamente en los ideales romanos de república como 
cosa pública o del pueblo, de libertad como no dominación y de constitución 
mixta, tal como por ej. los canonizara Cicerón: “[…] la cosa pública es lo que 
pertenece al pueblo (res publica res populi); pero pueblo no es todo conjunto 



305La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

Italian-Atlantic Rousseau Kant

Freedom Nondomination Nondomination Nondomination

Constitution Mixed       
constitution

Popular assembly Representative assembly

Contestation OK? Yes Equals resistance Equals resistance

Resistance OK? With non-republic With non-
republic

Never

Ya en este recuadro se aprecia algo importante en relación con la 
primera acusación: que en rigor el mismo Pettit atempera su requisitoria 
contra Kant, precisando que este no habría seguido una estrategia de 
sustitución de la libertad negativa en el sentido de la no dominación por 
la positiva de la participación. En efecto, en un texto más detallado al 
respecto Pettit concede que Kant –como Rousseau– se mantiene dentro 
de algunas de las ideas nucleares del republicanismo italiano-atlántico, 
especialmente suscribiendo la idea de libertad como no dominación 
(cfr. Pettit, 2012a: 169 y 176-179). Y, en efecto, en la Introducción a la 
Metafísica de las costumbres Kant define la libertad tanto negativa como 
positivamente. En efecto, Kant allí habla negativamente de la libertad 
como la independencia del arbitrio respecto de determinación por 
impulsos sensibles, y positivamente, como “la facultad de la razón pura 
de ser por sí misma práctica”, lo que implica que el arbitrio (la acción) 
sea sometido a una ley universal para así vigilar su aptitud (o ineptitud) 
moral: de ahí que las leyes morales sean leyes de la libertad, que hagan 
posible un sistema de la libertad, y que tales leyes –cuando solo juzgan 

de hombres reunido de cualquier manera, sino el conjunto de una multitud 
asociada por un mismo derecho (iuris consensu), que sirve a todos por igual. 
La causa originaria de esa conjunción no es tanto la indigencia humana cuanto 
cierta como tendencia asociativa natural (naturalis quaedam quasi congregatio) de 
los hombres […] (Cic., Republica I, 39 [1984: 62-63]). Y requiere, como es fama, 
de una constitución mixta: “[…] es con mucho la mejor forma de gobierno de 
aquellas tres primeras [monarquía, aristocracia, democracia] a mi juicio, la de los 
reyes, pero mejor que esta será aquella forma combinada y moderada (aequatum 
et temperatum) que se compone de los tres primeros tipos de república. En 
efecto, conviene que haya en la república algo superior y regio, algo impartido 
y atribuido a la autoridad de los jefes, y otras cosas reservadas al arbitrio y 
voluntad de la muchedumbre (Cic., Republica I, 69 [1984: 93]).



306 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

externamente a la acción– sean leyes jurídicas (AA VI: 213-214 [2005a: 
17]). También la libertad externa es definida negativa y positivamente 
en la Rechtslehre (RL), donde Kant suscribe tanto la cara negativa de la 
libertad como no dominación, cuanto la positiva de la libertad como 
participación. Negativamente se expresa Kant en la Introducción a la 
RL: la libertad es “independencia con respecto al arbitrio constrictivo 
de otro”, en cuya virtud cada hombre es (¡igualmente!) su propio señor, 
es sui iuris (AA VI: 237-238 [2005a: 48-49]). Positivamente se acusa la 
libertad más adelante en la misma RL, cuando Kant especifica que no 
todos son ciudadanos activos, sino que algunos o muchos lo serán 
solo pasivamente. Ser ciudadano activo envuelve la independencia 
material necesaria para tener la civil. Así, la ciudadanía activa es la 
que posee independencia material, mientras que la pasiva no posee 
tal independencia material. Siendo entonces pasiva la ciudadanía de 
aquellos que son iguales con los demás en cuanto seres humanos, “que 
juntos constituyen un pueblo”, pero que no son miembros sino solamente 
partes componentes de la comunidad y como tales dependientes de 
la voluntad ajena, “son únicamente peones de la comunidad, porque 
tienen que ser mandados o protegidos por otros individuos, por tanto, 
no poseen independencia civil” (AA VI: 314-315 [2005a: 144]). No todos 
pueden ser ciudadanos pasivos que obedezcan a uno, claro está (AA 
VI: 339 [2005a: 177]). Por lo demás, siempre habrá de ser posible para 
cualquiera abrirse paso desde la ciudadanía pasiva, donde hay libertad 
e igualdad naturales, hasta la ciudadanía activa, donde –sin contrariar 
a las naturales de libertad e igualdad– hay además libertad e igualdad 
civiles para votar leyes y actuar con respecto al Estado mismo (AA VI: 
315 [2005a: 145]). Y es que ningún hombre en sociedad civil dejará de 
tener la dignidad de ciudadano –salvo por haber cometido un crimen, 
en cuyo caso puede pasar a ser un esclavo (AA VI: 329-330 [2005a: 164]).9

9  Que Kant defiende un republicanismo tradicional, no democrático, o 
propietarista es indiscutible. Pero su alcance preciso es materia de discusiones. 
Bertomeu defiende que, según Kant, la fuente de las obligaciones sobre la 
propiedad externa no puede ser la mera voluntad unilateral del apropiador 
original, sino siempre y solo la “voluntad colectiva universal”, en cuya virtud 
“el derecho debe revisar las apropiaciones originales para preservar la libertad 
de todos” (Bertomeu, 2004: 134). Esto, sigue Bertomeu, permite ver que para 
Kant, contra Hobbes y Locke y en sintonía con Harrington, “la buena legislación 
está forjada justamente para la protección de la libertad de los ciudadanos, para 



307La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

Como se sabe, Kant recibe la añosa idea según la cual república 
y libertad están necesariamente conectadas. En Zum ewigen Frieden 
(ZeF), dice que el primer artículo definitivo para la paz perpetua reza 
así: “la constitución civil de todo Estado debe ser republicana”. Una 
constitución es republicana si garantiza la libertad de cada individuo 
como ser humano, la dependencia de todos respecto de la ley en cuanto 
súbditos obedientes de la misma, y la igualdad de todos en tanto que 
ciudadanos. Tal es, dice Kant, la única constitución “que procede de 
la idea de contrato originario, sobre la que deben fundarse todas las 
normas jurídicas de un pueblo” (AA VIII: 20 [1999: 315]). Y la libertad 
en la que reposa, agrega, es la libertad externa o jurídica, definible por 
la autorización (Befugnis) “a no obedecer ninguna ley exterior si no he 
podido darle mi aprobación” (AA VIII: 21 n. * [1999: 315 n. 108]). Como la 
igualdad y la dependencia, la libertad es un derecho innato, inalienable 
y perteneciente a la humanidad. La igualdad exterior o jurídica “consiste 
en la relación entre los ciudadanos, según la cual nadie puede imponer 
a otro una obligación jurídica sin someterse a su vez a la ley y poder ser 
obligado también de la misma manera”.10

El contrato originario de que habla ZeF, agrega Kant en RL, es aquel 
contrato originario del que surge el Estado, la personalidad civil, 
dejándose atrás la libertad salvaje y sin ley y reencontrándose la libertad 
civil y política de la igual dependencia legal, “porque esta dependencia 
brota de su propia voluntad legisladora” (AA VI: 315-316 [2005a: 145-
146]). Y allí donde el poder legislativo corresponde a “la voluntad unida 
del pueblo”, esto es, donde soberano y súbdito coinciden, no se puede 
actuar injustamente mediante la ley, porque nadie es injusto al decidir 

impedir interferencias arbitrarias y fomentar aquellas que, por no ser arbitrarias, 
constituyen a la libertad” (Bertomeu, 2004: 128). Propiedad y contrato penden del 
derecho y permiten el despliegue de la libertad en igual dependencia de la ley, 
mas nunca bajo dominación, bajo tutela, amenaza o interferencia de un dominus 
(Bertomeu, 2004: 129; vid. las consideraciones sobre contratos discutibles, como 
un presunto contrato de esclavitud y una donación de propiedades a la iglesia: 
2004: 131-133).

10  AA VIII: 21 n. * (1999: 315 n. 108). Pregunta Kant: ¿es lícita la nobleza 
hereditaria considerando el derecho de igualdad? Y responde: lo es solo si 
el mérito precede al rango que el Estado puede conceder a alguien; en caso 
contrario, es algo que “no sancionará jamás la voluntad general del pueblo en 
un contrato originario (que es el principio de todos los derechos)” (AA VIII: 22-
23 n. * [1999: 316 n. 108]).



308 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

sobre sí mismo (AA VI: 313-315 [2005a: 143-145]). También como en ZeF, 
Kant destaca en RL en el Estado estas características: la libertad legal 
(“de no obedecer a ninguna otra ley que a aquella a la que ha dado su 
consentimiento”), la igualdad civil (no hay superiores en el pueblo, ya 
que cualquiera puede obligar jurídicamente a otro) y la independencia 
civil (“no agradecer la propia existencia y conservación al arbitrio de otro 
en el pueblo, sino a sus propios derechos y facultades como miembro de 
la comunidad”, un miembro además que no puede ser representado por 
otro “en los asuntos jurídicos”) (AA VI: 314 [2005a: 143]). 

En cuanto a la constitución mixta y a la democracia electoral y 
contestataria del republicanismo, Kant no las hace suyas, aunque sí 
reclamará algunos de sus ingredientes, como la separación de poderes 
y la permanente posibilidad de disputar o contestar haciendo uso 
público de la razón y del juicio. Veamos lo que toca a la separación 
de poderes –dejando para más abajo lo que respecta a la contestación 
pública, puramente judicativa y racional. Jurídicamente, dice Kant en 
ZeF, la constitución republicana sirve de fundamento originario a todo 
tipo de constitución civil, pues brota “de la pura fuente del concepto de 
derecho” (AA VIII: 23 [1999: 316]). Y a la vez, es causa de la paz perpetua, 
que es su consecuencia deseada. Es tal causa porque dicha constitución 
requiere la aprobación de los ciudadanos para decidir si habrá guerra o 
no, en el entendido de que los ciudadanos pensarán la declaración de 
guerra mejor que el solo jefe del Estado (que no es miembro del mismo, 
sino su propietario). Este republicanismo, dice Kant, es un principio 
político o forma de gobierno (forma regimins) en que el Estado usa la 
plenitud de su poder separando al ejecutivo del legislativo; la otra 
forma, el despotismo, no efectúa esa separación, y entonces el Estado 
ejecuta arbitrariamente las leyes que se ha dado, “con lo que la voluntad 
pública es manejada por el regente como su voluntad particular” (AA 
VIII: 26 [1999: 317]). No debe confundirse una constitución republicana 
con una democrática, porque esta responde no a la forma de gobierno 
sino a la forma de la dominación (forma imperii), esto es, por la diferencia 
de personas que ejercen la soberanía o el supremo poder estatal, y que 
puede ser uno solo (autocracia del príncipe), o algunos (aristocracia de 
la nobleza), o todos (democracia del pueblo) (AA VIII: 26 [1999: 317]). De 
hecho, en el sentido más propio de la palabra, la democracia es despótica, 
porque en ella “todos quieren ser soberano” (AA VIII: 27 [1999: 318]), 
todos deciden sobre (y aun contra) uno, “lo cual es una contradicción 
de la voluntad general consigo misma y con la libertad” (AA VIII: 26 



309La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

[1999: 317]). Autocracia y aristocracia, aunque defectuosas si en ellas 
se confunde el legislativo y el ejecutivo, al menos permiten adoptar un 
modo de gobierno conforme al espíritu de un sistema representativo por 
la separación entre ejecutor y legislador, como es el caso de Federico II 
con su pretensión de ser el primer servidor del Estado.11 Entre las tres 
formas de gobierno, es preferible la monarquía y luego la aristocracia, 
siendo ambas compatibles con la posibilidad republicana, mientras que 
la democracia no lo es, “a no ser por medio de una revolución violenta” 
(AA VIII: 28 [1999: 318]). Así, mientras menor sea el número del 
soberano y mayor la representación del mismo, tanto más concordante 
será la constitución estatal con el republicanismo, posibilidad a la que 
podrá el Estado irse aproximando mediante sucesivas reformas (AA 
VIII: 27 [1999: 318]). El modo de gobierno, en suma, es aquello que más 
interesa al pueblo, y cuando tal modo, según el concepto de derecho, 
es representativo, entonces es posible un gobierno republicano, no 
despótico ni violento. En todo caso, ninguna antigua república conoció 
el sistema representativo, y ese fue el motivo por el que se disolvieron 
en el despotismo (que cuando es de uno solo es no obstante el más 
soportable) (AA VIII: 29 [1999: 318-319]).

En RL,12 Kant habla de tres personas estatales y dice que el poder 
soberano es el que legisla, y que su relación con el poder ejecutivo y el 
judicial es como la de la premisa mayor con la menor y la conclusión 
de un silogismo: el legislador “contiene la ley de aquella voluntad [la 
universal]”, mientras estos contienen “el mandato de proceder conforme 
a la ley” y “el fallo judicial (la sentencia), lo que es de derecho en cada 
caso”.13 Estos tres poderes no sólo están coordinados y se complementan, 

11  AA VIII: 27 (1999: 318). No hay que perder de vista, dice Kant, que no 
es lo mismo ´modo de gobierno´ y un ejemplo de ´buen gobierno´: puede haber 
buenos gobernantes bajo una mala constitución (AA VIII: 30 n. * [1999: 319 n. 
110]).

12  Dicho sea de paso, todo lo que se ha dicho de la separación de poderes 
en ZeF y ahora en RL debiera incluir la observación de Byrd y Hruschka: 
mientras allí Kant solo se refiere al poder ejecutivo, aquí en cambio incluye a los 
tres poderes (cfr. Byrd y Hruschka, 2010: 176-181), observación en la que no me 
detendré por esta vez.

13  AA VI: 313 (2005a: 142-143). Sobre este silogismo práctico de la razón y 
su comparación con los tres poderes estatales, es imprescindible el comentario 
de Byrd y Hruschka, 2010: 149-161.



310 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

sino que además entre ellos hay subordinación, de manera que “uno no 
puede a la vez usurpar la función de los otros […], sino que tiene su 
propio principio” (AA VI: 316 [2005a: 146]; véase AA VI: 317-318 [2005a: 
147-149]). Por supuesto, las decisiones estatales se imponen (las del 
legislador son irreprochables, las del ejecutor incontestables, y las del 
juez supremo irrevocables), lo que no obsta a que el Estado se configure 
según las leyes de la libertad y que en la unión de sus tres poderes resida 
la salud estatal (AA VI: 316 y 318 [2005a: 147 y 149]). 

Ahora bien: a tal salud del Estado (salus reipublicae suprema lex est) nos 
obliga un imperativo categórico, dice Kant, el que consiste no en la felicidad 
ni en el bienestar de los ciudadanos (los que incluso podrían conseguirse 
en estado de naturaleza o mediante el despotismo), sino en la “máxima 
concordancia entre la constitución y los principios jurídicos”.14 También 
como en ZeF, en RL Kant se refiere –según la letra del contrato originario 
de la sociedad civil del que ya hemos hablado– a la forma del Estado 
así generado, donde manda uno (autocracia, “la más sencilla”), mandan 
algunos (aristocracia) o bien todos (democracia). Aquí se nota el influjo 
de las expresiones del Abbé Sieyès,15 como también luego, cuando, 
atendiendo al espíritu del contrato originario, Kant dice que el poder 
constituyente está obligado a adecuar la forma de gobierno a la idea de 
la constitución política legítima, “la de una república pura”, si no de una 
sola vez, sí al menos mediante un proceso de paulatina aproximación 
para que todas las formas empíricas o estatutarias que consagraban 
la sumisión se resuelvan en ella, que consagra en cambio el principio 
de la libertad, “incluso como condición de toda coacción necesaria” 
(AA VI: 338-341 [2005a: 176-179]). Además, la republicana es la única 
constitución estable, “en la que la ley ordena por sí misma y no depende 
de ninguna persona particular”, y es el fin último y absolutamente 
jurídico de todo derecho público, pues en ella se atribuyen las cosas 
(“lo suyo”) definitivamente, no como en las demás constituciones, en 

14  Kant (AA VI: 318 [2005a: 149]). Tal cosa era ya anticipada en el tercero 
de los deberes jurídicos que remontan a (Pseudo) Ulpiano: “entra […] en una 
sociedad con otros, en la que a cada uno se le pueda mantener lo suyo (suum 
cuique tribue)”, lo que para Kant equivale a decir: “entra en un estado en el que 
pueda asegurarse a cada uno lo suyo frente a los demás” (AA VI: 237 [2005a: 
47]). Para un orientador comentario de esta y las otras fórmulas del (Pseudo) 
Ulpiano, cfr. Pinzani, 2013, y más recientemente, Vatter, 2017. 

15  En este sentido, cfr. Kaufmann, 2015: 1962-1963.



311La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

las que la atribución es provisional. Parejamente, Kant insiste en que 
la república es representativa del pueblo; los representantes (delegados 
o diputados) actúan en nombre del pueblo y por la unión de todos los 
ciudadanos, unión esta que “es el soberano”, el titular originario del 
poder supremo (AA VI: 341 [2005a: 179]).

Como sea, el soberano en el Estado solo tiene derechos, no deberes. 
Por lo mismo, Kant no cree en el ideal de la constitución moderada (no 
confundir: de constituciones mixtas no habla: AA VI: 339 n. [2005a: 
177]), del cual dice que es un absurdo, porque transforma lo que debiera 
ser un principio prudencial en una regla jurídica (cfr. AA VI: 319-320 
[2005a: 150-151]). Y cuando la actuación del gobernante es injusta o 
inconstitucional, no es legítimo oponerle resistencia ni que ningún otro 
poder estatal lo limite, sino solamente que el súbdito levante una queja.16 
Esta legitimidad de la queja ante el poder remite, como anticipaba y 
veremos, a la facultad de juzgar y al uso público de la razón, y a las 
virtualidades contestatarias, de disputa y resistencia no violenta que 
Kant reivindica con tozudez para el juicio y la razón. Pero remite también 
a que las repúblicas son las configuraciones institucionales donde la 
libertad puede desplegarse de la mejor manera posible, cumpliéndose 
así en ellas los requerimientos que el concepto de derecho envuelve. 
Esto significa, en particular, que las repúblicas son los espacios político-
constitucionales más tolerantes, si bien tal tolerancia tiene sus límites y a 
la vez mantiene unas relaciones por aclarar con la misma libertad y con 
otras prácticas y políticas como las del respeto y del reconocimiento. Es 
lo que hemos de hacer a continuación: pasar de la recepción de república 
a la de tolerancia en Kant. 

	 2. Tolerancia. Circula la idea según la cual Kant no dice 
demasiado ni nada muy interesante acerca de la tolerancia.17 Para este 
enfoque usual, el canon de la tolerancia en la filosofía política moderna 
incluye a Spinoza, Bayle, Locke y Mill, entre los más prominentes, mas 
no a Kant.18 

16  Sobre la ilicitud de todo presunto derecho de resistencia, cfr. AA VI: 
320-323 (2005a: 151-155) y AA VI: 339-340 (2005a: 178).

17  En este sentido vid. el brevísimo artículo que a su respecto contiene el 
Kant-Lexikon (Galewicz: 2015).

18  A modo de ejemplo del enfoque usual, cfr. Cranston (2006), las 
contribuciones en Waldron y Williams, 2008: 31-170, y las que aparecen en 



312 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

En efecto, pocos son los lugares de su obra donde Kant se refiere 
explícitamente a la tolerancia. En “Respuesta a la pregunta: ¿Qué es 
la Ilustración?”, parece pensar que la tolerancia tiene por sujeto activo 
a algún príncipe y por sujeto pasivo al conjunto de las comunidades 
religiosas, siguiendo la corriente que cree que hay que abandonar la 
tolerancia religiosa por denotar una actitud soberbia o paternalista 
(hacia lo que se, como hacia quien se, tolera), superándola a través de 
la libertad de religión y de conciencia.19 En general, esto implica que no 
hay que identificar a la tolerancia con una actitud que tiende a negar, 
evitar o disminuir los conflictos, ni con actitudes y virtudes como 
la libertad, la benevolencia, el amor o el reconocimiento. Y de ello se 
extrae que, como decía Goethe, la tolerancia es una suerte de actitud 
provisional (vorübergehende Gesinnung), caracterizada por el soportar o 
permitir (dulden) actitudes o prácticas que en principio se reprueban, 
incluso cuando este aguantar conduce, como debería, al reconocimiento 
(Anerkennung).20 En tal sentido, no habría que confundir, en Kant mismo, 
la tolerancia con el respeto o el reconocimiento, ni con la libertad que 
garantiza toda constitución republicana; y de ahí que se haya dicho 
que la tolerancia es esa actitud proposicional que acepta creencias y 

Mendus, 2009: 37-136.
19  Cfr. AA VIII: 40 (2004: 91). Allí, Kant liga la tolerancia con la diversidad 

religiosa, aunque –como ya dije– prefiere a la libertad por sobre la tolerancia. 
En ‘el siglo de Federico’, dice Kant notoriamente, el príncipe “ilustrado” ha de 
proteger la libertad de sus súbditos en materias religiosas, que es algo mayor y 
mejor que su tolerancia: “un príncipe que no considera indigno de sí reconocer 
como un deber suyo el no prescribir a los hombres nada en cuestiones de religión, 
sino que les deja plena libertad para ello e incluso rehúsa el altivo nombre de 
tolerancia, es un príncipe ilustrado y merece que el mundo y la posteridad se lo 
agradezcan, ensalzándolo por haber sido el primero en haber librado al género 
humano de la minoría de edad, cuando menos por parte del gobierno, dejando 
libre a cada cual para servirse de su propia razón en todo cuanto tiene que ver 
con la conciencia” (AA VIII: 40 [2004: 91]). “Recensiones sobre la obra de Herder 
‘Ideas para una Filosofía de la Historia de la Humanidad’” es otro lugar donde 
Kant menciona este sentido moderno de la tolerancia (véase AA VIII: 57 [2004b: 
141]).

20  Cfr. en las Maximen und Reflexionen de Goethe, la N° 151, citada por 
Forst, 2003: 436, y, siguiendo a este, por Abellán, 2011: 278 n. 38.



313La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

valoraciones ajenas, pero que lo hace distanciada, críticamente, justo por 
no coincidir con ellas sino en principio reprobarlas.21 

Con todo, hay razones para pensar que en Kant la noción de 
tolerancia tiene una plasticidad que aquellas distinciones tan nítidamente 
diferenciadoras no logran captar de manera adecuada. Por una parte, 
porque Kant subraya que la tolerancia no es solo una relación vertical 
de príncipe versus súbditos y comunidades religiosas, sino también una 
relación horizontal entre las variadísimas formas de vida de los seres 
humanos que pueblan una tierra común y finita. Veamos esto, aunque 
solo sea espigando en Kant algunas de las modulaciones de la tolerancia 
-y sin que deba importar que el término no aparezca mencionado, puesto 
que a veces su intensión, aunque no mentada, sí está presupuesta en las 
argumentaciones kantianas.

La tolerancia, en efecto, aparece explícitamente en Kant a propósito 
de las relaciones de la política con la religión. En la misma RL, Kant 
distingue entre la religión interna, totalmente al margen del poder civil, 
y la iglesia externa, en cambio regulada por el Estado, no en lo que toca 
a la fe, al culto, a su organización, pero sí en cuanto a limitar el influjo 
público de clérigos y maestros eclesiásticos custodiando la tranquilidad 
pública y la concordia civil. Además, dice, el pueblo no puede decidir 

21  “El mismo análisis muestra [...] que el objeto de referencia propio de la 
actitud de tolerancia viene dado por determinadas actitudes proposicionales de 
otros sujetos, tales como sus deseos, creencias y preferencias, pues precisamente 
tales actitudes, y no otras, son las que proveen el contenido de las cláusulas 
introducidas por ‘que’ en los usos moralmente relevantes de la expresión 
‘tolerar’. Ahora bien, de aquí se sigue que, en sentido propiamente moral, ni 
los hechos, ni los eventos ni los estados de cosas como tales, pero tampoco las 
personas como tales son objetos de tolerancia. Las personas no son, como tales, 
objetos de tolerancia, sino más bien, para decirlo en términos kantianos, objetos 
de respeto. Precisamente el reconocimiento del respeto debido a las personas en 
virtud de su misma calidad de personas suele ser, de hecho, una de las razones 
más fuertes que fundamentan la necesidad de cultivar una actitud de tolerancia 
respecto de, al menos, algunas de sus actitudes. Pero los objetos propios de la 
tolerancia en el sentido moral del término no son las personas mismas, sino, 
en todo caso, algunas de sus actitudes, en la medida en que tales actitudes 
comportan una toma de posición, relevante además desde el punto de vista 
práctico, respecto de la verdad y/o la falsedad de determinadas proposiciones 
referidas a hechos, eventos o estados de cosas” (Vigo, 1999: 137-138). Para un 
argumento parecido, pero con tinte agustiniano (Svensson, 2013).



314 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

oponerse al progreso en la ilustración de la propia fe y negarse a toda 
reforma eclesiástica. Y si esto no lo puede el pueblo, menos aun lo 
podrá la autoridad civil (AA VI: 327-328 [2005a: 160-161]). Los creyentes 
tendrán su reino en el otro mundo, pero en este tienen que someterse a la 
constitución civil del Estado. Empero, no por eso el Estado tiene derecho 
a imponer o a arrancar al pueblo la religión eclesiástica de la fe y los 
dogmas (AA VI: 368 [2005a: 213-214]). Esto último, que es la definición 
del paternalismo estatal, constituye para Kant una amenaza contra 
el proceso de ilustración y contra la justificada actitud de tolerar no 
solamente actitudes religiosas, sino también actitudes comprehensivas 
comprometidas de diversas maneras con la búsqueda de la felicidad 
individual.22 

Pero es en el Religionsschrift (donde, como es fama, Kant define la 
verdadera religión moralmente: “el conocimiento de todos nuestros 
deberes como mandamientos divinos”(AA VI: 229 [2001: 186]23) donde 
la cuestión de la tolerancia adquiere mayor presencia. La consideración 
moral de la religión es algo que presupone la distinción entre la 
verdadera religión y las diversas religiones positivas. Kant precisa que 
una comunidad ética no tiene que dejarse ordenar por el poder político 
en cuanto a la disposición interior de las leyes públicas, pero sí tiene 
que “aceptar restricciones, a saber: con arreglo a la condición de que 
nada haya en la comunidad ética que esté en conflicto con el deber de 
sus miembros como ciudadanos del Estado” (AA VI: 133 [2001: 120-
121]). Kant razona, mutatis mutandis, como el Cusano: hay una sola 
verdadera religión, pero muchas creencias (la judía, la mahometana, 
la católica, la luterana, etc.). Y cuando un poder externo se entromete, 

22  Sobre el paternalismo, vid. el §49 de la RL (AA VI: 316-318 [2005a: 
147-149]). Los estados y los sistemas jurídicos, como hemos visto, han de 
organizarse republicanamente, de modo tal que respeten la libertad, la igualdad 
y la independencia de los seres humanos como tales y en cuanto súbditos y 
ciudadanos. Y como también vimos, Kant ya propone, en vez del paternalismo, 
algo que la actual ética discursiva ha popularizado: que la legislación pública es 
legítima si y sólo si pudiera “haber emanado de la voluntad unida de todo un 
pueblo”. Tal, dice, es una idea de la razón que tiene realidad práctica (AA VIII: 
297 [1999: 216]).

23  Definición moral de religión que es inundatoria en su madurez: vid. la 
segunda Crítica (AA V: 129 [2005: 154]), Der Streit (AA VII: 36 [2003: 91]), el Opus 
postumum (AA XXII: 51 [1991: 609]), etc.



315La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

no en la religión (es imposible que lo haga) sino en el seguimiento 
público de las creencias –que son formas de fe eclesial estatutaria–, se 
originan las llamadas guerras religiosas (AA VI: 154-155 [2001: 134-
135]). Nuevamente despunta la tolerancia como una forma de aceptar 
algo que no se comparte: la diversidad en el seno de la fe eclesial 
estatutaria ha de tolerarse, dice Kant, siempre que no pretenda influir en 
la verdadera religión moral. De hecho, la fe de dogmas y observancias 
puede irse ilustrando hasta devenir no una fe coactiva, sino una fe 
eclesial digna de la religión moral, es decir, una fe libre. En las iglesias 
visibles ocurre como en los Estados particulares: “cada iglesia abriga la 
orgullosa pretensión de llegar a ser una iglesia universal; pero en cuanto 
se ha extendido y se hace dominante, pronto se muestra un principio 
de disolución y separación en diversas sectas” (AA VI: 182-183 n. 1 
[2001: 152-153 n.]). Tampoco el gobernante debe “tentar la conciencia 
de los súbditos” ofreciendo ni quitando ventajas civiles a las doctrinas 
eclesiales históricas; esto afecta a la libertad (AA VI: 200-201 [2001: 164-
165]). Además, el gobierno no puede impedir la libertad de pensar en 
conciencia, como sí puede estorbar las opiniones en público acerca de 
religión. En cambio, el poder espiritual que custodia la ortodoxia sí 
puede impedir esa libertad de pensar en conciencia, pues es capaz de 
ejercer una coacción tal que no permita pensar más que lo que el poder 
exige. Esto último ya es malo, aunque lo peor es “el entorpecimiento de 
la externa libertad de conciencia” por obra de “ordenanzas totalmente 
políticas” (AA VI: 201-202 n. 1 [2001: 165 n.]).

El conflicto de las Facultades vuelve a mostrar, otra vez cusanamente, 
que, rectamente comprendida, la religión es única, mientras que la 
diversidad solo nace con los dogmas y estatutos históricos (AA VII: 36-
37 [2003: 92]): la fe religiosa pura se basa no en dichos estatutos, sino en 
la razón. Por lo mismo, Kant afirma que relatos históricos como los del 
Nuevo Testamento cristiano (la institución de la cena, las palabras dichas 
en la cruz, etc.) tienen su lugar entre los adiafora, pues solo la religión –si 
y porque es práctica– es cosa de fe racional (AA VII: 40 [2003: 98]). Kant 
se aventura a decir: “todo credo eclesiástico, en tanto que hace pasar 
por dogmas religiosos esenciales artículos de fe meramente estatutarios, 
contiene cierta mezcla de paganismo”. En este sentido, piensa, es pagano 
el clericalismo particularmente cuando se torna autoritario y violento 
(véase AA VII: 50- 51 [2003: 111-113]). Puede elogiarse a un gobierno por 
dejar en libertad y permitir las sectas (dice Kant: incluso al judaísmo), 
siempre que esto no afecte a la universalidad única de la religión. La 



316 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

diversidad de sectas solo es admisible si el único objetivo moral puede 
ser efectivamente producido por más de una causa o herramienta 
eclesiástica y estatutaria (véase AA VII: 52-54 [2003: 114-117]). Nótese de 
nuevo el empleo del término “tolerar” cuando Kant pregunta si puede el 
gobierno reconocer como iglesia a una secta basada en el sentimiento, o si 
más bien debe solo tolerarla y protegerla “pero sin honrarla [con el rango 
de iglesia]” (AA VII: 59-60 [2003: 126]). Su respuesta es, ante todo, que 
no debe sancionarse oficialmente el naturalismo, ni el ortodoxismo, ni 
menos aún el misticismo. La ortodoxia bíblica solo puede admitirse si los 
enseñantes eclesiásticos están sometidos a las Facultades universitarias 
competentes y no incurren por ende en clericalismo. Empero, “si [...el 
gobierno] decide inculcarles [a los ciudadanos] la ortodoxia cifrada en 
dogmas y sacramentos estatutarios, puede salirle muy mal la jugada”.24 

Empero, la tolerancia en Kant no incumbe solamente a la religión. 
Se extiende más allá, alcanzando a todo tipo de actitudes e interacciones 
humanas. De ahí que Kant, en una de las sugerencias más radicales y 
revolucionarias abiertas por su propia filosofía, hable (estoicamente) de 
un derecho cosmopolita, y añada al mismo una universal hospitalidad 
(Wirtbarkeit) que parece poner en entredicho las pretensiones y políticas 

24  AA VII: 60 n. (2003: 127 n. *). Parejamente procede Kant en ZeF. 
Hay buenos motivos para tolerar la diversidad religiosa: la diferencia de 
lenguas y religiones, aunque tiene la ventaja de evitar la confusión entre los 
pueblos, conlleva el riesgo de odio y de guerras; mas, piensa Kant, este puede 
ser contrarrestado por la mayor cultura y un mayor acuerdo en lo que toca a 
principios. Sobre esto mismo, vid. Religionsschrift (AA VI: 181-183 n. [2001: 153 
n.]). Es alcanzable la paz mediante un equilibrio de fuerzas, no mediante su 
despótico quiebre. (En nota al pie, y por enésima oportunidad en el espíritu 
del Cusano, comenta Kant que el que haya ‘diferencia de religiones’ es una 
extraña manera de hablar; pues lo que hay son diferentes vehículos accidentales 
de las creencias –medios para fomentarlas, erudiciones para conocerlas, libros 
donde aquellas se contienen, etc.–, pero no más que una sola religión válida 
universalmente: vid. AA VIII: 64 n. [1999: 335 n.]). Cree Kant contra Platón que 
no hay que esperar ni desear que los reyes filosofen o los filósofos reinen, pues el 
poder corrompe el juicio racional: “sin embargo, es imprescindible que los reyes 
[...] no hagan desaparecer o acallar a la clase de los filósofos, sino que, por el 
contrario, les dejen hablar públicamente para que iluminen su tarea” (AA VIII: 
69-70 [1999: 337-338]).



317La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

coloniales de su época.25 En ZeF, en efecto, surge la hospitalidad, a la que 
podría llamarse un implicado de la tolerancia, en tanto es “el derecho 
de un extranjero a no ser tratado de manera hostil a su llegada de un 
territorio a otro”. Y es que tal derecho, que aclara Kant no es un derecho 
de hospedaje (Gastrecht) sino un derecho de visita (Besuchsrecht) de todo 
ser humano “a presentarse en sociedad”, está fundado en la posesión 
común de la tierra por parte de toda la humanidad (communio fundi 
originaria), y exige que los seres humanos se toleren o soporten (dulden) 
unos a otros (AA VIII: 41 [1999: 324]), “pues nadie tiene originariamente 
más derecho que otro a estar en un lugar de la tierra”. Tal derecho 
aproxima al género humano, dice Kant, hacia una constitución 
cosmopolita, hacia un derecho (ni fantasmal ni exótico) que vendría a 
coronar al derecho político y al de gentes, “un derecho público de la 
humanidad, y que favorece la paz perpetua, al constituirse en condición 
para una continua aproximación a ella”.26 

Todo esto es lo que permite afirmar, según creo, que el sentido 
kantiano de tolerancia incluye (y no solo se apoya en, o conduce a) el 
de respeto y aun de reconocimiento. Es justo la idea que defienden 
por ej. Abellán27 y, anteriormente y como su fuente, Forst (2003: 418-

25  Lo que, se ha dicho, lo pondría en sintonía con escritos tan radicales 
como el De Indis, de Francisco de Vitoria: cfr. Kaufmann, 2015a. 

26  Todo este pasaje está en AA VIII: 40-46 (1999: 324-327). Una reciente 
interpretación de dichas tesis kantianas es la de Pinheiro Walla (2016). Dejo para 
otra oportunidad lo que aquí es solo insinuación: que si tanto la tolerancia en 
sentido religioso como la tolerancia en el sentido de la hospitalidad universal 
muestran que la tolerancia no es solo aceptación o soportar, sino que incluye 
formalmente las notas de respeto y reconocimiento, entonces habría un primer 
o básico nivel de tolerancia cuando en ella se percibe y aísla el momento de 
excepción a una prohibición antecedente, y que es lo que se halla en el sentido 
de lex permissiva según ZeF (AA VIII: 15-17 n. * [1999: 313 n. 106]) –como han 
notado tan perspicazmente Byrd y Hruschka (un puro levantamiento de una 
previa prohibición: vid. Byrd y Hruschka, 2010: 94-107), lo que enlaza con uno 
de los componentes usualmente adscritos al concepto de tolerancia: un permiso 
que hace excepción a una prohibición previa (cfr. Garzón Valdés, 2011). 

27  “Los conceptos fundamentales de la filosofía práctica kantiana 
suministran argumentos a favor de la tolerancia entendida como respeto a la 
dignidad de la persona: los deberes morales remiten a que la persona no puede 
ser utilizada como un medio, pues es un fin en sí misma; su concepción de la 
religión está fundamentada en la razón, por encima de los diferentes credos 



318 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

437, especialmente 435-437). Precisamente este último trata a Kant a 
partir de unas tesis más amplias acerca del concepto de tolerancia, que 
incluyen sus componentes más característicos, equivalentes a los que 
defienden los partidarios de no confundir la tolerancia con el respeto o el 
reconocimiento.28 Pero a la vez, como tolerancia es uno de esos conceptos 
esencialmente controvertidos,29 Forst sugiere distinguir al menos 
cuatro concepciones que acerca del mismo concepto cabe erigir –y cuya 
pluralidad hace posible y necesario admitir prima facie interpretaciones 
en conflicto de la tolerancia, algunas de las cuales creen deseable tratarla 
como mero permiso o pura coexistencia, mientras otras por el contrario 
prefieren considerarla de maneras tales que incluyan el respeto o el 
reconocimiento. En concreto, las cuatro concepciones forjadas acerca del 
mismo concepto son la del permiso, la de la coexistencia, la del respeto 

eclesiales, sin que quepa en ella la imposición; su concepto de derecho está 
directamente vinculado con la ‘libertad en las relaciones externas de los hombres 
entre sí’, al hacerla posible a través del sometimiento de todos a él; su concepto 
de Estado –‘Estado de derecho’– es la institución que tiene la facultad de ejercer 
la coacción mediante leyes, cuya característica es que podrían ser aprobadas por 
todos” (Abellán, 2011: 278).

28  Véase cómo es que este concepto por decir lo menos tiende a coincidir 
con el anterior: “it is necessary to differentiate between a general concept and 
more specific conceptions of toleration […] The former is marked by the following 
characteristics. First, it is essential for the concept of toleration that the tolerated 
beliefs or practices are considered to be objectionable and in an important 
sense wrong or bad. If this objection component […] is missing, we do not speak 
of “toleration” but of “indifference” or “affirmation”. Second, the objection 
component needs to be balanced by an acceptance component, which does not 
remove the negative judgment but gives certain positive reasons that trump the 
negative ones in the relevant context. In light of these reasons, it would be wrong 
not to tolerate what is wrong, to mention a well-known paradox of toleration 
[…] The said practices or beliefs are wrong, but not intolerably wrong. Third, 
the limits of toleration need to be specified. They lie at the point where there are 
reasons for rejection that are stronger than the reasons for acceptance (which still 
leaves open the question of the appropriate means of a possible intervention); 
call this the rejection component. All three of those reasons can be of one and the 
same kind –religious, for example– yet they can also be of diverse kinds (moral, 
religious, pragmatic, to mention a few possibilities) […] (Forst, 2007/2012).

29  Al respecto, cfr. el clásico artículo de Gallie, 1956.



319La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

y la de la estima o reconocimiento mutuo.30 Este es justo el momento 
en el que este argumento se separa del anteriormente expuesto, pues 
mientras aquel podía ser caracterizado como fuertemente ‘diferenciador’ 
de la tolerancia, este muestra que, mejor que la vía de la diferenciación, 
sería seguir otras vías de ‘aproximación’, ‘coparticipación’ o aun 
‘solapamiento’ de la tolerancia, según las cuales esta se intersecta con 
otras actitudes, prácticas y políticas, entre todas las cuales habría algo 
así como lo que Wittgenstein llamaba un ‘aire de familia’. 

Y es que la concepción que de la tolerancia se elabore es en un 
sentido no despreciable contextualmente dependiente. Tratándose de 
Kant, las circunstancias de la tolerancia son las de la ilustración. Es lo 
que habremos de examinar a continuación: la recepción kantiana de la 
ilustración.

	
3. Ilustración. No se olvide: el príncipe que, allende la tolerancia, 

pone políticamente en práctica la libertad religiosa y de conciencia, es un 
príncipe ilustrado, dice Kant (AA VIII: 40 [2004: 91]). Como se sabe, Kant 
caracteriza al proceso de ilustración, “el abandono por parte del hombre 
de una minoría de edad cuyo responsable es él mismo” (AA VIII: 35 
[2004: 83]), como un proceso lento y paulatino, nunca fulminante ni 
revolucionario (AA VIII: 36 [2004: 85]). La ilustración requiere libertad, 
sobre todo la del uso público de la propia razón (AA VIII: 36-37 [2004: 
85]), que es “aquel que cualquiera puede hacer, como alguien docto, ante 
todo ese público que configura el universo de los lectores”. En cambio, 
el uso privado de la razón –el “que cabe hacer de la propia razón en una 
determinada función o puesto civil, que se le haya confiado”–puede ser 
restringido sin perjuicio para la ilustración. De manera que la misma 
persona, por una parte, debe comportarse pasivamente –obedecer 
sin razonar– en aquellos asuntos comunes en que es necesario cierto 
automatismo, pero por otra parte debe poder razonar en tanto en cuanto 
es “alguien instruido que se dirige sensatamente a un público mediante 
sus escritos” (AA VIII: 37 [2004: 86]). En sentido estricto, dice Kant, esta 
no es época ilustrada, sino de ilustración. Tal es, piensa, el ‘siglo de 
Federico’ (AA VIII: 40 [2004: 90-91]).

La trivialidad de que Kant sea uno de los ilustrados par excellence, 
un valedor de la luz de la racionalidad pública, también en los campos 

30  Cfr., bajo la misma entrada (Forst, 2007/2012), el 2. Four Conceptions 
of Toleration.



320 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

fuertemente volitivos y sentimentales del derecho y la política, no obsta 
a que el modo kantiano de entender y manifestar específicamente la 
Aufklärung sea objeto de discusiones. Como se sabe, hay quien cree 
que Kant fue moderadamente ilustrado, como Jonathan Israel. Otros, 
como el mismísimo Michel Foucault, piensan que Kant, aunque en 
algunas materias relativamente conservador, fue un ilustrado radical. Es 
importante revisar el sentido de estos argumentos para mejor entender 
el alcance de la apelación kantiana a la ilustración.

Según Israel, Kant fue el último gran filósofo de la Ilustración. Para 
Kant la idea del progreso es crucial y significaba que la humanidad 
evidentemente mejoraba “por el avance de la ‘razón’” (2015: 19). Pero, 
su manifestación política resulta clara: más y más Estados europeos se 
volvían republicanos y representativos de la voluntad general de sus 
pueblos, lo que permitiría augurar una futura federación internacional 
cuyo punto de llegada habría de ser la ‘paz perpetua’, y todo por 
obra y gracia de la racionalidad y la moralidad humanas guiadas por 
la Providencia (Kant fluctuaba hábilmente entre el destino ciego y la 
Providencia) (Israel, 2015: 19). Este énfasis providencialista muestra 
que Kant, aunque quiso situarse entre la Ilustración radical democrática 
y la moderada antidemocrática, terminó por ubicarse en la variante 
moderada (Israel, 2015: 23-24). La opción kantiana supone que no hay 
tertium quid, pues entre las dos Ilustraciones, entre la de los espinozistas 
y la de los providencialistas, hay un abismo. En este sentido, nótese 
en Kant la diferencia entre el proyecto crítico y su distinción entre 
fenómenos y noúmenos, el cual es una posición media conceptualmente 
posible según Israel, y sus ideas morales y políticas, las que sí 
pretenden un imposible lugar intermedio, ya que no son democráticas 
ni antiaristocráticas ni antimonárquicas, aunque –en una exquisita 
ambigüedad– también Kant profesara cierto liberalismo y apoyara la 
Revolución francesa (Israel, 2015: 24). A diferencia del pensamiento 
radical alemán de su época tan influido por los philosophes, Kant no era un 
materialista al estilo francés (Israel, 2015: 73). Pero tal como los radicales 
franceses, Kant rechazaba por quimérica la democracia directa al estilo 
ateniense (Israel, 2015: 61). Pero su versión de la Ilustración era limitada 
y antipopular, pues no pensaba en liberar al pueblo de la superstición y 
la ignorancia con la ayuda de la filosofía, como sí pretendía el fundador 
de los Illuminati alemanes, Adam Weishaupt (Israel, 2015: 71-75). Y es 
que, “para Weishaupt, a diferencia de Kant, la Ilustración es finalmente 
un proceso para deshacerse de los curas, los aristócratas y los reyes” 



321La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

(Israel, 2015: 76). La verdadera Aufklärung es “la aplicación de la razón 
a la felicidad terrena de toda la humanidad” y, por lo mismo, se dirige 
contra los cuatro pilares del ancien régime: el escolasticismo universitario 
y la educación tradicional, más la opresión política, la opresión social y 
la teología (Israel, 2015: 76). Kant, en cambio, en línea con la Ilustración 
de Voltaire y Federico el Grande y contra la de D’Holbach, se opone 
a la democracia por despótica y afirma el absolutismo ilustrado à la 
alemana con su limitada representación y su republicanismo puramente 
legislativo, mas nunca del poder ejecutivo (Israel, 2015: 76 y 81). Nada 
de quimérico, en cambio, le parecía a Kant el sueño de una paz perpetua 
(la guerra, además, es contraria a la igualdad, la humanidad y la razón: 
Israel, 2015: 116, 128 y 130), siempre que lo encarara no un gobierno 
despótico y militarista, sino uno republicano –claro que, como se dijo, 
según un republicanismo que solo toca al legislador, no al ejecutivo 
monárquico. Por eso, dice Israel, Kant “no abre ninguna vía política por 
la que pueda acelerarse el progreso del hombre hacia la ‘paz perpetua’” 
(Israel, 2015: 116). En cambio, sí lo hacen los pensadores radicales que 
identificaban al despotismo con la monarquía, entendían por ende que el 
republicanismo equivale siempre y solo a una democracia representativa 
–tanto legislativa como ejecutiva-, y que pensaban que una ‘revolución 
general’ habría de preparar el camino para el establecimiento de 
repúblicas democráticas basadas en la representación y con elecciones 
(Israel, 2015: 134-135). Kant no es demócrata (más bien pensó que 
republicanismo y democracia se repelen y que esta es necesariamente 
despótica), defendió a los príncipes (ilustrados) y creyó que el gobierno 
republicano depende de la iniciativa o de una legislación principesca, 
y que los súbditos no tienen ‘derechos’ contra el ejecutivo, sobre todo 
ningún derecho de resistencia o a la revolución.31

31 Israel (2015: 117, 124 y 133). En sentido parecido se expresa Philipp 
Blom: Kant fue parte de la Ilustración moderada, religiosa y deísta, como 
Voltaire y contra Meslier, Diderot y D’Holbach, que en cambio “habían señalado 
que la religión organizada conduce a una unión nefasta de curas y magistrados” 
(Blom, 2012: 404; vid. 401-404). Kant, por su parte, como Descartes en el siglo 
XVII, trató de justificar filosóficamente la fe religiosa, pues “sus magníficas 
investigaciones metafísicas dejaban una puerta abierta por la cual Dios podía 
volver a entrar en la filosofía” (Blom, 2012: 404). La racionalización integral del 
mundo que emprendió Kant, con su combate de las pasiones y del escepticismo, 



322 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

Todo este análisis supone que la divisoria de las aguas consiste en 
un paquete de valores básicos típicamente modernos, cuya aceptación 
plena sería la herencia de la Ilustración radical: “tolerancia, libertad 
personal, democracia, igualdad racial y sexual, libertad de expresión, 
emancipación sexual, y el derecho universal al conocimiento y a la 
‘ilustración’”.32 Claro, si tal es el baremo para contrastar el carácter 
radical o meramente moderado de cualquier pensador de la Ilustración, 
entonces Kant solo podría ser un ilustrado moderado. Pero si el criterio 
ha de ser menos ‘empaquetado’ y más rico en matices tanto filosóficos 
como políticos, incluyendo la larga historia de los efectos y sobre todo de 
las posibilidades abiertas por ideas como la del uso público de la razón 
y la del juicio en sentido político (y jurídico), yo diría que el de Israel es 
un diagnóstico filosóficamente impreciso y rígido, que peca tanto por 
exceso como por defecto.33 Un buen ejemplo de juicio más pausado y 
atento a las posibilidades radicales del kantismo es curiosamente el de 
Foucault, quien en las décadas de los años ‘70 y ‘80 del siglo pasado, 
en todo un ajuste de cuentas, revalorizó la significación intelectual de 
Kant para su propia empresa (nada moderada sino sumamente radical) 

era (aunque solo fuera implícitamente) teológica y por lo mismo tendencialmente 
deshumanizadora (Blom, 2012: 405-407).

32  (Israel, 2006: 11). Hacia el final del mismo volumen, el segundo de 
su trilogía, Israel precisa así el mismo paquete de los valores básicos de la 
Ilustración radical: (1) razón filosófica (matemático-histórica) como criterio 
exclusivo de verdad, (2) rechazo de agencias sobrenaturales, mágicas, espíritus 
desencarnados o divina providencia, (3) la igualdad humana, especialmente 
racial y sexual, (4) un universalismo ético secular, (5) tolerancia comprehensiva 
y libertad de pensamiento basados en un pensamiento crítico independiente, 
(6) libertad personal en el estilo de vida y en la conducta sexual consentida 
entre adultos, salvaguardando la dignidad y libertad de no casados y de 
homosexuales, (7) libertad de expresión, de crítica política y de prensa en la 
esfera pública, y (8) el republicanismo democrático como forma política más 
legítima (Israel, 2006: 866).

33  Esta acusación nada tiene de original. Vid., solo a título ejemplar, 
las objeciones levantadas por Lilti (2009: 171-206) y Moyn (2010), como un 
muestrario de las críticas recibidas por Israel –y a las que este, todo hay que 
decirlo, ha respondido en más de una oportunidad, infatigablemente (entre 
otros textos de Israel, cfr. Israel, 2011, 2014 y 2014a).



323La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

de pensamiento.34 Foucault subrayó la especial defensa kantiana de la 
racionalidad, la que debe ser usada con coraje y, a la vez, con aguda 
consciencia de sus limitaciones: tal es el fundamento de esta persuasiva 
presentación del sentido político del uso público de la razón. 

Kant, dice Foucault, si bien no el primero ni menos el único, fue un 
paladín de la actitud crítica. Para entender el sapere aude, Foucault daba 
esta básica definición de la crítica: 

el arte de no ser de tal modo gobernado […] Si la 
gubernamentalización es este movimiento por el cual 
se trataba, en la realidad misma de una práctica social, 
de sujetar a los individuos a través de unos mecanismos 
de poder que invocan una verdad, pues bien, yo diría 
que la crítica es el movimiento por el cual el sujeto se 
atribuye el derecho de interrogar a la verdad acerca de 
sus efectos de poder y al poder acerca de sus discursos 
de verdad; la crítica será el arte de la inservidumbre 
voluntaria, de la indocilidad reflexiva (Foucault, 2007: 
8 y 10-11). 

Así, la crítica es lo contrario de la minoría de edad a que nos pueden 
someter la religión, el derecho y el conocimiento. Y supone hacerse una 
idea justo de lo que podemos conocer, permitiendo asumir con cierto 
coraje el principio de la autonomía, de manera que incluso la obediencia 
que a veces prestamos, la prestemos autónoma y no heterónomamente 
(Foucault, 2007: 13-14). La crítica es producto de la Aufklärung, que no 
es solo un episodio de la modernidad, sino el acontecimiento singular 
que la inaugura y el “proceso incesante que se manifiesta en la historia 
de la razón”, cuyo sentido es “la historicidad del pensamiento de lo 
universal” (Foucault, 2007a: 67). Tan histórica es la crítica ilustrada 
que ha de posibilitar una ontología del presente, de la actualidad, “una 
ontología de nosotros mismos” (Foucault, 2007a: 69). Dicho de otro 
modo: de la minoría de edad (“cuando un libro ocupa el lugar de nuestro 
entendimiento, cuando un director espiritual ocupa el lugar de nuestra 

34  Y es que el propio Foucault se reconoce heredero de Kant, como lo dice 
refiriéndose a sí mismo en tercera persona: “si Foucault se inscribe dentro de la 
tradición filosófica, es dentro de la tradición crítica que es la de Kant”, por lo cual 
se puede denominar a su empresa “Historia crítica del pensamiento” (Foucault, 
2004: 42).



324 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

conciencia, cuando un médico decide por nosotros nuestro régimen” 
(Foucault, 2007b: 74-75) solo se sale con el coraje (un ethos: 2007b: 97) 
del saber, y por eso “la Aufklärung es a la vez un proceso del que los 
hombres forman parte colectivamente y un acto de coraje a efectuar 
personalmente” (2007b: 75). Esto permite distinguir entre un ámbito en 
el que hay que obedecer (y que es el del uso privado de la razón según el 
puesto social que se ocupe: pagar los impuestos, seguir órdenes militares 
o religiosas, etc.) y otro en el que hay que razonar libre y autónomamente 
(el del uso público de la razón ante la humanidad como tal: sin someterse 
a autoridad alguna, universalmente, no como engranaje que es parte 
de una máquina sino “como miembro de la humanidad razonable”) 
(Foucault, 2007b: 76-78). Lo que hace Kant, dice gráficamente Foucault, 
es proponer una suerte de contrato “del despotismo racional con la libre 
razón” (2007b: 79). La crítica es lo que hace la razón mayor de edad por 
la ilustración: “la Crítica [que determina las condiciones bajo las cuales 
se puede racionalmente determinar lo que se puede saber, lo que se 
debe hacer y lo que cabe esperar] es, en cierto sentido, el libro de a bordo 
de la razón que se ha hecho mayor en la Aufklärung; e inversamente, la 
Aufklärung es la edad de la Crítica” (Foucault, 2007b: 79-80). Y la crítica 
kantiana, así, es el inicio de la típica actitud de la modernidad.35 

Así, pues, Foucault permite decir que Kant es uno de los ilustrados 
cuyas ideas son radicales y aun radicalizables. Por lo mismo, aunque sea 
apropiado subrayar dentro de la tradición de la Aufklärung el peculiar 
radicalismo de la razón y de la democracia de Spinoza, como hace Israel, 
no se ve cómo es que pueda perderse de vista un radicalismo como el 
kantiano, con sus ideas de república, tolerancia y hospitalidad, y su 
incomparable defensa ilustrada de la razón en sentido público y político 

35  (Foucault, 2007b: 80). Por cierto, Foucault pretenderá que es posible 
y deseable ir allende Kant, tomando el camino de una “crítica permanente 
de nuestro ser histórico” (2007b: 86), de una “ontología histórica [crítica] de 
nosotros mismos” (2007b: 92-93), y, por ende, contra el sujeto transcendental y 
constituyente de Kant, emprendiendo una arqueología y una genealogía de los 
acontecimientos singulares, contingentes y aun arbitrarios que nos constituyen   
–no global sino experimentalmente– “como sujetos de lo que hacemos, 
pensamos, decimos” (2007b: 90-92). A fin de cuentas, pese a que Foucault no 
sabe si el trabajo de la crítica envuelve “la fe en las Luces”, sí que cree que 
implica “un trabajo sobre nosotros mismos, es decir, una labor paciente que dé 
forma a la impaciencia de la libertad” (2007b: 97).



325La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

(y muy especialmente universitario). Mas, lo mismo habría que decir y 
hacer respecto de la capacidad de juzgar. Es precisamente lo que Arendt 
ha auspiciado. Si bien sugiriendo algo excesivo (que Kant nunca habría 
escrito una filosofía política, cosa ciertamente poco justificable a la luz 
imponente de la Metaphysik der Sitten), Arendt ilumina posibilidades 
destructivas nada conservadoras del juicio y de la racionalidad político-
jurídica. Sin que esto signifique pasar por alto que la potencialidad 
y la posibilitancia político-jurídicas de Kant reside ya en sus gestos 
fundamentales, como en la pretensión de superar el dogmatismo y el 
escepticismo (y no de situarse a mera equidistancia de ambos: Arendt: 
2012: 66-67), y en el enorme potencial negativo –del que ni él mismo 
parece haberse dado cuenta– de su criticismo fuertemente socrático 
(Arendt, 2012: 73-77): “no se percató de que había desmantelado toda 
la maquinaria que, a pesar de los numerosos ataques dirigidos a ella, 
había resistido durante muchos siglos hasta la edad moderna”.36 Kant, 
contra lo que dice Israel, es en cierto sentido más radical aún que el 
propio Spinoza, pues si la Ilustración es la época del ‘uso público de 
la razón’ (la libertad política, para Kant, es la de “hacer uso público en 
todas partes de su razón”), entonces “la libertad política esencial no 
era para Kant, como sí lo era para Spinoza, la libertas philosophandi, sino 
la libertad para hablar y publicar” (Arendt, 2012: 78). El radicalismo 
kantiano consiste exactamente en que “la facultad de pensar depende 
de su uso público […] La razón no está hecha para adaptarse al 
aislamiento, sino a la comunicación” (Arendt, 2012: 79). Tal filosofía, 
dice Arendt, está insinuada en el peculiar tratamiento de la facultad de 
juzgar reflexionante de la tercera Crítica y en el interés final de Kant 
(ya en los años ‘90) por cuestiones constitucionales y aun propiamente 
institucionales.37 Este uso público de la racionalidad está esencialmente 

36  (Arendt, 2012: 69). Tal como el de Sócrates, el pensamiento de Kant es 
crítico en la medida que “se expone a sí mismo a ‘la prueba de un examen libre y 
público’, algo que supone que cuantos más participen mejor” (Arendt, 2012: 77). 
De ahí el ansia divulgadora de Kant (“insólita en un filósofo, una tribu que, por 
lo general, muestra marcadas tendencias sectarias” (Arendt, 2012: 78).

37  El listado de los insumos que desembocan en la (posible) teoría kantiana 
del juicio político, dice Beiner, es mayor, e incluye, además de la distinción entre 
los dos tipos de juicio de la tercera Crítica (y de la Lógica, y de Teoría y práctica, 
así como de Sobre pedagogía), los parágrafos §§ 39-40 de ella sobre mentalidad 
amplia, desinterés, sensus communis, etc.; la idea del ‘espectador’ desarrollada en 



326 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

sustentado por el juicio, dice Kant en el §40 de la Crítica de la facultad 
de juzgar (AA V: 293-296 [1992: 204-206]). Y lo está porque el juicio es 
intrínsecamente político: tiene como máxima la de “pensar en el lugar 
de cada uno de los otros”, esto es, ampliamente (erweitert). Tal máxima 
judicativa, no se olvide, sigue a la máxima ilustrada del entendimiento 
de pensar desprejuiciadamente (vorurteilsfrei), sobre todo liberándose de 
supersticiones, y antecede a la máxima racional de pensar en acuerdo 
consigo mismo, consecuentemente (konsequent). Tales son los rasgos del 
juicio que, como se sabe, fueron peculiarmente apropiados y comentados 
por Arendt.38

El conflicto de las Facultades y en las Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo 
sublime; la noción de ‘gusto social’, de las facultades cognoscitivas y del ingenio 
versus el juicio de la Antropología; y por supuesto, la expresión ‘uso público de 
la razón’ de la “Respuesta a la pregunta ¿Qué es Ilustración?”: Beiner (2012: 
228-229). 

38  “La facultad que Kant descubriera en la tercera Crítica: la facultad 
de juzgar, juicio o discernimiento (Urteilskraft). El juicio ha sido usualmente 
considerado solo a propósito del gusto estético y de la teleología natural, 
pasándose por alto su relieve político y jurídico. Pero, en rigor, el juicio es la 
capacidad de enjuiciar o evaluar particulares imparcialmente (‘esto es malo’, 
‘esto es bello’, etc.), y puede ser determinante (bestimmende) o bien reflexionante 
(reflektierende), en tanto en cuanto opere por subsunción (=a partir de reglas 
o leyes generales dadas de antemano, cuando es determinante), o bien por 
reducción o derivación inversa (=de la regla a partir del particular, cuando es 
reflexivo). En la Crítica del Juicio, concretamente en el curso del análisis de los 
juicios reflexionantes, donde un particular no se subsume bajo un concepto, 
el ejemplo proporciona la misma ayuda que el esquema a la hora de conocer 
la mesa en tanto que mesa. Los ejemplos guían y conducen y, por tanto, el 
juicio adquiere ‘validez ejemplar’ (Arendt, 2012: 152). Arendt, como se sabe, es 
responsable de una aguda (aunque, todo hay que decirlo, libérrima) lectura de 
la tercera Crítica por medio de la cual ha tratado de exponer lo que hubiera 
sido la filosofía política de Kant (vid. Arendt, 2012, passim, y su interpretación 
de los § 39, § 40 y § 41 de dicha Crítica: AA V: 291-298 [1992: 202-208]). Tal 
filosofía, sugiere Arendt, es distinta, si bien no está separada, de su filosofía 
moral, y pende de una (muy argumentada) analogía entre el juicio estético y el 
político, en los cuales la distinción que hace Kant entre la perspectiva del actor 
y la del espectador permitiría afirmar que ‘casos paradigmáticos del ejercicio 
de la facultad del juicio son casos excepcionales de independencia respecto a 
opiniones prefabricadas o de resistencia contra la indiferencia de la mayoría’ 
(Wellmer, 2000: 261). Para mí, es de interés que el juicio pueda ser considerado 



327La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

	 4. Empezaba sugiriendo que algo habría que decir acerca 
del hilo conductor común a la recepción o modulación kantiana de 
república, tolerancia e ilustración (al menos en lo que toca a la cara 
más práctica y políticamente significativa de esta). Se ha dicho que 
tal hilo conductor sería la necesidad práctica del derecho público (del 
exeundum e statu naturali) bajo la forma de la condición civil, es decir, 
del Estado constitucional y republicano de derecho, una necesidad que 
no tendría que entenderse como un imperativo categórico del derecho 
(al modo de Höffe, 1999), sino solamente como “la conditio sine qua non 
para la realización concreta de nuestra libertad externa, o sea, para 
poseer derechos, ser autónomos y regular nuestra convivencia en base a 
obligaciones autoimpuestas” (cfr. Pinzani, 2017: 208). De modo parejo, se 
ha afirmado últimamente que no hay imperativo categórico de carácter 
político-jurídico, sino discontinuidad o independencia entre el proyecto 
moral de Kant y sus tardías investigaciones políticas y jurídicas, y que 
por ende el hilo conductor de la modulación kantiana de república, 

no solo reflexivamente como político sino también determinantemente como 
jurídico, en el preciso sentido de que el espectador que evalúa acontecimientos 
particulares realice, tanto en cuanto tal como de maneras institucionalizadas, 
actos judicativos. Políticamente hablando, esto supone que el espectador de 
la historia puede enjuiciar los eventos alejándose del punto de vista del actor 
comprometido e interesado en ellos, cosa que en Kant aflora con espectacular 
nitidez a propósito de sucesos revolucionarios de su época, como la Revolución 
americana, la francesa, etc. Jurídicamente hablando, esto se aprecia de modo 
decisivo en los actos de interpretación y aplicación del derecho, lo que equivale 
a decir que el punto de vista del espectador imparcial que emite el juicio jurídico 
sea precisamente el del… juez. Esto es algo que la propia Arendt pusiera en 
evidencia ya desde su radical y polémica interpretación del proceso a que fue 
sometido Eichmann en Jerusalén, que es una prolongación, aunque también 
una crítica y una mejora, de sus reflexiones previas sobre los totalitarismos 
(proceso en el cual pasa, como es sabido, de detectar la radicalidad del mal a 
diagnosticar la banalidad del mismo)” (Solari, 2015: 220-221). Por cierto, esto 
es algo que ya ha sido explorado; cfr., entre otras, las recientes perspectivas 
explícitamente filosófico-jurídicas de Bilsky (1996), Goldoni y McCorkindale 
(2012), y Rosenmüller (2013).



328 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

tolerancia e ilustración habría que buscarlo en otro lugar y en todo caso 
de una manera moralmente laxa, abierta, aun lejana.39 

Yo no estoy seguro de estas ideas recientes. Y no lo estoy porque las 
decisivas y notorias diferencias entre derecho y ética, así como entre el 
postulado jurídico y el imperativo categórico, no obstan al deber estricto 
y categórico que es el contenido del postulado del derecho público (esto 
es, al deber moral del exeundum): “debes (du sollst)” dejar el estado natural 
–de injusticia y violencia en cierta forma, y en todo caso provisional y 
sin derecho: status iniustitia vacuus– en beneficio del estado jurídico, ya 
civil y por lo mismo más estable y duradero (AA VI: 307-313 [2005a: 137-
142]). Por lo mismo, analógicamente, y salvando las diferencias entre la 
autolegislación de cada ser racional y la legislación exterior y coactiva 
del sistema común de las libertades concretas, Kant podía hablar, como 
recordaba más arriba, de un cierto imperativo categórico que nos obliga 
respecto de la salud del Estado (salus reipublicae suprema lex est), y que 
consiste en la “máxima concordancia entre la constitución y los principios 
jurídicos” (AA VI: 318 [2005a: 149]). En vistas de tal deber incondicional, 
incluso, es que Kant, tras las revoluciones americana y francesa que 

39  En este sentido, cfr. Horn, 2017: 93-94: “evidentemente, en el caso 
del postulado [jurídico de la razón práctica] se trata de una exigencia teórico-
práctica de la razón, pero no de un mandamiento categórico-normativo de la 
misma […] Por tanto, la idea de un orden jurídico exterior es, ciertamente, una 
idea de la razón, pero no es una exigencia estrictamente moral […] Al menos 
dos momentos del imperativo categórico no figuran en nuestra idea del derecho: 
por un lado, el elemento de la motivación y, por otro, la inclusión sin más de 
todos los seres humanos. Ni la teoría kantiana de la motivación moral, como 
tampoco su universalismo, son partes integrantes de su filosofía jurídica ni de su 
filosofía política. La mera idea del derecho, entendida como construcción, puede 
ser asumida positivamente y llevada a la práctica productivamente incluso por 
demonios”, y Willascheck, 2017: 114-128; 125: “la concepción del derecho de 
Kant es intrínsecamente social, en un sentido que la teoría moral de Kant no lo 
es”; 128: “la idea de una ley universal juega aquí [tratándose del derecho] un rol 
completamente distinto al que desempeña en él [el imperativo categórico]. Lo 
que se requiere aquí para estar en conformidad con las leyes universales no es la 
acción de una persona, o su máxima, sino más bien, la coexistencia de las esferas 
de libertad de cada persona. Es difícil apreciar cómo la idea de esferas de libertad 
limitantes, en concordancia con una ley universal, se pueda derivar a partir 
de la necesidad de actuar por una máxima que pueda ser sostenida como ley 
universal, incluso si añadimos, como postulados adicionales, la imposibilidad 
del conflicto entre derechos y la legitimidad de la coacción”.



329La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

como espectador admiró y aplaudió –aunque moralmente repudiara la 
legitimidad de la resistencia y la rebelión–, esbozó y anticipó el gesto 
(político, aunque al mismo tiempo moral) del positivismo jurídico 
originario de Bentham: el de un crítico del derecho premoderno, el de 
quien afirmaba simultáneamente: “obedece puntualmente, censura 
libremente” (recuérdese en Kant: “razonen cuanto quieran y sobre 
todo cuanto gusten, ¡con tal de que obedezcan!”: AA VIII: 41 [2004: 92]; 
vid. también AA VIII: 37 [2004: 85]), el que pensaba que solo porque el 
derecho es una declaración de la voluntad soberana (al estilo del art. 1º 
del Código civil chileno del siglo XIX) resulta posible evaluarlo y discutir 
racionalmente acerca de su transformación, y el que creía estrictamente 
necesario “crear un ethos de respeto a la autoridad del derecho legislado 
en tanto legislado”.40

En suma, habría que decir que el imperativo categórico de la 
moralidad es parte necesaria del postulado jurídico, si bien en modo 
alguno suficiente. Es algo que Kant asegura hacia el final de su vida, en 
la época de la Metafísica de las costumbres y también de la Antropología en 
sentido pragmático. Esta última, no se olvide, remata con una apología 
republicana y del derecho público. Como quien dijera: mostrando que 
aunque no haya identidad ninguna entre moralidad y derecho, sí hay 
estricta coimplicación entre una y otro, en la medida en que hay un 
deber moral de obedecer al derecho y en que sin una constitución civil 
republicana la buena predisposición del género humano colapsaría, 
pues solo gracias a tal constitución cabe acrecentar artificialmente esta 
predisposición (die künstliche Steigerung der guten Anlage: AA VII: 327 
[2014: 241]). En efecto, es fama que Kant admite la insociable sociabilidad 
humana y su propensión demoníaca, lo que se podría reflejar 
colectivamente en un pueblo de demonios jurídicamente impecables 
o, lo que es peor, en el retroceso (Rückgang) y la barbarie (Barbarei), 
y sin embargo cree que ninguna de las dos obsta a la posibilidad del 
progreso moral, de una libertad no aversiva ni dominadora respecto 
del prójimo, precisamente por la entrada en un estado jurídico (que 
se manifestaría sistemáticamente en la posibilidad de un pueblo 
integrado por demonios que también son ángeles –“¡un embutido de 
ángel y bestia!”–, y como tales jurídicamente cumplidores más bien que 
incumplidores, y además incursos en un proceso constante, penoso –

40  Sobre este modelo benthamita de positivismo, vid. Atria (2016: 49-66). 
En un sentido parcialmente semejante, cfr. Waldron, 1996.



330 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

frágil y quebradizo– de mejora moral). Colectivamente, la educación del 
género humano (die Erziehung des Menschengeschlechts) es parte del plan 
providencial, y requiere de una constitución civil fundada tanto en el 
principio de la libertad como en el de la coerción legal (AA VII: 326 y 328 
[2014: 240 y 242]). “Necesidad de ser miembro de alguna sociedad civil 
(Nothwendigkeit, ein Glied irgend einer bürgerlichen Gesellschaft zu sein)” 
(AA VII: 330 [2014: 244]), justo porque en ella hay legislación civil (die 
bürgerliche Gesetzgebung), que es la organización del polo de la libertad 
con el de la ley, y cuya mejor expresión es la republicana: “poder con 
libertad y ley (Gewalt mit Freiheit und Gesetz)” (AA VII: 331 [2014: 245]). 
La república (Kant remite al brocardo: salus civitatis suprema lex esto) hace 
posible la legislación civil, esta posibilita la libertad exterior de cada 
cual, y sin esta la autolegislación transcendental de la razón práctica no 
podría ganar cuerpo en la experiencia colectiva de seres como nosotros 
y sería –dicho hegelianamente– pura abstracción. Pese a su roce y aun 
antagonismo, “las “personas existentes sucesiva y simultáneamente 
[…] no pueden prescindir de la convivencia pacífica”, y esto en una 
progresión constante según un principio no constitutivo sino regulativo 
–y nunca carente del riesgo de involución–, cuya meta es una “sociedad 
civil universal (cosmopolitismus)” (AA VII: 331 [2014: 246]). Nuevamente, 
emerge aquí la tesis según la cual el progreso de una especie de seres 
racionales como la nuestra delata una predisposición rigurosamente 
moral, una voluntad en general buena (¡que es el comienzo mismo 
de la Grudlegung!), y una para la cual la consecución del fin no puede 
conseguirse sino política y jurídicamente, pues “no puede esperarse 
de la libre armonía de los individuos, sino tan solo de una progresiva 
organización de los ciudadanos de la Tierra dentro de la especie y para 
la especie como un sistema unido de manera cosmopolita” (AA VII: 333 
[2014: 248]).41

Bibliografía
a) Kant:
Los textos kantianos son citados indicando primero volumen y 

paginación de la edición académica y luego las páginas respectivas de 
las siguientes traducciones castellanas:

41  Todo este argumento sugerido de la coimplicación de imperativo 
categórico y derecho es algo que se desarrolla más precisamente –y con mayor 
respaldo bibliográfico– en Solari (2018). 



331La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

Kant, I. (2014). Antropología en sentido pragmático. D. Granja Castro, G. 
Leyva y P. Storandt (trads.) México: FCE. 

	  (2005). Crítica de la razón práctica. D. M. Granja Castro (trad.) México: 
FCE.

	  (2005a). La metafísica de las costumbres. A. Cortina y J. Conill (trad.)
Madrid: Tecnos. 

	  (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? En Kant, I. 
¿Qué es la Ilustración? R. Rodríguez (trad.) (83-93). Madrid: Alianza. 

	  (2004a). Idea para una historia universal en clave cosmopolita. En 
Kant, I. ¿Qué es la Ilustración? C. Roldán (trad.) (95-118). Madrid: 
Alianza. 

	  (2004b). Recensiones sobre la obra de Herder ‘Ideas para una 
Filosofía de la Historia de la Humanidad’. En Kant, I. ¿Qué es la 
Ilustración? R. Rodríguez (trad.) (119-154). Madrid: Alianza. 

	  (2004c). Teoría y práctica. En torno al tópico: ‘eso vale para la teoría, 
pero no sirve para la práctica’. En Kant, I. ¿Qué es la Ilustración? M. F. 
Pérez López (trad.) (179-240). Madrid: Alianza.

	  (2003). El conflicto de las Facultades en tres partes. R. Rodríguez (trad.) 
Madrid: Alianza.

	  (2001). La religión dentro de los límites de la mera razón. F. Martínez 
(trad.) Madrid: Alianza.

	  (1999). Para la paz perpetua. Un esbozo filosófico. En Kant, I. En 
defensa de la Ilustración. J. Alcoriza y A. Lastra (trad.) (307-359). 
Barcelona: Alba.

	  (1999a). Fundamentación de la metafísica de las costumbres. J. 
Mardomingo (trad.) Barcelona: Ariel. 

	  (1992). Crítica de la facultad de juzgar. P. Oyarzún (trad.). Caracas: 
Monte Ávila.

	  (1991). Transición de los principios metafísicos de la ciencia natural a la 
física (Opus Postumum). F. Duque (trad.). Barcelona: Anthropos.

b) Literatura secundaria

Abellán, J. (2011). Immanuel Kant: la tolerancia como respeto. En 
Forjadores de la tolerancia. M. J. Villaverde y J. C. Laursen (eds.) (267-
280). Madrid: Tecnos.

Arendt, H. (2012). Conferencias sobre la filosofía política de Kant, R. Beiner 
(ed.). C. Corral (trad.). Barcelona: Paidós.



332 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

Atria, F. (2016). La forma del derecho. Madrid et alii: Marcial Pons.
Beiner, R (2012). Hannah Arendt y la facultad de juzgar. En Arendt, H. 

Conferencias sobre la filosofía política de Kant. R. Beiner (ed.). C. Corral 
(trad.) (157-270). Barcelona: Paidós. 

Bertomeu, M. J. (2004). Las raíces republicanas del mundo moderno: 
en torno a Kant. En  Republicanismo y democracia. M. J. Bertomeu, A. 
Domènech y A. de Francisco (eds.) (123-142). Madrid/B. Aires: Miño 
y Dávila.

Bilsky, L. (1996). When Actor and Spectator Meet in the Courtroom: 
Reflections on Hannah Arendt’s Concept of Judgment. History and 
Memory, 8/2, 137-173.

Blom, P. (2012). Gente peligrosa. El radicalismo olvidado de la Ilustración 
europea. D. Najmías (trad.) Barcelona: Anagrama.

Byrd, B. Sh. y Hruschka, J. (2010). Kant’s Doctrine of Right. A Commentary. 
Cambridge: CUP.

Cicerón, M. T. (1984). Sobre la república. A. d’Ors (trad.). Madrid: Gredos.
Cranston, M. (2006). Toleration. Encyclopedia of Philosophy Vol. 9. En D. 

Borchert (ed.) (507-511). Detroit et alii: MacMillan.
Forst, R. (2007/2011). Toleration. Stanford Encyclopedia of Philosophy.

https://plato.stanford.edu/entries/toleration/.
	  (2003). Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines 

umstrittenen Begriffs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, M. (2007). ¿Qué es la crítica? (Crítica y Aufklärung). En 

Foucault, M. Sobre la Ilustración. J. de la Higuera (trad.) (3-35).  
Madrid: Tecnos.

Foucault, M. (2007a). Seminario sobre el texto de Kant ‘Was ist 
Aufklärung. En Foucault, M. Sobre la Ilustración. E. Bello (trad.) (53-
69). Madrid: Tecnos.

Foucault, M. (2007b). ¿Qué es la Ilustración?. En Foucault, M. Sobre la 
Ilustración. A. Campillo (trad.) (71-97). Madrid: Tecnos.

	  (2004) (Maurice Florence), Texte 1. En Foucault, M. Philosophie. 
Anthologie. (42-49). Paris: Gallimard.

Galewicz, W. (2015). Toleranz. En M. Willaschek et alii (eds.) Kant-
Lexikon Vol. 3. (2300-2301). Berlin/Boston: W. de Gruyter.

Gallie, W. (1956). Essentially Contested Concepts. Proceedings of the 
Aristotelian Society, 56, 167-198.

Garzón Valdés, E. (2011). El sentido actual de la tolerancia. En Garzón 
Valdés, E. Propuestas. (103-133). Madrid: Trotta. 



333La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

Goldoni, M. y McCorkindale, C. (eds.) (2012). Hanna Arendt and the Law. 
Oxford: Hart Publishing.

Höffe, O (1999). Der kategorische Rechtsimperativ. Einleitung in die 
Rechtslehre. En Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgründe der 
Rechtslehre. O. Höffe (ed.) (41-62). Berlin: Akademie Verlag. 

Horn, C. (2017). ¿Qué es erróneo en una interpretación moral de la 
filosofía de Kant? J. Ormeño (trad.). En Forzados a ser libres. Kant y 
la teoría republicana del derecho J. Ormeño y M. Vatter (eds.) (67-96). 
Stgo. de Chile: FCE. 

Israel, J. (2006). Enlightenment Contested. Philosophy, Modernity and the 
Emancipation of Man 1670-1752. Oxford et alii: OUP.

	  (2011). L’histoire intelectuelle des Lumières et de la Révolution: une 
incursion critique. La Lettre clandestine, 19, 173-225. 

	  (2014). Radikalaufklärung: Entstehung und Bedeutung einer 
fundamentalen Idee. J. Schönherr (trad.) En Radikalaufklärung. J. 
Israel y M. Muslow (eds.) (234-275). Frankfurt a. Main: Suhrkamp. 

	  (2014a). Radical Enlightenment’ –Peripheral, Substantial, or the Main 
Face of the Trans-Atlantic Enlightenment (1650-1850). Diametros, 40, 
73-98.

	  (2015). Una revolución de la mente. La Ilustración radical y los orígenes 
intelectuales de la democracia moderna. S. Senosiáin (trad.). Navarra: 
Laetoli.

Kaufmann, M. (2015). Republik. En Kant-Lexikon Vol. 2. M. Willaschek et 
alii (eds.) (1962-1965). Berlin/Boston: W. de Gruyter.

	  (2015a). Hospitalität. En Kant-Lexikon Vol. 2. M. Willaschek et alii 
(eds.) (1047-1048). Berlin/Boston: W. de Gruyter. 

Lilti, A. (2009). Comment écrit-on l’histoire intellectuelle des Lumières? 
Spinozisme, radicalisme et philosophie. Annales HSS, 1, 171-206.

Mendus, S. (ed.) (2009). Justifying Toleration: Conceptual and Historical 
Perspectives. Cambridge: CUP.

Moyn, S. (2010). Mind the Enlightenment. The Nation, 20, https://www.
thenation.com/article/mind-enlightenment/. 

Pettit, P. (2012). On the People’s terms. Cambridge: CUP.
	  (2012a). Two Republican Traditions. En Republican Democracy: 

Liberty, Law and Politics. A. Niederberger y P. Schink (eds.)  (169-204). 
Edinburgh: Edinburgh University Press.

	  (2009). Republicanismo y Teoría del Gobierno: Philip Pettit 
entrevistado por Miguel Vatter. Pléyade, 4, 275-282.



334 Enzo Solari

Tópicos, Revista de Filosofía

	  (2008). Republican Freedom: three axioms, four theorems. En  
Republicanism and Political Theory. C. Laborde y J. Maynor (eds.) (102-
130). MA/Oxford/Victoria: Blackwell.

	  (2004). La libertad republicana y su trascendencia constitucional. En  
Republicanismo y democracia. M. J. Bertomeu, A. Domènech y A. de 
Francisco (eds.) (41-68). Madrid/B. Aires: Miño y Dávila.

Pinheiro Walla, A. (2016). Common Possession of the Earth and 
Cosmopolitan Right. Kant-Studien, 107/1, 160-178. 

Pinzani, A. (2017). Justificación normativa y justificación funcional de la 
necesidad del Estado en Kant. En Forzados a ser libres. Kant y la teoría 
republicana del derecho. J. Ormeño y M. Vatter (eds.) (197-208). Stgo. 
de Chile: FCE.

	  (2013). El papel sistemático de las reglas pseudo-ulpianas en la 
Doctrina del Derecho de Kant. Revista Pensamiento Político. Universidad 
Diego Portales, 4, 35-52.

Rosenmüller, S. (2013). Der Ort des Rechts. Gemeinsinn und richterliches 
Urteilen nach Hannah Arendt. Baden-Baden: Nomos.

Skinner, Q. (2005). La libertad de las repúblicas: ¿un tercer concepto de 
libertad? Á. Rivero (trad.) Isegoría, 33, 2005, 19-49. 

Solari, E. (2018). El carácter moral del derecho según Kant. Presentado en el 
Congreso Kant, SEKLE (septiembre de 2016, UNAM, México), y en 
curso de publicación en las Actas del mismo. 

	  (2015). Una alternativa contra la hipertrofia de la justicia 
constitucional chilena. Revista Derecho del Estado. Nueva Serie. 
Universidad Externado de Colombia, 35, 201-241. 

Svensson, M. (2013). ¿Una disposición pasajera? Hacia una concepción 
robusta de mera tolerancia. En VV.AA. Una disposición pasajera. (15-
81). Stgo. de Chile: UDP.

Vatter, M. (2017). El derecho a tener derechos y las reglas de Ulpiano 
en la Doctrina del Derecho kantiana. En Forzados a ser libres. Kant y la 
teoría republicana del derecho. J. Ormeño y M. Vatter (eds.) (175-194). 
Stgo. de Chile: FCE. 

Vigo, A. (1999). El concepto de tolerancia. Revista de Humanidades – 
Filosofía. Universidad Nacional Andrés Bello, 4, 125-149.

Villaverde, M. J. (2008). La ilusión republicana. Ideales y mitos. Madrid: 
Tecnos.

Waldron, J. (1996). Kant’ Legal Positivism. Harvard Law Review, 109, 
1535-1566.



335La recepción kantiana de república, tolerancia e ilustración

Tópicos, Revista de Filosofía 

Waldron, J. y Williams, M. (eds.) (2008). Toleration and its limits, Nomos 
Vol. 48. N. York: NYU Press.

Willascheck, M. (2017). Derecho y coacción. ¿Puede derivarse la 
concepción del derecho de Kant de su teoría moral? N. Vargas 
(trad.). En Forzados a ser libres. Kant y la teoría republicana del derecho. J. 
Ormeño y M. Vatter (eds.) (97-128). Stgo. de Chile: FCE. 




