
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 251-274.

Systematic Philosophy of Freedom

Kant and Fichte in Critical Comparison*

Günter Zöller
zoeller@lmu.de

Ludwig-Maximilians-Universität München

(non) plus ultra

Abstract
This article compares Kant and Fichte from the double stand-

point of identity and difference with regard to two thinkers who 
were at first united by a master-student relation but who later on 
drifted apart from each other due to mutual defamation. At the 
center of the present discussion stands the relationship between 
spirit of freedom and system’s form which binds Kant and 
Fichte beyond methodological divergences and doctrinal differ-
ences. The critical comparison between Kant and Fichte will be 
developed in four steps: it will start with the general positioning 
of Kant within German Idealism, and then move on to Kant’s 
double critical enterprise of grounding an aprioristic doctrine 
of principles (‘metaphysics’) of nature and freedom; it will later 
on address the conception championed by Fichte of having pre-
sented the “first system of freedom”, and from there it will focus 
on the manifestations of freedom within Fichte’s philosophical 
system, with Kant’s position as contrast. 

Key Words: Kant, Fichte, System, German Idealism, 
Theoretical Philosophy, Practical Philosophy 

*Translation: Eduardo Charpenel.
Received: 25 - 01- 2017. Accepted: 09 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.896



252 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Filosofía sistemática de la libertad

Kant y Fichte en comparación crítica*

Günter Zöller
zoeller@lmu.de

Ludwig-Maximilians-Universität München

(non) plus ultra
Resumen

El presente artículo compara a Kant y a Fichte en la 
perspectiva doble de identidad y diferencia referida a dos 
pensadores a quienes une una primera relación de maestro y 
alumno y a quienes separa una posterior difamación mutua. 
En el centro de la presentación se encuentra la relación entre 
espíritu de libertad y forma del sistema que une a Kant y a Fichte 
más allá de divergencias metódicas y de diferencias doctrinales. 
La comparación crítica entre Kant y Fichte se desarrollará en 
cuatro etapas: partirá de la ubicación general de Kant dentro del 
idealismo alemán y se extenderá a la empresa doble de Kant, 
expresada de forma crítica, de una doctrina de los principios 
(“metafísica”) apriorística de naturaleza y libertad, para después 
ir a la concepción enfáticamente reclamada por Fichte de un 
“primer sistema de la libertad” (1992-2012, III/2, 298, 300),1 y de 
ahí a las manifestaciones de la libertad en el sistema filosófico 
de Fichte, teniendo como punto de vista rector el contraste con 
Kant.2

*Traducción: Eduardo Charpenel.
Recibido: 25 - 02 - 2017. Aceptado: 09 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.896
1 En la forma de citación de la Gesamtausgabe de Fichte se señalará el tomo 

y el volumen con números romanos y arábigos respectivamente, y después el 
número de página en cuestión.

2 El presente artículo es parte de un proyecto de carácter más amplio, cuyo 
tema es la dilucidación del aporte filosófico de Kant y de Fichte; de ahí que se 
haga continua referencia a publicaciones particulares de mi autoría.



253Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Palabras clave: Kant, Fichte, Sistema, Idealismo alemán, 
filosofía teórica, filosofía práctica. 

1. Kant y el idealismo alemán
Si bien el título de “Filosofía clásica alemana” caracteriza en su 

totalidad al pensamiento filosófico en tierras alemanas a partir de finales 
del siglo XVIII hasta mediados del XIX y lo demarca canónicamente –
bajo la implícita exclusión de la filosofía en al menos otros territorios 
de lengua alemana como Suiza y Austria–, la expresión geográfica 
y cronológicamente emparentada de “idealismo alemán” tiene una 
demarcación menos extensa y se limita paradigmáticamente a tres 
filósofos y a su obra, a saber, a Fichte, a Schelling y a Hegel –en tiempos 
recientes, sin embargo, se ha complementado esto con iniciadores como 
Reinhold y Maimon, con manifestaciones alternativas como Hölderlin y 
Hardenberg-Novalis y con voces disidentes como Jacobi y Schopenhauer. 
También el adjetivo “alemán” especifica no sólo la pertenencia a un país 
por parte de sus defensores, sino que también caracteriza al idealismo 
propuesto por ellos frente al idealismo antiguo que parte de Platón y al 
idealismo moderno de George Berkeley. 

La notoria exclusión de Kant, con quien la filosofía alemana 
empieza en realidad y con quien ya se alcanza la primera cumbre de 
su amplia cordillera, marca desde el ceñido territorio del idealismo 
alemán la ruptura a menudo señalada entre el descubridor y el 
desarrollador de este nuevo territorio filosófico y sus autoproclamados 
ocupantes y colonizadores, en cuyas empresas iniciales –mismas que 
él todavía llegó a conocer– Kant mismo no vio que sus propios logros 
e intenciones fuesen adecuadamente considerados. Así pues, junto a 
la visión interna y a la autointerpretación del idealismo alemán como 
desarrollo postkantiano, se encuentra la perspectiva externa dirigida 
a Fichte, Schelling y Hegel como sucesores sumamente unilaterales y 
verdaderamente irresponsables del legado de Kant –sucesores a los 
que por cierto, otros movimientos y corrientes filosóficos posteriores 
de corte esencialmente anti-idealista se opusieron o se habrían de 
oponer, entre ellos, el neokantismo de finales del XIX y principios del 
XX, la fenomenología clásica a partir de Brentano, y también la filosofía 
analítica clásica a partir de Frege. En los planes de estudio y en las 
currícula de las universidades anglosajonas es hasta el día de hoy común 



254 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

inscribir a Kant en el contexto general europeo de la filosofía moderna 
(modern philosophy) cuyo desarrollo de dos siglos él culmina y corona, 
mientras que a la filosofía del idealismo alemán se le inscribe dentro 
de la filosofía del siglo XIX, incluyendo a Schopenhauer y a Nietzsche 
y con ello también a una específica tradición continental europea de la 
filosofía (continental philosophy). 

Si en lo sucesivo se busca poner en relación a Kant y al idealismo 
alemán, en general, así como a Kant y Fichte, en lo particular, y remitir 
uno al otro, con ello no se busca una revisión o una corrección de la 
diferenciación bien fundamentada en la historia de la filosofía entre 
Kant y sus sucesores idealistas; más bien, con esta retrospectiva dirigida 
a afinidades fundamentales entre dos posiciones y argumentaciones 
sumamente diferentes se busca poner en primer plano un estado general 
de cosas relativo a las problemáticas y sus correspondientes soluciones 
que vincula a Kant con sus sucesores idealistas. A la relación entre Kant 
y los principales representantes del idealismo alemán no se le trae aquí 
a consideración como un movimiento de desarrollo o de decadencia que 
iría desde Kant hasta sus autoproclamados sucesores,3 sino como un 
panorama de logros filosóficos que son tanto afines como alternativos, 
y cuya comparación sistemática reemplaza una sucesión teleológica 
mediante un diálogo entre estos interlocutores.

La intención fundamental de la filosofía clásica alemana desde Kant 
pasando por Fichte y Schelling hasta Hegel se puede comprender a partir 
de una simplificación en materia de perspectiva y una aproximación 
horizontal como una teoría crítica de la razón en forma de una empresa 
doble de auto-fundamentación y auto-delimitación de la misma.4 La 
razón se muestra con ello no sólo como una mera facultad lógica de 
enjuiciar a partir de reglas, sino también como una capacidad para el 
descubrimiento teórico y práctico del yo y del mundo. Las propiedades 
constitutivas de una razón de esta índole y de la esencia que ella despliega 
son la autoactividad y la autosuficiencia, o bien, la espontaneidad y la 
libertad. Títulos alternativos para una razón de esta índole son “el yo” 
(Das Ich), “el saber” (Das Wissen), “la vida” (Das Leben), “el espíritu” (Der 
Geist) y “el absoluto” (Das Absolute) –todos estos términos son escogidos 

3 Para una perspectiva teleológica de la historia del idealismo alemán 
véase Kroner, 2006. Para una perspectiva distinta véase Jaeschke und Arndt, 
2012.

4 Ver a este respecto Zöller, 2000: 200-218, y 2003: 295-312.



255Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

para designar el movimiento y la dinámica propios de la actividad de 
la razón.

Sin embargo, en la concepción de la razón de la filosofía clásica 
alemana entran junto a la infinitud y la incondicionalidad de la 
misma también su finitud y su condicionalidad –y esto no ocurre 
como una limitación accidental y externa a la razón, sino como 
condiciones realizadas o por realizar de una autolimitación cuyo fin 
es la determinación del yo y del mundo. Los nombres bajo los cuales 
opera la limitación como autolimitación en el discurso de la filosofía 
clásica alemana son “sensibilidad” (Sinnlichkeit), “obstáculo” (Anstoß), 
“no-yo” (Nicht-Ich), “naturaleza” (Natur) y “positividad” (Positivität). 
Considerada en su conjunto, la razón finita-infinita –misma que es 
finita en su infinitud e infinita en su finitud– también está caracterizada 
mediante una finitud y una infinitud autoproducidas. La diferenciación 
de sí y del mundo proyectada en la razón finita-infinita comprende 
principalmente la distinción entre razón teórica y razón práctica, y con 
ello también la razón del conocer y del querer así como los mundos 
correlacionados de teoría y praxis, del orden natural y del orden de la 
libertad. 

Los principales representantes de la filosofía clásica alemana 
comparten también la convicción metódica fundamental de que la forma 
ideal de la teoría de la razón que se autodetermina y que se autodelimita 
debe ser el sistema. Con base en concepciones de aquella época sobre 
la construcción y el funcionamiento de los seres vivos en la biología 
emergente (Naturgeschichte/historia natural),5 ellos comprendieron la vida 
de la razón como un proceso de desarrollo y de crecimiento –a partir de 
un fundamento, de una ley o de un complejo de leyes (Prinzip/principio)– 
que se llevaría a cabo de forma diferenciada e interactiva dentro de 

5  El autor introduce al final de varios de sus planteamientos algunos 
términos en alemán alusivos a categorías o conceptos de carácter más abarcante 
bajo los cuales varias ideas por él discutidas del idealismo alemán podrían 
comprenderse o con las cuales se podría establecer una relación. Por ello, en 
esos casos, se vierte en el cuerpo del texto primeramente el término alemán en 
cuestión y después la traducción castellana del mismo. Sólo cuando el término 
alemán introducido por el autor no sea sólo una referencia a un término próximo 
o afín, sino más bien un término que se corresponde directamente con lo dicho 
en el cuerpo de su argumentación, se dejará el mismo sin traducción adicional. 
(N. del T).



256 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

una unidad.6 Como teoría sistemática de la razón, el pensamiento de 
la filosofía clásica alemana aspira a la filosofía como ciencia. O mejor 
dicho: aspira a ser metaciencia o ciencia fundamental. Sin embargo, en 
la filosofía clásica alemana, la filosofía, en tanto que ciencia de la razón 
(Wissenschaftslehre/Doctrina de la Ciencia), no es un fin en sí misma, sino 
un camino y un medio para una vida filosóficamente esclarecida y 
elevada. 

2. La determinación de los límites de la razón pura
En Kant se encuentra la empresa de una determinación de los 

límites de la razón pura en el centro de su filosofía crítica, la cual 
tiene como objetivo determinar el tipo y el alcance de la capacidad 
del conocer y del querer racionales en un plano fundamental. El foco 
particular de atención de Kant se dirige a la posibilidad general y a 
la realidad concreta de la libertad del obrar en un orden natural del 
mundo regulado por leyes causales. De esta manera, la filosofía crítica 
de Kant, con su énfasis objetivo en la fundamentación de la posibilidad 
del conocimiento concreto de la naturaleza (Erfahrung/experiencia), 
contribuye a la posibilitación inicial de la libertad, cuya realización 
fundamental representa el objeto de la filosofía práctica crítica.

El instrumento estratégico de la crítica de la razón de Kant es la 
“distinción crítica” (KrV B XXVIII) de los objetos según dos puntos de 
vista: por un lado, según como se nos presenten (erscheinen/se manifiesten) 
a nosotros y por otro lado, según como sean éstos independientemente 
de que se nos presenten (an sich/en sí). De acuerdo con Kant, el uso 
teórico de la razón, dirigido a la determinación cognitiva de los objetos, 
tiene como objetivo de cara a su plena capacidad funcional (Erkennen/
conocer) proporcionarnos objetos indeterminados o sobredeterminados a 
través de una directa presentación de los mismos (sinnliche Anschauung/
intuición sensible) Por ende, los límites de la sensibilidad son también los 
límites de la razón del conocimiento objetivo (Verstand/entendimiento). 
Sin embargo, el lazo material del entendimiento con la sensibilidad 
comprende para Kant no sólo el que se nos proporcionen datos 
sensibles conceptualmente indeterminados (Empfindungen/sensaciones), 
sino que comprende también la prefiguración y prestructuración a 
través de las formas de la intuición sensible que anteceden toda acción 

6  A este respecto ver Mensch, 2015: 217-234.



257Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

del entendimiento, que tienen un carácter intuitivo (reine Anschauung/
intuición pura), y que de esta forma marcan preliminarmente al objeto 
que, a la postre, es determinado por el propio entendimiento. Kant 
conoce dos formas de intuición pura –el espacio y el tiempo–, cuyas 
propiedades inciden en los objetos sensibles (Erscheinungen/apariencias). 
Con ello, también todo objeto posible de los sentidos, conforme al 
arreglo de la estructura formal del espacio y del tiempo, está también 
predeterminado, de forma independiente a toda intuición dada o con 
contenido concreto (cfr. Zöller, 2010: 65-96 y 2013c: 1-21).

Junto a la predeterminación intuitiva de los objetos de los sentidos 
según el espacio y el tiempo aparece en Kant también una determinación 
conceptual de los mismos a través de las formas del pensamiento, 
mediante las cuales los fenómenos se convierten en objetos. Con ello se 
logra el tránsito sistemático de los datos sensibles a los objetos sensibles; 
la subjetividad de la intuición se ve complementada por la objetividad 
de los conceptos. A los conceptos fundamentales del pensamiento 
objetivo (reine Verstandsbegriffe/conceptos puros del entendimiento) Kant 
los llama, apoyándose en la terminología aristotélica, “categorías” (KrV 
A 79/B 105). Como formas puras del pensamiento, las categorías tienen 
en Kant su origen en el entendimiento y son, por ende, independientes 
tanto de la experiencia como de cualquier intuición pura formal. Kant 
desarrolla las doce categorías distinguidas por él en una tabla, la cual 
se divide en cuatro grupos de tres según la cantidad, la cualidad, 
la relación y la modalidad, dentro de los que se encuentran las 
funciones fundamentales del entendimiento, mismas que, en términos 
sistemáticos, se corresponden a una estructura idéntica de las formas del 
juicio.7 En tanto que predicados fundamentales de los objetos posibles, 
las categorías se convierten para Kant en funciones del juicio vertidas en 
lo concreto. 

De este modo, Kant contrasta el origen libre de las categorías respecto 
a la experiencia y los sentidos en el entendimiento puro con su uso, 
referido necesariamente a la experiencia y necesitado continuamente de 
las intuiciones, en aras del conocimiento objetivo. A fin de que a partir 
de las meras formas del pensar (Gedankenformen/formas del pensamiento) 

(KrV B 150) –que son originarias a las categorías– puedan surgir formas 
del conocimiento de los objetos, se necesita, de modo fundamental, 

7  Ver también KrV B 109-113.



258 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

de un material dado sensiblemente (Mannigfaltiges in Raum und Zeit/
multiplicidad en el espacio y el tiempo), en el cual las categorías puedan 
ejercer su función objetiva de determinación. Si bien la referencia de 
las categorías a la sensibilidad no adopta la forma empírica de una 
verificación fáctica a través de los datos de los sentidos, el entendimiento 
no obstante requiere –de forma independiente a toda experiencia (a 
priori) y a modo de hacer posible ésta– como guía de carácter ajeno y 
preconceptual para su propio ejercicio conceptual de determinación 
(Synthesis/síntesis), una diversidad de la intuición dada de forma pura, 
cuyos momentos formales espaciotemporales constitutivos se dirigen a 
la determinación cognitiva del objeto. Es así que para Kant el origen 
puro y no empírico de las categorías se relaciona y se combina con un 
único empleo empírico posible. 

La relación entre el origen no empírico de las categorías y su uso 
meramente empírico es entendida por Kant como una interconexión 
entre realización y restricción. El tránsito del mero pensar de objetos 
al conocimiento válido objetivo de los mismos realiza el potencial 
cognitivo de las categorías a costa de su delimitación extensional a la 
experiencia, o mejor dicho, a la experiencia posible y, particularmente, a 
la posibilitación de la experiencia. Si bien con esto se conserva el carácter 
no empírico y apriorístico del conocimiento categorial, esto ocurre, sin 
embargo, haciendo que el saber apriorístico sólo sea válido para los 
objetos a posteriori –una conjunción de lo empírico y lo metaempírico 
que Kant convierte en el definiens de su concepto de método de lo 
trascendental y que H. J. Paton puso de relieve en el título de su 
comentario llamado “Kant’s metaphysic of experience” (cfr. Paton, 1936).

Sin embargo, la restricción del uso cognitivo de las categorías y con 
ello de todo el conocimiento teórico dirigido a objetos de la experiencia 
posible (Phaenomena/fenómenos), favorece al propósito ulterior de Kant 
de reivindicar a la razón –la cual en primera instancia está reducida a la 
tarea de hacer posible la experiencia– con un genuino uso suprasensible 
y transempírico. Ciertamente este uso alternativo de la razón no puede 
ser de índole teórica ni de determinación de objetos. Más bien, se trata 
de un uso práctico que determina a la voluntad, mediante el cual la 
razón funge como norma de la acción que orienta y que motiva el obrar. 
Lo que supone este obrar determinado por la razón –es decir, no por 
la naturaleza –es la libertad, la cual se entiende, de modo negativo, 
como libertad respecto a la causalidad natural bajo el influjo de las 
inclinaciones y, de modo positivo, como una causalidad de la razón en 



259Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

forma de una autolegislación racional (Autonomie/autonomía) (cfr. Zöller, 
2014c: 329-338). 

En la perspectiva ampliada dirigida al uso práctico de la razón 
se muestra la limitación fundamental del empleo del entendimiento 
de cara a la constitución de la experiencia en forma de la legislación 
natural suprema no como una pérdida de conocimientos suprasensibles 
junto con sus respectivos objetos (Dinge an sich/cosas en sí), sino como 
la obtención de un espacio libre que, desde un punto de vista teórico, 
permanece vacante, pero que, desde un punto de vista práctico, puede 
y debe ser ocupado. Lo que hace posible esta ocupación práctica es, no 
obstante, que este espacio libre anteriormente fue dispuesto o abierto 
mediante una autolimitación de la razón teórica de modo indirecto, 
o mejor dicho, de modo delimitante (cfr. Zöller, 2008a: 19-33). Para 
ello, es necesario completar la limitación del entendimiento empleado 
teóricamente por la sensibilidad de cara a la limitación de la sensibilidad 
por la razón. Sólo así puede evitarse el malentendido empirista según el 
cual el mundo objetual del entendimiento teórico (Sinnenwelt/mundo de 
los sentidos) –limitado a los objetos dados por la sensibilidad– agota todo 
el mundo y la realidad se restringe a aquello que puede ser real para los 
sentidos.

Para Kant se corresponde la limitación de la razón empleada 
teóricamente a través de los sentidos mediante la intuición a la 
delimitación de los sentidos a través de la razón y sus conceptos 
suprasensibles de objetos, los cuales escapan a una verificación de los 
sentidos, pero no son falsificables a través de los mismos.8 Siguiendo a 
Platón, Kant llama a los conceptos de razón –los cuales, por definición, 
trascienden toda experiencia posible– “ideas”. Si bien las ideas 
permanecen en el horizonte de la razón teórica y de su uso cognitivo 
posible (transzendentale Ideen/ideas trascendentales) como vacías, ficticias 
y simuladoras, éstas y su mundo correspondiente de objetos (Noumena/
noúmenos) quedan abiertos a la determinación alternativa de los recursos 
extrateóricos y prácticos de la razón (cfr. Zöller, 2011b: 13-27).

Ya en el horizonte de la filosofía teórica y de su fundamentación 
en la Crítica de la razón pura (1781, 1787) y en el escrito complementario 
de Prolegómenos a una metafísica futura (1783), queda trazada la 
complementariedad de una filosofía de la razón no empírica y 

8  Para la diferencia entre límite (Grenze)  y linde (Schranke) ver Akademie 
Ausgabe (AA) 4:352ss.



260 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

teóricamente delimitada (theoretische Metaphysik/metafísica teórica) 
con una filosofía de la razón pura prácticamente ampliada (praktische 
Metaphysik/metafísica práctica). Al punto de contacto entre lo teóricamente 
imposible y lo epistémicamente prohibido, por un lado, y lo posible 
en sentido práctico y lo permitido en sentido crítico, por el otro, Kant 
lo designa con la noción de límite –es decir, el “concepto límite” 
(Grenzbegriff) de objetos que estarían anclados más allá de la experiencia 
si es que hubiera un motivo suficiente para suponerlos (cfr. KrV A 255, B 
310ss.). Sobre todo, los objetos clásicos de la tradición metafísica –Dios, 
alma y mundo, en la presentación realizada por la así llamada escuela 
de Leibniz y Wolff– se encuentran en el Kant crítico en el “límite” entre 
el mundo de los sentidos, respecto al cual se extienden, y el mundo del 
entendimiento, al cual se encuentran dirigidos, sin poder no obstante, 
llegar al mismo mediante medios puramente teóricos (cfr. AA 4: 356.).

Kant logra abrir de forma real un mundo inteligible que va más 
allá de la experiencia y restablecer críticamente una metafísica de 
lo suprasensible apelando al concepto racional de la libertad y a la 
validación del mismo a través de la noción de deber ético, contando 
como fundamento la conciencia que se tiene del mismo. De este modo, 
la filosofía colocada en la sede del uso práctico de la razón es coextensiva 
en Kant con la filosofía moral. De esta metafísica fundamentada de 
modo práctico versa la Metafísica de las costumbres (1797), la cual está 
compuesta por una doctrina del derecho y una ética (Tugendlehre/
doctrina de la virtud).

No obstante, la arquitectónica sistemática de Kant conoce junto a 
la metafísica (teórica) de la naturaleza y la metafísica (práctica) de las 
costumbres otra forma mixta teórico-práctica de metafísica la cual 
Kant denomina en ocasiones como “práctico-dogmática” para hacer 
manifiesto que se trata de una metafísica que aborda objetos de la 
metafísica teórica (sobre todo Dios y el alma) (cfr. AA 20: 293ss.), los 
cuales, sin embargo, no pueden ser conocidos de forma plenamente 
válida por medios puramente teóricos, sino que necesitan de una 
validación práctico-moral que parta de la liberad y de la ley moral. 
Desde un punto de vista epistémico, esta metafísica teórico-práctica 
no es ninguna ciencia al modo de la matemática o de la ciencia natural 
puras ni tampoco una metaciencia (Wissenschaftslehre/Doctrina de la 
Ciencia) a modo de la filosofía trascendental crítica, sino una doctrina 
de la vida (Weisheitslehre/doctrina de la sabiduría) que está fundamentada 



261Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

racionalmente y que tiene una motivación moral, y es a través de esta 
doctrina que la filosofía se vuelve práctica de modo inmediato. 9 

La actitud epistémica adecuada respecto a los objetos que, desde 
el punto de vista práctico, son ciertamente suprasensibles –sobre todo 
el alma en relación con su inmortalidad y Dios en relación con su 
existencia–, no es para Kant el saber, sino el creer o, mejor dicho, el creer 
como una fe, una fe en objetos de religión (Religionsdinge/materias de 
religión) que, a diferencia del saber, no obliga de modo lógico, sino que 
sigue una racionalidad alternativa en la suposición y en la aceptación 
de contenidos que de forma puramente teórica no pueden exhibirse  
(Vernunftglaube/fe racional).10 La fe afirmada por Kant no es por tanto, 
ciega e irracional. Existen más bien buenos motivos de índole racional 
para adoptarla. Sin embargo, a pesar de toda su dignidad racional, estos 
motivos no son suficientes, sino que requieren de forma complementaria 
de la aprobación individual con base en la propia resolución y la propia 
convicción. En la medida en que la fe religiosa racional esté colocada 
en el propósito no arbitrario del individuo que reafirma la existencia 
moral de dicha fe, en la misma medida también son los contenidos 
fundamentales de una metafísica práctico-dogmática objetos de un 
“libre tener por verdadero” (AA 5:472).

En perspectiva sistemática, la metafísica práctico-dogmática y la fe 
racional práctico-moral logran la integración de los ámbitos distinguidos 
críticamente de naturaleza y libertad, del orden natural y del orden 
moral, junto con las formas de empleo relacionadas con esta doble razón 
teórico-práctica. La unidad de la razón y la unidad de sus dos mundos 
no aparecen en Kant de forma arqueológica, es decir, recurriendo a un 
furtivo fundamento de unidad que, si bien habría de presuponerse, 
permanecería en la filosofía crítica como inaccesible. Más bien, la 
construcción de la unidad se logra en Kant en perspectiva teleológica: se 
trata de un logro final de un entramado teleológico de dualidades que 
se complementan entre sí con miras a un sistema integral de la razón y a 
una vida determinada de modo fundamental por el mismo. 

Para delinear la unificación sistemática de razón y vida, el Kant 
crítico se apoya continuamente en la doctrina tradicional del Bien 
Supremo como último estado de cosas de una vida racional plena. Kant 

9  Para el empleo de este concepto en Kant ver AA 20: 261, 273 y 301. Ver 
también Zöller, 2014b: 66-79.

10  Ver Zöller, 2013b: 245-257.



262 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

presenta una nueva concepción de aquella representación proveniente 
de la ética antigua de un fin último del actuar humano –en el cual la 
virtud (areté, virtus) y la felicidad (eudaimonia, beatitudo) deberían 
coincidir– como unidad de moralidad realizada y de felicidad merecida 
(cfr. Zöller, 2015). Lo que hace posible la compensación distributiva de 
merecimiento y éxito son tanto la existencia post mortem de la persona 
moral como la de un agente que retribuya la moralidad bajo condiciones 
trascendentes en forma de un Dios personal. En concordancia con el 
carácter allende a lo cognitivo de la fe moral racional de la metafísica 
práctico-dogmática, Kant concibe las implicaciones psicológico-
teológicas del Bien Supremo no como conocimientos racionales de la 
realidad, sino como exigencias que se le hacen a la misma (Postulate der 
rein praktischen Vernunft/ postulados de la razón práctica pura) (AA 5:132-
134). Así pues, Kant desplaza, en términos generales, la objetivación de 
la unidad de la razón del ámbito del saber al ámbito de la fe. Es esta 
reconfiguración exigida de modo crítico de los recursos de la razón –
con miras a las disposiciones epistémicas de conocimiento y fe– y no 
la renuncia deliberada al saber a favor de la fe lo que Kant expresa de 
forma sucinta en la siguiente fórmula: “Debí, por tanto, suprimir el saber, 
para obtener lugar para la fe” (KrV B XXX). 

3. Sistema de la libertad
En el marco de su filosofía crítica, Kant había distinguido de forma 

rigurosa el uso teórico del uso práctico de la razón: en primera instancia, 
describió dichos usos de forma separada y sólo hasta después los buscó 
conjuntar. El sistema que Kant fundó en las críticas y que posteriormente 
siguió desarrollando consistía, por un lado, en un sistema de la naturaleza 
y, por otro lado, en un sistema de la libertad (AA 6:218). Si bien Kant 
consignó a una tercera crítica –a saber, a la Crítica del juicio (1790)– la 
unión de estos dos sistemas hasta ese momento separados, la unión de 
la legislación de la naturaleza y de la libertad –la cual se buscó apelando 
a la facultad de juzgar reflexionante y a las formas de la finalidad– no 
condujo a una fusión formal, sino que posibilitó únicamente un tránsito 
regulado de una forma de pensar y de un dominio a los otros. El abismo 



263Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

entre la naturaleza y la libertad no se eliminó, sino que sólo se construyó 
un puente sobre el mismo. 11

Los contemporáneos inspirados filosóficamente por Kant 
encontraron un obstáculo recurrente en la doble razón teórico-práctica y 
en el dualismo derivado de ésta entre naturaleza y libertad. En sentido 
material, los impetuosos jóvenes percibieron lo insatisfactorio de una 
filosofía que parece conocer la naturaleza sólo como un mero blanco de 
objetivación teórica y sometimiento práctico y que concibe la libertad 
sólo como un ordenamiento racional. En sentido formal, la metacrítica 
de los postkantianos resultó ser sobre todo la ubicación de la unidad 
de la razón en la última línea de escape de una conciliación que parecía 
estar desplazada a una distancia infinita, o quizás más bien, al ámbito de 
lo potencial y lo virtual. Sin embargo, la crítica a Kant no estuvo unida 
en principio con un simple rechazo del pensamiento crítico, sino con 
una ambiciosa reconstrucción y continuación del mismo en un gesto 
de superación y de radicalización de las intuiciones y perspectivas 
kantianas. Por ello, los conceptos y los procedimientos fundamentales 
de los proyectos postkantianos de solución se encuentran en principio 
inspirados y marcados por Kant. 

El pionero decisivo de filosofía post-kantiana que quiere ir con Kant 
más allá de Kant es J. G. Fichte, quien ya incluso en la última década 
del siglo XVIII –de forma casi contemporánea a los trabajos tardíos del 
propio Kant– busca radicalizar y reivindicar los logros de la filosofía 
crítica (cfr. Zöller, 2013a).12 El punto de partida biográfico y sistemático 
del kantismo de Fichte es la unión de naturaleza y libertad a través del 
idealismo trascendental, el cual limita la determinación nomológica 
de la naturaleza al mundo de los fenómenos y con ello posibilita y 
fundamenta la causalidad a partir de libertad y de acuerdo con la razón. 

Sin embargo, Fichte no conserva la compartimentación kantiana que 
busca “salvar” la libertad frente a la naturaleza mediante una división de 
dominios y una duplicación de mundos. En una maniobra provocadora, 
Fichte reemplaza el dualismo kantiano de naturaleza y libertad con 
un monismo para el cual la naturaleza no funge como una contraparte 
independiente de la libertad, sino como un producto sumiso y un opuesto 

11  Para los conceptos kantianos de abismo (Kluft) y puente (Brücke) ver AA 
5: 175, 195. Ver también Zöller, 2012: 31-48.

12  Traducción castellana 2015. Ver también James y Zöller, 2016 y Zöller, 
2004.



264 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

dependiente de ella. Este programa filosófico está motivado, según las 
propias palabras Fichte, por una certeza prácticamente existencial de la 
vocación práctica del hombre a una vida de libre autodeterminación.13 
La filosofía de Fichte refleja la certeza de libertad presente fácticamente 
con los medios del pensamiento kantiano y postkantiano, sobre todo 
con la lógica de causa y efecto y con la sistemática de todo y partes. De 
esta manera, la certeza fundamental de la libertad se convierte en Fichte 
en un principio sistemático de una filosofía de la libertad que considera 
todo lo demás en relación y con miras a esta última. 

Para Fichte, la filosofía orientada y motivada por la libertad no sólo 
está enraizada en el mundo de la vida, sino que se encuentra ubicada 
en un marco social y político. Más aún, Fichte comprende la filosofía de 
la libertad como contraparte de la política de la libertad y establece un 
paralelismo entre el surgimiento y el desarrollo de su propia filosofía 
–cuya orientación epistemológica primaria denomina él mediante el 
neologismo “Doctrina de la Ciencia” (Wissenschaftslehre)– con el gran 
evento contemporáneo de la Revolución francesa. En un famoso pasaje 
epistolar de naturaleza autobiográfica Fichte compara la emancipación 
política con la emancipación filosófica y acentúa la afinidad entre la 
revolución política parisina y su propia revolución filosófica que parte 
de Kant:

[…] como aquella nación libera al hombre de sus 
cadenas externas, mi propio sistema libera al hombre de 
las ataduras de las cosas en sí, es decir, de las influencias 
externas que en todos los sistemas previos, incluyendo 
al kantiano, en mayor o menor medida han colocado 
sobre él, y coloca al hombre desde su primer axioma 
como un ser independiente (GA III/2, 298). 14 

Fichte no sólo hace valer esta fuerte analogía entre la esclavitud 
política y epistémica, sino que también reclama el papel de la Revolución 
francesa como fuente de inspiración para el desarrollo del pensamiento 
emancipatorio fundamental de la Doctrina de la Ciencia:

13  Ver a este respecto Zöller, 2015h.
14  Ver Günter Zöller 2011a: 13-28, y 2014a: 286-299.



265Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

[Mi sistema] surgió en los años en los que [la Revolución 
francesa] luchó con una fuerza exterior por la libertad 
política a través de una lucha interna conmigo mismo, 
una lucha con todos los prejuicios enraizados, pero esto 
ocurrió no sin su asistencia. Su valeur fue lo que elevó 
mi ánimo […] (GA III/2, 298).

No obstante, esta libertad reclamada enfáticamente por Fichte en la 
interpretación antes expuesta que él mismo hace de la Doctrina de la 
Ciencia aparece de modo poco prominente en el sistema. La libertad 
funge para Fichte de modo principal como fundamento y axioma 
(Prinzip/Principio), mientras que en la realización y desenvolvimiento del 
sistema el foco recae en la legalidad y en la reglamentación, siendo esta 
regulación algo que ciertamente no se da de una forma determinada por 
naturaleza, sino de un modo espontáneo racional conforme a aquello que 
en Kant se denomina “leyes de libertad”. Sin embargo, estas leyes que 
en Fichte parten de un principio sistemático universal de la libertad no 
son desde un primer momento leyes morales, como tampoco la libertad 
es en él eo ipso un principio moral o ético. Con esto se da en el desarrollo 
del sistema un desplazamiento de la libertad como independencia hacia 
la espontaneidad y la auto-actividad. 

Por lo demás, el tránsito de una supuesta libertad completa y absoluta 
hacia una libertad bajo reglas cae ya en la esfera de los principios del 
sistema, el cual presenta la incondicionalidad en forma de una absoluta 
auto-actividad (Setzen/poner) como momento de una suma de principios, 
al que le corresponde de igual forma una actividad condicionada en 
forma de un oponer y de un colocar algo. A este sujeto de actividad 
finito-infinito, incondicionado-condicionado, el Fichte temprano lo 
denomina como “yo” (Ich), apoyándose en la doctrina kantiana de la 
apercepción trascendental (cfr. Zöller, 2015a, 1:147-153, y 2015f, 3: 2098-
2104).

Esta expresión funcional con tintes artificiales no se refiere en 
Fichte a ninguna entidad mental o a alguna magnitud psíquica, sino al 
portador efectual de actos cognitivos y conativos, el cual es considerado 
no sólo de acuerdo con sus condiciones fácticas de existencia, sino en la 
perspectiva normativa de fundamentación de un recto conocer y obrar. 
Por ello, en reacción a las interpretaciones equívocas mentalistas que 
hicieran de la doctrina del yo sus contemporáneos, Fichte reemplazó 
el fundamento de validez de las exigencias epistémicas y prácticas 



266 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

con títulos alternativos, entre ellos el de “saber” (Wissen), o de forma 
más precisa: “saber absoluto” (absolutes Wissen), o bien, “forma del yo” 
(Ichform) (cfr. GA II/8:338 y II/17:33). 

Asimismo, con el desarrollo sistemático originario de la estructura 
de los principios del yo, Fichte separa al yo genérico del yo teórico-
epistémico, el cual está determinado a través de un proto-objeto (Nicht-
Ich/no-yo) y sus modificaciones, y también lo separa del yo práctico-
actuante, el cual está encaminado a la determinación completa del no-
yo a través del yo. No obstante, este volverse determinado del yo se 
muestra como una forma de autodeterminación en la modalidad de una 
actividad reducida y en el mecanismo de una proyección de la propia 
finitud sobre una influencia externa (Anstoß/obstáculo). De acuerdo con 
la perspectiva idealista de Fichte, el yo siempre es activo y no puede 
ser de otra manera, aun cuando la mayoría de las veces lo sea de forma 
limitada. Bajo estas condiciones es que, de acuerdo con Fichte, se da la 
determinación del yo, a saber, toda determinación ajena restante debe 
convertirse en una autodeterminación autosuficiente: ahí donde el no-
yo estaba, debe advenir el yo.

Si bien el Fichte temprano consigna la fundamentación del sistema 
de la libertad a un ensamble de principios que deben partir del yo y su 
actividad y que deben diferenciarse en un yo teórico y en un yo práctico, 
pronto éste acomete una Nueva presentación de la Doctrina de la Ciencia 
(o bien, según el título latino de sus lecciones: Wissenschaftslehre nova 
methodo), misma que toma como punto de partida el yo fáctico, presente, 
individual y autoconsciente que de forma metódica es presupuesto 
(Postulat/postulado) (cfr. GA I/4: 213). El objeto de la presentación se vuelve 
ahora el sistema de las condiciones de posibilidad de la autoconciencia 
fácticamente presente –un ensamble de condiciones que abarca tanto las 
determinaciones fundamentales del yo (entendimiento y voluntad) como 
también las determinaciones del mundo en el que el yo se encuentra y 
que comparte con otros como él. El yo así condicionado es concebido 
como un complejo teórico-práctico socialmente situado. Su propiedad 
fundamental constitutiva es la razón práctica (Wille/voluntad) que Fichte, 
de modo invariante e incondicionado, deriva de modo normativo (reines 
Wollens/querer puro) (cfr. GA IV/3: 427-429). 15

15   Ver también I/6: 293, 290. Acerca de esto ver Zöller, 1998.



267Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

4. La libertad en el sistema
En Fichte, no de forma distinta que para Kant, en el tránsito de la 

libertad como principio del sistema al desarrollo del mismo, la libertad 
pasa de ser absoluta a ser determinada por reglas de modo racional. 
La arquitectónica del sistema de Fichte presenta cuatro dominios 
fundamentales que, por un lado, le ofrecen a la libertad una resistencia 
que hay que superar y que, por otro lado, le ofrecen a la libertad la 
oportunidad de conservarse y de realizarse. Se trata, pues, de las esferas 
de la naturaleza, el derecho, la ética y la religión. De éstas, Fichte sólo 
se ocupó de la primera esporádicamente, de la última sólo se ocupó de 
forma popular, y de la segunda y la tercera se ocupó ya desde temprano 
(1796-1798) de forma científica –o mejor dicho, bajo la forma de una 
Doctrina de la Ciencia– y más tarde (1812) lo volvió a hacer de nueva 
cuenta. Lo que resulta sistemáticamente relevante para la conjunción 
de libertad y sistema son, sobre todo, las presentaciones tempranas de 
Fichte de la doctrina del derecho y de la doctrina de las costumbres en 
la Grundlage des Naturrechts (1796/97) y en el System der Sittenlehre (1798). 
Ambos escritos contienen en su subtítulo la referencia a su realización 
“conforme a principios de la Doctrina de la Ciencia”. Con ello se anuncia 
por un lado, que las doctrinas del derecho y de la ética presuponen la 
Doctrina de la Ciencia en sentido estrecho (Wissenschaftslehre in specie) 
(GA II/8: 376) como fundamento sistemático. Por otro lado, con ello 
se establece que la doctrina del derecho y de las costumbres siguen y 
realizan los principios fundamentales de la Doctrina de la Ciencia y, en 
esta medida, éstas pertenecen a la filosofía en su forma crítica final como 
Doctrina de la Ciencia.

Tanto en la Grundlage des Naturrechts como en el System der Sittenlehre 
se encuentra presupuesta y ulteriormente desarrollada la forma de una 
filosofía fundamental: la Nueva presentación de la Doctrina de la Ciencia, 
la cual a partir de 1796 dictó Fichte tres veces en espacio de un año en 
la universidad de Jena, pero de la cual él mismo, con excepción de un 
fragmento, no publicó –aunque actualmente contamos con dos apuntes 
estudiantiles confiables de ésta: la Wisensschaftslehre nova methodo de 
Halle y la de Krause (cfr. GA IV/2: 17-267 y IV/3: 321-535.). Continuando 
el método desarrollado ahí, Fichte presenta el tratamiento filosófico 
sistemático del derecho y de la ética como una teoría trascendental de 



268 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

la autoconciencia individual normada por estas dos esferas. Las reglas 
jurídicas y las prescripciones éticas deben ser mostradas –con miras 
a su ejecución funcional y no al estado de cosas fáctico-contingente– 
como condiciones de posibilidad de la autoconciencia en seres como 
nosotros, es decir, seres dotados de razón y de voluntad, los cuales están 
posicionados de forma precaria entre la existencia finita y un ímpetu 
infinito. 

La libertad juega en este escenario de deducción trascendental un 
papel doble de origen y fin. La libertad fundamental presente debe 
hacerse real de modo fáctico. En el caso del derecho, Fichte se adhiere 
a la división de labores kantiana según la cual el derecho se deduce 
como concepto primario de las reglas –mediadas por un contrato social– 
para el empleo del libre albedrío. Como en el caso de Kant, Fichte no 
considera en su doctrina pura del derecho la disposición interna ni la 
motivación del actor (Gesinnung/disposición fundamental), sino sólo el 
obrar externo conforme a sus efectos en otros sujetos jurídicos y en 
los derechos de éstos sobre cosas y personas. Sin embargo, de forma 
distinta a Kant, quien entiende el tránsito del estado de naturaleza al 
estado civil como un deber proto-jurídico, el cual, si bien no convierte al 
derecho en ético, al menos lo moraliza, Fichte concibe la edificación y la 
preservación del orden jurídico como una exigencia moralmente neutra 
de la razón. Al estado de cosas al cual se dirige la reglamentación jurídica 
Fichte lo determina, en términos generales, como una comunidad 
de seres racionales libres (cfr. Zöller, 2015c: 651-673). Con ello, el uso 
jurídicamente condicionado de la libertad permanece subdeterminado 
en el horizonte del derecho así como abierto para distintos tipos de 
regulación y normatividad.

Con el tránsito de la esfera del derecho al dominio de la doctrina 
de las costumbres (Ethik/ética, Moral/moral) aparece en Fichte, en lugar 
de la concepción de libertad pretendidamente jurídica pura (äußere 
Freiheit/libertad exterior), una comprensión de ésta como autosuficiencia 
y autoactividad de la razón que encuentran en sí mismas su fin, más allá 
de la individualidad y de la iniciativa personal. El objetivo y el fin del 
perfeccionamiento moral es la mera libertad como tal: la edificación de 
un mundo natural y social conforme a la razón pura. En el orden ético 
cósmico todos deben actuar de forma igualmente racional y de modo 
uniforme, sin consideraciones respecto a las diferencias individuales, 
las cuales más bien deben hacerse desaparecer. Si bien este estado de 
cosas puramente moral al cual se aspira es un ideal allende a lo fáctico, 



269Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

este esfuerzo obligatorio en aras de una praxis más allá de lo individual 
y puramente racional tiene tintes, en la concepción ética de Fichte de 
la libertad, de una coacción virtuosa, la cual amenaza con convertir la 
libertad originaria en un régimen de reglas.

El rasgo autoritario racional de la filosofía de la libertad de Fichte 
que caracteriza a su ética temprana se manifiesta también en su 
filosofía política tardía y en su filosofía de la historia. Mientras que 
los escritos tempranos permanecían en el ámbito de la discusión de la 
Revolución francesa bajo el signo de la Ilustración y la emancipación, en 
el pensamiento tardío de Fichte sobre el Estado, el pueblo y la nación 
aparecen puntos de vista cada vez más autoritarios en un primer plano. 
En primer lugar, Fichte pugna por el Estado comercial cerrado, el cual 
debe reglamentar la economía y suprimir el comercio exterior de forma 
efectiva (Der geschlossene Handelsstaat, 1800) (cfr. Zöller en prensa). 

Asimismo, Fichte defiende el Estado político cerrado como escuela 
moral de la nación alemana (Reden an die deutsche Nation, 1807/08) (cfr. 
Zöller, 2008b: 219-243). Finalmente, Fichte formula la transformación 
teológico-religiosa del Estado político-jurídico en un Estado de razón 
del obrar jurídico a partir de un convencimiento en la ley y no a partir 
de leyes coactivas (Die Staatslehre, 1813; publicado en 1820) (cfr. Zöller, 
2011c: 189-205). 

Uno podría ver en el autoritarismo de la razón de la filosofía práctica 
tardía de Fichte –el cual parece corresponder a un desplazamiento 
análogo al que se da del yo al absoluto en la Doctrina de la Ciencia– 
un alejamiento radical de sus primeros ideales políticos filosóficos. De 
hecho, la filosofía de Fichte no pocas veces ha obtenido reconocimiento y 
ha ejercido influencia entre los defensores de una política y una religión 
autoritarias en ambos extremos del espectro ideológico. Ahora bien, en 
vez de interpretar el desarrollo extremo del quehacer político-filosófico 
de Fichte como una inconsistencia y una inconsecuencia respecto a sus 
primeros comienzos, resulta conveniente concebir la postura tardía del 
pensamiento de Fichte, así como su concepción de la libertad y de la 
razón, como indicios de un potencial que ya se encontraba presente en 
su obra temprana y como manifestación de una predisposición que ya 
desde un principio era latente. 

Dejando de lado a ciertos precursores como Montesquieu, Locke y 
Wilhelm von Humboldt, el liberalismo político, tanto en su teoría como 
en su práctica, es en lo esencial una invención –en el doble sentido de 
la palabra: un descubrimiento y una creación– del siglo XIX. Ahí donde 



270 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

en Fichte y en Kant se hallan predisposiciones del liberalismo político e 
influencias en formación respecto al desarrollo de éste, ahí hay también 
una concepción proto-liberal de la libertad que está limitada y rodeada 
por otros conceptos de la misma. En realidad, el pensamiento político en 
la filosofía clásica alemana no puede ser adecuadamente aprehendido 
mediante la oposición abstracta entre una concepción liberal y no liberal 
de la libertad –es decir, una concepción negativa y positiva de la libertad 
al modo de Isaiah Berlin. Tanto en Kant como en Fichte la libertad es 
una libertad de y una libertad para, y esto no se da mediante una unión 
externa que pudiera separarse de modo fácil y sencillo, sino que se da en 
una unidad interna que no suspende la libertad en una mera negación ni 
tampoco la confunde en una afirmación sin alternativas.

En este trasfondo se encuentra el mérito de la filosofía política 
clásica alemana, en lo general, y de la sostenida por Kant y Fichte, 
en lo particular –no en sus tendencias, en todo caso, incipientes, de 
liberalismo y democracia. Su mérito yace en la disociación secular de lo 
jurídico-político de lo ético-moral, es decir, en su intuición respecto a la 
validez propia del derecho independientemente de suposiciones éticas 
o presuposiciones morales, mismas que todavía marcaron el desarrollo 
del derecho natural y racional de la modernidad temprana (cfr. Zöller, 
2015e). A esta aportación duradera a la modernidad político-filosófica 
realizada por Kant y Fichte no le hace ningún menoscabo el hecho de que 
en ambos filósofos  –cada uno en su peculiar forma– la ética y la religión 
no sólo sean objeto de preferencia personal y opción individual, sino 
que sean resultado de un uso de la libertad racionalmente mandado. Por 
supuesto, con ello no queda todavía establecido si las formas de ética y 
religión basadas en la razón y la libertad que aparecen en Kant, Fichte y 
otros representantes del idealismo clásico alemán no quedan reflejadas, 
de modo involuntario e inadvertido, prejuicios y presuposiciones que 
en retrospectiva pudieran volverse claros y que necesitarían de ser 
depurados o rectificados. Sin embargo, de manera contraria, puede 
decirse que ocuparse con las obras del idealismo alemán –que, si 
bien están históricamente marcadas, cuentan con una gran ambición 
sistemática– pone a la mano los recursos que, en discusión con Kant 
y Fichte, permiten retratar la propia época con sus presupuestos y 
presuposiciones aparentemente naturales e incluso quizás rectificar los 
mismos.

En una comparación general entre Kant y Fichte, cuyo eje es una 
filosofía de la libertad en el idealismo alemán, salen a colación, en una 



271Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

retrospectiva históricamente informada y orientada de modo objetivo, 
divergencias doctrinales metódicas que resultan propicias para una 
valoración diferenciada de los méritos de ambos. Bien es cierto que 
Fichte pronto superó a Kant en intensidad intelectual y ambición 
sistemática. También separan al páthos y al dramatismo de Fichte la 
sobria defensa que hace Kant de la razón y la libertad. Si bien el acceso a 
problemas políticos es en Fichte más directo y urgente que en el caso del 
cuidadoso Kant, a las propuestas especulativas y aplicadas del primero 
les falta a menudo el equilibrio, la mesura y la minuciosidad. En pocas 
palabras: les hace falta la madurez que siempre caracterizó y distinguió 
el quehacer filosófico de Kant.

En lo que atañe a la valoración de la libertad conforme a su estatuto 
metódico y a la capacidad efectual de ésta, la impaciencia interna del 
pensamiento de Fichte tuvo consecuencias fatales. Fichte siempre va 
demasiado lejos en la exploración de las condiciones, posibilidades y 
límites de la teoría y la praxis propias de la razón y la libertad. La unidad 
originaria de la subjetividad permanece elusiva (Tathandlung/autogénesis, 
intellektuelle Anschauung/intuición intelectual), la valoración idealista de 
aquello dado por lo sensible (Nicht-Ich/no-yo, Anstoß/obstáculo) como 
nulo o eliminable es unilateral y exaltada, la moralización de todas 
las esferas de la vida es obstinada y constreñida, la nacionalización de 
la economía y la política parece ser defensiva y reactiva en vez de ser 
prudente y orientada al futuro. Con toda la profundidad y energía de 
su empeño intelectual, el alcance del pensamiento fichteano resulta 
aterradoramente estrecho y sumamente pequeño y sin perspectivas. 

Frente al mismo el fenotipo del pensamiento kantiano se muestra 
como curioso y abierto a influencias y a estímulos que siempre son 
considerados de modo independiente e incorporados de forma selectiva. 
Kant aprende a lo largo de toda su vida, tanto de otros como de su propia 
actividad de pensamiento. Desde el comienzo hasta el fin, Fichte enseña 
y predica. Kant busca la exactitud y Fichte tener la razón. Fichte quiere 
y Kant puede. De Fichte provienen los impulsos, mientras que de Kant 
provienen las innovaciones. Fichte provoca mientras que Kant estimula. 
En Fichte encontramos la revuelta que exige el pensamiento; en Kant 
encontramos la revolución en el modo de pensar que no se olvida de 
sí misma. La historia de la filosofía y el estudio de la misma ofrecen un 
lugar para ambos. Entre los jóvenes y los mayores, vale la pena estudiar 
a estos filósofos de modo cuidadoso y examinarlos continuamente. A 
ambos hay que investigarlos, conocerlos y enseñarlos. Sin embargo, 



272 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

tomando en cuenta las condiciones finitas del estudio y de la vida, habría 
que decir lo siguiente: el sine qua non del estudio filosófico es Kant, sobre 
todo, su conjunción ejemplar de sistema y libertad.

Bibliografía 
Fichte J. G. (1992-2012). Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der 

Wissenschaften. R. Lauth, et al. (eds.) Stuttgart-Bad Cannstatt: 
Friedrich Frommann Verlag.

Jaeschke, W. y Arndt, A. (2012). Die Klassische Deutsche Philosophie nach 
Kant. Systeme der reinen Vernunft und ihre Kritik 1785-1845. München: 
C. H. Beck.

James D. y Zöller G. (eds.) (2016). The Cambridge Companion to Fichte. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Kant I. (1900ss.). Gesammelte Schriften Akademieausgabe, Königlich 
Preußische Akademie der Wissenschaften, Berlin: Walter de Gruyter.

Mensch, J. (2013). Kant’s Organicism. Epigenesis and the Development of 
Critical Philosophy. Chicago: University of Chicago Press.

Paton, H. J. (1936). Kant’s Metaphysic of Experience. A Commentary on the 
First Half of the „Kritik der reinen Vernunft“. 2 Bde. London: Allen & 
Unwin. 

Zöller, G. (en prensa) Von der Nationalökonomie zum ökonomischen 
Nationalismus. Fichtes Politikkonzeption im „Geschloßnen 
Handelsstaat“. En J. G. Fichtes „Der geschloßne Handelsstaat“. Eine 
kooperative Kommentierung. T. S. Hoffmann (ed.) Berlin. 

	  (2016-2017). Non plus ultra. Der kritische Kant und der frühe Fichte 
über Anschauung und Begriff. En Die Rolle von Anschauung und 
Begriff bei Johann Gottlieb Fichte. Rivera de Rosales und Waibel (eds.) 
Hamburg: De Gruyter. 

	  (2015a). Apperzeption. En Kant-Lexikon. 3 Bde. M. Willaschek, J. 
Stolzenberg, G. Mohr y S. Bacin (eds.) (1:147-153). Berlin y Boston: 
De Gruyter.

	  (2015b). Leer a Fichte. Barcelona: Herder.
	  (2015c). Liberté, Égalité, Fraternité – „EU“, „TU“, „NÓS“. O filosofar 

político de Fichte. Revista de Filosofia Aurora/Journal of Philosophy 
Aurora, 27, 651-673.

	  (2015d). Metaphor or Method. Jennifer Mensch’s Organicist Kant 
Interpretation in Context. Con-Textos Kantianos. International Journal 
of Philosophy, 1, 217-234.



273Filosofía sistemática de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

	  (2015e). Res Publica. Plato’ “Republic“ in Classical German Philosophy. 
Hong Kong: Chinese University Press.

	  (2015f). Selbstbewusstsein. En Kant-Lexikon. 3 Bde. M. Willaschek, J. 
Stolzenberg, G. Mohr y S. Bacin (eds.) (3: 2098-2104). Berlin y Boston: 
De Gruyter.

	  (2015g). “The supersensible... in us, above us and after us.“ The 
Critical Conception of the Highest Good in Kant’s Practico-Dogmatic 
Metaphysics. En The Highest Good in Kant’s Philosophy. T. Höwing, F. 
Marwede y M. Willaschek (eds.) Berlin y Boston: De Gruyter.

	  (2015h). Die Bestimmung des Menschen. Ein Diskurs in der deutschen 
Spätaufklärung. En Orientierung am Menschen. Anthropologische 
Konzeptionen und normative Perspektiven. O. Müller y G. Maio (eds.) 
Göttingen: Wallstein.

	  (2014a). A Philosophy of Freedom. Fichte’s Philosophical 
Achievement. En The Palgrave Handbook of German Idealism. M. 
Altman (ed.) (286-299). New York: Palgrave Macmillan.

	  (2014b). Wissenschaft und Weisheit. Kant über die Formen der 
Metaphysik. Con-Textos Kantianos. International Journal of Philosophy, 
1, 66-79.

	  (2014c). Libertas civilis. Zur politischen Prägung von Freiheit 
und Autonomie bei Kant. En Philosophie nach Kant. Neue Wege zum 
Verständnis von Kants Transzendental- und Moralphilosophie. M. Egger 
(ed.) (329-338). Berlin y Boston: De Gruyter. 

	  (2013a). Fichte lesen. Stuttgart-Bad Cannstatt: Legenda 4.
	  (2013b). Hoffen-Dürfen. Kants kritische Begründung des 

moralischen Glaubens. En Glaube und Vernunft in der Philosophie der 
Neuzeit/Foi et raison dans la philosophie moderne. D. Heidemann y R. 
Weicker (eds.) (245-257). Hildesheim/New York: Olms.

	  (2013c). Not Seeing and Seeing Nothing. Kant On the Twin 
Conditions of Objective Reference. Kant e-Prints. Campinas, 2, 8/2, 
1-21. 

	  (2012). Reflexion und Regulation. Kant über Begriffe und Prinzipien 
der Vernunft in der „Kritik der Urteilskraft“. En Worauf die 
Philosophie hinaussieht. Kants regulative Ideen im Kontext von Teleologie 
und praktischer Philosophie. B. Dörflinger y G. Kruck (eds.) (31-48). 
Hildesheim/New York: Olms.

	  (2011a). Das „erste System der Freiheit“. Fichtes neue Darstellung 
der Wissenschaftslehre (1795-1899). En System und Kritik um 1800. C. 
Danz y J. Stolzenberg (eds.) (13-28). Hamburg: Felix Meiner. 



274 Günter Zöller

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

	  (2011b). Der negative und der positive Nutzen der Ideen. Kant über 
die Grenzbestimmung der reinen Vernunft. En Über den Nutzen von 
Illusionen. Die regulativen Ideen in Kants theoretischer Philosophie. B. 
Dörflinger y G. Kruck (Hg.) (13-27). Hildesheim/New York: Olms.

	  (2011c). Der Staat und das Reich. Fichtes politische 
Geschichtsphilosophie. En Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte über 
Freiheit, Recht und Gesetz. G. Zöller (ed.) (189-205). Baden-Baden: 
Nomos. 

	  (2010). Of Empty Thoughts and Blind Intuitions. Kant’s Answer to 
McDowell/Sobre pensamentos vazios e intuições cegas. A resposta 
de Kant a McDowell. En Trans/Form/Ação. Revista de Filosofía da 
Universidade Estadual Paulista, 33, 65-96. 

	  (2008a). In der Begrenzung zeigt sich der Meister: Der metaphysische 
Minimalismus der Kritik der reinen Vernunft. En Metaphysik und 
Kritik. Interpretationen zur „Transzendentalen Dialektik“ der Kritik der 
reinen Vernunft. J. Chotaš, J. Karásek y J. Stolzenberg (eds.) (19-33). 
Würzburg: Königshausen u. Neumann.

	  (2008b). Politische Hermeneutik. Die philosophische Auslegung der 
Geschichte in Fichtes „Reden an die deutsche Nation“. Internationales 
Jahrbuch für Hermeneutik, 7, 219-243.

	  (2004). Fichte, Johann Gottlieb. En Grundriss der Geschichte der 
Philosophie. Die Philosophie des 19. Jahrhunderts, Bd. 1/1. G. Hartung 
(ed.) Basel: Schwabe Verlag.

	  (2003). Die Möglichkeiten und Grenzen der Vernunft. Kant und 
der deutsche Idealismus. En Die Fragen der Philosophie. Vorlesungen 
zur Einführung in die Disziplinen und Epochen der Philosophie. W. 
Vossenkuhl y E. Fischer (eds.) (295-312). München: C. H. Beck. 

	  (2000). German Realism. The Self-Limitation of Idealist Thinking in 
Fichte, Schelling and Schopenhauer. En The Cambridge Companion to 
German Idealism. K. Ameriks (ed.) (200-218). Cambridge: Cambridge 
University Press. 

	  (1998). Fichte’s Transcendental Philosophy. The Original Duplicity of 
Intelligence and Will. Cambridge: Cambridge University Press.


