SysTEMATIC PHILOSOPHY OF FREEDOM

KaNT AND FicHTE IN CriTiICAL COMPARISON®

Gunter Zoller

zoeller@lmu.de
Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

(non) plus ultra

Abstract

This article compares Kant and Fichte from the double stand-
point of identity and difference with regard to two thinkers who
were at first united by a master-student relation but who later on
drifted apart from each other due to mutual defamation. At the
center of the present discussion stands the relationship between
spirit of freedom and system’s form which binds Kant and
Fichte beyond methodological divergences and doctrinal differ-
ences. The critical comparison between Kant and Fichte will be
developed in four steps: it will start with the general positioning
of Kant within German Idealism, and then move on to Kant’s
double critical enterprise of grounding an aprioristic doctrine
of principles (‘metaphysics’) of nature and freedom; it will later
on address the conception championed by Fichte of having pre-
sented the “first system of freedom”, and from there it will focus
on the manifestations of freedom within Fichte’s philosophical
system, with Kant’s position as contrast.

Key Words: Kant, Fichte, System, German Idealism,
Theoretical Philosophy, Practical Philosophy

*Translation: Eduardo Charpenel.
Received: 25 - 01- 2017. Accepted: 09 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.896

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 251-274.



252 GUNTER ZOLLER

F1LOSOFIA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD

KANT Y FICHTE EN COMPARACION CRITICA*

Giinter Zoller
zoeller@lmu.de
Ludwig-Maximilians-Universitdat Miinchen

(non) plus ultra
Resumen

El presente articulo compara a Kant y a Fichte en la
perspectiva doble de identidad y diferencia referida a dos
pensadores a quienes une una primera relaciéon de maestro y
alumno y a quienes separa una posterior difamacién mutua.
En el centro de la presentacion se encuentra la relacion entre
espiritu de libertad y forma del sistema que une a Kant y a Fichte
mas alla de divergencias metddicas y de diferencias doctrinales.
La comparacién critica entre Kant y Fichte se desarrollara en
cuatro etapas: partira de la ubicacion general de Kant dentro del
idealismo aleman y se extendera a la empresa doble de Kant,
expresada de forma critica, de una doctrina de los principios
(“metafisica”) aprioristica de naturaleza y libertad, para después
ir a la concepcion enfaticamente reclamada por Fichte de un
“primer sistema de la libertad” (1992-2012, II1/2, 298, 300),' y de
ahi a las manifestaciones de la libertad en el sistema filosofico
de Fichte, teniendo como punto de vista rector el contraste con
Kant.?

*Traduccion: Eduardo Charpenel.

Recibido: 25 - 02 - 2017. Aceptado: 09 - 04 - 2017.

DOI http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.896

! Enla forma de citacién de la Gesamtausgabe de Fichte se sefialard el tomo
y el volumen con nimeros romanos y arabigos respectivamente, y después el
numero de pagina en cuestion.

2 El presente articulo es parte de un proyecto de cardcter mas amplio, cuyo
tema es la dilucidacion del aporte filoséfico de Kant y de Fichte; de ahi que se
haga continua referencia a publicaciones particulares de mi autoria.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 253

Palabras clave: Kant, Fichte, Sistema, Idealismo aleman,
filosofia teorica, filosofia practica.

1. Kant y el idealismo aleman

Si bien el titulo de “Filosofia clasica alemana” caracteriza en su
totalidad al pensamiento filos6fico en tierras alemanas a partir de finales
del siglo XVIII hasta mediados del XIX y lo demarca candnicamente —
bajo la implicita exclusion de la filosofia en al menos otros territorios
de lengua alemana como Suiza y Austria—, la expresion geografica
y cronoldgicamente emparentada de “idealismo aleman” tiene una
demarcacién menos extensa y se limita paradigmaticamente a tres
fildsofos y a su obra, a saber, a Fichte, a Schelling y a Hegel —en tiempos
recientes, sin embargo, se ha complementado esto con iniciadores como
Reinhold y Maimon, con manifestaciones alternativas como Holderlin y
Hardenberg-Novalis y con voces disidentes como Jacobiy Schopenhauer.
También el adjetivo “aleman” especifica no solo la pertenencia a un pais
por parte de sus defensores, sino que también caracteriza al idealismo
propuesto por ellos frente al idealismo antiguo que parte de Platén y al
idealismo moderno de George Berkeley.

La notoria exclusién de Kant, con quien la filosofia alemana
empieza en realidad y con quien ya se alcanza la primera cumbre de
su amplia cordillera, marca desde el cefiido territorio del idealismo
aleman la ruptura a menudo sefialada entre el descubridor y el
desarrollador de este nuevo territorio filoséfico y sus autoproclamados
ocupantes y colonizadores, en cuyas empresas iniciales -mismas que
él todavia lleg6 a conocer— Kant mismo no vio que sus propios logros
e intenciones fuesen adecuadamente considerados. Asi pues, junto a
la visién interna y a la autointerpretacion del idealismo aleman como
desarrollo postkantiano, se encuentra la perspectiva externa dirigida
a Fichte, Schelling y Hegel como sucesores sumamente unilaterales y
verdaderamente irresponsables del legado de Kant —sucesores a los
que por cierto, otros movimientos y corrientes filoséficos posteriores
de corte esencialmente anti-idealista se opusieron o se habrian de
oponer, entre ellos, el neokantismo de finales del XIX y principios del
XX, la fenomenologia clasica a partir de Brentano, y también la filosofia
analitica clasica a partir de Frege. En los planes de estudio y en las
curricula de las universidades anglosajonas es hasta el dia de hoy comtin

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



254 GUNTER ZOLLER

inscribir a Kant en el contexto general europeo de la filosofia moderna
(modern philosophy) cuyo desarrollo de dos siglos él culmina y corona,
mientras que a la filosofia del idealismo aleman se le inscribe dentro
de la filosofia del siglo XIX, incluyendo a Schopenhauer y a Nietzsche
y con ello también a una especifica tradicion continental europea de la
filosofia (continental philosophy).

Si en lo sucesivo se busca poner en relacion a Kant y al idealismo
aleman, en general, asi como a Kant y Fichte, en lo particular, y remitir
uno al otro, con ello no se busca una revisién o una correccién de la
diferenciaciéon bien fundamentada en la historia de la filosofia entre
Kant y sus sucesores idealistas; mas bien, con esta retrospectiva dirigida
a afinidades fundamentales entre dos posiciones y argumentaciones
sumamente diferentes se busca poner en primer plano un estado general
de cosas relativo a las problematicas y sus correspondientes soluciones
que vincula a Kant con sus sucesores idealistas. A la relacién entre Kant
y los principales representantes del idealismo aleman no se le trae aqui
a consideracion como un movimiento de desarrollo o de decadencia que
iria desde Kant hasta sus autoproclamados sucesores,® sino como un
panorama de logros filosoficos que son tanto afines como alternativos,
y cuya comparacion sistematica reemplaza una sucesion teleoldgica
mediante un didlogo entre estos interlocutores.

La intencion fundamental de la filosofia clasica alemana desde Kant
pasando por Fichte y Schelling hasta Hegel se puede comprender a partir
de una simplificacién en materia de perspectiva y una aproximacion
horizontal como una teoria critica de la razén en forma de una empresa
doble de auto-fundamentacién y auto-delimitacién de la misma.* La
razon se muestra con ello no sélo como una mera facultad légica de
enjuiciar a partir de reglas, sino también como una capacidad para el
descubrimiento tedrico y practico del yo y del mundo. Las propiedades
constitutivas de unarazdén de esta indole y de la esencia que ella despliega
son la autoactividad y la autosuficiencia, o bien, la espontaneidad y la
libertad. Titulos alternativos para una razon de esta indole son “el yo”
(Das Ich), “el saber” (Das Wissen), “la vida” (Das Leben), “el espiritu” (Der
Geist) y “el absoluto” (Das Absolute) —todos estos términos son escogidos

® Para una perspectiva teleoldgica de la historia del idealismo aleman

véase Kroner, 2006. Para una perspectiva distinta véase Jaeschke und Arndt,
2012.
* Ver a este respecto Zoller, 2000: 200-218, y 2003: 295-312.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 255

para designar el movimiento y la dinamica propios de la actividad de
la razon.

Sin embargo, en la concepcion de la razon de la filosofia clasica
alemana entran junto a la infinitud y la incondicionalidad de la
misma también su finitud y su condicionalidad -y esto no ocurre
como una limitaciéon accidental y externa a la razén, sino como
condiciones realizadas o por realizar de una autolimitacién cuyo fin
es la determinacion del yo y del mundo. Los nombres bajo los cuales
opera la limitacion como autolimitacién en el discurso de la filosofia
clasica alemana son “sensibilidad” (Sinnlichkeit), “obstaculo” (Anstof),
“no-yo” (Nicht-Ich), “naturaleza” (Natur) y “positividad” (Positivitit).
Considerada en su conjunto, la razén finita-infinita —misma que es
finita en su infinitud e infinita en su finitud—- también est4 caracterizada
mediante una finitud y una infinitud autoproducidas. La diferenciacién
de si y del mundo proyectada en la razon finita-infinita comprende
principalmente la distincion entre razén tedrica y razon practica, y con
ello también la razén del conocer y del querer asi como los mundos
correlacionados de teoria y praxis, del orden natural y del orden de la
libertad.

Los principales representantes de la filosofia clasica alemana
comparten también la conviccion metddica fundamental de que la forma
ideal de la teoria de la razén que se autodetermina y que se autodelimita
debe ser el sistema. Con base en concepciones de aquella época sobre
la construccion y el funcionamiento de los seres vivos en la biologia
emergente (Naturgeschichte/historia natural),® ellos comprendieron la vida
de la razén como un proceso de desarrollo y de crecimiento —a partir de
un fundamento, de una ley o de un complejo de leyes (Prinzip/principio)—
que se llevaria a cabo de forma diferenciada e interactiva dentro de

> El autor introduce al final de varios de sus planteamientos algunos

términos en aleman alusivos a categorias o conceptos de caracter mas abarcante
bajo los cuales varias ideas por él discutidas del idealismo aleman podrian
comprenderse o con las cuales se podria establecer una relacién. Por ello, en
esos casos, se vierte en el cuerpo del texto primeramente el término aleman en
cuestion y después la traduccién castellana del mismo. Sélo cuando el término
aleman introducido por el autor no sea sélo una referencia a un término préximo
o afin, sino mas bien un término que se corresponde directamente con lo dicho
en el cuerpo de su argumentacion, se dejara el mismo sin traduccion adicional.
(N. del T).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



256 GUNTER ZOLLER

una unidad.® Como teoria sistematica de la razon, el pensamiento de
la filosofia clasica alemana aspira a la filosofia como ciencia. O mejor
dicho: aspira a ser metaciencia o ciencia fundamental. Sin embargo, en
la filosofia clasica alemana, la filosofia, en tanto que ciencia de la razén
(Wissenschaftslehre/Doctrina de la Ciencia), no es un fin en si misma, sino
un camino y un medio para una vida filoséficamente esclarecida y
elevada.

2. La determinacion de los limites de la razon pura

En Kant se encuentra la empresa de una determinacién de los
limites de la razoén pura en el centro de su filosofia critica, la cual
tiene como objetivo determinar el tipo y el alcance de la capacidad
del conocer y del querer racionales en un plano fundamental. El foco
particular de atencion de Kant se dirige a la posibilidad general y a
la realidad concreta de la libertad del obrar en un orden natural del
mundo regulado por leyes causales. De esta manera, la filosofia critica
de Kant, con su énfasis objetivo en la fundamentacién de la posibilidad
del conocimiento concreto de la naturaleza (Erfahrung/experiencia),
contribuye a la posibilitacién inicial de la libertad, cuya realizaciéon
fundamental representa el objeto de la filosofia practica critica.

El instrumento estratégico de la critica de la razén de Kant es la
“distincion critica” (KrV B XXVIII) de los objetos segiin dos puntos de
vista: por un lado, segtin como se nos presenten (erscheinen/se manifiesten)
a nosotros y por otro lado, segiin como sean éstos independientemente
de que se nos presenten (an sich/en si). De acuerdo con Kant, el uso
tedrico de la razon, dirigido a la determinacion cognitiva de los objetos,
tiene como objetivo de cara a su plena capacidad funcional (Erkennen/
conocer) proporcionarnos objetos indeterminados o sobredeterminados a
través de una directa presentacion de los mismos (sinnliche Anschauung/
intuicion sensible) Por ende, los limites de la sensibilidad son también los
limites de la razén del conocimiento objetivo (Verstand/entendimiento).
Sin embargo, el lazo material del entendimiento con la sensibilidad
comprende para Kant no sélo el que se nos proporcionen datos
sensibles conceptualmente indeterminados (Empfindungen/sensaciones),
sino que comprende también la prefiguracion y prestructuracion a
través de las formas de la intuicién sensible que anteceden toda accién

® A este respecto ver Mensch, 2015: 217-234.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 257

del entendimiento, que tienen un cardcter intuitivo (reine Anschauung/
intuicién pura), y que de esta forma marcan preliminarmente al objeto
que, a la postre, es determinado por el propio entendimiento. Kant
conoce dos formas de intuicion pura —el espacio y el tiempo-, cuyas
propiedades inciden en los objetos sensibles (Erscheinungen/apariencias).
Con ello, también todo objeto posible de los sentidos, conforme al
arreglo de la estructura formal del espacio y del tiempo, esta también
predeterminado, de forma independiente a toda intuicién dada o con
contenido concreto (cfr. Zoller, 2010: 65-96 y 2013c: 1-21).

Junto a la predeterminacion intuitiva de los objetos de los sentidos
segun el espacio y el tiempo aparece en Kant también una determinacion
conceptual de los mismos a través de las formas del pensamiento,
mediante las cuales los fenémenos se convierten en objetos. Con ello se
logra el transito sistematico de los datos sensibles a los objetos sensibles;
la subjetividad de la intuiciéon se ve complementada por la objetividad
de los conceptos. A los conceptos fundamentales del pensamiento
objetivo (reine Verstandsbegriffe/conceptos puros del entendimiento) Kant
los llama, apoyandose en la terminologia aristotélica, “categorias” (KrV
A 79/B 105). Como formas puras del pensamiento, las categorias tienen
en Kant su origen en el entendimiento y son, por ende, independientes
tanto de la experiencia como de cualquier intuicién pura formal. Kant
desarrolla las doce categorias distinguidas por €l en una tabla, la cual
se divide en cuatro grupos de tres segin la cantidad, la cualidad,
la relacion y la modalidad, dentro de los que se encuentran las
funciones fundamentales del entendimiento, mismas que, en términos
sistematicos, se corresponden a una estructura idéntica de las formas del
juicio.” En tanto que predicados fundamentales de los objetos posibles,
las categorias se convierten para Kant en funciones del juicio vertidas en
lo concreto.

De este modo, Kant contrasta el origen libre de las categorias respecto
a la experiencia y los sentidos en el entendimiento puro con su uso,
referido necesariamente a la experiencia y necesitado continuamente de
las intuiciones, en aras del conocimiento objetivo. A fin de que a partir
de las meras formas del pensar (Gedankenformen/formas del pensamiento)
(KrV B 150) —que son originarias a las categorias— puedan surgir formas
del conocimiento de los objetos, se necesita, de modo fundamental,

7 Ver también KrV B 109-113.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



258 GUNTER ZOLLER

de un material dado sensiblemente (Mannigfaltiges in Raum und Zeit/
multiplicidad en el espacio y el tiempo), en el cual las categorias puedan
ejercer su funcion objetiva de determinacion. Si bien la referencia de
las categorias a la sensibilidad no adopta la forma empirica de una
verificacion factica a través de los datos de los sentidos, el entendimiento
no obstante requiere —de forma independiente a toda experiencia (a
priori) y a modo de hacer posible ésta— como guia de caracter ajeno y
preconceptual para su propio ejercicio conceptual de determinacién
(Synthesis/sintesis), una diversidad de la intuicion dada de forma pura,
cuyos momentos formales espaciotemporales constitutivos se dirigen a
la determinacion cognitiva del objeto. Es asi que para Kant el origen
puro y no empirico de las categorias se relaciona y se combina con un
unico empleo empirico posible.

La relacion entre el origen no empirico de las categorias y su uso
meramente empirico es entendida por Kant como una interconexién
entre realizacién y restriccion. El transito del mero pensar de objetos
al conocimiento valido objetivo de los mismos realiza el potencial
cognitivo de las categorias a costa de su delimitacion extensional a la
experiencia, o mejor dicho, a la experiencia posible y, particularmente, a
la posibilitacién de la experiencia. Si bien con esto se conserva el caracter
no empirico y aprioristico del conocimiento categorial, esto ocurre, sin
embargo, haciendo que el saber aprioristico solo sea valido para los
objetos a posteriori —una conjuncion de lo empirico y lo metaempirico
que Kant convierte en el definiens de su concepto de método de lo
trascendental y que H. J. Paton puso de relieve en el titulo de su
comentario llamado “Kant’s metaphysic of experience” (cfr. Paton, 1936).

Sin embargo, la restriccion del uso cognitivo de las categorias y con
ello de todo el conocimiento tedrico dirigido a objetos de la experiencia
posible (Phaenomena/fenémenos), favorece al propdsito ulterior de Kant
de reivindicar a la razon —la cual en primera instancia esta reducida a la
tarea de hacer posible la experiencia— con un genuino uso suprasensible
y transempirico. Ciertamente este uso alternativo de la razén no puede
ser de indole tedrica ni de determinacion de objetos. Mas bien, se trata
de un uso practico que determina a la voluntad, mediante el cual la
razon funge como norma de la accién que orienta y que motiva el obrar.
Lo que supone este obrar determinado por la razén —es decir, no por
la naturaleza —es la libertad, la cual se entiende, de modo negativo,
como libertad respecto a la causalidad natural bajo el influjo de las
inclinaciones y, de modo positivo, como una causalidad de la razon en

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 259

forma de una autolegislacion racional (Autonomie/autonomia) (cfr. Zoller,
2014c: 329-338).

En la perspectiva ampliada dirigida al uso practico de la razén
se muestra la limitaciéon fundamental del empleo del entendimiento
de cara a la constitucién de la experiencia en forma de la legislacion
natural suprema no como una pérdida de conocimientos suprasensibles
junto con sus respectivos objetos (Dinge an sich/cosas en si), sino como
la obtencién de un espacio libre que, desde un punto de vista teorico,
permanece vacante, pero que, desde un punto de vista practico, puede
y debe ser ocupado. Lo que hace posible esta ocupacion practica es, no
obstante, que este espacio libre anteriormente fue dispuesto o abierto
mediante una autolimitacion de la razon tedrica de modo indirecto,
o mejor dicho, de modo delimitante (cfr. Zoller, 2008a: 19-33). Para
ello, es necesario completar la limitacion del entendimiento empleado
tedricamente por la sensibilidad de cara a la limitacion de la sensibilidad
por la razon. Sélo asi puede evitarse el malentendido empirista segun el
cual el mundo objetual del entendimiento tedrico (Sinnenwelt/mundo de
los sentidos) —limitado a los objetos dados por la sensibilidad— agota todo
el mundo y la realidad se restringe a aquello que puede ser real para los
sentidos.

Para Kant se corresponde la limitacion de la razéon empleada
teéricamente a través de los sentidos mediante la intuiciéon a la
delimitacion de los sentidos a través de la razoén y sus conceptos
suprasensibles de objetos, los cuales escapan a una verificacion de los
sentidos, pero no son falsificables a través de los mismos.® Siguiendo a
Platon, Kant llama a los conceptos de razén —los cuales, por definicion,
trascienden toda experiencia posible- “ideas”. Si bien las ideas
permanecen en el horizonte de la razén tedrica y de su uso cognitivo
posible (transzendentale Ideen/ideas trascendentales) como vacias, ficticias
y simuladoras, éstas y su mundo correspondiente de objetos (Noumena/
notimenos) quedan abiertos a la determinacién alternativa de los recursos
extratedricos y practicos de la razén (cfr. Zoller, 2011b: 13-27).

Ya en el horizonte de la filosofia teérica y de su fundamentacién
en la Critica de la razén pura (1781, 1787) y en el escrito complementario
de Prolegémenos a una metafisica futura (1783), queda trazada la
complementariedad de una filosofia de la razén no empirica y

8 Para la diferencia entre limite (Grenze) y linde (Schranke) ver Akademie

Ausgabe (AA) 4:352ss.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



260 GUNTER ZOLLER

tedricamente delimitada (theoretische ~Metaphysik/metafisica tedrica)
con una filosofia de la razén pura practicamente ampliada (praktische
Metaphysik/metafisica prictica). Al punto de contacto entre lo teéricamente
imposible y lo epistémicamente prohibido, por un lado, y lo posible
en sentido practico y lo permitido en sentido critico, por el otro, Kant
lo designa con la nocién de limite —es decir, el “concepto limite”
(Grenzbegriff) de objetos que estarian anclados mas alla de la experiencia
si es que hubiera un motivo suficiente para suponerlos (cfr. KrV A 255, B
310ss.). Sobre todo, los objetos clasicos de la tradicion metafisica —Dios,
alma y mundo, en la presentacion realizada por la asi llamada escuela
de Leibniz y Wolff- se encuentran en el Kant critico en el “limite” entre
el mundo de los sentidos, respecto al cual se extienden, y el mundo del
entendimiento, al cual se encuentran dirigidos, sin poder no obstante,
llegar al mismo mediante medios puramente tedricos (cfr. AA 4: 356.)

Kant logra abrir de forma real un mundo inteligible que va mas
alla de la experiencia y restablecer criticamente una metafisica de
lo suprasensible apelando al concepto racional de la libertad y a la
validacion del mismo a través de la nocion de deber ético, contando
como fundamento la conciencia que se tiene del mismo. De este modo,
la filosofia colocada en la sede del uso practico de la razén es coextensiva
en Kant con la filosofia moral. De esta metafisica fundamentada de
modo practico versa la Metafisica de las costumbres (1797), la cual esta
compuesta por una doctrina del derecho y una ética (Tugendlehre/
doctrina de la virtud).

No obstante, la arquitectdnica sistematica de Kant conoce junto a
la metafisica (tedrica) de la naturaleza y la metafisica (practica) de las
costumbres otra forma mixta tedrico-practica de metafisica la cual
Kant denomina en ocasiones como “practico-dogmatica” para hacer
manifiesto que se trata de una metafisica que aborda objetos de la
metafisica tedrica (sobre todo Dios y el alma) (cfr. AA 20: 293ss.), los
cuales, sin embargo, no pueden ser conocidos de forma plenamente
valida por medios puramente tedricos, sino que necesitan de una
validacion practico-moral que parta de la liberad y de la ley moral.
Desde un punto de vista epistémico, esta metafisica tedrico-practica
no es ninguna ciencia al modo de la matematica o de la ciencia natural
puras ni tampoco una metaciencia (Wissenschaftslehre/Doctrina de la
Ciencia) a modo de la filosofia trascendental critica, sino una doctrina
de la vida (Weisheitslehre/doctrina de la sabiduria) que esta fundamentada

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 261

racionalmente y que tiene una motivacion moral, y es a través de esta
doctrina que la filosofia se vuelve practica de modo inmediato.’

La actitud epistémica adecuada respecto a los objetos que, desde
el punto de vista practico, son ciertamente suprasensibles —sobre todo
el alma en relaciéon con su inmortalidad y Dios en relaciéon con su
existencia—, no es para Kant el saber, sino el creer o, mejor dicho, el creer
como una fe, una fe en objetos de religion (Religionsdinge/materias de
religion) que, a diferencia del saber, no obliga de modo légico, sino que
sigue una racionalidad alternativa en la suposicion y en la aceptacion
de contenidos que de forma puramente tedrica no pueden exhibirse
(Vernunftglaube/fe racional).”® La fe afirmada por Kant no es por tanto,
ciega e irracional. Existen mas bien buenos motivos de indole racional
para adoptarla. Sin embargo, a pesar de toda su dignidad racional, estos
motivos no son suficientes, sino que requieren de forma complementaria
de la aprobacion individual con base en la propia resolucién y la propia
conviccion. En la medida en que la fe religiosa racional esté colocada
en el propdsito no arbitrario del individuo que reafirma la existencia
moral de dicha fe, en la misma medida también son los contenidos
fundamentales de una metafisica practico-dogmatica objetos de un
“libre tener por verdadero” (AA 5:472).

En perspectiva sistematica, la metafisica practico-dogmatica y la fe
racional practico-moral logran la integracion de los ambitos distinguidos
criticamente de naturaleza y libertad, del orden natural y del orden
moral, junto con las formas de empleo relacionadas con esta doble razén
tedrico-practica. La unidad de la razén y la unidad de sus dos mundos
no aparecen en Kant de forma arqueoldgica, es decir, recurriendo a un
furtivo fundamento de unidad que, si bien habria de presuponerse,
permaneceria en la filosofia critica como inaccesible. Mas bien, la
construccion de la unidad se logra en Kant en perspectiva teleoldgica: se
trata de un logro final de un entramado teleoldgico de dualidades que
se complementan entre si con miras a un sistema integral de la razén y a
una vida determinada de modo fundamental por el mismo.

Para delinear la unificacion sistematica de razon y vida, el Kant
critico se apoya continuamente en la doctrina tradicional del Bien
Supremo como ultimo estado de cosas de una vida racional plena. Kant

?  Para el empleo de este concepto en Kant ver AA 20: 261, 273 y 301. Ver

también Zoller, 2014b: 66-79.
10 Ver Zoller, 2013b: 245-257.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



262 GUNTER ZOLLER

presenta una nueva concepcion de aquella representacion proveniente
de la ética antigua de un fin ultimo del actuar humano —en el cual la
virtud (areté, virtus) y la felicidad (eudaimonia, beatitudo) deberian
coincidir— como unidad de moralidad realizada y de felicidad merecida
(cfr. Zoller, 2015). Lo que hace posible la compensacion distributiva de
merecimiento y éxito son tanto la existencia post mortem de la persona
moral como la de un agente que retribuya la moralidad bajo condiciones
trascendentes en forma de un Dios personal. En concordancia con el
caracter allende a lo cognitivo de la fe moral racional de la metafisica
practico-dogmatica, Kant concibe las implicaciones psicologico-
teoldgicas del Bien Supremo no como conocimientos racionales de la
realidad, sino como exigencias que se le hacen a la misma (Postulate der
rein praktischen Vernunft/ postulados de la razén prictica pura) (AA 5:132-
134). Asi pues, Kant desplaza, en términos generales, la objetivacion de
la unidad de la razén del ambito del saber al ambito de la fe. Es esta
reconfiguracién exigida de modo critico de los recursos de la razon —
con miras a las disposiciones epistémicas de conocimiento y fe- y no
la renuncia deliberada al saber a favor de la fe lo que Kant expresa de
forma sucinta en la siguiente férmula: “Debi, por tanto, suprimir el saber,
para obtener lugar para la fe” (KrV B XXX).

3. Sistema de la libertad

En el marco de su filosofia critica, Kant habia distinguido de forma
rigurosa el uso tedrico del uso practico de la razén: en primera instancia,
describio dichos usos de forma separada y so6lo hasta después los busco
conjuntar. El sistema que Kant fundd en las criticas y que posteriormente
siguid desarrollando consistia, por un lado, en un sistema de la naturaleza
y, por otro lado, en un sistema de la libertad (AA 6:218). Si bien Kant
consignod a una tercera critica —a saber, a la Critica del juicio (1790)- la
union de estos dos sistemas hasta ese momento separados, la unién de
la legislacion de la naturaleza y de la libertad —la cual se busco apelando
a la facultad de juzgar reflexionante y a las formas de la finalidad— no
condujo a una fusién formal, sino que posibilitd tinicamente un transito
regulado de una forma de pensar y de un dominio a los otros. El abismo

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 263

entre la naturaleza y la libertad no se elimino, sino que sélo se construyd
un puente sobre el mismo. "

Los contemporaneos inspirados filosoficamente por Kant
encontraron un obstaculo recurrente en la doble razon tedrico-practica y
en el dualismo derivado de ésta entre naturaleza y libertad. En sentido
material, los impetuosos jovenes percibieron lo insatisfactorio de una
filosofia que parece conocer la naturaleza s6lo como un mero blanco de
objetivacion tedrica y sometimiento practico y que concibe la libertad
solo como un ordenamiento racional. En sentido formal, la metacritica
de los postkantianos resultd ser sobre todo la ubicaciéon de la unidad
de la razoén en la tltima linea de escape de una conciliacién que parecia
estar desplazada a una distancia infinita, o quizas mas bien, al ambito de
lo potencial y lo virtual. Sin embargo, la critica a Kant no estuvo unida
en principio con un simple rechazo del pensamiento critico, sino con
una ambiciosa reconstruccion y continuacion del mismo en un gesto
de superacion y de radicalizacion de las intuiciones y perspectivas
kantianas. Por ello, los conceptos y los procedimientos fundamentales
de los proyectos postkantianos de solucién se encuentran en principio
inspirados y marcados por Kant.

El pionero decisivo de filosofia post-kantiana que quiere ir con Kant
mas alla de Kant es J. G. Fichte, quien ya incluso en la tltima década
del siglo XVIII —de forma casi contemporanea a los trabajos tardios del
propio Kant- busca radicalizar y reivindicar los logros de la filosofia
critica (cfr. Zoller, 2013a)."? El punto de partida biografico y sistematico
del kantismo de Fichte es la union de naturaleza y libertad a través del
idealismo trascendental, el cual limita la determinaciéon nomoldgica
de la naturaleza al mundo de los fendmenos y con ello posibilita y
fundamenta la causalidad a partir de libertad y de acuerdo con la razon.

Sin embargo, Fichte no conserva la compartimentacion kantiana que
busca “salvar” la libertad frente a la naturaleza mediante una division de
dominios y una duplicacién de mundos. En una maniobra provocadora,
Fichte reemplaza el dualismo kantiano de naturaleza y libertad con
un monismo para el cual la naturaleza no funge como una contraparte
independiente delalibertad, sino como un producto sumiso y un opuesto

""" Para los conceptos kantianos de abismo (Kluft) y puente (Briicke) ver AA

5:175, 195. Ver también Zoller, 2012: 31-48.
2 Traduccidn castellana 2015. Ver también James y Zdller, 2016 y Zoller,
2004.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



264 GUNTER ZOLLER

dependiente de ella. Este programa filoséfico estd motivado, segun las
propias palabras Fichte, por una certeza practicamente existencial de la
vocacion practica del hombre a una vida de libre autodeterminacion.”
La filosofia de Fichte refleja la certeza de libertad presente facticamente
con los medios del pensamiento kantiano y postkantiano, sobre todo
con la logica de causa y efecto y con la sistematica de todo y partes. De
esta manera, la certeza fundamental de la libertad se convierte en Fichte
en un principio sistematico de una filosofia de la libertad que considera
todo lo demas en relaciéon y con miras a esta tltima.

Para Fichte, la filosofia orientada y motivada por la libertad no s6lo
estd enraizada en el mundo de la vida, sino que se encuentra ubicada
en un marco social y politico. Mas auin, Fichte comprende la filosofia de
la libertad como contraparte de la politica de la libertad y establece un
paralelismo entre el surgimiento y el desarrollo de su propia filosofia
—cuya orientacién epistemolodgica primaria denomina €l mediante el
neologismo “Doctrina de la Ciencia” (Wissenschaftslehre)— con el gran
evento contemporaneo de la Revolucion francesa. En un famoso pasaje
epistolar de naturaleza autobiografica Fichte compara la emancipacién
politica con la emancipacién filosofica y acentta la afinidad entre la
revolucion politica parisina y su propia revolucion filosofica que parte
de Kant:

[...] como aquella nacién libera al hombre de sus
cadenas externas, mi propio sistema libera al hombre de
las ataduras de las cosas en si, es decir, de las influencias
externas que en todos los sistemas previos, incluyendo
al kantiano, en mayor o menor medida han colocado
sobre €l, y coloca al hombre desde su primer axioma
como un ser independiente (GA 1II/2, 298).'

Fichte no solo hace valer esta fuerte analogia entre la esclavitud
politica y epistémica, sino que también reclama el papel de la Revolucién
francesa como fuente de inspiracion para el desarrollo del pensamiento
emancipatorio fundamental de la Doctrina de la Ciencia:

3" Ver a este respecto Zoller, 2015h.

4 Ver Giinter Zéller 2011a: 13-28, y 2014a: 286-299.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 265

[Mi sistema] surgio en los afios en los que [la Revolucion
francesa] luché con una fuerza exterior por la libertad
politica a través de una lucha interna conmigo mismo,
una lucha con todos los prejuicios enraizados, pero esto
ocurrié no sin su asistencia. Su valeur fue lo que elevo
mi animo [...] (GA III/2, 298).

No obstante, esta libertad reclamada enfaticamente por Fichte en la
interpretacion antes expuesta que €l mismo hace de la Doctrina de la
Ciencia aparece de modo poco prominente en el sistema. La libertad
funge para Fichte de modo principal como fundamento y axioma
(Prinzip/Principio), mientras que en la realizacion y desenvolvimiento del
sistema el foco recae en la legalidad y en la reglamentacion, siendo esta
regulacion algo que ciertamente no se da de una forma determinada por
naturaleza, sino de un modo espontaneo racional conforme a aquello que
en Kant se denomina “leyes de libertad”. Sin embargo, estas leyes que
en Fichte parten de un principio sistematico universal de la libertad no
son desde un primer momento leyes morales, como tampoco la libertad
es en €l eo ipso un principio moral o ético. Con esto se da en el desarrollo
del sistema un desplazamiento de la libertad como independencia hacia
la espontaneidad y la auto-actividad.

Porlo demas, el transito de una supuesta libertad completa y absoluta
hacia una libertad bajo reglas cae ya en la esfera de los principios del
sistema, el cual presenta la incondicionalidad en forma de una absoluta
auto-actividad (Setzen/poner) como momento de una suma de principios,
al que le corresponde de igual forma una actividad condicionada en
forma de un oponer y de un colocar algo. A este sujeto de actividad
finito-infinito, incondicionado-condicionado, el Fichte temprano lo
denomina como “yo” (Ich), apoyandose en la doctrina kantiana de la
apercepcion trascendental (cfr. Zoller, 2015a, 1:147-153, y 2015f, 3: 2098-
2104).

Esta expresion funcional con tintes artificiales no se refiere en
Fichte a ninguna entidad mental o a alguna magnitud psiquica, sino al
portador efectual de actos cognitivos y conativos, el cual es considerado
no solo de acuerdo con sus condiciones facticas de existencia, sino en la
perspectiva normativa de fundamentacion de un recto conocer y obrar.
Por ello, en reaccion a las interpretaciones equivocas mentalistas que
hicieran de la doctrina del yo sus contemporaneos, Fichte reemplazé
el fundamento de validez de las exigencias epistémicas y practicas

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



266 GUNTER ZOLLER

con titulos alternativos, entre ellos el de “saber” (Wissen), o de forma
mas precisa: “saber absoluto” (absolutes Wissen), o bien, “forma del yo”
(Ichform) (cfr. GA 11/8:338 y 11/17:33).

Asimismo, con el desarrollo sistematico originario de la estructura
de los principios del yo, Fichte separa al yo genérico del yo teorico-
epistémico, el cual esta determinado a través de un proto-objeto (Nicht-
Ich/no-yo) y sus modificaciones, y también lo separa del yo practico-
actuante, el cual esta encaminado a la determinacién completa del no-
yo a través del yo. No obstante, este volverse determinado del yo se
muestra como una forma de autodeterminacion en la modalidad de una
actividad reducida y en el mecanismo de una proyeccion de la propia
finitud sobre una influencia externa (Anstof/obsticulo). De acuerdo con
la perspectiva idealista de Fichte, el yo siempre es activo y no puede
ser de otra manera, aun cuando la mayoria de las veces lo sea de forma
limitada. Bajo estas condiciones es que, de acuerdo con Fichte, se da la
determinacion del yo, a saber, toda determinacion ajena restante debe
convertirse en una autodeterminacion autosuficiente: ahi donde el no-
yo estaba, debe advenir el yo.

Si bien el Fichte temprano consigna la fundamentacién del sistema
de la libertad a un ensamble de principios que deben partir del yo y su
actividad y que deben diferenciarse en un yo teérico y en un yo practico,
pronto éste acomete una Nueva presentacion de la Doctrina de la Ciencia
(o bien, segun el titulo latino de sus lecciones: Wissenschaftslehre nova
methodo), misma que toma como punto de partida el yo factico, presente,
individual y autoconsciente que de forma metddica es presupuesto
(Postulat/postulado) (cfr. GA 1/4:213).El objeto de la presentacién se vuelve
ahora el sistema de las condiciones de posibilidad de la autoconciencia
facticamente presente —un ensamble de condiciones que abarca tanto las
determinaciones fundamentales del yo (entendimiento y voluntad) como
también las determinaciones del mundo en el que el yo se encuentra y
que comparte con otros como €l. El yo asi condicionado es concebido
como un complejo tedrico-practico socialmente situado. Su propiedad
fundamental constitutiva es la razon practica (Wille/voluntad) que Fichte,
de modo invariante e incondicionado, deriva de modo normativo (reines
Wollens/querer puro) (cfr. GA IV/3: 427-429). %

15 Ver también I/6: 293, 290. Acerca de esto ver Zoller, 1998.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 267

4. La libertad en el sistema

En Fichte, no de forma distinta que para Kant, en el transito de la
libertad como principio del sistema al desarrollo del mismo, la libertad
pasa de ser absoluta a ser determinada por reglas de modo racional.
La arquitecténica del sistema de Fichte presenta cuatro dominios
fundamentales que, por un lado, le ofrecen a la libertad una resistencia
que hay que superar y que, por otro lado, le ofrecen a la libertad la
oportunidad de conservarse y de realizarse. Se trata, pues, de las esferas
de la naturaleza, el derecho, la ética y la religion. De éstas, Fichte sélo
se ocup¢ de la primera esporadicamente, de la tiltima sélo se ocupd de
forma popular, y de la segunda y la tercera se ocup6 ya desde temprano
(1796-1798) de forma cientifica —o mejor dicho, bajo la forma de una
Doctrina de la Ciencia- y mas tarde (1812) lo volvio a hacer de nueva
cuenta. Lo que resulta sistematicamente relevante para la conjunciéon
de libertad y sistema son, sobre todo, las presentaciones tempranas de
Fichte de la doctrina del derecho y de la doctrina de las costumbres en
la Grundlage des Naturrechts (1796/97) y en el System der Sittenlehre (1798).
Ambos escritos contienen en su subtitulo la referencia a su realizacién
“conforme a principios de la Doctrina de la Ciencia”. Con ello se anuncia
por un lado, que las doctrinas del derecho y de la ética presuponen la
Doctrina de la Ciencia en sentido estrecho (Wissenschaftslehre in specie)
(GA 11/8: 376) como fundamento sistematico. Por otro lado, con ello
se establece que la doctrina del derecho y de las costumbres siguen y
realizan los principios fundamentales de la Doctrina de la Ciencia y, en
esta medida, éstas pertenecen a la filosofia en su forma critica final como
Doctrina de la Ciencia.

Tanto enla Grundlage des Naturrechts como en el System der Sittenlehre
se encuentra presupuesta y ulteriormente desarrollada la forma de una
filosofia fundamental: la Nueva presentacién de la Doctrina de la Ciencia,
la cual a partir de 1796 dict6 Fichte tres veces en espacio de un afo en
la universidad de Jena, pero de la cual él mismo, con excepcién de un
fragmento, no publicé —aunque actualmente contamos con dos apuntes
estudiantiles confiables de ésta: la Wisensschaftslehre nova methodo de
Halle y la de Krause (cfr. GA IV/2: 17-267 y IV/3: 321-535.). Continuando
el método desarrollado ahi, Fichte presenta el tratamiento filoséfico
sistematico del derecho y de la ética como una teoria trascendental de

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



268 GUNTER ZOLLER

la autoconciencia individual normada por estas dos esferas. Las reglas
juridicas y las prescripciones éticas deben ser mostradas —con miras
a su ejecucion funcional y no al estado de cosas factico-contingente—
como condiciones de posibilidad de la autoconciencia en seres como
nosotros, es decir, seres dotados de razon y de voluntad, los cuales estan
posicionados de forma precaria entre la existencia finita y un impetu
infinito.

La libertad juega en este escenario de deduccién trascendental un
papel doble de origen y fin. La libertad fundamental presente debe
hacerse real de modo factico. En el caso del derecho, Fichte se adhiere
a la divisién de labores kantiana segtin la cual el derecho se deduce
como concepto primario de las reglas -mediadas por un contrato social-
para el empleo del libre albedrio. Como en el caso de Kant, Fichte no
considera en su doctrina pura del derecho la disposicién interna ni la
motivacion del actor (Gesinnung/disposicion fundamental), sino sélo el
obrar externo conforme a sus efectos en otros sujetos juridicos y en
los derechos de éstos sobre cosas y personas. Sin embargo, de forma
distinta a Kant, quien entiende el transito del estado de naturaleza al
estado civil como un deber proto-juridico, el cual, si bien no convierte al
derecho en ético, al menos lo moraliza, Fichte concibe la edificacion y la
preservacion del orden juridico como una exigencia moralmente neutra
delarazdn. Al estado de cosas al cual se dirige la reglamentacion juridica
Fichte lo determina, en términos generales, como una comunidad
de seres racionales libres (cfr. Zoller, 2015c: 651-673). Con ello, el uso
juridicamente condicionado de la libertad permanece subdeterminado
en el horizonte del derecho asi como abierto para distintos tipos de
regulacion y normatividad.

Con el transito de la esfera del derecho al dominio de la doctrina
de las costumbres (Ethik/ética, Moral/moral) aparece en Fichte, en lugar
de la concepciéon de libertad pretendidamente juridica pura (duflere
Freiheit/libertad exterior), una comprension de ésta como autosuficiencia
y autoactividad de la razén que encuentran en si mismas su fin, mas alla
de la individualidad y de la iniciativa personal. El objetivo y el fin del
perfeccionamiento moral es la mera libertad como tal: la edificacion de
un mundo natural y social conforme a la razén pura. En el orden ético
césmico todos deben actuar de forma igualmente racional y de modo
uniforme, sin consideraciones respecto a las diferencias individuales,
las cuales mas bien deben hacerse desaparecer. Si bien este estado de
cosas puramente moral al cual se aspira es un ideal allende a lo factico,

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 269

este esfuerzo obligatorio en aras de una praxis mas alla de lo individual
y puramente racional tiene tintes, en la concepcion ética de Fichte de
la libertad, de una coaccién virtuosa, la cual amenaza con convertir la
libertad originaria en un régimen de reglas.

El rasgo autoritario racional de la filosofia de la libertad de Fichte
que caracteriza a su ética temprana se manifiesta también en su
filosofia politica tardia y en su filosofia de la historia. Mientras que
los escritos tempranos permanecian en el ambito de la discusion de la
Revolucion francesa bajo el signo de la [lustracién y la emancipacion, en
el pensamiento tardio de Fichte sobre el Estado, el pueblo y la nacién
aparecen puntos de vista cada vez mas autoritarios en un primer plano.
En primer lugar, Fichte pugna por el Estado comercial cerrado, el cual
debe reglamentar la economia y suprimir el comercio exterior de forma
efectiva (Der geschlossene Handelsstaat, 1800) (cfr. Zoller en prensa).
Asimismo, Fichte defiende el Estado politico cerrado como escuela
moral de la nacién alemana (Reden an die deutsche Nation, 1807/08) (cfr.
Zoller, 2008b: 219-243). Finalmente, Fichte formula la transformacién
teoldgico-religiosa del Estado politico-juridico en un Estado de razén
del obrar juridico a partir de un convencimiento en la ley y no a partir
de leyes coactivas (Die Staatslehre, 1813; publicado en 1820) (cfr. Zoller,
2011c: 189-205).

Uno podria ver en el autoritarismo de la razén de la filosofia practica
tardia de Fichte —el cual parece corresponder a un desplazamiento
analogo al que se da del yo al absoluto en la Doctrina de la Ciencia—
un alejamiento radical de sus primeros ideales politicos filos6ficos. De
hecho, la filosofia de Fichte no pocas veces ha obtenido reconocimiento y
ha ejercido influencia entre los defensores de una politica y una religion
autoritarias en ambos extremos del espectro ideologico. Ahora bien, en
vez de interpretar el desarrollo extremo del quehacer politico-filoséfico
de Fichte como una inconsistencia y una inconsecuencia respecto a sus
primeros comienzos, resulta conveniente concebir la postura tardia del
pensamiento de Fichte, asi como su concepcién de la libertad y de la
razon, como indicios de un potencial que ya se encontraba presente en
su obra temprana y como manifestacion de una predisposicion que ya
desde un principio era latente.

Dejando de lado a ciertos precursores como Montesquieu, Locke y
Wilhelm von Humboldyt, el liberalismo politico, tanto en su teoria como
en su practica, es en lo esencial una invencién —en el doble sentido de
la palabra: un descubrimiento y una creacion- del siglo XIX. Ahi donde

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



270 GUNTER ZOLLER

en Fichte y en Kant se hallan predisposiciones del liberalismo politico e
influencias en formacion respecto al desarrollo de éste, ahi hay también
una concepcion proto-liberal de la libertad que esta limitada y rodeada
por otros conceptos de la misma. En realidad, el pensamiento politico en
la filosofia clasica alemana no puede ser adecuadamente aprehendido
mediante la oposicidn abstracta entre una concepcion liberal y no liberal
de la libertad —es decir, una concepcion negativa y positiva de la libertad
al modo de Isaiah Berlin. Tanto en Kant como en Fichte la libertad es
una libertad de y una libertad para, y esto no se da mediante una unién
externa que pudiera separarse de modo facil y sencillo, sino que se da en
una unidad interna que no suspende la libertad en una mera negacién ni
tampoco la confunde en una afirmacién sin alternativas.

En este trasfondo se encuentra el mérito de la filosofia politica
clasica alemana, en lo general, y de la sostenida por Kant y Fichte,
en lo particular -no en sus tendencias, en todo caso, incipientes, de
liberalismo y democracia. Su mérito yace en la disociacion secular de lo
juridico-politico de lo ético-moral, es decir, en su intuicidn respecto a la
validez propia del derecho independientemente de suposiciones éticas
o presuposiciones morales, mismas que todavia marcaron el desarrollo
del derecho natural y racional de la modernidad temprana (cfr. Zoller,
2015e). A esta aportacion duradera a la modernidad politico-filosofica
realizada por Kant y Fichte no le hace ningtin menoscabo el hecho de que
en ambos fildsofos —cada uno en su peculiar forma-la ética y la religién
no solo sean objeto de preferencia personal y opcion individual, sino
que sean resultado de un uso de la libertad racionalmente mandado. Por
supuesto, con ello no queda todavia establecido si las formas de ética y
religion basadas en la razén y la libertad que aparecen en Kant, Fichte y
otros representantes del idealismo clasico aleman no quedan reflejadas,
de modo involuntario e inadvertido, prejuicios y presuposiciones que
en retrospectiva pudieran volverse claros y que necesitarian de ser
depurados o rectificados. Sin embargo, de manera contraria, puede
decirse que ocuparse con las obras del idealismo aleman —que, si
bien estan histdricamente marcadas, cuentan con una gran ambicion
sistematica— pone a la mano los recursos que, en discusién con Kant
y Fichte, permiten retratar la propia época con sus presupuestos y
presuposiciones aparentemente naturales e incluso quizas rectificar los
mismos.

En una comparacion general entre Kant y Fichte, cuyo eje es una
filosofia de la libertad en el idealismo aleman, salen a colacién, en una

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 271

retrospectiva historicamente informada y orientada de modo objetivo,
divergencias doctrinales metddicas que resultan propicias para una
valoracion diferenciada de los méritos de ambos. Bien es cierto que
Fichte pronto superdé a Kant en intensidad intelectual y ambicién
sistematica. También separan al pdthos y al dramatismo de Fichte la
sobria defensa que hace Kant de la razén y la libertad. Si bien el acceso a
problemas politicos es en Fichte mas directo y urgente que en el caso del
cuidadoso Kant, a las propuestas especulativas y aplicadas del primero
les falta a menudo el equilibrio, la mesura y la minuciosidad. En pocas
palabras: les hace falta la madurez que siempre caracterizé y distinguid
el quehacer filosofico de Kant.

En lo que atafie a la valoracién de la libertad conforme a su estatuto
metodico y a la capacidad efectual de ésta, la impaciencia interna del
pensamiento de Fichte tuvo consecuencias fatales. Fichte siempre va
demasiado lejos en la exploracién de las condiciones, posibilidades y
limites de la teoria y la praxis propias de la razon y la libertad. La unidad
originaria de la subjetividad permanece elusiva (Tathandlung/autogénesis,
intellektuelle Anschauung/intuicién intelectual), la valoracion idealista de
aquello dado por lo sensible (Nicht-Ich/no-yo, Anstof$/obsticulo) como
nulo o eliminable es unilateral y exaltada, la moralizacién de todas
las esferas de la vida es obstinada y constrefiida, la nacionalizacién de
la economia y la politica parece ser defensiva y reactiva en vez de ser
prudente y orientada al futuro. Con toda la profundidad y energia de
su empefio intelectual, el alcance del pensamiento fichteano resulta
aterradoramente estrecho y sumamente pequefio y sin perspectivas.

Frente al mismo el fenotipo del pensamiento kantiano se muestra
como curioso y abierto a influencias y a estimulos que siempre son
considerados de modo independiente e incorporados de forma selectiva.
Kant aprende alo largo de toda su vida, tanto de otros como de su propia
actividad de pensamiento. Desde el comienzo hasta el fin, Fichte ensena
y predica. Kant busca la exactitud y Fichte tener la razén. Fichte quiere
y Kant puede. De Fichte provienen los impulsos, mientras que de Kant
provienen las innovaciones. Fichte provoca mientras que Kant estimula.
En Fichte encontramos la revuelta que exige el pensamiento; en Kant
encontramos la revolucidon en el modo de pensar que no se olvida de
si misma. La historia de la filosofia y el estudio de la misma ofrecen un
lugar para ambos. Entre los jovenes y los mayores, vale la pena estudiar
a estos fildsofos de modo cuidadoso y examinarlos continuamente. A
ambos hay que investigarlos, conocerlos y ensefarlos. Sin embargo,

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



272 GUNTER ZOLLER

tomando en cuenta las condiciones finitas del estudio y de la vida, habria
que decir lo siguiente: el sine qua non del estudio filosofico es Kant, sobre
todo, su conjuncién ejemplar de sistema y libertad.

Bibliografia

Fichte J. G. (1992-2012). Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. R. Lauth, et al. (eds.) Stuttgart-Bad Cannstatt:
Friedrich Frommann Verlag.

Jaeschke, W. y Arndt, A. (2012). Die Klassische Deutsche Philosophie nach
Kant. Systeme der reinen Vernunft und ihre Kritik 1785-1845. Miinchen:
C. H. Beck.

James D. y Zoller G. (eds.) (2016). The Cambridge Companion to Fichte.
Cambridge: Cambridge University Press.

Kant I. (1900ss.). Gesammelte Schriften Akademieausgabe, Koniglich
Preuflische Akademie der Wissenschaften, Berlin: Walter de Gruyter.

Mensch, J. (2013). Kant’s Organicism. Epigenesis and the Development of
Critical Philosophy. Chicago: University of Chicago Press.

Paton, H. J. (1936). Kant’s Metaphysic of Experience. A Commentary on the
First Half of the , Kritik der reinen Vernunft”. 2 Bde. London: Allen &
Unwin.

Zoller, G. (en prensa) Von der Nationalokonomie zum Skonomischen
Nationalismus. Fichtes Politikkonzeption im ,Geschlofinen
Handelsstaat”. En |. G. Fichtes , Der geschlofine Handelsstaat”. Eine
kooperative Kommentierung. T. S. Hoffmann (ed.) Berlin.

__(2016-2017). Non plus ultra. Der kritische Kant und der friihe Fichte
iiber Anschauung und Begriff. En Die Rolle von Anschauung und
Begriff bei Johann Gottlieb Fichte. Rivera de Rosales und Waibel (eds.)
Hamburg: De Gruyter.

___ (2015a). Apperzeption. En Kant-Lexikon. 3 Bde. M. Willaschek, J.
Stolzenberg, G. Mohr y S. Bacin (eds.) (1:147-153). Berlin y Boston:
De Gruyter.

___ (2015b). Leer a Fichte. Barcelona: Herder.

___ (2015c¢). Liberté, Egalité, Fraternité — ,EU*, , TU”, ,NOS”. O filosofar
politico de Fichte. Revista de Filosofia Aurora/Journal of Philosophy
Aurora, 27, 651-673.

__ (2015d). Metaphor or Method. Jennifer Mensch’s Organicist Kant
Interpretation in Context. Con-Textos Kantianos. International Journal
of Philosophy, 1, 217-234.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



FILOSOFiA SISTEMATICA DE LA LIBERTAD 273

___ (2015e). Res Publica. Plato” “Republic” in Classical German Philosophy.
Hong Kong: Chinese University Press.

___ (2015f). Selbstbewusstsein. En Kant-Lexikon. 3 Bde. M. Willaschek, J.
Stolzenberg, G. Mohr y S. Bacin (eds.) (3: 2098-2104). Berlin y Boston:
De Gruyter.

___ (2015g). “The supersensible... in us, above us and after us.” The
Critical Conception of the Highest Good in Kant’s Practico-Dogmatic
Metaphysics. En The Highest Good in Kant’s Philosophy. T. Howing, F.
Marwede y M. Willaschek (eds.) Berlin y Boston: De Gruyter.

___ (2015h). Die Bestimmung des Menschen. Ein Diskursin der deutschen
Spataufklarung. En Orientierung am Menschen. Anthropologische
Konzeptionen und normative Perspektiven. O. Miiller y G. Maio (eds.)
Gottingen: Wallstein.

(2014a). A Philosophy of Freedom. Fichte’s Philosophical
Achievement. En The Palgrave Handbook of German Idealism. M.
Altman (ed.) (286-299). New York: Palgrave Macmillan.

___ (2014b). Wissenschaft und Weisheit. Kant tiber die Formen der
Metaphysik. Con-Textos Kantianos. International Journal of Philosophy,
1, 66-79.

__ (2014c). Libertas civilis. Zur politischen Pragung von Freiheit
und Autonomie bei Kant. En Philosophie nach Kant. Neue Wege zum
Verstindnis von Kants Transzendental- und Moralphilosophie. M. Egger
(ed.) (329-338). Berlin y Boston: De Gruyter.

___ (2013a). Fichte lesen. Stuttgart-Bad Cannstatt: Legenda 4.

(2013b). Hoffen-Diirfen. Kants kritische Begriindung des
moralischen Glaubens. En Glaube und Vernunft in der Philosophie der
Neuzeit/Foi et raison dans la philosophie moderne. D. Heidemann y R.
Weicker (eds.) (245-257). Hildesheim/New York: Olms.

__ (2013c). Not Seeing and Seeing Nothing. Kant On the Twin
Conditions of Objective Reference. Kant e-Prints. Campinas, 2, 8/2,
1-21.

__(2012). Reflexion und Regulation. Kant tiber Begriffe und Prinzipien
der Vernunft in der ,Kritik der Urteilskraft”. En Worauf die
Philosophie hinaussieht. Kants requlative Ideen im Kontext von Teleologie
und praktischer Philosophie. B. Dorflinger y G. Kruck (eds.) (31-48).
Hildesheim/New York: Olms.

___ (2011a). Das ,erste System der Freiheit”. Fichtes neue Darstellung
der Wissenschaftslehre (1795-1899). En System und Kritik um 1800. C.
Danz y J. Stolzenberg (eds.) (13-28). Hamburg: Felix Meiner.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



274

GUNTER ZOLLER

(2011b). Der negative und der positive Nutzen der Ideen. Kant tiber
die Grenzbestimmung der reinen Vernunft. En Uber den Nutzen von
Hllusionen. Die regqulativen Ideen in Kants theoretischer Philosophie. B.
Déorflinger y G. Kruck (Hg.) (13-27). Hildesheim/New York: Olms.

(2011c). Der Staat und das Reich. Fichtes politische
Geschichtsphilosophie. En Der Staat als Mittel zum Zweck. Fichte iiber
Freiheit, Recht und Gesetz. G. Zoller (ed.) (189-205). Baden-Baden:
Nomos.

(2010). Of Empty Thoughts and Blind Intuitions. Kant’s Answer to
McDowell/Sobre pensamentos vazios e intui¢des cegas. A resposta
de Kant a McDowell. En Trans/Form/Agdo. Revista de Filosofia da
Universidade Estadual Paulista, 33, 65-96.

(2008a). In der Begrenzung zeigt sich der Meister: Der metaphysische
Minimalismus der Kritik der reinen Vernunft. En Metaphysik und
Kritik. Interpretationen zur ,Transzendentalen Dialektik” der Kritik der
reinen Vernunft. J. Chotas, J. Karasek y J. Stolzenberg (eds.) (19-33).
Wiirzburg: Konigshausen u. Neumann.

___ (2008b). Politische Hermeneutik. Die philosophische Auslegung der

Geschichte in Fichtes ,,Reden an die deutsche Nation”. Internationales
Jahrbuch fiir Hermeneutik, 7, 219-243.

(2004). Fichte, Johann Gottlieb. En Grundriss der Geschichte der
Philosophie. Die Philosophie des 19. Jahrhunderts, Bd. 1/1. G. Hartung
(ed.) Basel: Schwabe Verlag.

(2003). Die Moglichkeiten und Grenzen der Vernunft. Kant und
der deutsche Idealismus. En Die Fragen der Philosophie. Vorlesungen
zur Einfiihrung in die Disziplinen und Epochen der Philosophie. W.
Vossenkuhl y E. Fischer (eds.) (295-312). Miinchen: C. H. Beck.
(2000). German Realism. The Self-Limitation of Idealist Thinking in
Fichte, Schelling and Schopenhauer. En The Cambridge Companion to
German Idealism. K. Ameriks (ed.) (200-218). Cambridge: Cambridge
University Press.

(1998). Fichte’s Transcendental Philosophy. The Original Duplicity of
Intelligence and Will. Cambridge: Cambridge University Press.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



