Six CONTEMPORARY READINGS OF SCHELLING S
Freepom EssAy

Arturo Romero Contreras

Benemérita Universidad Autonoma de Puebla
rcarturo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1458-9621

Abstract

The following paper offers six contemporary readings of
Schelling’s Freedom essay. It begins by explaining the funda-
mental problem of the Essay, namely the contraction between
freedom and necessity and between ground and existence. The
principle of ground must be understood in ontological sense,
and implies a hierarchic and necessary relationship between the
elements involved. The principle of existence is rather of ethical
nature and implies a separation, non-necessary and horizontal
relationship of its members. Hence the question: how to think
the “simultaneity” of two irreconcilable fundamental positions?
To address this issue I offer a confrontation between Adorno
and Schelling regarding non-identity thought. Finally I offer six
contemporary readings of the Essay, which can be sorted in two
groups: a) a logical-topological perspective (involving non-clas-
sical logics and topology) and b) a reading from four contem-
porary thinkers: Karatani, Blondel, Merleau-Ponty and Giinther
and three closely-related notions developed by them: that of
parallax, chiasm and diplopy.

Keywords: Schelling, Karatani, Merleau-Ponty, chiasm, par-
allax, non-classical logic, topology.

Received: 11 - 10 - 2016. Accepted: 17 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.859

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018), 189-229.



190 ARTURO ROMERO CONTRERAS

SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA
LIBERTAD DE SCHELLING

Arturo Romero Contreras

Benemérita Universidad Auténoma de Puebla
rcarturo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1458-9621

Resumen

El presente trabajo ofrece seis estrategias contemporaneas
de lectura del Escrito de la libertad de Schelling. Se comienza
presentando el problema fundamental del Escrito: la
contradiccién entre naturaleza y libertad y entre fundamento y
existencia. La posicion del fundamento es de caracter ontologico
y supone una relacion jerarquica y necesaria entre sus términos.
La segunda es ética y supone una relacién de separacion, no-
necesaria y horizontal entre aquellos. Entonces: ;como es
posible pensar este “a la vez” de dos posiciones fundamentales
irreconciliables? Para abordar este problema se propone una
confrontacion entre Schelling y Adorno respecto a los limites
y posibilidades de toda filosofia no-identitaria. Finalmente, se
ofrecen seis posibilidades de lectura del texto en cuestién que
pueden ser agrupadas en: a) una perspectiva ldgico-topoldgica
(incluyendo 1dgicas no-clasicas y la teoria de nudos) y b) una
perspectiva a través de cuatro pensadores contemporaneos:
Karatani, Blondel, Merleau-Ponty y Giinther y tres conceptos
avanzados por ellos, profundamente emparentados entre si, de
paralaje, diplopia y quiasmo.

Palabras clave: Schelling, Karatani, Merleau-Ponty, quasimo,
paralaje, logica no-clasica, topologia.

Recibido: 11 - 10 - 2016. Aceptado: 17 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.859

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 191

El maestro Shoushan Shéngnian (B LA ) dijo:

“Monje, si llamas a esto un bastén de bambt, lo encasillas en una
palabra y no tienes la visidon zen, que va mas alla de las palabras y
percibe lo invisible en lo visible, lo infinito en lo finito, y en toda cosa la
Via eterna. Pero si dices que no es un bastén de bambu, vas en contra
de un hecho, niegas la realidad y vas errante por el mundo falso de lo
ilusorio. Asi pues, no puedes decir algo, ni no decir nada. O sea ;qué
dices? ;qué haces? jResponde rapido!” (Brunel, 2004: 19).

El mistico hindti Ramakrishna dijo:

“Cuando pienso en el Ser Supremo como inactivo — ni creando, ni
preservando, ni destruyendo — lo llamo Brahman o Purusha, el Dios
Impersonal. Cuando pienso en El como activo — creando, preservando
y destruyendo - lo llamo Sakti o Maya o Prakriti, del Dios Personal.
Pero la distincién entre ellos no significa una diferencia. Lo personal
y lo impersonal son la misma cosa, como la leche y su blancura”
(Nikhilananda y Mukerji, 2011).

Chesterton en Orthodoxy:

“The ordinary man [...] has always had one foot in earth and the

other in fairyland. He has always left himself free to doubt his gods;
but [...] free also to believe in them. He has always cared more for truth
than for consistency. If he saw two truths that seemed to contradict
each other, he would take the two truths and the contradiction along
with them. His spiritual sight is stereoscopic [...] he sees two different
pictures at once and yet sees all the better for that” (Chesterton, 2014:
269).

I. Schelling y la filosofia positiva: El escrito sobre la libertad

a. Filosofia positiva y filosofia negativa

Dejando de lado las periodizaciones recientes de la obra de
Schelling (Leyte, 1998), él mismo pretende introducir una cesura en
su pensamiento con la division de la filosofia en negativa y positiva.
La primera, representada por él mismo en sus primeras obras, habria
sido desarrollada hasta sus udltimas consecuencias por Hegel. Pero a

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



192 ARTURO ROMERO CONTRERAS

partir de una cierta época, inaugurada por las Investigaciones filoséficas
sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con ella relacionados’ y
los borradores para las Edades del mundo? (Die Weltalter en aleman), se
realizaria el giro hacia la filosofia positiva, cuyo acento no esta puesto en
la auto-aprehension del absoluto a partir de determinaciones del pensar,
sino en la voluntad y la existencia. El absoluto sera pensado a partir
del Escrito sobre la libertad, que aqui nos incumbe, como un proceso de
despliegue de la voluntad a partir de decisiones fundamentales o hitos,
que constituiran “épocas” del absoluto mismo.

La distincion entre filosofia positiva y negativa aparece formulada y
desarrollada de manera explicita en las lecciones de Erlangen (impartidas
en 1820-1821), pero el paso decisivo en esta direccion se da ya desde el
Escrito sobre la libertad. Lo que decididamente se deja ver en este texto es
el proposito de fundar una filosofia que parta de un principio distinto al
de la filosofia negativa, caracterizada como de naturaleza logica y regida
por la necesidad. La filosofia positiva debera, en cambio, desembocar en
lo que Schelling llamara después un “empirismo trascendental”,® una
especie de realismo no-ingenuo y no asumible por parte de la dialéctica
hegeliana. El objetivo, como lo expresa Schelling con toda claridad,
consiste en pensar el problema de la compatibilidad entre necesidad
(propia de la logica) y la libertad (propia de la existencia moral del
hombre).*

La filosofia positiva reivindica el empirismo frente a la logica; la
voluntad frente al concepto; la personalidad del absoluto frente a su

! La obra lleva el titulo en aleman de Philosophische Untersuchungen iiber

das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhingenden Gegenstinde
(Schelling, 1998), pero suele abreviarse como la Freiheitsschrift. Hay traduccién
al castellano: (Schelling, 1989), idioma en el que el texto se abrevia como Escrito
sobre la libertad.

2 En (Schelling, 1998) puede encontrarse la redaccion de 1813. Las otras
dos se encuentran en: (Schelling, 1946). Hay traduccion al castellano de las tres
versiones en: (Schelling, 2002).

% Ver especialmente la Darstellung des philosophischen Empirismus, que
forma parte de la Introduccién a la filosofia, leccion presentada en Munich en 1836:
(Schelling, 1989, I, 10: 225).

* Schelling en el Escrito sobre la libertad: “Ya es hora de que aparezca la
superior, o mejor dicho, la verdadera oposicion: la de necesidad y libertad, con
la que llega por vez primera a consideracion el punto central mas intimo de la
filosofia” (Schelling, 1989: 102-103).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 193

universalidad; la existencia frente al puro fundamento. Pero en ningtn
caso se trata de oponer lo positivo a lo negativo, ni mucho menos de
denostar la ciencia en aras de un proto-existencialismo. En el Escrito
sobre la libertad Schelling busca de manera decidida hacer compatibles
dos direcciones que parecen excluirse en la filosofia: panteismo (que en
realidad deberiamos llamar panenteismo, es decir, no que todo sea Dios,
sino que todo esté en Dios) y trascendencia (o separacion), porque ahi se
decide la posibilidad de la coexistencia entre necesidad y libertad. Dicho
en otras palabras, pese a la interpretacién corriente de que la filosofia
positiva deberia ser mas “originaria” que la negativa, la Freiheitsschrift
parece apuntar a una coexistencia de logica y existencia, pero que ya no
tiene la forma de una sintesis absoluta. ;Cémo podemos comprender
esto?

b. La paradéjica pregunta del Escrito sobre la libertad

Para comprender la empresa schellingiana en torno a una filosofia
positiva, hay que retroceder al texto mismo y preguntarse por su sentido
general. El Escrito sobre la libertad comienza con una discusion sobre
el significado del término panteismo. En el fondo de dicha discusién
se puede reconocer la disputa del panteismo (Pantheismusstreit) y
la disputa del ateismo (Atheismusstreit), ambos en torno a la figura
de Spinoza, de quien, seguin Jacobi, se sigue el fatalismo y, de ahi, el
nihilismo mas radical.’ La pregunta de Schelling sera entonces: ;cémo
puede ser posible la libertad dentro de un sistema panteista? Entiéndase
bien el problema: la sustancia spinozista provee al idealismo aleman un
decidido ejemplo de lo que constituye un primer principio, absoluto, del
cual se derive lo real (en Spinoza la res extensa) y lo ideal (en Spinoza
la res cogitans), pero cuyo fatalismo (chez Spinoza) debe ser ubicado y
extirpado. Se trata entonces de plantearse la pregunta por la naturaleza
de ese primer principio, para que la libertad sea posible.

Panteismo, dice Schelling, significa tan sélo que todo es en Dios
(Schelling, 1989: 116), es decir, que descansa sobre un fundamento
(Grund). Pero de esta posicion no se sigue por si misma, ninguna tesis
sobre la necesidad o la libertad. Lo decisivo residira entonces en explicar
de qué modo es lo existente en Dios y en qué consiste semejante Dios. El

> Schelling: “Esta misma opinién ha sido formulada de modo mas claro

en la siguiente proposicion: el tnico sistema posible de la razén es el panteismo,
pero éste conduce inevitablemente al fatalismo” (Schelling, 1989: 115).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



194 ARTURO ROMERO CONTRERAS

“error” de Spinoza, afirmara Schelling, no reside en haber pensado los
atributos en una sustancia (i.e., en haber defendido un panteismo), sino
en que dicha unidad haya sido precisamente una sustancia, es decir, una
€osa, y no un sujeto, o mejor, una vida.®

;Qué significa entonces ser en Dios? Si Dios fuese un ser necesario,
si Dios conociese de antemano todo lo que puede suceder gracias a su
omnisciencia y si Dios no actia segin capricho, sino de acuerdo a la
necesidad, como las leyes de la naturaleza lo muestran, ;cémo se puede
justificar la libertad humana? La pregunta es sencilla y de raigambre
kantiana: ;cémo es posible la libertad en un mundo natural regido
por leyes deterministas estrictas? La “solucion”, sin embargo, ya no es
kantiana. No cabe separar la causalidad intramundana (empirica) de
una causalidad trascendental (que tiene su origen en la subjetividad).
Dicha separacion entre lo empirico y lo trascendental sigue dejando sin
explicar su raiz comun, o, para el caso, el origen de su diferencia. La
separacion entre lo empirico y lo trascendental, no es ya ni empirica
ni trascendental, sino que debe apelar a otro registro. Veamos como
procede Schelling.

Para resolver este “problema”, Dios, es decir, el primer principio,
debera separarse de si mismo. Esto quiere decir claramente que el primer
principio ya no puede ser “uno” sin mas, o que la idea misma de unidad
del principio (arché) esta en juego. Mas adn, para que dicho principio
abandone su naturaleza meramente logica, €l mismo debera tener una
historia. La historicidad del primer principio serd expuesta a partir de una
teogonia, que en el fondo no dice otra cosa mas que el primer principio,
por paraddjico que parezca, no esta dado por completo ab initio. Esta
es la respuesta de Schelling al “error” de Spinoza: Dios no debera ser
pensado solamente como sustancia, sino también como sujeto, s6lo que
ser sujeto significa aqui una “vida” y la vida se caracteriza por poseer
una parte ciega o inconsciente y una parte personal. El juego entre la
parte inconsciente y la parte personal ira creando diferentes estadios o
épocas en el desarrollo del absoluto.

6 Schelling: “Spinoza debe de ser fatalista por otro motivo independiente

del panteismo. El fallo de su sistema no reside en modo alguno en que sitte las
cosas en Dios, sino en que sean cosas: reside en el concepto abstracto de los seres
del mundo, esto es, en el de la propia sustancia infinita, que para él es también a
su vez una cosa” (Schelling, 1989: 141).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 195

Esto significa que “principio” tiene su propia historia y su funciéon de
fundamento estara repartida segtn dichas épocas. De ahi que Schelling
distinga entre el principio y el comienzo en sentido estricto: el principio
comienza, pero también se desarrolla y se cumple histéricamente en la
historia humana. Sentado esto, analicemos a partir del concepto de Dios
lo que Schelling entiende por primer principio. Todas las cosas deben
de ser en Dios, es decir, deben tener un fundamento. Pero la existencia
de un fundamento no implica una inmanencia (o continuidad simple) de
las cosas y Dios:

La consideracion que parte de las cosas nos lleva a la
misma distincién. En primer lugar, hay que desechar
completamente el concepto de inmanencia, hasta donde
se quiera expresar con €l un modo de comprehension
muerta de las cosas en Dios. Reconocemos mas bien
que el concepto de devenir es el tinico apropiado a la
naturaleza de las cosas. Pero éstas no pueden devenir
en Dios considerado de modo absoluto, puesto que
son distintas de El toto genere o, para decirlo més
correctamente, son distintas de El infinitamente. Para
estar escindidas de Dios tienen que devenir en un
fundamento distinto de El. Pero como no puede existir
nada fuera de Dios, esta contradiccion sélo puede
resolverse diciendo que las cosas tienen su fundamento
en aquello que, en Dios mismo, no es El mismo, esto
es, en aquello que es el fundamento de la existencia de
Dios (Schelling, 1989: 164-165).

Esta cita contiene la clave del argumento schellinguiano: para que las
cosas estén en Dios y sean, al mismo tiempo, independientes de €I, Dios
debe estar escindido en si mismo, entre su existencia (su mismidad) y su
fundamento (o naturaleza). Dios posee, pues, su propia naturaleza, su
parte ciega, no personal. Este mismo esquema se repetira con el hombre.
Una de las partes de Dios establecera con él la relacion de fundamento,
mientras que la otra parte, la de personalidad, que sera la condicion de
posibilidad de la libertad y del amor. Esto quiere decir que Dios debe
jugar dos papeles a la vez, uno de continuidad con la creaciéon y otro de
ruptura, uno de inmanencia y otro de trascendencia o separacion. Dicha
distincién es decisiva porque permitira pensar a la vez una relacion
ontolodgica (con el fundamento) y una ético-politica (con otra existencia)

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



196 ARTURO ROMERO CONTRERAS

sin subordinar a priori una funcién a la otra, es decir, sin hacer derivar
la ética de la ontologia, ni la ontologia de la ética. Schelling lo expresa de
la siguiente manera:

Pero éste no puede ser absoluto [el infundamento o
Ungrund, A.R.] (como hemos demostrado) mas que
dividiéndose en dos comienzos igualmente eternos, no
siendo ambos al tiempo, sino estando presente en cada
uno de la misma manera, es decir, siendo en cada uno de
ellos el todo o un ser propio. Pero el infundamento s6lo
se divide en dos comienzos igualmente eternos a fin de
que los dos principios que, en tanto que infundamento,
no podian ser simultaneamente, es decir, ser uno,
se tornen uno gracias al amor, esto es, sélo se divide
para que haya vida, amor y existencia personal; pues
el amor no es ni en la indiferencia ni en los opuestos
ligados que necesitan ese vinculo para ser, sino que el
secreto del amor es (por repetir algo ya dicho) que une
a aquellos que podrian ser cada uno para si y que sin
embargo no lo son ni pueden ser el uno sin el otro. Y
por eso, del mismo modo en que la dualidad surge en el
infundamento, también asi surge el amor, que une a lo
existente (lo ideal) con el fundamento de la existencia.
Pero el fundamento permanece libre e independiente
de la palabra hasta la total escisién final (Schelling,
1989: 282-283).

Por unlado, entonces, Dios se divide en si mismo para poder soportar
la creacion y al mismo tiempo ser diferente de ella. Esa separacion es la
que asegura a la creacién su relativa independencia. Ambos principios
son igualmente originarios. Pero, si bien la separacion de los principios
significa un desgarramiento del absoluto, éste es la condicion para el
amor, que solo puede partir de dos miembros semi-independientes.

Resaltemos el hecho de que Schelling no tiene interés en distinguir
entre ética, politica y derecho. Mucho se puede decir al respecto, pero
baste resaltar que a la base de toda relacién con el otro debera haber
una linea de continuidad y otra de separacion o ruptura. Esta tltima
constituye un elemento clave de finitud y restriccion sin el cual no puede
surgir una relacion intersubjetiva, ni la libertad, que es su fundamento
y que debe entenderse ya no como poder, ni como realizacién, sino

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 197

precisamente como limitacion. Pero analicemos esto con mas detalle
para poder entender como es que Schelling llega al argumento que se
expresa en la cita que ofrecemos.

c¢. Grund y Existenz o la escision de Dios

Regresemos por un momento a los términos en que se formula
el Escrito sobre la libertad. Una vez que Schelling ha expuesto cémo es
que debe pensarse el panteismo, se plantea explicitamente la pregunta
de como debe ser pensado Dios para que juegue tanto el papel de
fundamento (de la existencia), como de existente (o personalidad). Antes
de explicar la relacién entre Dios, la naturaleza y el hombre, Schelling se
detiene en el primero. Schelling anticipa ya la tarea que habria querido
consagrar después en Die Weltalter, a saber, la historia del absoluto
pensado como una vida libre. Sin reparar en los detalles del proceso
teogonico, el Escrito sobre la libertad intenta exponer la idea de un Dios
vivo antes de la creacion, el cual debe tomar decisiones (determinar su
voluntad, diriamos en términos kantianos).

Este Dios vivo esta sujeto a una pasidon, no porque él esté en el
tiempo, sino porque su génesis es la génesis misma del tiempo. Schelling
vuelve a invocar su concepto de indiferencia (que utilizaria en su
filosofia de juventud) como Ursein, que debera escindirse en dos fuerzas:
una expansiva y otra contractiva y que corresponderan a dos principios
en Dios: el fundamento (Grund) y la existencia (Existenz). Dicha divisién
(Scheidung) responde claramente a una voluntad de manifestacién, de
revelacion de Dios, pero a diferencia de lo que se afirma en la filosofia
negativa, dicha manifestacién sera absolutamente libre e incluso
contingente. Que haya ser en absoluto es producto de una decisién y no
de una necesidad inmanente.

Ya hemos dicho que la division de Dios en existencia y fundamento
de su existencia (la naturaleza en €l), debe ser eterna y que ello permitira
sostener tanto la continuidad (ontoldgica) como la discontinuidad
(ética) con el mundo. Las cosas son absolutamente diferente de Dios,
pero sélo respecto a su personalidad. Porque la relacién de ellas con
un fundamento, pensado como mera sustancia (o naturaleza; es decir,
siguiendo la férmula de Spinoza deus sive natura), supone una diferencia
fundamento-fundado, pero no una diferencia de género (pues ambos
son cosas, por mas que el mundo sea pensado a partir de modos de
aquella sustancia).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



198 ARTURO ROMERO CONTRERAS

Para comprender mejor esto, podemos recurrir a los escritos sobre
filosofia de la naturaleza a los que Schelling consagra los primeros
anos de su carrera filoséfica. Pese a los cambios radicales que sufrira
su pensamiento, la idea de naturaleza-fundamento ocupara siempre un
lugar privilegiado en todas las etapas de su pensamiento y muchos de
los argumentos reaparecen una y otra vez bajo nuevas perspectivas.

Ya desde la época de su Naturphilosophie Schelling habia insistido
en el hecho de que la razén tiene su prehistoria en la naturaleza y
que aquella surge desde la oscuridad de ésta. Pero si en su Sistema del
idealismo trascendental, filosofia trascendental y filosofia de la naturaleza
constituian caminos inversos y complementarios, en el Escrito sobre la
libertad la naturaleza, ahora entendida como fundamento (Grund) no
podra ser asumida, absorbida (o aufgehoben) por la razén. Su destino
debera consistir en ser puesta como fundamento, como basamento, pero
no en ser disuelta, ni integrada en una unidad superior. Asi pues, la
naturaleza debe ser afirmada en su originariedad e independencia,
pero al mismo tiempo, debera poder ser sobrepasada por una parte
“espiritual”, que sin embargo se sostiene en aquella: “Dios sintié la
voluntad del fundamento como voluntad para su revelacién y porque
seglin su providencia reconocié que tenia que haber un fundamento
independiente de él (en tanto que espiritu) para su existencia, por lo que
dejo actuar al fundamento en su independencia, o por decirlo de otro
modo, él mismo se movi6 sélo segin su naturaleza” (Schelling, 1989:
211).

De manera andloga a esta formulacion de la época de su
Naturphilosophie, en su Freiheitsschrift Dios debera tener su propia
naturaleza, su propia “materialidad”, si se quiere, su fondo oscuro. Dios
no podra poseer personalidad, ni existencia real sin esta base. Dios es
naturaleza. Pero no se cumple la disyuncion inclusiva de Spinoza: deus
sive natura, pues Dios es mas que so6lo naturaleza. Aclaremos de paso
que dicha naturaleza no es todavia aquella que emergera con la creacion.

Pues bien, si la naturaleza no agota el ser de Dios, se debe a que
él es también existencia (Existenz), personalidad. Dicha personalidad
no es nada fuera de una naturaleza en la que reposa y sin embargo, es
distinta de ella. Es “en” ella, pero distinta de ella. Este es el argumento
central. ;Cuadl es ahora la relacidon entre Grund y Existenz? Dios serd, por
un lado, unidad de fundamento y existencia, por el otro, separacién
de ambos (los términos son distintos, verschieden, pero relativos,
aufeinander bezogen). El concepto de unidad, o mejor, de identidad,

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 199

surge de principios opuestos: uno es expansivo, el otro contractivo; y
dicha contradictoriedad es necesaria para que algo pueda expresarse.
Separacion significa, en cambio, que los principios no estan definidos de
manera negativa, es decir, donde uno funge como la negacién del otro,
como su opuesto, en una relacion de simetria. Separacion significa que
ambas fuerzas pueden jugar entre si, lo cual es posible sélo si ellas son
semi-independientes, semi-subsistentes, es decir, si son positivas. Esto
permite que la relacién entre ambas fuerzas no esté decidida a priori.

Tratemos de desenmarafiar un poco mas este planteamiento. Una
filosofia negativa piensa los términos de una relacién a partir de la
negacién: un término no es el otro y su relacion es de mera contraposicion.
Un término es la negacion absoluta del otro y ambos estan en una
relacion especular, simétrica. Una filosofia positiva intenta pensar los
términos ademds como relativamente independientes, donde uno no es el
otro, pero no por ello estan contrapuestos. Dos cuerpos, por ejemplo,
son absolutamente positivos, pero diferentes (;diriamos en castellano
que son solamente distintos?) Schelling intenta, entonces, pensar la
posibilidad de que los términos de una relacion légica puedan exhibir
al mismo tiempo una relacion de contradictoriedad y otra de “juego” de
términos positivos, como aquellos propios de un mundo empirico. Hay
pues, una sobreabundancia de la existencia respecto a su expresién
logica, lo cual no quiere decir que aquella sea algo fuera de ésta.

d. Dios en busca de libertad: 1a trinidad

Pero todavia no hemos dicho céomo es que el hombre puede ser
libre en Dios. Hemos hablado de Dios y de cémo las fuerzas en €],
una contractiva y una expansiva, deben poder establecer una relacién
logica (negativa) y una relacion positiva (de juego). Dios tiene asi una
naturaleza, pero su personalidad es distinta de aquella. En los fragmentos
de las Edades del mundo podra verse con mas claridad que en si misma la
fuerza expansiva de Dios, que sera identificada con el amor, no puede
amar nada si no hay alguien mas a quién amar. Pero para que haya dos,
es necesario un proceso de individuacion y para ello es necesario recurrir
a una fuerza que separe: la voluntad de fundamento o contractiva. Y
de nuevo, una fuerza contractiva sélo puede generar diferentes centros,
diferentes personalidades una vez que algo se ha expandido o expresado.

Finalmente, la separacion se hunde en una voluntad de fundamento
sino es de nuevo abierta por lo que Schelling llama amor. Asi, la libertad

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



200 ARTURO ROMERO CONTRERAS

solo puede consistir en consumar lo no-necesario de una relacion,
que es el amor, el cual exige como condicién el egoismo del principio
contractivo, como la cita que ofrecimos arriba lo muestra: el secreto del
amor consiste en unir “a aquellos que podrian ser cada uno para si y
que, sin embargo, no lo son ni pueden ser el uno sin el otro”, es decir,
que estan separados, pero no son absolutamente independientes.

Apoyandose muy probablemente en la teologia cabalistica lurianica,
Schelling describe la creaciéon a partir del movimiento contractivo de
Dios, el cual deja un espacio vacio, un hueco, en el cual puede tener
lugar la creacién. Este agujero o espacio estara en Dios, pero sera
también distinto de €l (es como si se tratara de un toro, en el sentido
topoldgico del término). Si Dios no deja en libertad a la creacion,
entonces €l mismo no puede ser libre. Pero la naturaleza no es todavia
plenamente libre, porque aunque ella sea productividad ilimitada, no es
todavia consciente. Dios sélo deviene libre hasta que se crea el hombre,
como otro ser libre. Dios es libre gracias al hombre, libre de amar: “Sélo
en él (en el hombre) ha amado Dios al mundo” (Schelling, 1989: 175),
pues, como en Dios, aunque de manera limitada: “En el hombre se
encuentra todo el poder del principio oscuro y a la vez toda la fuerza de
la luz” (Schelling, 1989: 175). Y esto hace posible entonces el hecho de
que: “el hombre tiene en si un principio independiente respecto a Dios,
pero debido a que precisamente tal principio —sin que por ello cese de
ser oscuro en su fundamento— se transfigura en luz, surge al mismo
tiempo en €l algo mas elevado: el espiritu” (Schelling, 1989: 175).

Es aqui donde se puede ver toda la relacion desplegada, donde Dios
ha creado ya al mundo y en él, al hombre. El hombre es en Dios, pero
diferente de él. Por un lado, el hombre forma un continuum con Dios
gracias al fundamento (que puede ser visto en la naturaleza). El hombre
contintia y pertenece a la naturaleza, gracias a la cual es individuo; al
perseverar en su singularidad, se torna egoista. Por el otro, estd separado
de él debido a la personalidad de ambos (es decir, el hombre no es pura
continuidad con Dios, sino que lo vive como algo separado, alejado,
incluso mudo).” Es asi que, desde el punto de vista de la personalidad,
surge la nostalgia porque Dios esta lejos, porque se ha separado, porque
no puede sino estar ahi bajo la forma de la ausencia. Por ello, sélo en el

7 Es sin duda Franz Rosenzweig quien con mas claridad vio la idea de la

separacion y la independencia de los mismos tres pilares de la metafisica. Vid.
(Rosenzweig, 1997).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 201

ateismo, en la falta radical de Dios es que el hombre puede ser libre. No
es lo mismo, por cierto, la falta de Dios que un dios que falta. No es lo
mismo la inexistencia de Dios que su existencia en tanto que falta. En
este caso Dios existe como faltando, como habiéndose retirado.
Ahorabien, esta lejaniano es una mera falta, sino la condicion positiva
para la emergencia del amor. Para Schelling, el amor s6lo puede surgir
donde no hace falta, es decir, donde no lo motiva ninguna necesidad.
La relacién que establece un absoluto consigo mismo puede ser llamada
amor, tampoco ninguna relaciéon de complementariedad. El amor debe
tener algo de gratuito, pero sin ser capricho. Sélo hay amor donde éste
puede ser retirado y entre dos seres que no dependen de ese amor para
ser, es decir, que guardan su independencia. La existencia puede entrar
en diferentes relaciones logicas, pero puede “entrar” y “salir” de ellas
gracias a una separacion fundamental entre criaturas. Esta separacion es
lo que hace falta para poder pensar una relacion “real” y no solamente
“ideal”. La consecuencia es evidente: el cumplimiento del absoluto como
relacion amorosa entre Dios y el hombre ya no es un paso necesario en
su historia, sino algo que puede o no acontecer, asi como la creaciéon
pudo o no haber ocurrido. Es asi que la libertad, el alfa y omega de la
filosofia, como afirmaba Schelling, s6lo puede ser realizada en el amor.

II. Condiciones para una lectura contemporanea de Schelling
bajo el hilo conductor del pensamiento adorniano

Al inicio del trabajo hemos puesto tres citas que pertenecen al
budismo Zen, al hinduismo y al cristianismo, y hemos desarrollado a lo
largo de estas lineas el pensamiento teoldgico cristiano de Schelling. La
intencion no es aqui hacer filosofia de la religion, ni misticismo. Mucho
menos llamar a un ecumenismo aguado, sino, como lo hace siempre la
filosofia, recobrar lo que hay de pensamiento en aquellas formaciones
nebulosas, para traerlo a la claridad de un discernimiento. Schelling
no fue ajeno a la filosofia hindd y siempre supo reconocer en ella el
germen especulativo, especialmente en el Bhagavad Gita, de entonces
reciente traduccion por Friedrich Schlegel.® No es que la filosofia vaya

8 En Schelling (1998, II, 2: 448) encontramos una referencia a la filosofia

hindt, especificamente la doctrina del yoga, como un modo de confrontar la
contradiccion entre teoria y praxis: “Wer handelt, verfangt sich mit der Wirklichen
Welt und ihren Bedingungen; frei ist eigentlich nur der Nichthandelnde; [...]
Und doch kann das Handeln nicht unterlassen werden: Der Mensch muss wohl

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



202 ARTURO ROMERO CONTRERAS

a la religién para encontrar lo que no puede producir, para llenarse las
bolsas de citas y pensamientos y volver con un pensamiento renovado.
Por el contrario, nada hay mas dudoso, respecto a la estructura de los
argumentos, que la separacion entre filosofia y teologia. Esta fue la tesis
que, a su modo, sostuvieron Hegel, Feuerbach, Marx, Benjamin y el
mismo Lacan.

Pero no procederemos por esa via, baste intentar una lectura
decididamente secular de los argumentos que Schelling nos presenta.
Schelling es reconocido tanto como alguien que cumple el idealismo
aleman (Vollendung des deutschen Idealismus), dice Janke (2008). como
el pensador que va mas alla de él. Parece que Schelling ofreceria en
su pensamiento maduro, anclado en la existencia y la voluntad, una
critica al “logicismo” de Hegel. Agregando el elemento de la decision
y la contingencia, la logica seria, en ese sentido, algo derivado. De esta
manera, como el mismo Schelling parece dar a entender en ciertas
secciones de su Escrito sobre la libertad, la filosofia positiva buscaria
un nuevo fundamento abismal (Abgrund) a la base del absoluto, una
libertad incoercible y refractaria a la loégica, un “real no simbolizable”,
una “libertad que no puede ser objetivada”, etc.” De esta manera, por

handeln und wird auch gegen sein Wollen zum Handeln getrieben. Hier zeigt
nun die praktische Yogalehre den Ausgang. Der Mensch befreit sich von diesem
Widerspruch, wenn er zwar handelt, aber als ob er nicht handelte, ndmlich ohne
seiner Handlungen sich anzunehmen, und mit der vollkommenen Ruhe iiber
den Erfolg. [...] Er bleibt im Handeln vom Handeln unbefleckt [...]” (Schelling,
1998, 11, 2: 489).

9 Schelling se sigue sirviendo del concepto de indiferencia para pensar el
primer principio antes de la escisién de Dios. Sin embargo, ahi reside el punto
de mayor dificultad, donde debera evitarse tanto el dualismo como la identidad.
Es por ello que escribe: “Aqui tocamos finalmente el supremo punto de toda
esta investigacion. “...] jpara qué puede servir esta distincion originaria entre el
ser [Wesen], en cuanto que es fundamento [Grund], y el ser en cuanto que existe
[existirt]? Pues una de dos, o bien no tienen ningin punto comdn a ambos, y
tenemos que decidimos por el dualismo absoluto, o bien existe tal punto, pero
entonces en ultima instancia vuelven a coincidir. En ese caso tendremos s6lo
un Unico y mismo ser para todos los opuestos, una identidad absoluta de luz
y tinieblas, bien y mal, asi como todas las demas consecuencias absurdas [...]
Ya hemos explicado nuestra actitud al primer respecto: tiene que haber un ser
anterior a todo fundamento y a todo existente, esto es, anterior absolutamente a
toda dualidad. ;Cémo podremos llamarlo sino fundamento originario, o mejor

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 203

un recurso a un gesto trascendental, se volverian a reconocer los limites
del pensamiento racional (la cosa en si seria ahora la existencia, un
nuevo mas alld). Se afirmaria la imposibilidad de conocer la libertad y
se recurriria a una suerte de “fundamentacion”, en el sentido de que la
libertad deberia ser concebida como originaria, mientras que la légica
(en el sentido de Hegel) seria derivada. De esta manera, Schelling se
convertiria en el antecedente de una filosofia de la diferencia.

Sin embargo, una lectura de ese tipo no haria justicia a Schelling,
en tanto que lo arrojaria a la categoria de un pensamiento pre-kantiano,
desdiciéndose de todo lo que su filosofia negativa habria logrado: a)
cuestionar todaidea de un principio fuera de un desarrollo;'’b) cuestionar
un mas alla del pensar, (i.e. una cosa en si refractaria al pensamiento en
general, lo que llevaria a una renuncia a la tarea filoséfica en nombre
de una mistica o un “pensamiento venidero” indeterminado); c)
cuestionar una jerarquia trascendental que salvara al pensamiento de
sus contradicciones y paradojas (Schelling y Hegel reconocen que Kant
ha encontrado en la Critica de la Razén Pura la verdadera naturaleza
de la razon, pero en la dialéctica, donde emergen las antinomias y los
paralogismos').

Como reconoce Adorno, todo pensamiento del fundamento, como
sea que se le formule, descansa en una diferencia entre lo fundante y
lo fundado, lo originario y lo derivado. Dicha diferencia que se concibe
como absoluta, irremontable y punto de partida de toda filosofia. Y todo
pensamiento de este tipo es necesariamente dualista: “Donde se predica
algo absolutamente primero [absolut Erstes], se habla siempre, como su
correlato consecuente, de algo desigual, absolutamente heterogéneo a
aquel; prima philosophia y dualismo se corresponden [gehen zusammen]”
(Adorno, 1982, ¢1966: 142). Consecuente con esta referencia, no deberia

aun, in-fundamento [Abgrund]? Puesto que precede a todas las oposiciones,
éstas no pueden existir en él de modo distinguible ni de ningtin otro modo.
Por tanto, no puede ser calificado como identidad, sino s6lo como absoluta
indiferencia de ambos principios” (Schelling, 1989: 277-279).

10 Para Schelling el principio es siempre vacio, algo que necesita
desplegarse y que solo se decide por su desarrollo, pero que no fija nada, ningin
destino ab initio.

I La critica a Kant reside en que ¢l habria tratado de evitar las paradojas
introduciendo una diferencia insostenible entre la dimension trascendental y la
dimensién empirica.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



204 ARTURO ROMERO CONTRERAS

leerse al Schelling del periodo intermedio como un nuevo intento
trascendental, lo que traeria de nuevo todos los problemas de la filosofia
trascendental kantiana que él mismo combatio en su época de juventud.
Un Schelling defensor de un pensamiento de lo insondable habria
rehabilitado de alguna manera la cosa en si kantiana, pero bajo la figura
de la libertad divina.

Como se ha intentado mostrar, la apuesta de Schelling hace algo
distinto a la rehabilitacion del pensamiento trascendental y sin duda
hace algo mas que invertir la filosofia hegeliana, colocando a la existencia
por encima de la esencia. Aqui se vuelve profundamente instructivo el
pensamiento de Adorno en su Dialéctica Negativa la que, aludiendo a
Hegel, parece ofrecer un sentido nuevo aplicandose a Schelling:

En cierta perspectiva la logica dialéctica es mas positiva
[y es justamente esta dimension positiva la que acerca
a Adorno al pensamiento de Schelling, A.R.] que el
positivismo que ésta proscribe: ella respeta, en cuanto
pensamiento, lo por pensar [das zu Denkende], el objeto
[Gegenstand], incluso ahi donde él no consiente las
reglas del pensamiento [Denkregeln]. Su andlisis afecta
las reglas del pensar. El pensamiento no necesita darse
por satisfecho con su propia legalidad; él puede pensar
contra si mismo sin renunciar a si; si fuera posible dar
una definicion de dialéctica, se podria sugerir ésta
(Adorno, 1982, c1966: 145)."

12

(Adorno, 1982, c1966: 140). Y eso habria que pensarlo no sélo a proposito
de Heidegger, sino también y especialmente de Derrida, quien a pesar de todo
su trabajo deconstructivo, no resiste la tentacion de pensar una archihuella,
una différance, que seria “mas vieja que la diferencia ontolégica”, y que por
ello no podria entrar en aquello mismo que condiciona (no puede aparecer).
Pero justamente porque se habla de ella, ya aparece, a su modo. Ademas de
la critica de Adorno podemos convocar aqui al légico Graham Priest, quien
ha mostrado en su extraordinario libro Beyond the Limits of Thought, que todo
intento por postular un limite absoluto: lo exterior, lo no-decible, lo impensable,
incurre en un argumento autorreferencial que acaba traicionando la intenciéon
de origen. Todo limite que se impone resulta inmediatamente, y esto ya lo sabia
Hegel, superado. En efecto, un limite que nos condiciona, no podriamos nunca
captarlo, si no estuviéramos, de cierto modo, por encima de él. Pero, hay que
agregar aqui, a diferencia de Hegel, que ese limite no es nunca absolutamente

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 205

Si ya no debemos llamar “dialéctico” al pensamiento de Schelling,
con mayor razén aplica la cita de Adorno, para quien el pensamiento
debe ir incluso en contra de sus propias “reglas” (léase, la negatividad en
tanto que conduce a una filosofia de la identidad). ;No es precisamente
eso lo que sucede en el Escrito sobre la libertad, en tanto que se perfilan
dos perspectivas, aparentemente irreconciliables, donde la identidad-
inmanencia constituye tan s6lo una de ellas? Para apoyar la tesis de que
Schelling no muestra ningin aferramiento a objeto filoséfico alguno
y, consecuentemente, tampoco al camino que éste demanda, basta
recordar es siguiente pasaje: “No sélo hay que dejar a la mujer y al hijo,
como suele decirse, para acceder a la ciencia, hay que abandonar todo
lo existente [Seiendes] [...] hay que abandonar [verlassen] a Dios mismo”.

Sin duda alguna la filosofia “positiva” de Schelling cobra su sentido
por contraste con la filosofia “negativa”, que en tltima instancia remite
a Hegel. Es a este tltimo a quien Schelling pretende responder con
su nueva concepcion filosofica. Pero si un pensamiento dialéctico,
en el sentido de Adorno, es capaz de ir contra si mismo jno debe ser
capaz de ir mas alla de la contradiccion? Es decir ;no debe ser capaz de
ir mas alla de su regla implacable de la identidad, o de la implicacién
negatividad - identidad? Es en este sentido que se debe comprender
la “dialéctica negativa” de Adorno, quien busca dar a la dialéctica una
lectura “negativa” en contra o mas alla de la funcién de identidad. Pero
hay que preguntarse entonces si el camino de la “negatividad” es capaz
de hacer justicia al llamado de Adorno.

Schelling ha sido leido, sobre todo en fechas recientes, como
un pensador de la “diferencia”, en tanto que su agenda pareceria
corresponderse con pensadores como Heidegger, para quien la
diferencia ontoldgica (al menos en Ser y Tiempo) constituiria el centro
de la metafisica (pues ella habria “olvidado” esa diferencia, haciendo
del ser un ente) y, su reconocimiento (i.e. de esa diferencia), constituiria
en cambio la posibilidad de una nueva filosofia. Este tipo de lecturas se
basa en el Escrito sobre la libertad en cuanto en él parece que encontramos
elementos para afirmar un privilegio de la existencia por encima de la
logica, parece que podemos rastrear la idea de un abismo (Abgrund) y

superado. Es este el punto en el que Schelling se distancia de Hegel: 1a Aufhebung
serd siempre parcial. Y es entonces que se abre la posibilidad de una lectura
compleja del absoluto: “inmanente” (i.e., sin separacién) y “trascendente” (i.e.
con separacion) a la vez.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



206 ARTURO ROMERO CONTRERAS

un fondo oscuro (ein nie augehender Rest), que estaria a la base de todo
lo existente y que seria refractario a la razén. Pero Schelling esta muy
lejos de ello. Aqui, de nuevo, parece ser Adorno quien nos da una clave
esencial de lectura:

Una vez que la dialéctica se ha vuelto irrenunciable, ella
no puede insistir en su principio como una ontologia
y una filosofia trascendental, no puede ser retenida
como una estructura que soporta [tragende Struktur],
como sea que se le modifique. La critica a la ontologia
[léase, a todo pensamiento trascendental o cuasi-
trascendental que se erige sobre la estructura jerarquica
de algo “primero” “originario” y algo “segundo” o
“derivado”; o, en el lenguaje de la fenomenologia,
entre algo absoluta y exclusivamente constituyente y
algo absoluta y exclusivamente constituido, A.R.] no
busca una nueva ontologia, tampoco una de lo no-
ontoldgico. Si no, simplemente colocaria algo otro
[ein Anderes] como lo primero por antonomasia [das
schlechthin Erste]; esta vez no como absoluta identidad,
ser, el concepto, sino como lo no-idéntico, lo entitativo,
la facticidad. Con ello hipostatiza el concepto de lo no-
conceptualizable [Begriff des Nichtbegrifflichen] y acttia
en contra de aquello que pretende.

Veamos entonces si podemos ofrecer una lectura de Schelling que
sea capaz de hacer justicia a los tres puntos que hemos expuesto de la
mano del pensamiento de Adorno, a saber uno que logre: a) no repetir
un simple pensamiento de una diferencia ontoldgica, lo que llevaria
aparejado, necesariamente, un dualismo; b) pensar el absoluto mas alla
de la dialéctica, pero sin caer detras de ella, es decir, ofrecer un modelo
de pensamiento que no responda ni a la filosofia trascendental, ni a la
dialéctica hegeliana; y c) evitar una filosofia de simple “resistencia” a
la logica hegeliana, donde se afirmaria un limite abstracto al pensar,
limitandose a afirmar que “algo escapa siempre” al pensar.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 207

III. Posibles lecturas contemporaneas del Escrito sobre la
libertad: espacio y légica

Para responder a las tres exigencias que explicamos al final del
apartado anterior, habra que mostrar que el pensamiento schellinguiano
no conduce a una mistica, sino que expone una ldgica particular y que
dicha légica no es dialéctica en sentido estricto, es decir, no se rige por la
Aufhebung. En ésta sigue a un momento positivo, inmediato y abstracto,
otro de negacién y abstraccidén, para desembocar en un tercero que
reestableceria lo primero, pero ahora de forma mediada por la negacion.
Este tercer momento se obtiene por una negacion de la negacion, es decir,
por una determinacién que no hace sino establecer la simetria entre los
dos primeros momentos por medio de su absoluta contraposicion. Para
decirlo en términos mas concretos, tomemos el ejemplo del inicio de
la Ciencia de la Logica. Ahi, lo primero para el pensamiento (no para la
conciencia en general, tema que Hegel aborda en la Fenomenologia del
Espiritu), que se encuentra ya firme en su autosuficiencia, es el ser. El
ser corresponde al concepto mads general y que no supone nada mas.
El ser implica el todo, donde nada falta. Y sin embargo, ese ser, que se
ofrece aqui de forma inmediata e indeterminada, no es absolutamente
nada (entiéndase, nada concreto, por carecer de determinacion). A
este momento sigue su opuesto, la nada, pues el ser en abstracto es
en realidad nada. Este segundo momento establece la abstraccion, el
distanciamiento respecto a un supuesto ser dado. El tercer momento,
que Hegel identifica con el devenir (Werden) revela la verdad de ambos
elementos contrapuestos (ser y nada, Sein und Nichts) a partir de su
relacién simétrica, porque uno es el otro invertido y lo tinico absoluto (a
este nivel) es la relacion de ambos en un tercero que los implica como
momentos suyos. Es decir, los momentos no son nada fuera de la relacion,
no tienen independencia en absoluto.

;Qué alternativa ofrece entonces Schelling frente a este modelo, en
su Escrito sobre la libertad?

a. Primera lectura: pensando desde una logica trinitaria

Como hemos visto en el primer apartado de este trabajo, la diferencia
Grund-Existenz no es simétrica, ni tampoco posee a priori una jerarquia.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



208 ARTURO ROMERO CONTRERAS

Schelling no afirma que, al menos para el hombre, la existencia preceda a
la esencia, o viceversa. Lo que afirma es que la potencia oscura o natural
debe ser colocada como fundamento, para que pueda advenir el espiritu.
Pero la libertad del hombre reside justamente en que esa potencia oscura
pueda regir o ser sometida. Es asi que el hombre puede hacer realmente
el mal, y es asi que el mal puede ser algo positivo y no un mero “olvido”
u “oscurecimiento” de la potencia luminosa. A este respecto habria que
precisar: para Schelling yo soy libre porque puedo matar al otro, porque
puedo olvidarme de Dios, etc. Sin eso, toda libertad estaria limitada de
inicio.

Entonces, la diferencia entre Grund y Existenz, funda la posibilidad
del despliegue o, mejor, bifurcacion de dos ramas del absoluto, una
ontoldgica y otra ético-politica. Que Dios sea para el hombre tanto
el fondo natural de su existencia, como personalidad (i.e. un otro),
quiere decir que la ontologia no puede fundar a la ética, ni viceversa.
Dicha divisién dara lugar a un pensamiento trinitario con profundas
implicaciones.

En el Escrito sobre la libertad, en el momento en que contamos con
la creacién del mundo y el hombre, tenemos ya no la forma de la
contraposicion: finito-infinito, divino-mortal, sujeto-objeto. Tenemos
mas bien tres términos: Dios-personalidad, Dios-naturaleza y al hombre.
Cada uno de ellos tiene su relativa independencia, lo que se puede leer
en las negaciones reciprocas. La naturaleza no es ni Dios, ni el hombre
(aunque ambos tengan su naturaleza); Dios no es la naturaleza, ni el
hombre (aunque Dios sea de algin modo también naturaleza y sea
quien sirve de modelo para la imagen y semejanza del hombre) y el
hombre no es ni Dios, ni la naturaleza (aunque €l sea siempre natural y
a imagen y semejanza de Dios).

Y sin embargo, en su relativa independencia, ninguno es realmente
libre si no existen los otros en libertad. En la logica hegeliana, los
elementos no son absolutamente nada fuera de la relacién. Schelling
intenta, por el contrario, pensar una relaciéon en la que quepa una
independencia relativa, sin la cual no puede haber libertad. Es decir, los
tres elementos estan anudados de forma indisoluble, pero cada uno de
ellos puede subsistir relativamente fuera de los otros. Cada uno tiene su
espacio de juego' respecto a los otros.

3 Aqui podriamos servirnos de un concepto que Heidegger presenta

en sus Beitrige zur Philosophie, pero que nunca desarroll, ni utiliz6 de forma

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 209

La estructura triadica a la que alude Schelling y que parece confusa
a primera vista, nos remite a un modo clasico de concebir y representar
la trinidad en el pensamiento cristiano:'*

consistente, a saber, Zietspielraum. Spielraum significa en aleman margen de
maniobra, sélo que la palabra Spiel, juego, nos da la idea de un espacio de juego,
como un tablero. La palabra Zeit, tiempo, unida a Spielraum, logra el sentido de
un espacio-tiempo de juego. Podriamos aventurar entonces que en el modelo
triddico de Schelling, la libertad que tiene cada elemento respecto a los otros
dos, es una suerte de “espacio-tiempo-de-juego”. La relacién con el espacio se
expone mas adelante.

14 Esta interpretaciéon sobre la Trinidad cristiana no es, desde luego, ni
la tinica ni tampoco la mayoritaria. Desde el Edicto de Mildn promulgado por
Constantino, con el que se establece la tolerancia religiosa en el Imperio Romano
y acaba la persecucion de los cristianos, la discusion sobre la naturaleza de
Cristo se vuelve un tema de abierta discusion. El Arrianismo es quiza una de las
interpretaciones mas importantes de la época respecto a la cristologia, posicién
que sera derrotada en el Concilio de Nicea. En el mismo concilio sera aceptado
el Espiritu Santo en el mismo nivel que Dios Padre y Dios Hijo y comenzara a
tomar forma la doctrina de la Trinidad. Pero la contribucién decisiva vendra de
San Agustin. Ya en sus Sermones (10, LII) podemos leer: “ipsa tamen fide rectissime,
ac robustissime retinemus Patrem, Filium, Spiritum sanctum, inseparabilem esse
Trinitatem, unum Deum, non tres deos.”: Padre, Hijo y Espiritu Santo constituyen
una esencia inseparable y forman un solo Dios, no tres. Ahora, Agustin siempre
tuvo el magnifico cuidado de plantear los problemas, antes de aventurar alguna
“solucién”. En efecto, como lo resalta en De Trinitate, resulta dificil comprender
como pueden tres sustancias constituir una sola y cdémo se constituye su vinculo.

Cada persona cuenta como una sustancia (substantia) que es, pero ellas son
uno sélo por medio de una conjuncién peculiar, de tal modo que la Trinidad
opera de manera indisoluble (inseparabiliter operari Trinitatem), pero diferenciada,
tal que sea posible que “et tamen quamdam vocem Patris sonuisse, quae vox Filii non
sit; in carne autem natum, et passum, et resurrexisse, et in caelum ascendisse nonnisi
Filium; in columbae autem specie venisse nonnisi Spiritum sanctum” (Agustin, 1956:
140-141). Es decir, que fue la voz de Dios Padre y no Dios Hijo aquella que
resono, que fue el hijo quien se hizo carne, no el Padre, ni el Espiritu Santo; y que
fue el Espiritu Santo el que vino en forma de paloma, no las otras dos personas.
Se puede ya adivinar, mas alla de la solucién candnica, un profundo problema
entre la unidad y la multiplicidad en términos completamente diferentes a los
de Platén. Lo que esta en juego no es la oposicidn entre la unidad de Dios (o
de la Idea) y la multiplicidad del mundo (o de la criatura). Aqui resulta que el
origen mismo, Dios, forma una multiplicidad y una unidad al mismo tiempo. La
unidad no esta entredicha, sino su naturaleza diferenciada y capaz de operar

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



210 ARTURO ROMERO CONTRERAS

En este esquema de la Trinidad (Regester, 1898) podemos ver en
primer lugar las negaciones que fungen como relacién entre los diferentes
elementos. Primero atendamos a aquella entre el Padre y el Hijo: “pater
non est filius” . Pero este “no” no nos remite al Espiritu Santo, pues el Hijo
tampoco es el Espiritu Santo. Se trata de un “no” que no nos conduce
al primer término. No hay negaciéon de la negacion en este sentido.
En el contexto de Schelling: Dios no es el hombre, el hombre no es la
naturaleza, la naturaleza no es Dios, pero al mismo tiempo, Dios y el
hombre son “semejantes” (no en balde recuerda Schelling el Génesis,
donde se habla de la “imagen y semejanza” entre Dios y el hombre); y
también, Dios y el hombre, son naturaleza, pero no solo. Lo tinico que
“es” (el ser), es el conjunto, ninguno por separado. El absoluto no estd
entonces en ningun sitio, sino repartido y, puesto que esta repartido, no
puede ser recogido en una unidad simple, ni siquiera devenida. Es decir,
no se produce ninguna identidad. De otro modo, la libertad estaria
comprometida.

parcialmente o de acuerdo a determinadas personas. Esta division del origen es
lo que podemos llamar una“poliarquia”, el hecho de que el principio metafisico
no tenga la forma de una unidad simple.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 211

Para darse una idea de qué tipo de relacion se habla aqui podemos
acudir de nuevo a otra representacion clasica de la Trinidad, pero ahora
en términos topologicos:

Se trata del aro borromeo, el ejemplo mas simple en matematicas
de un enlace (link) bruniano, que se distingue por la siguiente cualidad:
los elementos no estan unidos de uno en uno, sino “de a tres”, a partir
del conjunto. Asi, en el ejemplo de arriba, si cortamos uno de los aros,
los otros dos quedan libres. La “unidad” significa mas que totalidad,
conectividad entre elementos relativamente independientes.

Ahora, en términos mas formales y al margen de la teologia,
reconocemosfacilmenteunaestructurayo-tt-ello(quese corresponderian
con Dios, el hombre y el mundo). Lo novedoso es que aqui tenemos dos
tipos de negaciones, que podriamos llamar paraconsistentes, en tanto
que ya no son absolutas o simétricas. Lo que aparece en este triangulo
es una relacion intersubjetiva e intencional a la vez, es decir, que incluye
dos sujetos y un objeto. Para el yo, el ti es un no-yo, pero la negaciéon

1> Creative commons: “The Borromean rings as a symbol of the Christian

Trinity. Drawn from scratch (not scanned), based on an illustration in a 13th-
century French manuscript found at Chartres, as reproduced in Didron’s book
“Christian Iconography” (1843). TRINITAS (trinity) is around the edge, and
UNITAS (unity) in the center (see external link http://www liv.ac.uk/~spmr02/
rings/trinity.html)”.  Disponible  online:  https://en.wikipedia.org/wiki/
File:BorromeanRings-Trinity.svg. Consultado el 21 de abril de 2016.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



212 ARTURO ROMERO CONTRERAS

no es la misma que se aplica a la naturaleza, que también es un no-yo.'
Tenemos, pues, negaciones parciales y diferenciadas: una ontolégica y
una ético-politica. Esto quiere decir que no sé6lo hay una independencia
de todo sujeto frente a otro, sino también de la naturaleza, que no se
corresponde sin mas a su aprehension, sea cientifica o poética.

Esta légica se diferencia de la logica hegeliana la cual, si bien
es triadica, sélo se desarrolla temporalmente, a partir de momentos
de un proceso. Los tres elementos nunca son simultaneos, como en el
caso de Schelling. La dominacion del tiempo, que obliga a todo ser a
contar como mero momento, y que esta a la base de un historicismo
radical, da lugar, en Schelling, a una dimension espacial, que admite tres
elementos que tendrian cada uno “su lugar” y “su tiempo”, es decir,
su independencia relativa, pero que, a la vez, estarian remitidos entre
si, aunque ya no a partir de una relacion exclusivamente 16gica. O si se
quiere, estariamos justificados para afirmar que habria mas de una
logica operando simultaneamente; en Schelling, una de la inmanencia
y otra de la separacion.

b. Segunda lectura: restriccion, separacion e independencia

El pensar triadico se sostiene en una rehabilitacion de la estructura
que guardan reciprocamente los tres pilares de la metafisica: Dios,
hombre y el mundo. Para que pueda haber relacién, dichas instancias
deben estar remitidas genética y légicamente entre si (todas forman parte
de un mismo proceso temporal). Pero para que pueda haber realidad, en
términos de Schelling, ellos deberan ser relativamente independientes (o
subsistentes) entre si y, asi, en cierto punto del desarrollo, coexistentes.
Si bien Dios crea al hombre, no lo crea como momento de su propio
reconocimiento, sino que lo deja en libertad.

En este sentido, la libertad es entendida no como autodeterminacion,
sino a partir de la limitacién, como hemos dicho. Dios se retrae para
producir y el mundo y se retira para que el hombre pueda ser libre. En

16 En sin duda mérito de Humboldt haber planteado el problema de la

intersubjetividad en el centro de una disquisicion sobre la razén. Es él quien
que reconoce que el “ti” es un “no-yo” que no conduce al mundo objetivo. Y
es gracias a su giro lingiiistico que la doctrina del juicio (basada en la conexién
entre un sujeto y un predicado, un sujeto y un objeto, una sustancia y sus
atributos) pudo ampliarse por la incorporacién de los pronombres personales.
Vid (Lafont, 1993).

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 213

un sentido mas amplio podemos decir que sélo hay libertad donde otro
es libre. La limitacién que conlleva la separacion se convierte en una
condicion positiva de la libertad. Es por ello que Schelling insiste en que
Dios debe ser personal: porque asi se cumple la paradodjica situacion en
la cual el hombre puede relacionarse con alguien diferente de si, pero al
cual puede siempre abandonar.

Esta es la definiciéon misma del amor que da Schelling: una relaciéon
entre dos que pueden subsistir para si, que no se necesitan. Esta posicién
se opone diametralmente a la doctrina del androgino del Banguete de
Platon y en general a todo el neoplatonismo que entiende el amor
como complementariedad o fusiéon. En este punto queda claro que la
metafisica no ha quedado rehabilitada en Schelling sin mas. El alma no
sera pensada ni como sustancia, ni como mera razon (o res cogitans), ni
como inmortalidad, sino como libertad en y desde el mundo (y sobre
todo como libertad para hacer el bien o el mal). Dios no sera el garante
del summum bonum, sino sencillamente el que se ha retirado para que
pueda existir la libertad y la posibilidad del amor. Y el mundo ya no
podra ser pensado tampoco como sustancia, sino como el sitio de una
productividad infinita (o expansiva) ciega.

En su Naturphilosophie Schelling habia ya mostrado que la
determinaciéon en el ambito de la naturaleza debe ser comprendida
como un principio de inhibicién o restriccion (Hemmung) y no como
una negacion (Schelling, 1998, I, 3: 18). La productividad infinita de la
naturaleza llega a productos concretos gracias a una fuerza restrictiva de
esa potencia absoluta. De la misma manera, Dios puede crear un mundo
solo a partir de la contraccion, por medio de un vacio en si mismo. Si en
la filosofia negativa el concepto central es el de negacion, en la filosofia
positiva los conceptos clave son la restriccion (o inhibicion), la separacion
y la relativa independencia (o subsistencia).

Muy rapidamente esbocemos las consecuencias concretas de las
ideas sugeridas hasta ahora: 1) en tanto existente, Dios establece la
relacion de un “otro” respecto al hombre, pero puesto que toda relacién
respecto a Dios se repite (en cierto modo) en el hombre, este tltimo
puede leer su relacion ética esencial ya no con un Dios, sino con el
projimo a partir de una doble relacion: de continuidad (ambos son un
yo) y de discontinuidad (ese otro es no superable o unaufhebbar, pues
la separacion, o Scheidung, es constitutiva); 2) en tanto que hay dos
sujetos separados, la subjetividad misma se ofrece como distribuida,
ya no remite a la unidad; o en otros términos, la intersubjetividad no

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



214 ARTURO ROMERO CONTRERAS

posee la forma de un gran sujeto; 3) habiendo dos sujetos y un mundo,
queda contemplada la posibilidad de que el acceso al mundo también
se encuentre diferenciada segiin perspectivas; 4) toda relacién con el
projimo estarda mediada por la relacién con el mundo y viceversa; y
5) dicha légica funciona si el préjimo y el mundo tienen una relativa
independencia, es decir, un nexo tanto de necesidad, como de no-
necesidad al mismo tiempo.

c. Tercera lectura: la multiplicidad ontoldgica en las figuras de
quiasmo, paralaje y diplopia

Hemos abordado el tema de una estructura trinitaria del absoluto
en Schelling. En vez de un espiritu que se despliega inmanentemente,
tenemos uno que se separa de si para que puedan existir la libertad y el
amor. Pero al mismo tiempo, Schelling no desecha la filosofia negativa.
De hecho, ella esta en la base de su pensamiento de la naturaleza,
concebida como un desarrollo inmanente. Lo que llama la atenciéon
aqui es que inmanencia y separacion forman dos ontologias coexistentes.
Por un lado, Schelling intentara reordenar estas dos “ontologias”: una
continua y otra discontinua, segin una relacion jerarquica: el amor
debe triunfar sobre la voluntad de fundamento. Pero por otro lado, las
relaciones entre unién y separacion, que hemos simplificado aqui, son
complejas y no parecen admitir una prioridad ontoldgica clara. Aun
cuando la relacién intersubjetiva sea el ambito donde se realiza el amor,
si se liquida el fondo material o natural, todo se destruye, nada subsiste,
pero la relativa independencia de los seres debe ser mantenida a toda
costa. Es por ello que debe respetarse el derecho ontolégico que tiene
cada instancia: el yo, el ti y el otro, pero sin considerarlas instancias
sustanciales o “en si”. Ellas son elementos de una relacién que admite
una separacion solamente relativa.

Hemos puesto hasta ahora énfasis en el hecho de que no podemos
establecer una prioridad de ninguno de los tres elementos sobre los
otros. Pero no hemos resaltado el hecho de que nos enfrentamos
con dos ontologias incompatibles: la de la inmanencia y la de la
separacion. Desde la explicacién teogonica, resulta dificil pensar como
una “potencia” puede ser tanto algo negativo (una relacion légica
de términos opuestos: como el principio expansivo y el principio
contractivo) como algo positivo (como dos cuerpos, que pueden jugar
de multiples maneras y que son independientes). Parece que la apuesta

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 215

schellinguiana, problematica como se nos presenta, anticipa una serie
de ideas sobre las paradojas inherentes de la ontologia en general, que
nos llevan a una suerte de pluralidad, pero ya no dualista (pues ello
introduciria de nuevo una légica binaria). Revisaremos tres ideas que
pueden hacer comprensible la irreconciliable empresa schellinguiana
de salvar inmanencia y separacion a la vez. Para ello revisaremos
tres conceptos que articulan ontologias incompatibles. No se trata de
principios opuestos, sino de ontologias (que a su vez pueden tener otros
principios) irreductibles y que no pueden subsumirse en una “super-
ontologia”. O bien, que dicha “super-ontologia” ya no tiene la forma
ni del fundamento (no hay ya una base tltima donde todo descanse, ni
de donde todo surja), ni de la totalidad (un sistema en sentido estricto,
donde las relaciones de los términos se determinan segun una sola
regla), ni de la identidad (donde la multiplicidad encuentra finalmente
un punto de reunién o recogimiento, una suerte de unidad mediada).
Estos conceptos son los de paralaje, diplopia y quiasmo. Revisémoslos
brevemente.

i. Cuarta lectura. La constante transposicion de perspectivas, la
paralaje en Kant

Debemos al fildsofo japonés Kojin Karatani el haber rescatado de
un texto de Kant,"” considerado menor, una clave para interpretar su

7 Es justo preguntarse si lo que en adelante, siguiendo a Karatani,

llamamos paralaje en sentido ontolégico-conceptual, no puede entenderse con el
propio vocabulario usual de Kant. Una tentativa pareciera ser la asi llamada por
Kant “anfibologia” (Amphibolie) de los conceptos, que aparece en un apéndice
de la Critica de la Razén Pura (B 316-319). En este apéndice Kant aclara el “doble
sentido” que puede tener un término como el de reflexion (reflexio). Por un lado,
podemos referirnos a la “mera reflexién” (blofle Vergleichung o comparatio), es
decir, a la “reflexion 16gica” (logische Reflexion), que compara representaciones,
pero que no determina los juicios (Urteile) en ultima instancia (en este nivel
atendemos a la pura forma). Para ello hace falta, segtin el modelo kantiano, la
receptividad que tiene lugar a partir de las formas puras de la sensibilidad:
espacioy tiempo. Asi, para poder determinar silas cosas mismas (die Dinge selbst)
resultan idénticas o diferentes, concordantes u opuestas entre si, hace falta una
“reflexion trascendental” (transzendentale Uberlegung o Reflexion, es decir, reflexio)
capaz de asignar qué parte del juicio corresponde a qué facultad (sensibilidad
o entendimiento, e.d. sinnliche Anschauung o Verstand). Sin embargo, aqui, como
en la seccién dedicada a las antinomias de la razén pura, Kant pretende disolver

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



216 ARTURO ROMERO CONTRERAS

filosofia en un nuevo registro, a saber, partir de lo que €l ha llamado
“transcritica” y que implica una suerte de doble vision ontoldgica.
En Triume eines Geistersehers, erliutert durch Triume der Metaphysik
(traducido en castellano como Suefios de un visionario, explicado por los
ensuefios de la metafisica (Kant, 1989)) encontramos la cita a la que refiere
Karatani:

La trampa de una balanza [...] se descubre si se cambian
de platillo la mercancia y el peso; y la parcialidad
[Parteilichkeit] de la balanza del entendimiento
[Verstandeswaage] se revela precisamente mediante el
mismo procedimiento [...] He depurado mi alma de
prejuicios, he destruido cada ciega sumision que se
introdujo furtivamente en mi para dar entrada a muchos
saberes imaginarios [...] El juicio de lo que refuta mis
razones es mi juicio, una vez que lo he ponderado
contra el platillo del amor propio y a continuacioén, en
el mismo, contra mis pretendidas razones [Griinde]
y he encontrado un contenido de peso en él. Antes
consideraba el entendimiento [Verstand] humano en
general meramente desde el punto dc vista del mio;
ahorame pongo en el lugar de una razon [Vernunft] ajena
y externa y considero mis juicios [Urteile] incluidas sus
mas secretas motivaciones, desde el punto de vista del otro
[Gesichtspunke Anderer]. La comparacion [Vergleichung]
de ambas consideraciones da dos fuertes paralajes
[Parallaxen], pero es también el tnico medio para evitar
la ilusion dptica y para poner los conceptos [Begriffe]
en el verdadero sitio en el que estan en la relacion de
las capacidades de conocer [Erkenntnisvermdgen] de la
naturaleza humana (Kant, 1989: 106-107).

toda ambigiiedad, asi como toda contradiccion a partir del reconocimiento de la
especificidad del ambito trascendental. En el primer caso, distingue la reflexion
logica de la reflexion trascendental, en el otro, la aplicaciéon de conceptos puros
del entendimiento a intuiciones sensibles del uso trascendente de dichos
conceptos, estrategia seguida por la metafisica clasica y que intenté hacer de
Dios, del alma y del mundo, los objetos de su conocimiento. Sin embargo, la
paralaje exige que la condicion trascendental misma sea accesible de una manera
doble, dando asi lugar a esa “doble visién ontoldgica”.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 217

Prima facie la cita es clara: el juicio sélo puede ser validado
intersubjetivamente; pero aqui debe irse mucho mas lejos. Karatani
propone leer la paralaje en un nivel mas fundamental, donde la
posicion del ego trascendental queda suplementada por una posicion de
exterioridad: el ego no es el inico que “pone”, sino que €l es “puesto”,
en el sentido del verbo aleman Sefzen. Esta otra posicion implica una
cierta objetividad del yo, que por definicion es el que funciona como
condicion de posibilidad de la objetividad en general. Karatani explica,
que la posicion del yo, como la del otro, son igualmente ilusorias tomadas
por si solas, y que solo cuenta la pronunciada paralaje que se establece
entre las dos perspectivas. Por tanto, el trabajo filos6fico consiste en una
constante transposicion de perspectivas, lo que conduce de una critica
(pensamiento egologico de condiciones de posibilidad) a una transcritica
(donde emerge precisamente la vision de paralaje), lo que implica pasar
de un sistema discursivo a otro. Asi, dice Karatani de Kant:

He continuously confronted the dominant rationalism
with empiricism, and the dominant empiricism with
rationalism. The Kantian critique exists within this
movement itself. The transcendental critique is not
some kind of stable third position. It cannot exist
without a transversal and transpositional movement
(Karatani, 2003: 4).

Pero ;qué es una paralaje? Se trata de un fenémeno éptico en el cual
un conjunto de objetos aparecen de forma distinta dependiendo del
punto de vista del observador. En otras palabras, hay diferentes puntos
de vista de un mismo fenémeno que resultan igualmente validos. He
aqui un ejemplo simplificado de este fendmeno comun en la observacion
de cuerpos celestes y en el caso de una camara fotografica.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



218 ARTURO ROMERO CONTRERAS

Observador A -

Observador B

Fondo distante

Observador A Observador B

En la primera imagen podemos ver dos observadores A y B
(nosotros dirfamos: dos sujetos o una subjetividad distribuida en dos
sitios) colocados en posiciones distintas respecto a un objeto (la estrella
del centro). No sélo tiene cada uno de ellos una relacion particular con el

8 Wikimedia commons. Autor: Booyabazooka. Archivo: Parallax
Example.svg. Creative commons bajo la licencia: CC BY-SA 3.0. En linea:
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Parallax_Example.svg Consultado el 28 de
septiembre de 2016.

9 Wikimedia commons. Autor: Marb~commonswiki. Archivo: Error
de paralelaje2.png. Creative commons bajo la licencia: CC BY-SA 3.0. En
linea: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Error_de_paralelaje2.png
Consultado el 28 de septiembre de 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 219

mismo objeto (la perspectiva A y la perspectiva B) sino que, al involucrar
un tercer elemento, el fondo, se producen diferentes alineamientos, de
tal modo que las imagenes finales que los observadores A y B obtienen,
resultan “incongruentes”. Ambas visiones son puntos de vista de un
mismo mundo, pero éste aparece de diferentes modos. Un punto de vista
no es menos ilusorio (o verdadero) que el otro. De lo que se trata en este
fenomeno, es de comprender la estructura de posiciones relativas: sujetol-
sujeto2-objeto-fondo, la cual rebasa la simple oposicidn sujeto-objeto. En
la segunda imagen se puede apreciar el mismo fendmeno ejemplificado
en el uso una camara fotografica. Lo que vemos por el agujero superior
no coincide exactamente con lo que capta la lente de la camara. El
ejemplo es interesante porque muestra de forma alegodrica la paralaje
que se produce no sélo entre dos miradas, sino también entre el mirar y
el registro de lo mirado.

Frente a este fenémeno considerado en su dimension ontoldgica
hay dos caminos faciles que deben ser evitados: por un lado, una
multiplicacion de ontologias como la posmodernidad lo hace con las
interpretaciones, produciendo una multitud de visiones o perspectivas
inconexas e indiferentes entre si. Pero, por el otro, habria que evitar
también una suerte de ontologia de la multiplicidad, porque no se trata
aqui de pensar mundos infinitos, superabundantes e inaprehensibles,
sino de la estructura compleja en la cual diferentes multiplicidades se
articulan local o globalmente. Es decir, en vez afirmar algo asi como una
ontologia de una multiplicidad de juegos de lenguaje indiferentes entre
si, o una ontologia del juego (donde se renuncia a comprender todo
tipo de estructuras globales), habria que pasar a la consideracién de una
simultaneidad de diferentes juegos “anudados” o implicados entre si.

Puesto todavia en otros términos. El salto que opera aqui es el
siguiente: ya no se trata de pensar como la relaciéon entre “elementos”
genera (o impide la consolidaciéon de) una estructura o sistema. El
objetivo reside en concebir la relacién y la conexion entre diferentes
sistemas, de tal modo que el agregado final ya no tiene la forma de un
sistema de primer orden. Si lo expresaramos en términos de la teoria
matemdtica de categorias tendriamos que describir el primer caso como
el modo en que diferentes objetos son puestos en relacion (por medio
de morfismos) para producir una categoria, mientras que en el segundo
tendriamos categorias de categorias o funtores. Pero regresemos a Karatani.

Dentro de la filosofia kantiana, el punto mas problematico para
la tradicion reside en su consideracién de la cosa en si. Parece que ella

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



220 ARTURO ROMERO CONTRERAS

no alcanza ni para desarrollar un realismo (pues la cosa permanece
inaccesible e indeterminada), ni para un idealismo (que ve en la cosa en
si un reducto innecesario de positivismo). En términos generales la cosa
en si solo remite a un punto fuera del sujeto, es decir, que nos conecta con
el problema del “otro” (sea como cosa, sea como libertad del otro).

Seguin Karatani, las tres criticas, KrV, KpV, KU se corresponden con
tres ambitos de la experiencia: ciencia, ética y arte; y con tres instancias
trascendentales: la cosa en si, el fendmeno y la ilusion trascendental, que,
ademads, Lacan habria “retomado” en su triada de lo real, lo simbdlico
y lo imaginario. La referencia a Lacan es importante, porque Karatani
argumenta que aquello que Kant nos presenta es un “nudo borromeo” —
es decir, tres elementos interdependientes, pero que no forman un
“sistema”, pues cada elemento retiene su relativa independencia. De
este modo, escribe Karatani, “cognitive, moral, and aesthetic domains
are all constituted by a change of attitude (i.e., transcendental reduction);
and in the beginning these domains do not exist in and of themselves”
(Karatani, 2003: 41). Este anudamiento lo hemos visto en los diagramas
dela trinidad a propdsito de la filosofia trinitaria de Schelling presentada
en el Escrito sobre la libertad. Es asi que la visién de paralaje aparece en
consonancia con una “distribucién ontologica” como la que vemos
en los aros borromeos, es decir, con una “poliarquia”, en tanto que el
principio (arché) no se encuentra ni en un sujeto, ni en el otro, ni en el
mundo, sino que se reparte y se juega entre ellos, en un punto genérico
que le corresponde a los tres y a ninguno en particular.

Mas alla de Karatani, podemos argumentar que a la luz de esta
concepcion de las Criticas y sus “objetos”, el proyecto de fundamentacion
absoluta de la experiencia y la verdad en un ego, comportaria solamente
una de las perspectivas, pero no seria ni la tinica, y por tanto, tampoco
la fundamental. De hecho, la nocién misma de fundamento, es decir, de
una base que soporte a manera de edificio las condiciones de posibilidad
(de la experiencia, de la conducta ética o del juicio de gusto), queda
relativizada. Queda relativizada pues ya no es posible asegurar la
jerarquia que supone toda posicidn trascendental (entre lo fundante y lo
fundado o lo originario y lo derivado, lo trascendental y lo empirico) y el
dualismo que se desprende de ella (lo fundante es lo otro de lo fundado,
lo trascendental lo otro de la sensibilidad), que analizamos en las citas
de Adorno.

De la cita de Kant ofrecida al principio de esta seccion (extraida de
los Sueios de un visionario), leida desde la perspectiva de la “transcritica”,

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 221

se puede colegir lo siguiente: la posiciéon que incorpora a un solo ego
en la ecuacion del entendimiento conlleva necesariamente un engafio
(Betrug) o ilusion optica, lo que no significa un error, sino mas bien una
perspectiva unilateral. La unilateralidad de esta posicion ya no puede ser
englobada en una unidad superior, digamos, que tuviera la forma de un
gran yo, ahora no individual, sino intersubjetivo o colectivo. No hay aqui
ningtn todo superior en el cual las posiciones pudieran ser reconocidas
como momentos de un tnico proceso (como en Hegel), pero tampoco
hay “raiz comun” alguna, lo llamasemos razon o ser, que fungiera como
terreno comun de las tres posiciones involucradas. Se sigue de aqui que
entre mi posicidn y la del otro no hay una simetria, sino una relacion de
paralaje por efecto de un tercero. No lo dice Karatani, pero se sigue de
su posicidén, que yo no me encuentro en una relacion sujeto-objeto, ni
tampoco sujeto-sujeto, sino en una triada sujetol-objeto-sujeto?2.

Karatani no explora a fondo la estructura del nudo borromeo, ni
tampoco cdmo funciona una paralaje, menos aun la relacion entre uno y
otro, es decir, entre una explicacion de tipo “topologico” y una de tipo
“6ptico”. Lo que €l defiende, sin embargo, es la posibilidad de transitar
de una ontologia a otra y de un punto de vista a otro, en un mismo
esquema, y sinrecaer enun “relativismo” o en una grosera inconsistencia.
Es asi que Kant lograria ser fiel tanto a su “radical materialismo”, como
a su “ocupacién con la metafisica” (Karatani, 2003: 45). Entonces, los tres
diferentes “registros” de la critica no obedecerian a regiones o espacios
existentes en si mismos, sino que serian mas bien distintas arenas en las
que aparecen distribuidos los mismos problemas, pero obteniendo una
“solucion” diferente en cada uno de ellos. Lo “otro” tomaria en la Critica
de la Razon Pura la figura de un objeto no producido por el intelecto, en
la Critica de la Razon Prictica apareceria como la libertad (tan insondable
como la cosa en si) y en la Critica del Juicio, finalmente, apareceria como
el préjimo (con el cual se constituye el sensus communis del gusto) y como
la naturaleza (que aseguraria un mundo hecho para la libertad).

La visién de paralaje permitiria entonces poner a jugar tanto la
posicion subjetivista (caracterizada por una mirada introspectiva y un
mundo interior que se desprende de ella) y una vision objetivista (que
puede leerse en dos sentidos: a partir del otro, y por medio del cual yo dejo
de ser el centro de la experiencia; y a partir de lo otro, que nos conduce a
un cierto realismo y a la aceptacion de una cierta “naturaleza”). Pero lejos
de tener que decidir entre posiciones o de considerarlas a conveniencia
y bajo un radical eclecticismo, la leccién de Karatani consiste en leer el

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



222 ARTURO ROMERO CONTRERAS

conjunto de “ontologias” o de perspectivas ontologicas, que se presentan
en la filosofia, de manera simultanea y articulada. Asi, de lo que se trata
es de suplementar, por medio de una visién de paralaje, la posicion de
una egologia trascendental, con la perspectiva de la cosa en si, entendida
como “the alterity of the other that we can never take for granted and
internalize just on our whim or at our convenience” (Karatani, 2003: 51).

ii. Quinta lectura. Diplopia y quiasmo

La lectura que hace Karatani de Kant no debe ser leida de manera
aislada. Ellanosliga a una conceptualidad que ha emergido en la filosofia
del siglo XX de manera dispersa, pero contundente. Basta recordar el
concepto de “diplopia ontolégica” de Maurice Blondel, a través del cual
nos advierte de los derechos irreductibles de ontologias contradictorias,
que resisten tanto su unificacién, el decantarse por una rechazando
la otra, como finalmente el subordinar una a la otra. Dicha diplopia
se manifestaria en el hecho de que las antinomias regresan una y otra
vez en la filosofia Cfr. (Blondel, 1934). Sin embargo, dichas antinomias
no serian un defecto de “nuestro entendimiento”, mas bien “[...]cette
diplopie [...] est peut-étre aussi [...] une dichotomie subsistante dans la
réalité comme dans notre vision des choses” (Blondel, 1934: 14).

En las cosas mismas y en nuestro pensamiento, dicha diplopia
produce la constante oscilacién entre pensamientos, pero también
exige no su conciliacion, sino una cierta igualdad de derechos. Blondel
advierte entonces: “Puisque toujours nos pensées sont atteintes d’une
sorte de diplopie incurable, ni I'une ni I'autre des deux visions ne peut
s'imposer exclusivement, pas plus que l'une et l'autre, quoique n’étant
pas contradictoires dans leur incommensurabilité, ne peuvent fusionner
completement”(Blondel, 1934: 58). La figura de la diplopia es, como la
de la paralaje, éptica. No es gratuito, pues el campo privilegiado de la
filosofia ha sido el de la vision, desde el concepto platénico de idea, hasta
la idea de manifestacion comun a la fenomenologia y la hermenéutica.
Es so6lo que ahora la vision aparece duplicada, desajustada de si misma.

Retomando y expandiendo el concepto de diplopia ontolégica de
Blondel, Merleau-Ponty acuna otro par de ellos: el de entrelazo (entrelacs)
y el de quiasmo (quiasme). En la obra péstuma Le visible et |'invisible
(Merleau-Ponty, 1964), argumenta Merleau-Ponty sobre la dificultad de
establecer una relacion de prioridad ontoldgica entre mundo y sujeto de
experiencia. Es verdad que para la fenomenologia todo lo que cuenta
con sentido, todo lo que es, es para alguien, es decir, que aparece (i.e.,

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 223

es fendmeno) como correlato de una relacién intencional (conciencia es
siempre conciencia de algo). Todo sentido se constituye en y para un
ego o una comunidad de egos. Pero hay un punto en el que el mundo
percibido reclama su propio derecho, su relativa independencia. El
cuerpo propio, que Husserl habia reconocido bajo el nombre aleman
de Leib (y que Merleau-Ponty traduce como carne: chair en francés)
no es un mero objeto de constitucion fenomenoldgica como el resto
de los otros cuerpos (Kirper). Ese cuerpo-carne constituye mas bien el
soporte material del ego y su eterno pasado (expresiéon que proviene
de Schelling, del cual se ocupara Merleau-Ponty en sus tltimos afios de
vida) Vid. (Merleau-Ponty, 1995).

Merleau-Ponty ofrece el ejemplo de la mano: su piel es la que toca el
mundo, es el vehiculo de la percepcidn tactil, pero ella misma existe en
el mundo, como algo que puede a su vez ser tocado, de modo que lo que
toca resulta lo tocado (Merleau-Ponty, 1964: 175). Es asi que se produce
un cruce (recroisement), donde el mundo juega ora como percipiente, ora
como percibido. Merleau-Pontu aduce también que dentro de mi propia
experiencia de objetos, es decir, dentro de la constitucion de objetividades
y contenidos (Sachverhalte), hay una sobreabundancia de lo intencionado
respecto a mi representacion. Retomando un ejemplo sobre el color, que
constantemente diera Husserl, dice Merleau-Ponty: “La couleur est
d’ailleurs variante dans une autre dimension de variation, celle de ses
rapports avec l'entourage : ce rouge n’est ce qu’il est qu'en se reliant de
sa place a d’autres rouges autour de lui, avec lesquels il fait constellation
[...] Bref, cest un certain in nceud dans la trame du simultanée et du
successif”(Merleau-Ponty, 1964: 174). Se trata de un nudo, de un lazo
peculiar entre lo sucesivo y lo simultaneo, entre el tiempo y el espacio.
El nudo es un entrecruzamiento, un entrelazo (entrelacs) de perspectivas
reversibles, de tal modo que no se puede establecer ya la prioridad del
sujeto sobre el mundo, o del mundo sobre el sujeto. Pero, ndtese, tampoco
se defiende una correlacion ego-mundo, pues el primero desborda, con
su experiencia al mundo (lo “posible”, por ejemplo, ya no pertenece al
mundo) y el mundo a la experiencia que un ego (individual o colectivo)
puede tener de €l. Los conceptos de entrelazo, diplopia y de paralaje son
de naturaleza fundamentalmente espacial y contrastan con el privilegio
del que ha gozado el tiempo como el éter de la subjetividad y del sentido
en general. Al menos de Kant a Heidegger el tiempo ha fungido como el

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



224 ARTURO ROMERO CONTRERAS

médium propio de la subjetividad, tratese del “sentido interno” o de la
“temporalidad del Dasein”.?

De este modo, siguiendo a Blondel y a Merleau-Ponty, no se trata de
hacer del sujeto la base o fundamento de la experiencia, ni tampoco de
concebirlo como algo mera y absolutamente producido, sino de pensar
ambas posiciones a la vez: “Des que je vois, il faut (comme l'indique si
bien le double sens du mot) que la vision soit doublée d’une vision
complémentaire ou d’une autre vision : moi-méme vu du dehors, tel
qu'un autre me verrait, installé au milieu du visible, en train de le
considérer d'un certain lieu” (Merleau-Ponty, 1964: 177).

Es de aqui que se desprende el concepto de gquiasmo, este
entrecruzamiento entre lo subjetivo y lo objetivo, entre la posicién en
primera persona del ego y su “encontrar lugar” en el mundo, como algo
existente para un tercero. Podemos representarnos el quiasmo facilmente
como una banda de Moebius, donde el interior forma un continuo con
el exterior, aunque en cada punto podamos siempre sefialar un interior
y un exterior que no se tocan. El quiasmo es entonces una suerte de
entrelazamiento visible, como hemos dicho, a través del cuerpo (como
Leib o chair):

Mon corps comme chose visible est contenu dans le
grand spectacle. Mais mon corps voyant sous-tend ce
corps visible, et tous les visibles avec lui. Il y a insertion
réciproque et entrelacs de I'un dans l'autre. Ou plutot, si,
comme il le faut encore une fois, on renonce a la pensée
par plans et perspectives, il y a deux cercles, ou deux
tourbillons, ou deux spheres, concentriques quand je

2 Incluso ahi, donde se ha querido reivindicar ontoldgicamente al espacio

frente al tiempo, como en el caso de Derrida, se sigue privilegiando al este
altimo. En Marges de la Philosophie, escribe Derrida que la différance (su concepto
particular de diferencia “pre-ontoldgica” concebida como absoluto filoséfico)
implicaria un “devenir-espace du temps ou devenir-temps de l'espace”
(Derrida, 1972: 8). Pero como podemos ver, la relacién entre tiempo y espacio
no es la de un “a la vez”, sino la de un “devenir uno en otro”. Es decir, que
la relacion entre tiempo y espacio tiene la forma del tiempo. Pensar el espacio
significa, en cambio, aceptar un “a la vez” radical, que no debe pensarse como la
simultaneidad de dos “hechos” dentro de mismo marco conceptual, sino como
la simultaneidad de diferentes puntos de vista ontoldgicos, como hemos tratado
de defender en el caso de Schelling.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 225

vis naivement, et, dés que je m’interroge, faiblement
décentrés 'un par rapport a l'autre (Merleau-Ponty,
1964: 180).

Cada perspectiva solicita a la otra, pero no de una forma
complementaria, sino a partir de un entrelazamiento complejo. De
otro modo convertiriamos a la naturaleza en un sujeto y al sujeto en
una naturaleza, sin atender los niveles de organizacién, los planos
y las perspectivas. Lo esencial aqui es atender al hecho de cémo las
perspectivas se desplazan: cuando miro de forma ingenua, veo circulos
concéntricos, es decir, al sujeto englobado dentro del objeto o viceversa;
pero a partir de una interrogacién particular, dichos circulos aparecen
“descentrados”. Como en el caso de la paralaje de Karatani, cada
posicion es ilusoria por si sola y el tinico modo de “atravesar” la fantasia
y la ilusién es poniendo a jugar simultaneamente diferentes puntos de
vista ontoldgicos.

iii. Sexta lectura. Paralaje 16gica

Finalmente, me quiero referir a Gotthard Giinther, un 16gico aleman
de la segunda mitad del siglo XX, quien descubre la necesidad de pensar
una paralaje l6gica, para hacer frente a las exigencias del pensamiento
contemporaneo y sus paradojas, muy especialmente aquellas que
emergen de la autoreferencia.’ Si en Merleau-Ponty se cuestiona el
principio de identidad (es decir, que exista una unica perspectiva
ontolégica y no un desplazamiento constante de perspectivas), Giinther
cuestionara el principio de tercero excluido (tertium datur) y, en conexion
con ello, el de no-contradiccién.

El siguiente diagrama?® presenta la estructura de la experiencia a
partir de una subjetividad que podriamos llamar dividida o distribuida.
S,y S, corresponden a dos subjetividades que miran el mismo mundo
U (o el universo mismo), pero obteniendo de él, debido a las posiciones

2l Enla logica, la auto-referencia conduce, a contradicciones en la teoria

de conjuntos. El ejemplo mas conocido lo ofrece la paradoja de Russell. En ella
se exponen los problemas de la teoria de conjuntos ingenua, donde no existen
axiomas que prohiban la auto-referencia. Cuando esto es asi, se puede construir
un “conjunto de todos los conjuntos”, pero éste se contendra y no se contendra
a la vez a si mismo.

2 Elaboracién propia segun un diagrama de: Giinther (1980: 88).

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



226 ARTURO ROMERO CONTRERAS

relativas que ocupan, dos perspectivas de éste: U, y U,. No hay una
relacion directa entre las subjetividades, sino por medio del mundo,
y mas especificamente, a través de su vision del mundo. Podriamos
cuestionar el hecho de que Giinther no desarrolla propiamente una
explicaciéon para las relaciones representadas por las flechas, pero
dejaremos eso de lado, pues no afecta la idea principal.

Glinther explica el argumento que subyace al diagrama ofrecido
aqui de esta otra manera:

I, the present writer, say: “the Universe.” This concept
contains besides everything else my own body -
including my brain - but, strange to say, it does not
include my consciousness — whatever that may be.
It simply cannot do so, because it is a content of my
consciousness. [...] We thus arrive at three different
meanings for the term “the Universe.” Let “U”
represent the meaning of the concept without any
reference to any thought process and “US” my idea of
the universe, and “UQO” that of any other person — for

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 227

instance, Einstein. You can then postulate the simple
equations: (1) U=US; (2) U=UO .These equations mean
that I claim my idea of the universe is correct, and the
other person makes exactly the same claim. It follows
that, if we use the equations 1 and 2 as premises of a
syllogism, we should be entitled to the conclusion: (3)
US =UO (3). But equation (3) is false. Instead, it holds:
US # UO (4). [...] The situation is not entirely new. It
has its corollary in astronomy. If we speak offhandedly
of the location of a star, three different meanings of the
term “location” are implied. A, The objective location of
the star with reference to the galactic system it belongs
to; B, my visual location of it; and C, the visual location
for a second observer at a different point in space. The
difference between B and C is called the parallax of the
star. All observers agree as to the hypothetical data of
A. But A is not an observational fact. Its value can only
be deduced from the observed data of B and C. [...] We
therefore have to conclude that the universe is given us
only under the condition of a logical parallax (Giinther,
1953: 126-128).

IV. A modo de conclusion

Las seis posibles lecturas contemporaneas que he ofrecido del
Escrito sobre la libertad se basan en ideas espaciales y logicas. Todas ellas,
la diplopia, el quiasmo y la paralaje parten de una intuicién esencial, a
saber: que la ontologia no puede ser formulada desde un no-lugar sino
que exige necesariamente un posicionamiento, una suerte de referencia o
perspectiva (subjetiva u objetiva); pero de forma mas especifica, no basta
una sola perspectiva, sino varios puntos de vista simultaneos, que en
principio son incompatibles entre si. Ahora, si se radicaliza este punto de
vista, ya no s6lo afirmamos la multiplicidad de posiciones dentro de una
estructura ontoldgica, sino una multiplicidad de posiciones ontoldgicas.
En otras palabras, ya no se trata de elegir tal o cual ontologia, sino de
aceptar la necesidad de articular varias ontologias a la vez.

Digamos que si el “pluralismo” acepta una diversidad de “mundos
posibles”, la visién de paralaje o la “multitopia” ontoldgica exige una
diversidad de ontologias. El reto es, desde luego, no conformarse con

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



228 ARTURO ROMERO CONTRERAS

yuxtaponer diferentes ontologias entre si, sino encontrar la estructura
misma de la pluralidad: quiasmo, paralaje, diplopia. A la par, resulta
evidente que no podemos penetrar semejantes terrenos si no hacemos
espacio a la diferencia, la contradiccion y la proliferacién de valores
(lo que en la l6gica se llama multivaluacion) por medio de légicas no-
clasicas. Esta es la aportacion de Gotthard Glinther a la discusién.

Volviendo a Schelling, y reteniendo las ideas que hemos esbozado
hasta aqui en torno a una multiplicidad ontolégica o “poliarquia”,
podemos decir que es gracias a un pensamiento en primera instancia
paraddjico y gracias a una légica tolerante a la contradiccion y a la
proliferaciéon de valores, que podemos comenzar a hacer pensable
la simultaneidad de la relacion ontoldgica y la relaciéon ética, desde
un pensamiento teoldgico, pero que aqui intentamos esbozar en su
desnudez laica. Estas seis lecturas seguramente podran permitirnos
comenzar a avanzar de manera renovada por el denso bosque de la
filosofia positiva.

Referencias bibliograficas

Adorno, T. (1982). Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Agustin, San. (1956). Obras de San Agustin en edicion bilingiie. Vol. V.
Tratado sobre la santisima Trinidad. Fr. L. Arias (trad. intr. y notas).
Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid: La Editorial Catolica.

Blondel, M. (1934). La Pensée. Vol. II. Les responsabilités de la pensée et la
possibilité de son achevement. Paris: Félix Alcan.

Brunel, H. (2004). La felicidad Zen. Los mis bellos cuentos Zen. ].Sahagun
(trad.) Barcelona: El barquero.

Chesterton, G.K. (2014). G.K. Chesterton: The Dover Reader. Mineola,
Nueva York: Dover Thrift Editions.

Derrida, J. (1972). Marges de la Philosophie. Paris: Les Editions de Minuit.

Glinther, G. (1980). Beitrige zur Grundlegung einer operationsfihigen
Dialektik: Vol. III: Philosophie der Geschichte und der Technik. Wille,
Schopfung, Arbeit. Hamburgo: Meiner.

__ (1953). The Logical Parallax. Astounding Science Fiction, LII (3), 123-
133.

Janke, W. (2008). Die Dreifache Vollendung des deutschen Idealismus:
Schelling, Hegel und Fichtes ungeschribene Lehre. Fichte-Studien,
Supplemementa (Vol. 22). Amsterdam y Nueva York: Rodopi.

Topicos, Revista de Filosofia 55 (2018)



SEIS LECTURAS CONTEMPORANEAS DEL ESCRITO DE LA LIBERTAD 229

Kant, I. (1998). Critica de la Razén Pura. P. Ribas (prol., trad., notas e
indices). Madrid: Alfaguara.

___(1989). Suerios de un visionario, explicado por los ensuefios de la metafisica.
C. Canterla. (ed., intr., trad. y notas). Cadiz: Universidad de Cadiz.

__ (1956). Kritik der reinen Vernunft. Philosophische Bibliothek, Vol 37a.
Unveranderter Neudruck der von Raymund Schmidt besorgten
Ausgabe (nach der zweiten durchgesehenen Auflage von 1930).
Hamburgo: Felix Meiner.

Karatani, K. (2003), Transcritiqgue. On Kant and Marx. S. Kohso (trad.)
Cambridge, Massachusetts y Londres, Inglaterra: The MIT Press.

Lafont, C. (1993). La razon como lenguaje. Madrid: Visor.

Leyte, A. (1998). Las épocas de Schelling. Madrid: Akal.

Merleau-Ponty, M. (1995). La nature: Cours du Collége de France, notes.
Paris: Editions du Seuil.

__(1964). Le visible et I'Invisible. Suivi de notes de travail. C. Lefort (ed.)
Paris: Gallimard.

Nikhilananda, S. y Mukerji, D.G. (2011). Sri Ramakrishna. The face of
silence. S. Adiswaranda (ed.) Mumbai: Jaico Publishing House.

Priest, G. (1995). Beyond the Limits of Thought. Cambridge: Cambridge
University Press.

Regester, J. A. (1898). The Worship of the Church and The Beauty of
Holiness. (2a Ed.) Nueva York: James Pott. Disponible online: http://
www.gutenberg.org/files/26136/26136-h/26136-h.htm  Consultado
el 21 de abril de 2016.

Rosenzweig, F. (1997). La Estrella de la Redencion. M. Garcia-Bar6 (ed. y
trad.) Salamanca: Sigueme.

Schelling, F. W. J. (2002). Las edades del mundo. Textos de 1811 a 1815. ].
Navarro Pérez (ed.) Madrid: Akal.

_ (1998). Schelling’s simmtliche Werke (Edicion en CD-Rom). E. Hahn
(ed.) Berlin: Total Verlag.

__ (1989). Investigaciones filosdficas sobre la esencia de la libertad humana
y los objetos con ella relacionados. H. Cortés y A. Leyte (eds. y trads.).
Barcelona: Anthropos y Madrid: Ministerio de Educacién y Ciencia.

___ (1948). Die Weltalter. M. Schroter (ed). Munich: Biederstein.

Toépicos, Revista de Filosofia 55 (2018)






