
Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018), 189-229.

Six Contemporary Readings of Schelling´s 
Freedom Essay

Arturo Romero Contreras
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

rcarturo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1458-9621

Abstract
The following paper offers six contemporary readings of 

Schelling´s Freedom essay. It begins by explaining the funda-
mental problem of the Essay, namely the contraction between 
freedom and necessity and between ground and existence. The 
principle of ground must be understood in ontological sense, 
and implies a hierarchic and necessary relationship between the 
elements involved. The principle of existence is rather of ethical 
nature and implies a separation, non-necessary and horizontal 
relationship of its members. Hence the question: how to think 
the “simultaneity” of two irreconcilable fundamental positions? 
To address this issue I offer a confrontation between Adorno 
and Schelling regarding non-identity thought. Finally I offer six 
contemporary readings of the Essay, which can be sorted in two 
groups: a) a logical-topological perspective (involving non-clas-
sical logics and topology) and b) a reading from four contem-
porary thinkers: Karatani, Blondel, Merleau-Ponty and Günther 
and three closely-related notions developed by them: that of 
parallax, chiasm and diplopy.  

Keywords: Schelling, Karatani, Merleau-Ponty, chiasm, par-
allax, non-classical logic, topology.

Received: 11 - 10 - 2016. Accepted: 17 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.859



190 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la 
libertad de Schelling

Arturo Romero Contreras
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

rcarturo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1458-9621

Resumen
El presente trabajo ofrece seis estrategias contemporáneas 

de lectura del Escrito de la libertad de Schelling. Se comienza 
presentando el problema fundamental del Escrito: la 
contradicción entre naturaleza y libertad y entre fundamento y 
existencia. La posición del fundamento es de carácter ontológico 
y supone una relación jerárquica y necesaria entre sus términos. 
La segunda es ética y supone una relación de separación, no-
necesaria y horizontal entre aquellos. Entonces: ¿cómo es 
posible pensar este “a la vez” de dos posiciones fundamentales 
irreconciliables? Para abordar este problema se propone una 
confrontación entre Schelling y Adorno respecto a los límites 
y posibilidades de toda filosofía no-identitaria. Finalmente, se 
ofrecen seis posibilidades de lectura del texto en cuestión que 
pueden ser agrupadas en: a) una perspectiva lógico-topológica 
(incluyendo lógicas no-clásicas y la teoría de nudos) y b) una 
perspectiva a través de cuatro pensadores contemporáneos: 
Karatani, Blondel, Merleau-Ponty y Günther y tres conceptos 
avanzados por ellos, profundamente emparentados entre sí, de 
paralaje, diplopía y quiasmo.

Palabras clave: Schelling, Karatani, Merleau-Ponty, quasimo, 
paralaje, lógica no-clásica, topología.

Recibido: 11 - 10 - 2016. Aceptado: 17 - 04 - 2017.
DOI: http://dx.doi.org/ 10.21555/top.v0i55.859



191Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

El maestro Shǒushān Shěngniàn (首山省念) dijo:
“Monje, si llamas a esto un bastón de bambú, lo encasillas en una 

palabra y no tienes la visión zen, que va más allá de las palabras y 
percibe lo invisible en lo visible, lo infinito en lo finito, y en toda cosa la 

Vía eterna. Pero si dices que no es un bastón de bambú, vas en contra 
de un hecho, niegas la realidad y vas errante por el mundo falso de lo 
ilusorio. Así pues, no puedes decir algo, ni no decir nada. O sea ¿qué 

dices? ¿qué haces? ¡Responde rápido!” (Brunel, 2004: 19).

El místico hindú Ramakrishna dijo:
“Cuando pienso en el Ser Supremo como inactivo – ni creando, ni 

preservando, ni destruyendo – lo llamo Brahman o Purusha, el Dios 
Impersonal. Cuando pienso en Él como activo – creando, preservando 

y destruyendo – lo llamo Sakti o Maya o Prakriti, del Dios Personal. 
Pero la distinción entre ellos no significa una diferencia. Lo personal 

y lo impersonal son la misma cosa, como la leche y su blancura” 
(Nikhilananda y Mukerji, 2011). 

Chesterton en Orthodoxy:
“The ordinary man […] has always had one foot in earth and the 

other in fairyland. He has always left himself free to doubt his gods; 
but […] free also to believe in them. He has always cared more for truth 

than for consistency. If he saw two truths that seemed to contradict 
each other, he would take the two truths and the contradiction along 

with them. His spiritual sight is stereoscopic […] he sees two different 
pictures at once and yet sees all the better for that” (Chesterton, 2014: 

269). 

I. Schelling y la filosofía positiva: El escrito sobre la libertad

a. Filosofía positiva y filosofía negativa

Dejando de lado las periodizaciones recientes de la obra de 
Schelling (Leyte, 1998), él mismo pretende introducir una cesura en 
su pensamiento con la división de la filosofía en negativa y positiva. 
La primera, representada por él mismo en sus primeras obras, habría 
sido desarrollada hasta sus últimas consecuencias por Hegel. Pero a 



192 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

partir de una cierta época, inaugurada por las Investigaciones filosóficas 
sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con ella relacionados1 y 
los borradores para las Edades del mundo2 (Die Weltalter en alemán), se 
realizaría el giro hacia la filosofía positiva, cuyo acento no está puesto en 
la auto-aprehensión del absoluto a partir de determinaciones del pensar, 
sino en la voluntad y la existencia. El absoluto será pensado a partir 
del Escrito sobre la libertad, que aquí nos incumbe, como un proceso de 
despliegue de la voluntad a partir de decisiones fundamentales o hitos, 
que constituirán “épocas” del absoluto mismo. 

La distinción entre filosofía positiva y negativa aparece formulada y 
desarrollada de manera explícita en las lecciones de Erlangen (impartidas 
en 1820-1821), pero el paso decisivo en esta dirección se da ya desde el 
Escrito sobre la libertad. Lo que decididamente se deja ver en este texto es 
el propósito de fundar una filosofía que parta de un principio distinto al 
de la filosofía negativa, caracterizada como de naturaleza lógica y regida 
por la necesidad. La filosofía positiva deberá, en cambio, desembocar en 
lo que Schelling llamará después un “empirismo trascendental”,3 una 
especie de realismo no-ingenuo y no asumible por parte de la dialéctica 
hegeliana. El objetivo, como lo expresa Schelling con toda claridad, 
consiste en pensar el problema de la compatibilidad entre necesidad 
(propia de la lógica) y la libertad (propia de la existencia moral del 
hombre).4

La filosofía positiva reivindica el empirismo frente a la lógica; la 
voluntad frente al concepto; la personalidad del absoluto frente a su 

1 La obra lleva el título en alemán de Philosophische Untersuchungen über 
das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände 
(Schelling, 1998), pero suele abreviarse como la Freiheitsschrift. Hay traducción 
al  castellano: (Schelling, 1989), idioma en el que el texto se abrevia como Escrito 
sobre la libertad.  

2 En (Schelling, 1998) puede encontrarse la redacción de 1813. Las otras 
dos se encuentran en: (Schelling, 1946). Hay traducción al castellano de las tres 
versiones en: (Schelling, 2002).

3 Ver especialmente la Darstellung des philosophischen Empirismus, que 
forma parte de la Introducción a la filosofía, lección presentada en Múnich en 1836: 
(Schelling,  1989, I, 10: 225).

4 Schelling en el Escrito sobre la libertad: “Ya es hora de que aparezca la 
superior, o mejor dicho, la verdadera oposición: la de necesidad y libertad, con 
la que llega por vez primera a consideración el punto central más íntimo de la 
filosofía” (Schelling, 1989: 102-103).



193Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

universalidad; la existencia frente al puro fundamento. Pero en ningún 
caso se trata de oponer lo positivo a lo negativo, ni mucho menos de 
denostar la ciencia en aras de un proto-existencialismo. En el Escrito 
sobre la libertad Schelling busca de manera decidida hacer compatibles 
dos direcciones que parecen excluirse en la filosofía: panteísmo (que en 
realidad deberíamos llamar panenteísmo, es decir, no que todo sea Dios, 
sino que todo esté en Dios) y trascendencia (o separación), porque ahí se 
decide la posibilidad de la coexistencia entre necesidad y libertad. Dicho 
en otras palabras, pese a la interpretación corriente de que la filosofía 
positiva debería ser más “originaria” que la negativa, la Freiheitsschrift 
parece apuntar a una coexistencia de lógica y existencia, pero que ya no 
tiene la forma de una síntesis absoluta. ¿Cómo podemos comprender 
esto?

b. La paradójica pregunta del Escrito sobre la libertad

Para comprender la empresa schellingiana en torno a una filosofía 
positiva, hay que retroceder al texto mismo y preguntarse por su sentido 
general. El Escrito sobre la libertad comienza con una discusión sobre 
el significado del término panteísmo. En el fondo de dicha discusión 
se puede reconocer la disputa del panteísmo (Pantheismusstreit) y 
la disputa del ateísmo (Atheismusstreit), ambos en torno a la figura 
de Spinoza, de quien, según Jacobi, se sigue el fatalismo y, de ahí, el 
nihilismo más radical.5 La pregunta de Schelling será entonces: ¿cómo 
puede ser posible la libertad dentro de un sistema panteísta? Entiéndase 
bien el problema: la sustancia spinozista provee al idealismo alemán un 
decidido ejemplo de lo que constituye un primer principio, absoluto, del 
cual se derive lo real (en Spinoza la res extensa) y lo ideal (en Spinoza 
la res cogitans), pero cuyo fatalismo (chez Spinoza) debe ser ubicado y 
extirpado. Se trata entonces de plantearse la pregunta por la naturaleza 
de ese primer principio, para que la libertad sea posible.

Panteísmo, dice Schelling, significa tan sólo que todo es en Dios 
(Schelling, 1989: 116), es decir, que descansa sobre un fundamento 
(Grund). Pero de esta posición no se sigue por sí misma, ninguna tesis 
sobre la necesidad o la libertad. Lo decisivo residirá entonces en explicar 
de qué modo es lo existente en Dios y en qué consiste semejante Dios. El 

5 Schelling: “Esta misma opinión ha sido formulada de modo más claro 
en la siguiente proposición: el único sistema posible de la razón es el panteísmo, 
pero éste conduce inevitablemente al fatalismo” (Schelling, 1989: 115).



194 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

“error” de Spinoza, afirmará Schelling, no reside en haber pensado los 
atributos en una sustancia (i.e., en haber defendido un panteísmo), sino 
en que dicha unidad haya sido precisamente una sustancia, es decir, una 
cosa, y no un sujeto, o mejor, una vida.6

¿Qué significa entonces ser en Dios? Si Dios fuese un ser necesario, 
si Dios conociese de antemano todo lo que puede suceder gracias a su 
omnisciencia y si Dios no actúa según capricho, sino de acuerdo a la 
necesidad, como las leyes de la naturaleza lo muestran, ¿cómo se puede 
justificar la libertad humana? La pregunta es sencilla y de raigambre 
kantiana: ¿cómo es posible la libertad en un mundo natural regido 
por leyes deterministas estrictas? La “solución”, sin embargo, ya no es 
kantiana. No cabe separar la causalidad intramundana (empírica) de 
una causalidad trascendental (que tiene su origen en la subjetividad). 
Dicha separación entre lo empírico y lo trascendental sigue dejando sin 
explicar su raíz común, o, para el caso, el origen de su diferencia. La 
separación entre lo empírico y lo trascendental, no es ya ni empírica 
ni trascendental, sino que debe apelar a otro registro. Veamos cómo 
procede Schelling.  

Para resolver este “problema”, Dios, es decir, el primer principio, 
deberá separarse de sí mismo. Esto quiere decir claramente que el primer 
principio ya no puede ser “uno” sin más, o que la idea misma de unidad 
del principio (arché) está en juego. Más aún, para que dicho principio 
abandone su naturaleza meramente lógica, él mismo deberá tener una 
historia. La historicidad del primer principio será expuesta a partir de una 
teogonía, que en el fondo no dice otra cosa más que el primer principio, 
por paradójico que parezca, no está dado por completo ab initio. Esta 
es la respuesta de Schelling al “error” de Spinoza: Dios no deberá ser 
pensado solamente como sustancia, sino también como sujeto, sólo que 
ser sujeto significa aquí una “vida” y la vida se caracteriza por poseer 
una parte ciega o inconsciente y una parte personal. El juego entre la 
parte inconsciente y la parte personal irá creando diferentes estadios o 
épocas en el desarrollo del absoluto.

6 Schelling: “Spinoza debe de ser fatalista por otro motivo independiente 
del panteísmo. El fallo de su sistema no reside en modo alguno en que sitúe las 
cosas en Dios, sino en que sean cosas: reside en el concepto abstracto de los seres 
del mundo, esto es, en el de la propia sustancia infinita, que para él es también a 
su vez una cosa” (Schelling, 1989: 141).



195Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Esto significa que “principio” tiene su propia historia y su función de 
fundamento estará repartida según dichas épocas. De ahí que Schelling 
distinga entre el principio y el comienzo en sentido estricto: el principio 
comienza, pero también se desarrolla y se cumple históricamente en la 
historia humana. Sentado esto, analicemos a partir del concepto de Dios 
lo que Schelling entiende por primer principio. Todas las cosas deben 
de ser en Dios, es decir, deben tener un fundamento. Pero la existencia 
de un fundamento no implica una inmanencia (o continuidad simple) de 
las cosas y Dios: 

La consideración que parte de las cosas nos lleva a la 
misma distinción. En primer lugar, hay que desechar 
completamente el concepto de inmanencia, hasta donde 
se quiera expresar con él un modo de comprehensión 
muerta de las cosas en Dios. Reconocemos más bien 
que el concepto de devenir es el único apropiado a la 
naturaleza de las cosas. Pero éstas no pueden devenir 
en Dios considerado de modo absoluto, puesto que 
son distintas de Él toto genere o, para decirlo más 
correctamente, son distintas de Él infinitamente. Para 
estar escindidas de Dios tienen que devenir en un 
fundamento distinto de Él. Pero como no puede existir 
nada fuera de Dios, esta contradicción sólo puede 
resolverse diciendo que las cosas tienen su fundamento 
en aquello que, en Dios mismo, no es Él mismo, esto 
es, en aquello que es el fundamento de la existencia de 
Dios (Schelling, 1989: 164-165).

Esta cita contiene la clave del argumento schellinguiano: para que las 
cosas estén en Dios y sean, al mismo tiempo, independientes de él, Dios 
debe estar escindido en sí mismo, entre su existencia (su mismidad) y su 
fundamento (o naturaleza). Dios posee, pues, su propia naturaleza, su 
parte ciega, no personal. Este mismo esquema se repetirá con el hombre. 
Una de las partes de Dios establecerá con él la relación de fundamento, 
mientras que la otra parte, la de personalidad, que será la condición de 
posibilidad de la libertad y del amor. Esto quiere decir que Dios debe 
jugar dos papeles a la vez, uno de continuidad con la creación y otro de 
ruptura, uno de inmanencia y otro de trascendencia o separación. Dicha 
distinción es decisiva porque permitirá pensar a la vez una relación 
ontológica (con el fundamento) y una ético-política (con otra existencia) 



196 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

sin subordinar a priori una función a la otra, es decir, sin hacer derivar 
la ética de la ontología, ni la ontología de la ética. Schelling lo expresa de 
la siguiente manera:

Pero éste no puede ser absoluto [el infundamento o 
Ungrund, A.R.] (como hemos demostrado) más que 
dividiéndose en dos comienzos igualmente eternos, no 
siendo ambos al tiempo, sino estando presente en cada 
uno de la misma manera, es decir, siendo en cada uno de 
ellos el todo o un ser propio. Pero el infundamento sólo 
se divide en dos comienzos igualmente eternos a fin de 
que los dos principios que, en tanto que infundamento, 
no podían ser simultáneamente, es decir, ser uno, 
se tornen uno gracias al amor, esto es, sólo se divide 
para que haya vida, amor y existencia personal; pues 
el amor no es ni en la indiferencia ni en los opuestos 
ligados que necesitan ese vínculo para ser, sino que el 
secreto del amor es (por repetir algo ya dicho) que une 
a aquellos que podrían ser cada uno para sí y que sin 
embargo no lo son ni pueden ser el uno sin el otro. Y 
por eso, del mismo modo en que la dualidad surge en el 
infundamento, también así surge el amor, que une a lo 
existente (lo ideal) con el fundamento de la existencia. 
Pero el fundamento permanece libre e independiente 
de la palabra hasta la total escisión final (Schelling, 
1989: 282-283).

Por un lado, entonces, Dios se divide en sí mismo para poder soportar 
la creación y al mismo tiempo ser diferente de ella. Esa separación es la 
que asegura a la creación su relativa independencia. Ambos principios 
son igualmente originarios. Pero, si bien la separación de los principios 
significa un desgarramiento del absoluto, éste es la condición para el 
amor, que sólo puede partir de dos miembros semi-independientes. 

Resaltemos el hecho de que Schelling no tiene interés en distinguir 
entre ética, política y derecho. Mucho se puede decir al respecto, pero 
baste resaltar que a la base de toda relación con el otro deberá haber 
una línea de continuidad y otra de separación o ruptura. Esta última 
constituye un elemento clave de finitud y restricción sin el cual no puede 
surgir una relación intersubjetiva, ni la libertad, que es su fundamento 
y que debe entenderse ya no como poder, ni como realización, sino 



197Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

precisamente como limitación. Pero analicemos esto con más detalle 
para poder entender cómo es que Schelling llega al argumento que se 
expresa en la cita que ofrecemos.

c. Grund y Existenz o la escisión de Dios

Regresemos por un momento a los términos en que se formula 
el Escrito sobre la libertad. Una vez que Schelling ha expuesto cómo es 
que debe pensarse el panteísmo, se plantea explícitamente la pregunta 
de cómo debe ser pensado Dios para que juegue tanto el papel de 
fundamento (de la existencia), como de existente (o personalidad). Antes 
de explicar la relación entre Dios, la naturaleza y el hombre, Schelling se 
detiene en el primero. Schelling anticipa ya la tarea que habría querido 
consagrar después en Die Weltalter, a saber, la historia del absoluto 
pensado como una vida libre. Sin reparar en los detalles del proceso 
teogónico, el Escrito sobre la libertad intenta exponer la idea de un Dios 
vivo antes de la creación, el cual debe tomar decisiones (determinar su 
voluntad, diríamos en términos kantianos).

Este Dios vivo está sujeto a una pasión, no porque él esté en el 
tiempo, sino porque su génesis es la génesis misma del tiempo. Schelling 
vuelve a invocar su concepto de indiferencia (que utilizaría en su 
filosofía de juventud) como Ursein, que deberá escindirse en dos fuerzas: 
una expansiva y otra contractiva y que corresponderán a dos principios 
en Dios: el fundamento (Grund) y la existencia (Existenz). Dicha división 
(Scheidung) responde claramente a una voluntad de manifestación, de 
revelación de Dios, pero a diferencia de lo que se afirma en la filosofía 
negativa, dicha manifestación será absolutamente libre e incluso 
contingente. Que haya ser en absoluto es producto de una decisión y no 
de una necesidad inmanente. 

Ya hemos dicho que la división de Dios en existencia y fundamento  
de su existencia (la naturaleza en él), debe ser eterna y que ello permitirá 
sostener tanto la continuidad (ontológica) como la discontinuidad 
(ética) con el mundo. Las cosas son absolutamente diferente de Dios, 
pero sólo respecto a su personalidad. Porque la relación de ellas con 
un fundamento, pensado como mera sustancia (o naturaleza; es decir, 
siguiendo la fórmula de Spinoza deus sive natura), supone una diferencia 
fundamento-fundado, pero no una diferencia de género (pues ambos 
son cosas, por más que el mundo sea pensado a partir de modos de 
aquella sustancia).



198 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Para comprender mejor esto, podemos recurrir a los escritos sobre 
filosofía de la naturaleza a los que Schelling consagra los primeros 
años de su carrera filosófica. Pese a los cambios radicales que sufrirá 
su pensamiento, la idea de naturaleza-fundamento ocupará siempre un 
lugar privilegiado en todas las etapas de su pensamiento y muchos de 
los argumentos reaparecen una y otra vez bajo nuevas perspectivas. 

Ya desde la época de su Naturphilosophie Schelling había insistido 
en el hecho de que la razón tiene su prehistoria en la naturaleza y 
que aquella surge desde la oscuridad de ésta. Pero si en su Sistema del 
idealismo trascendental, filosofía trascendental y filosofía de la naturaleza 
constituían caminos inversos y complementarios, en el Escrito sobre la 
libertad la naturaleza, ahora entendida como fundamento (Grund) no 
podrá ser asumida, absorbida (o aufgehoben) por la razón. Su destino 
deberá consistir en ser puesta como fundamento, como basamento, pero 
no en ser disuelta, ni integrada en una unidad superior. Así pues, la 
naturaleza debe ser afirmada en su originariedad e independencia, 
pero al mismo tiempo, deberá poder ser sobrepasada por una parte 
“espiritual”, que sin embargo se sostiene en aquella: “Dios sintió la 
voluntad del fundamento como voluntad para su revelación y porque 
según su providencia reconoció que tenía que haber un fundamento 
independiente de él (en tanto que espíritu) para su existencia, por lo que 
dejó actuar al fundamento en su independencia, o por decirlo de otro 
modo, él mismo se movió sólo según su naturaleza” (Schelling, 1989: 
211).

De manera análoga a esta formulación de la época de su 
Naturphilosophie, en su Freiheitsschrift Dios deberá tener su propia 
naturaleza, su propia “materialidad”, si se quiere, su fondo oscuro. Dios 
no podrá poseer personalidad, ni existencia real sin esta base. Dios es 
naturaleza. Pero no se cumple la disyunción inclusiva de Spinoza: deus 
sive natura, pues Dios es más que sólo naturaleza. Aclaremos de paso 
que dicha naturaleza no es todavía aquella que emergerá con la creación. 

Pues bien, si la naturaleza no agota el ser de Dios, se debe a que 
él es también existencia (Existenz), personalidad. Dicha personalidad 
no es nada fuera de una naturaleza en la que reposa y sin embargo, es 
distinta de ella. Es “en” ella, pero distinta de ella. Éste es el argumento 
central. ¿Cuál es ahora la relación entre Grund y Existenz? Dios será, por 
un lado, unidad de fundamento y existencia, por el otro, separación 
de ambos (los términos son distintos, verschieden, pero relativos, 
aufeinander bezogen). El concepto de unidad, o mejor, de identidad, 



199Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

surge de principios opuestos: uno es expansivo, el otro contractivo; y 
dicha contradictoriedad es necesaria para que algo pueda expresarse. 
Separación significa, en cambio, que los principios no están definidos de 
manera negativa, es decir, donde uno funge como la negación del otro, 
como su opuesto, en una relación de simetría. Separación significa que 
ambas fuerzas pueden jugar entre sí, lo cual es posible sólo si ellas son 
semi-independientes, semi-subsistentes, es decir, si son positivas. Esto 
permite que la relación entre ambas fuerzas no esté decidida a priori. 

Tratemos de desenmarañar un poco más este planteamiento. Una 
filosofía negativa piensa los términos de una relación a partir de la 
negación: un término no es el otro y su relación es de mera contraposición. 
Un término es la negación absoluta del otro y ambos están en una 
relación especular, simétrica. Una filosofía positiva intenta pensar los 
términos además como relativamente independientes, donde uno no es el 
otro, pero no por ello están contrapuestos. Dos cuerpos, por ejemplo, 
son absolutamente positivos, pero diferentes (¿diríamos en castellano 
que son solamente distintos?) Schelling intenta, entonces, pensar la 
posibilidad de que los términos de una relación lógica puedan exhibir 
al mismo tiempo una relación de contradictoriedad y otra de “juego” de 
términos positivos, como aquellos propios de un mundo empírico. Hay 
pues, una sobreabundancia de la existencia respecto a su expresión 
lógica, lo cual no quiere decir que aquella sea algo fuera de ésta. 

d. Dios en busca de libertad: la trinidad

Pero todavía no hemos dicho cómo es que el hombre puede ser 
libre en Dios. Hemos hablado de Dios y de cómo las fuerzas en él, 
una contractiva y una expansiva, deben poder establecer una relación 
lógica (negativa) y una relación positiva (de juego). Dios tiene así una 
naturaleza, pero su personalidad es distinta de aquella. En los fragmentos 
de las Edades del mundo podrá verse con más claridad que en sí misma la 
fuerza expansiva de Dios, que será identificada con el amor, no puede 
amar nada si no hay alguien más a quién amar. Pero para que haya dos, 
es necesario un proceso de individuación y para ello es necesario recurrir 
a una fuerza que separe: la voluntad de fundamento o contractiva. Y 
de nuevo, una fuerza contractiva sólo puede generar diferentes centros, 
diferentes personalidades una vez que algo se ha expandido o expresado. 

Finalmente, la separación se hunde en una voluntad de fundamento 
si no es de nuevo abierta por lo que Schelling llama amor. Así, la libertad 



200 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

sólo puede consistir en consumar lo no-necesario de una relación, 
que es el amor, el cual exige como condición el egoísmo del principio 
contractivo, como la cita que ofrecimos arriba lo muestra: el secreto del 
amor consiste en unir “a aquellos que podrían ser cada uno para sí y 
que, sin embargo, no lo son ni pueden ser el uno sin el otro”, es decir, 
que están separados, pero no son absolutamente independientes.   

Apoyándose muy probablemente en la teología cabalística luriánica, 
Schelling describe la creación a partir del movimiento contractivo de 
Dios, el cual deja un espacio vacío, un hueco, en el cual puede tener 
lugar la creación. Este agujero o espacio estará en Dios, pero será 
también distinto de él (es como si se tratara de un toro, en el sentido 
topológico del término). Si Dios no deja en libertad a la creación, 
entonces él mismo no puede ser libre. Pero la naturaleza no es todavía 
plenamente libre, porque aunque ella sea productividad ilimitada, no es 
todavía consciente. Dios sólo deviene libre hasta que se crea el hombre, 
como otro ser libre. Dios es libre gracias al hombre, libre de amar: “Sólo 
en él (en el hombre) ha amado Dios al mundo” (Schelling, 1989: 175), 
pues, como en Dios, aunque de manera limitada: “En el hombre se 
encuentra todo el poder del principio oscuro y a la vez toda la fuerza de 
la luz” (Schelling, 1989: 175). Y esto hace posible entonces el hecho de 
que: “el hombre tiene en sí un principio independiente respecto a Dios, 
pero debido a que precisamente tal principio —sin que por ello cese de 
ser oscuro en su fundamento— se transfigura en luz, surge al mismo 
tiempo en él algo más elevado: el espíritu” (Schelling, 1989: 175).

Es aquí donde se puede ver toda la relación desplegada, donde Dios 
ha creado ya al mundo y en él, al hombre. El hombre es en Dios, pero 
diferente de él. Por un lado, el hombre forma un continuum con Dios 
gracias al fundamento (que puede ser visto en la naturaleza). El hombre 
continúa y pertenece a la naturaleza, gracias a la cual es individuo; al 
perseverar en su singularidad, se torna egoísta. Por el otro, está separado 
de él debido a la personalidad de ambos (es decir, el hombre no es pura 
continuidad con Dios, sino que lo vive como algo separado, alejado, 
incluso mudo).7 Es así que, desde el punto de vista de la personalidad, 
surge la nostalgia porque Dios está lejos, porque se ha separado, porque 
no puede sino estar ahí bajo la forma de la ausencia. Por ello, sólo en el 

7 Es sin duda Franz Rosenzweig quien con más claridad vio la idea de la 
separación y la independencia de los mismos tres pilares de la metafísica. Vid. 
(Rosenzweig, 1997).



201Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

ateísmo, en la falta radical de Dios es que el hombre puede ser libre. No 
es lo mismo, por cierto, la falta de Dios que un dios que falta. No es lo 
mismo la inexistencia de Dios que su existencia en tanto que falta. En 
este caso Dios existe como faltando, como habiéndose retirado.

Ahora bien, esta lejanía no es una mera falta, sino la condición positiva 
para la emergencia del amor. Para Schelling, el amor sólo puede surgir 
donde no hace falta, es decir, donde no lo motiva ninguna necesidad. 
La relación que establece un absoluto consigo mismo puede ser llamada 
amor, tampoco ninguna relación de complementariedad. El amor debe 
tener algo de gratuito, pero sin ser capricho. Sólo hay amor donde éste 
puede ser retirado y entre dos seres que no dependen de ese amor para 
ser, es decir, que guardan su independencia. La existencia puede entrar 
en diferentes relaciones lógicas, pero puede “entrar” y “salir” de ellas 
gracias a una separación fundamental entre criaturas. Esta separación es 
lo que hace falta para poder pensar una relación “real” y no solamente 
“ideal”. La consecuencia es evidente: el cumplimiento del absoluto como 
relación amorosa entre Dios y el hombre ya no es un paso necesario en 
su historia, sino algo que puede o no acontecer, así como la creación 
pudo o no haber ocurrido. Es así que la libertad, el alfa y omega de la 
filosofía, como afirmaba Schelling, sólo puede ser realizada en el amor. 

II. Condiciones para una lectura contemporánea de Schelling 
bajo el hilo conductor del pensamiento adorniano
Al inicio del trabajo hemos puesto tres citas que pertenecen al 

budismo Zen, al hinduismo y al cristianismo, y hemos desarrollado a lo 
largo de estas líneas el pensamiento teológico cristiano de Schelling. La 
intención no es aquí hacer filosofía de la religión, ni misticismo. Mucho 
menos llamar a un ecumenismo aguado, sino, como lo hace siempre la 
filosofía, recobrar lo que hay de pensamiento en aquellas formaciones 
nebulosas, para traerlo a la claridad de un discernimiento. Schelling 
no fue ajeno a la filosofía hindú y siempre supo reconocer en ella el 
germen especulativo, especialmente en el Bhagavad Gita, de entonces 
reciente traducción por Friedrich Schlegel.8 No es que la filosofía vaya 

8 En Schelling (1998, II, 2: 448) encontramos una referencia a la filosofía 
hindú, específicamente la doctrina del yoga, como un modo de confrontar la 
contradicción entre teoría y praxis: “Wer handelt, verfängt sich mit der Wirklichen 
Welt und ihren Bedingungen; frei ist eigentlich nur der Nichthandelnde; [...] 
Und doch kann das Handeln nicht unterlassen werden: Der Mensch muss wohl 



202 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

a la religión para encontrar lo que no puede producir, para llenarse las 
bolsas de citas  y pensamientos y volver con un pensamiento renovado. 
Por el contrario, nada hay más dudoso, respecto a la estructura de los 
argumentos, que la separación entre filosofía y teología. Esta fue la tesis 
que, a su modo, sostuvieron Hegel, Feuerbach, Marx, Benjamin y el 
mismo Lacan.

Pero no procederemos por esa vía, baste intentar una lectura 
decididamente secular de los argumentos que Schelling nos presenta. 
Schelling es reconocido tanto como alguien que cumple el idealismo 
alemán (Vollendung des deutschen Idealismus), dice Janke (2008). como 
el pensador que va más allá de él. Parece que Schelling ofrecería en 
su pensamiento maduro, anclado en la existencia y la voluntad, una 
crítica al “logicismo” de Hegel. Agregando el elemento de la decisión 
y la contingencia, la lógica sería, en ese sentido, algo derivado. De esta 
manera, como el mismo Schelling parece dar a entender en ciertas 
secciones de su Escrito sobre la libertad, la filosofía positiva buscaría 
un nuevo fundamento abismal (Abgrund) a la base del absoluto, una 
libertad incoercible y refractaria a la lógica, un “real no simbolizable”, 
una “libertad que no puede ser objetivada”, etc.9 De esta manera, por 

handeln und wird auch gegen sein Wollen zum Handeln getrieben. Hier zeigt 
nun die praktische Yogalehre den Ausgang. Der Mensch befreit sich von diesem 
Widerspruch, wenn er zwar handelt, aber als ob er nicht handelte, nämlich ohne 
seiner Handlungen sich anzunehmen, und mit der vollkommenen Ruhe über 
den Erfolg. […] Er bleibt im Handeln vom Handeln unbefleckt […]” (Schelling, 
1998, II, 2: 489).

9 Schelling se sigue sirviendo del concepto de indiferencia para pensar el 
primer principio antes de la escisión de Dios. Sin embargo, ahí reside el punto 
de mayor dificultad, donde deberá evitarse tanto el dualismo como la identidad. 
Es por ello que escribe: “Aquí tocamos finalmente el supremo punto de toda 
esta investigación. ¨[…] ¿para qué puede servir esta distinción originaria entre el 
ser [Wesen], en cuanto que es fundamento [Grund], y el ser en cuanto que existe 
[existirt]? Pues una de dos, o bien no tienen ningún punto común a ambos, y 
tenemos que decidimos por el dualismo absoluto, o bien existe tal punto, pero 
entonces en última instancia vuelven a coincidir. En ese caso tendremos sólo 
un único y mismo ser para todos los opuestos, una identidad absoluta de luz 
y tinieblas, bien y mal, así como todas las demás consecuencias absurdas […] 
Ya hemos explicado nuestra actitud al primer respecto: tiene que haber un ser 
anterior a todo fundamento y a todo existente, esto es, anterior absolutamente a 
toda dualidad. ¿Cómo podremos llamarlo sino fundamento originario, o mejor 



203Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

un recurso a un gesto trascendental, se volverían a reconocer los límites 
del pensamiento racional (la cosa en sí sería ahora la existencia, un 
nuevo más allá). Se afirmaría la imposibilidad de conocer la libertad y 
se recurriría a una suerte de “fundamentación”, en el sentido de que la 
libertad debería ser concebida como originaria, mientras que la lógica 
(en el sentido de Hegel) sería derivada. De esta manera, Schelling se 
convertiría en el antecedente de una filosofía de la diferencia. 

Sin embargo, una lectura de ese tipo no haría justicia a Schelling, 
en tanto que lo arrojaría a la categoría de un pensamiento pre-kantiano, 
desdiciéndose de todo lo que su filosofía negativa habría logrado: a) 
cuestionar toda idea de un principio fuera de un desarrollo;10 b) cuestionar 
un más allá del pensar, (i.e. una cosa en sí refractaria al pensamiento en 
general, lo que llevaría a una renuncia a la tarea filosófica en nombre 
de una mística o un “pensamiento venidero” indeterminado); c) 
cuestionar una jerarquía trascendental que salvara al pensamiento de 
sus contradicciones y paradojas (Schelling y Hegel reconocen que Kant 
ha encontrado en la Crítica de la Razón Pura la verdadera naturaleza 
de la razón, pero en la dialéctica, donde emergen las antinomias y los 
paralogismos11).

Como reconoce Adorno, todo pensamiento del fundamento, como 
sea que se le formule, descansa en una diferencia entre lo fundante y 
lo fundado, lo originario y lo derivado. Dicha diferencia que se concibe 
como absoluta, irremontable y punto de partida de toda filosofía. Y todo 
pensamiento de este tipo es necesariamente dualista: “Donde se predica 
algo absolutamente primero [absolut Erstes], se habla siempre, como su 
correlato consecuente, de algo desigual, absolutamente heterogéneo a 
aquel; prima philosophia y dualismo se corresponden [gehen zusammen]” 
(Adorno, 1982, c1966: 142). Consecuente con esta referencia, no debería 

aún, in-fundamento [Abgrund]? Puesto que precede a todas las oposiciones, 
éstas no pueden existir en él de modo distinguible ni de ningún otro modo. 
Por tanto, no puede ser  calificado como identidad, sino sólo como absoluta 
indiferencia de ambos principios” (Schelling, 1989: 277-279).

10 Para Schelling el principio es siempre vacío, algo que necesita 
desplegarse y que sólo se decide por su desarrollo, pero que no fija nada, ningún 
destino ab initio.

11 La crítica a Kant reside en que él habría tratado de evitar las paradojas 
introduciendo una diferencia insostenible entre la dimensión trascendental y la 
dimensión empírica.



204 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

leerse al Schelling del período intermedio como un nuevo intento 
trascendental, lo que traería de nuevo todos los problemas de la filosofía 
trascendental kantiana que él mismo combatió en su época de juventud. 
Un Schelling defensor de un pensamiento de lo insondable habría 
rehabilitado de alguna manera la cosa en sí kantiana, pero bajo la figura 
de la libertad divina.

Como se ha intentado mostrar, la apuesta de Schelling hace algo 
distinto a la rehabilitación del pensamiento trascendental y sin duda 
hace algo más que invertir la filosofía hegeliana, colocando a la existencia 
por encima de la esencia. Aquí se vuelve profundamente instructivo el 
pensamiento de Adorno en su Dialéctica Negativa la que, aludiendo a 
Hegel, parece ofrecer un sentido nuevo aplicándose a Schelling:

En cierta perspectiva la lógica dialéctica es más positiva 
[y es justamente esta dimensión positiva la que acerca 
a Adorno al pensamiento de Schelling, A.R.] que el 
positivismo que ésta proscribe: ella respeta, en cuanto 
pensamiento, lo por pensar [das zu Denkende], el objeto 
[Gegenstand], incluso ahí donde él no consiente las 
reglas del pensamiento [Denkregeln]. Su análisis afecta 
las reglas del pensar. El pensamiento no necesita darse 
por satisfecho con su propia legalidad; él puede pensar 
contra sí mismo sin renunciar a sí; si fuera posible dar 
una definición de dialéctica, se podría sugerir ésta 
(Adorno, 1982, c1966: 145).12

12 (Adorno, 1982, c1966: 140). Y eso habría que pensarlo no sólo a propósito 
de Heidegger, sino también y especialmente de Derrida, quien a pesar de todo 
su trabajo deconstructivo, no resiste la tentación de pensar una archihuella, 
una différance, que sería “más vieja que la diferencia ontológica”, y que por 
ello no podría entrar en aquello mismo que condiciona (no puede aparecer). 
Pero justamente porque se habla de ella, ya aparece, a su modo. Además de 
la crítica de Adorno podemos convocar aquí al lógico Graham Priest, quien 
ha mostrado en su extraordinario libro Beyond the Limits of Thought, que todo 
intento por postular un límite absoluto: lo exterior, lo no-decible, lo impensable, 
incurre en un argumento autorreferencial que acaba traicionando la intención 
de origen. Todo límite que se impone resulta inmediatamente, y esto ya lo sabía 
Hegel, superado. En efecto, un límite que nos condiciona, no podríamos nunca 
captarlo, si no estuviéramos, de cierto modo, por encima de él. Pero, hay que 
agregar aquí, a diferencia de Hegel, que ese límite no es nunca absolutamente 



205Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Si ya no debemos llamar “dialéctico” al pensamiento de Schelling, 
con mayor razón aplica la cita de Adorno, para quien el pensamiento 
debe ir incluso en contra de sus propias “reglas” (léase, la negatividad en 
tanto que conduce a una filosofía de la identidad). ¿No es precisamente 
eso lo que sucede en el Escrito sobre la libertad, en tanto que se perfilan 
dos perspectivas, aparentemente irreconciliables, donde la identidad-
inmanencia constituye tan sólo una de ellas? Para apoyar la tesis de que 
Schelling no muestra ningún aferramiento a objeto filosófico alguno 
y, consecuentemente, tampoco al camino que éste demanda, basta 
recordar es siguiente pasaje: “No sólo hay que dejar a la mujer y al hijo, 
como suele decirse, para acceder a la ciencia, hay que abandonar todo 
lo existente [Seiendes] […] hay que abandonar [verlassen] a Dios mismo”. 

Sin duda alguna la filosofía “positiva” de Schelling cobra su sentido 
por contraste con la filosofía “negativa”, que en última instancia remite 
a Hegel. Es a este último a quien Schelling pretende responder con 
su nueva concepción filosófica. Pero si un pensamiento dialéctico, 
en el sentido de Adorno, es capaz de ir contra sí mismo ¿no debe ser 
capaz de ir más allá de la contradicción? Es decir ¿no debe ser capaz de 
ir más allá de su regla implacable de la identidad, o de la implicación 
negatividad → identidad? Es en este sentido que se debe comprender 
la “dialéctica negativa” de Adorno, quien busca dar a la dialéctica una 
lectura “negativa” en contra o más allá de la función de identidad. Pero 
hay que preguntarse entonces si el camino de la “negatividad” es capaz 
de hacer justicia al llamado de Adorno. 

Schelling ha sido leído, sobre todo en fechas recientes, como 
un pensador de la “diferencia”, en tanto que su agenda parecería 
corresponderse con pensadores como Heidegger, para quien la 
diferencia ontológica (al menos en Ser y Tiempo) constituiría el centro 
de la metafísica (pues ella habría “olvidado” esa diferencia, haciendo 
del ser un ente) y, su reconocimiento (i.e. de esa diferencia), constituiría 
en cambio la posibilidad de una nueva filosofía. Este tipo de lecturas se 
basa en el Escrito sobre la libertad en cuanto en él parece que encontramos 
elementos para afirmar un privilegio de la existencia por encima de la 
lógica, parece que podemos rastrear la idea de un abismo (Abgrund) y 

superado. Es este el punto en el que Schelling se distancia de Hegel: la Aufhebung 
será siempre parcial. Y es entonces que se abre la posibilidad de una lectura 
compleja del absoluto: “inmanente” (i.e., sin separación) y “trascendente” (i.e. 
con separación) a la vez.  



206 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

un fondo oscuro (ein nie augehender Rest), que estaría a la base de todo 
lo existente y que sería refractario a la razón. Pero Schelling está muy 
lejos de ello. Aquí, de nuevo, parece ser Adorno quien nos da una clave 
esencial de lectura: 

Una vez que la dialéctica se ha vuelto irrenunciable, ella 
no puede insistir en su principio como una ontología 
y una filosofía trascendental, no puede ser retenida 
como una estructura que soporta [tragende Struktur], 
como sea que se le modifique. La crítica a la ontología 
[léase, a todo pensamiento trascendental o cuasi-
trascendental que se erige sobre la estructura jerárquica 
de algo “primero”  “originario” y algo “segundo” o 
“derivado”; o, en el lenguaje de la fenomenología, 
entre algo absoluta y exclusivamente constituyente y 
algo absoluta y exclusivamente constituido, A.R.] no 
busca una nueva ontología, tampoco una de lo no-
ontológico. Si no, simplemente colocaría algo otro 
[ein Anderes] como lo primero por antonomasia [das 
schlechthin Erste]; esta vez no como absoluta identidad, 
ser, el concepto, sino como lo no-idéntico, lo entitativo, 
la facticidad. Con ello hipostatiza el concepto de lo no-
conceptualizable [Begriff des Nichtbegrifflichen] y actúa 
en contra de aquello que pretende.

Veamos entonces si podemos ofrecer una lectura de Schelling que 
sea capaz de hacer justicia a los tres puntos que hemos expuesto de la 
mano del pensamiento de Adorno, a saber uno que logre: a) no repetir 
un simple pensamiento de una diferencia ontológica, lo que llevaría 
aparejado, necesariamente, un dualismo; b) pensar el absoluto más allá 
de la dialéctica, pero sin caer detrás de ella, es decir, ofrecer un modelo 
de pensamiento que no responda ni a la filosofía trascendental, ni a la 
dialéctica hegeliana; y c) evitar una filosofía de simple “resistencia” a 
la lógica hegeliana, donde se afirmaría un límite abstracto al pensar, 
limitándose a afirmar que “algo escapa siempre” al pensar.



207Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

III. Posibles lecturas contemporáneas del Escrito sobre la 
libertad: espacio y lógica
Para responder a las tres exigencias que explicamos al final del 

apartado anterior, habrá que mostrar que el pensamiento schellinguiano 
no conduce a una mística, sino que expone una lógica particular y que 
dicha lógica no es dialéctica en sentido estricto, es decir, no se rige por la 
Aufhebung. En ésta sigue a un momento positivo, inmediato y abstracto, 
otro de negación y abstracción, para desembocar en un tercero que 
reestablecería lo primero, pero ahora de forma mediada por la negación. 
Este tercer momento se obtiene por una negación de la negación, es decir, 
por una determinación que no hace sino establecer la simetría entre los 
dos primeros momentos por medio de su absoluta contraposición. Para 
decirlo en términos más concretos, tomemos el ejemplo del inicio de 
la Ciencia de la Lógica. Ahí, lo primero para el pensamiento (no para la 
conciencia en general, tema que Hegel aborda en la Fenomenología del 
Espíritu), que se encuentra ya firme en su autosuficiencia, es el ser. El 
ser corresponde al concepto más general y que no supone nada más. 
El ser implica el todo, donde nada falta. Y sin embargo, ese ser, que se 
ofrece aquí de forma inmediata e indeterminada, no es absolutamente 
nada (entiéndase, nada concreto, por carecer de determinación). A 
este momento sigue su opuesto, la nada, pues el ser en abstracto es 
en realidad nada. Este segundo momento establece la abstracción, el 
distanciamiento respecto a un supuesto ser dado. El tercer momento, 
que Hegel identifica con el devenir (Werden) revela la verdad de ambos 
elementos contrapuestos (ser y nada, Sein und Nichts) a partir de su 
relación simétrica, porque uno es el otro invertido y lo único absoluto (a 
este nivel) es la relación de ambos en un tercero que los implica como 
momentos suyos. Es decir, los momentos no son nada fuera de la relación, 
no tienen independencia en absoluto.

¿Qué alternativa ofrece entonces Schelling frente a este modelo, en 
su Escrito sobre la libertad?

a. Primera lectura: pensando desde una lógica trinitaria

Como hemos visto en el primer apartado de este trabajo, la diferencia 
Grund-Existenz no es simétrica, ni tampoco posee a priori una jerarquía. 



208 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Schelling no afirma que, al menos para el hombre, la existencia preceda a 
la esencia, o viceversa. Lo que afirma es que la potencia oscura o natural 
debe ser colocada como fundamento, para que pueda advenir el espíritu. 
Pero la libertad del hombre reside justamente en que esa potencia oscura 
pueda regir o ser sometida. Es así que el hombre puede hacer realmente 
el mal, y es así que el mal puede ser algo positivo y no un mero “olvido” 
u “oscurecimiento” de la potencia luminosa. A este respecto habría que 
precisar: para Schelling yo soy libre porque puedo matar al otro, porque 
puedo olvidarme de Dios, etc. Sin eso, toda libertad estaría limitada de 
inicio.

Entonces, la diferencia entre Grund y Existenz, funda la posibilidad 
del despliegue o, mejor, bifurcación de dos ramas del absoluto, una 
ontológica y otra ético-política. Que Dios sea para el hombre tanto 
el fondo natural de su existencia, como personalidad (i.e. un otro), 
quiere decir que la ontología no puede fundar a la ética, ni viceversa. 
Dicha división dará lugar a un pensamiento trinitario con profundas 
implicaciones. 

En el Escrito sobre la libertad, en el momento en que contamos con 
la creación del mundo y el hombre, tenemos ya no la forma de la 
contraposición: finito-infinito, divino-mortal, sujeto-objeto. Tenemos 
más bien tres términos: Dios-personalidad, Dios-naturaleza y al hombre. 
Cada uno de ellos tiene su relativa independencia, lo que se puede leer 
en las negaciones recíprocas. La naturaleza no es ni Dios, ni el hombre 
(aunque ambos tengan su naturaleza); Dios no es la naturaleza, ni el 
hombre (aunque Dios sea de algún modo también naturaleza y sea 
quien sirve de modelo para la imagen y semejanza del hombre) y el 
hombre no es ni Dios, ni la naturaleza (aunque él sea siempre natural y 
a imagen y semejanza de Dios). 

Y sin embargo, en su relativa independencia, ninguno es realmente 
libre si no existen los otros en libertad. En la lógica hegeliana, los 
elementos no son absolutamente nada fuera de la relación. Schelling 
intenta, por el contrario, pensar una relación en la que quepa una 
independencia relativa, sin la cual no puede haber libertad. Es decir, los 
tres elementos están anudados de forma indisoluble, pero cada uno de 
ellos puede subsistir relativamente fuera de los otros. Cada uno tiene su 
espacio de juego13 respecto a los otros. 

13 Aquí podríamos servirnos de un concepto que Heidegger presenta 
en sus Beiträge zur Philosophie, pero que nunca desarrolló, ni utilizó de forma 



209Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

La estructura triádica a la que alude Schelling y que parece confusa 
a primera vista, nos remite a un modo clásico de concebir y representar 
la trinidad en el pensamiento cristiano:14

consistente, a saber, Zietspielraum. Spielraum significa en alemán margen de 
maniobra, sólo que la palabra Spiel, juego, nos da la idea de un espacio de juego, 
como un tablero. La palabra Zeit, tiempo, unida a Spielraum, logra el sentido de 
un espacio-tiempo de juego. Podríamos aventurar entonces que en el modelo 
triádico de Schelling, la libertad que tiene cada elemento respecto a los otros 
dos, es una suerte de “espacio-tiempo-de-juego”. La relación con el espacio se 
expone más adelante. 

14 Esta interpretación sobre la Trinidad cristiana no es, desde luego, ni 
la única ni tampoco la mayoritaria. Desde el Edicto de Milán promulgado por 
Constantino, con el que se establece la tolerancia religiosa en el Imperio Romano 
y acaba la persecución de los cristianos, la discusión sobre la naturaleza de 
Cristo se vuelve un tema de abierta discusión. El Arrianismo es quizá una de las 
interpretaciones más importantes de la época respecto a la cristología, posición 
que será derrotada en el Concilio de Nicea. En el mismo concilio será aceptado 
el Espíritu Santo en el mismo nivel que Dios Padre y Dios Hijo y comenzará a 
tomar forma la doctrina de la Trinidad. Pero la contribución decisiva vendrá de 
San Agustín. Ya en sus Sermones (10, LII) podemos leer: “ipsa tamen fide rectissime, 
ac robustissime retinemus Patrem, Filium, Spiritum sanctum, inseparabilem esse 
Trinitatem, unum Deum, non tres deos.”: Padre, Hijo y Espíritu Santo constituyen 
una esencia inseparable y forman un solo Dios, no tres. Ahora, Agustín siempre 
tuvo el magnífico cuidado de plantear los problemas, antes de aventurar alguna 
“solución”. En efecto, como lo resalta en De Trinitate, resulta difícil comprender 
cómo pueden tres sustancias constituir una sola y cómo se constituye su vínculo. 

Cada persona cuenta como una sustancia (substantia) que es, pero ellas son 
uno sólo por medio de una conjunción peculiar, de tal modo que la Trinidad 
opera de manera indisoluble (inseparabiliter operari Trinitatem), pero diferenciada, 
tal que sea posible que “et tamen quamdam vocem Patris sonuisse, quae vox Filii non 
sit; in carne autem natum, et passum, et resurrexisse, et in caelum ascendisse nonnisi 
Filium; in columbae autem specie venisse nonnisi Spiritum sanctum” (Agustín, 1956: 
140-141). Es decir, que fue la voz de Dios Padre y no Dios Hijo aquella que 
resonó, que fue el hijo quien se hizo carne, no el Padre, ni el Espíritu Santo; y que 
fue el Espíritu Santo el que vino en forma de paloma, no las otras dos personas. 
Se puede ya adivinar, más allá de la solución canónica, un profundo problema 
entre la unidad y la multiplicidad en términos completamente diferentes a los 
de Platón. Lo que está en juego no es la oposición entre la unidad de Dios (o 
de la Idea) y la multiplicidad del mundo (o de la criatura). Aquí resulta que el 
origen mismo, Dios, forma una multiplicidad y una unidad al mismo tiempo. La 
unidad no está entredicha, sino su naturaleza diferenciada y capaz de operar 



210 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

                        

En este esquema de la Trinidad (Regester, 1898) podemos ver en 
primer lugar las negaciones que fungen como relación entre los diferentes 
elementos. Primero atendamos a aquella entre el Padre y el Hijo: “pater 
non est filius”. Pero este “no” no nos remite al Espíritu Santo, pues el Hijo 
tampoco es el Espíritu Santo. Se trata de un “no” que no nos conduce 
al primer término. No hay negación de la negación en este sentido. 
En el contexto de Schelling: Dios no es el hombre, el hombre no es la 
naturaleza, la naturaleza no es Dios, pero al mismo tiempo, Dios y el 
hombre son “semejantes” (no en balde recuerda Schelling el Génesis, 
donde se habla de la “imagen y semejanza” entre Dios y el hombre); y 
también, Dios y el hombre, son naturaleza, pero no sólo. Lo único que 
“es” (el ser), es el conjunto, ninguno por separado. El absoluto no está 
entonces en ningún sitio, sino repartido y, puesto que está repartido, no 
puede ser recogido en una unidad simple, ni siquiera devenida. Es decir, 
no se produce ninguna identidad. De otro modo, la libertad estaría 
comprometida.  

parcialmente o de acuerdo a determinadas personas. Esta división del origen es 
lo que podemos llamar una“poliarquía”, el hecho de que el principio metafísico 
no tenga la forma de una unidad simple.



211Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Para darse una idea de qué tipo de relación se habla aquí podemos 
acudir de nuevo a otra representación clásica de la Trinidad, pero ahora 
en términos topológicos: 

15

Se trata del aro borromeo, el ejemplo más simple en matemáticas 
de un enlace (link) bruniano, que se distingue por la siguiente cualidad: 
los elementos no están unidos de uno en uno, sino “de a tres”, a partir 
del conjunto. Así, en el ejemplo de arriba, si cortamos uno de los aros, 
los otros dos quedan libres. La “unidad” significa más que totalidad, 
conectividad entre elementos relativamente independientes. 

Ahora, en términos más formales y al margen de la teología, 
reconocemos fácilmente una estructura yo-tú-ello (que se corresponderían 
con Dios, el hombre y el mundo). Lo novedoso es que aquí tenemos dos 
tipos de negaciones, que podríamos llamar paraconsistentes, en tanto 
que ya no son absolutas o simétricas. Lo que aparece en este triángulo 
es una relación intersubjetiva e intencional a la vez, es decir, que incluye 
dos sujetos y un objeto. Para el yo, el tú es un no-yo, pero la negación 

15 Creative commons: “The Borromean rings as a symbol of the Christian 
Trinity. Drawn from scratch (not scanned), based on an illustration in a 13th-
century French manuscript found at Chartres, as reproduced in Didron’s book 
“Christian Iconography” (1843). TRINITAS (trinity) is around the edge, and 
UNITAS (unity) in the center (see external link http://www.liv.ac.uk/~spmr02/
rings/trinity.html)”. Disponible online: https://en.wikipedia.org/wiki/
File:BorromeanRings-Trinity.svg. Consultado el 21 de abril de 2016.



212 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

no es la misma que se aplica a la naturaleza, que también es un no-yo.16 
Tenemos, pues, negaciones parciales y diferenciadas: una ontológica y 
una ético-política. Esto quiere decir que no sólo hay una independencia 
de todo sujeto frente a otro, sino también de la naturaleza, que no se 
corresponde sin más a su aprehensión, sea científica o poética. 

Esta lógica se diferencia de la lógica hegeliana la cual, si bien 
es triádica, sólo se desarrolla temporalmente, a partir de momentos 
de un proceso. Los tres elementos nunca son simultáneos, como en el 
caso de Schelling. La dominación del tiempo, que obliga a todo ser a 
contar como mero momento, y que está a la base de un historicismo 
radical, da lugar, en Schelling, a una dimensión espacial, que admite tres 
elementos que tendrían cada uno “su lugar” y “su tiempo”, es decir, 
su independencia relativa, pero que, a la vez, estarían remitidos entre 
sí, aunque ya no a partir de una relación exclusivamente lógica. O si se 
quiere, estaríamos justificados para afirmar que habría más de una 
lógica operando simultáneamente; en Schelling, una de la inmanencia 
y otra de la separación. 

b. Segunda lectura: restricción, separación e independencia

El pensar tríadico se sostiene en una rehabilitación de la estructura 
que guardan recíprocamente los tres pilares de la metafísica: Dios, 
hombre y el mundo. Para que pueda haber relación, dichas instancias 
deben estar remitidas genética y lógicamente entre sí (todas forman parte 
de un mismo proceso temporal). Pero para que pueda haber realidad, en 
términos de Schelling, ellos deberán ser relativamente independientes (o 
subsistentes) entre sí y, así, en cierto punto del desarrollo, coexistentes. 
Si bien Dios crea al hombre, no lo crea como momento de su propio 
reconocimiento, sino que lo deja en libertad.  

En este sentido, la libertad es entendida no como autodeterminación, 
sino a partir de la limitación, como hemos dicho. Dios se retrae para 
producir y el mundo y se retira para que el hombre pueda ser libre. En 

16 En sin duda mérito de Humboldt haber planteado el problema de la 
intersubjetividad en el centro de una disquisición sobre la razón. Es él quien 
que reconoce que el “tú” es un “no-yo” que no conduce al mundo objetivo. Y 
es gracias a su giro lingüístico que la doctrina del juicio (basada en la conexión 
entre un sujeto y un predicado, un sujeto y un objeto, una sustancia y sus 
atributos) pudo ampliarse por la incorporación de los pronombres personales. 
Vid (Lafont, 1993). 



213Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

un sentido más amplio podemos decir que sólo hay libertad donde otro 
es libre. La limitación que conlleva la separación se convierte en una 
condición positiva de la libertad. Es por ello que Schelling insiste en que 
Dios debe ser personal: porque así se cumple la paradójica situación en 
la cual el hombre puede relacionarse con alguien diferente de sí, pero al 
cual puede siempre abandonar. 

Esta es la definición misma del amor que da Schelling: una relación 
entre dos que pueden subsistir para sí, que no se necesitan. Esta posición 
se opone diametralmente a la doctrina del andrógino del Banquete de 
Platón y en general a todo el neoplatonismo que entiende el amor 
como complementariedad o fusión. En este punto queda claro que la 
metafísica no ha quedado rehabilitada en Schelling sin más. El alma no 
será pensada ni como sustancia, ni como mera razón (o res cogitans), ni 
como inmortalidad, sino como libertad en y desde el mundo (y sobre 
todo como libertad para hacer el bien o el mal). Dios no será el garante 
del summum bonum, sino sencillamente el que se ha retirado para que 
pueda existir la libertad y la posibilidad del amor. Y el mundo ya no 
podrá ser pensado tampoco como sustancia, sino como el sitio de una 
productividad infinita (o expansiva) ciega. 

En su Naturphilosophie Schelling había ya mostrado que la 
determinación en el ámbito de la naturaleza debe ser comprendida 
como un principio de inhibición o restricción (Hemmung) y no como 
una negación (Schelling, 1998, I, 3: 18). La productividad infinita de la 
naturaleza llega a productos concretos gracias a una fuerza restrictiva de 
esa potencia absoluta. De la misma manera, Dios puede crear un mundo 
sólo a partir de la contracción, por medio de un vacío en sí mismo. Si en 
la filosofía negativa el concepto central es el de negación, en la filosofía 
positiva los conceptos clave son la restricción (o inhibición), la separación 
y la relativa independencia (o subsistencia).

Muy rápidamente esbocemos las consecuencias concretas de las 
ideas sugeridas hasta ahora: 1) en tanto existente, Dios establece la 
relación de un “otro” respecto al hombre, pero puesto que toda relación 
respecto a Dios se repite (en cierto modo) en el hombre, este último 
puede leer su relación ética esencial ya no con un Dios, sino con el 
prójimo a partir de una doble relación: de continuidad (ambos son un 
yo) y de discontinuidad (ese otro es no superable o unaufhebbar, pues 
la separación, o Scheidung, es constitutiva); 2) en tanto que hay dos 
sujetos separados, la subjetividad misma se ofrece como distribuida, 
ya no remite a la unidad; o en otros términos, la intersubjetividad no 



214 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

posee la forma de un gran sujeto; 3) habiendo dos sujetos y un mundo, 
queda contemplada la posibilidad de que el acceso al mundo también 
se encuentre diferenciada según perspectivas; 4) toda relación con el 
prójimo estará mediada por la relación con el mundo y viceversa; y 
5) dicha lógica funciona si el prójimo y el mundo tienen una relativa 
independencia, es decir, un nexo tanto de necesidad, como de no-
necesidad al mismo tiempo. 

c. Tercera lectura: la multiplicidad ontológica en las figuras de 
quiasmo, paralaje y diplopía

Hemos abordado el tema de una estructura trinitaria del absoluto 
en Schelling. En vez de un espíritu que se despliega inmanentemente, 
tenemos uno que se separa de sí para que puedan existir la libertad y el 
amor. Pero al mismo tiempo, Schelling no desecha la filosofía negativa. 
De hecho, ella está en la base de su pensamiento de la naturaleza, 
concebida como un desarrollo inmanente. Lo que llama la atención 
aquí es que inmanencia y separación forman dos ontologías coexistentes. 
Por un lado, Schelling intentará reordenar estas dos “ontologías”: una 
continua y otra discontinua, según una relación jerárquica: el amor 
debe triunfar sobre la voluntad de fundamento. Pero por otro lado, las 
relaciones entre unión y separación, que hemos simplificado aquí, son 
complejas y no parecen admitir una prioridad ontológica clara. Aun 
cuando la relación intersubjetiva sea el ámbito donde se realiza el amor, 
si se liquida el fondo material o natural, todo se destruye, nada subsiste, 
pero la relativa independencia de los seres debe ser mantenida a toda 
costa. Es por ello que debe respetarse el derecho ontológico que tiene 
cada instancia: el yo, el tú y el otro, pero sin considerarlas instancias 
sustanciales o “en sí”. Ellas son elementos de una relación que admite 
una separación solamente relativa.  

Hemos puesto hasta ahora énfasis en el hecho de que no podemos 
establecer una prioridad de ninguno de los tres elementos sobre los 
otros. Pero no hemos resaltado el hecho de que nos enfrentamos 
con dos ontologías incompatibles: la de la inmanencia y la de la 
separación. Desde la explicación teogónica, resulta difícil pensar cómo 
una “potencia” puede ser tanto algo negativo (una relación lógica 
de términos opuestos: como el principio expansivo y el principio 
contractivo) como algo positivo (como dos cuerpos, que pueden jugar 
de múltiples maneras y que son independientes). Parece que la apuesta 



215Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

schellinguiana, problemática como se nos presenta, anticipa una serie 
de ideas sobre las paradojas inherentes de la ontología en general, que 
nos llevan a una suerte de pluralidad, pero ya no dualista (pues ello 
introduciría de nuevo una lógica binaria). Revisaremos tres ideas que 
pueden hacer comprensible la irreconciliable empresa schellinguiana 
de salvar inmanencia y separación a la vez. Para ello revisaremos 
tres conceptos que articulan ontologías incompatibles. No se trata de 
principios opuestos, sino de ontologías (que a su vez pueden tener otros 
principios) irreductibles y que no pueden subsumirse en una “super-
ontología”. O bien, que dicha “super-ontología” ya no tiene la forma 
ni del fundamento (no hay ya una base última donde todo descanse, ni 
de donde todo surja), ni de la totalidad (un sistema en sentido estricto, 
donde las relaciones de los términos se determinan según una sola 
regla), ni de la identidad (donde la multiplicidad encuentra finalmente 
un punto de reunión o recogimiento, una suerte de unidad mediada). 
Estos conceptos son los de paralaje, diplopía y quiasmo. Revisémoslos 
brevemente. 

i. Cuarta lectura. La constante transposición de perspectivas, la 
paralaje en Kant

Debemos al filósofo japonés Kojin Karatani el haber rescatado de 
un texto de Kant,17 considerado menor, una clave para interpretar su 

17 Es justo preguntarse si lo que en adelante, siguiendo a Karatani, 
llamamos paralaje en sentido ontológico-conceptual, no puede entenderse con el 
propio vocabulario usual de Kant. Una tentativa pareciera ser la así llamada por 
Kant “anfibología” (Amphibolie) de los conceptos, que aparece en un apéndice 
de la Crítica de la Razón Pura (B 316-319). En este apéndice Kant aclara el “doble 
sentido” que puede tener un término como el de reflexión (reflexio). Por un lado, 
podemos referirnos a la “mera reflexión” (bloße Vergleichung o comparatio), es 
decir, a la “reflexión lógica” (logische Reflexion), que compara representaciones, 
pero que no determina los juicios (Urteile) en última instancia (en este nivel 
atendemos a la pura forma). Para ello hace falta, según el modelo kantiano, la 
receptividad que tiene lugar a partir de las formas puras de la sensibilidad: 
espacio y tiempo. Así, para poder determinar si las cosas mismas (die Dinge selbst) 
resultan idénticas o diferentes, concordantes u opuestas entre sí, hace falta una 
“reflexión trascendental” (transzendentale Überlegung o Reflexion, es decir, reflexio) 
capaz de asignar qué parte del juicio corresponde a qué facultad (sensibilidad 
o entendimiento, e.d. sinnliche Anschauung o Verstand). Sin embargo, aquí, como 
en la sección dedicada a las antinomias de la razón pura, Kant pretende disolver 



216 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

filosofía en un nuevo registro, a saber, partir de lo que él ha llamado 
“transcrítica” y que implica una suerte de doble visión ontológica. 
En Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik 
(traducido en castellano como Sueños de un visionario, explicado por los 
ensueños de la metafísica (Kant, 1989)) encontramos la cita a la que refiere 
Karatani:

La trampa de una balanza […] se descubre si se cambian 
de platillo la mercancía y el peso; y la parcialidad 
[Parteilichkeit] de la balanza del entendimiento 
[Verstandeswaage] se revela precisamente mediante el 
mismo procedimiento […] He depurado mi alma de 
prejuicios, he destruido cada ciega sumisión que se 
introdujo furtivamente en mí para dar entrada a muchos 
saberes imaginarios […] El juicio de lo que refuta mis 
razones es mi juicio, una vez que lo he ponderado 
contra el platillo del amor propio y a continuación, en 
el mismo, contra mis pretendidas razones [Gründe] 
y he encontrado un contenido de peso en él. Antes 
consideraba el entendimiento [Verstand] humano en 
general meramente desde el punto dc vista del mío; 
ahora me pongo en el lugar de una razón [Vernunft] ajena 
y externa y considero mis juicios [Urteile] incluidas sus 
más secretas motivaciones, desde el punto de vista del otro 
[Gesichtspunke Anderer]. La comparación [Vergleichung] 
de ambas consideraciones da dos fuertes paralajes 
[Parallaxen], pero es también el único medio para evitar 
la ilusión óptica y para poner los conceptos [Begriffe] 
en el verdadero sitio en el que están en la relación de 
las capacidades de conocer [Erkenntnisvermögen] de la 
naturaleza humana (Kant, 1989: 106-107).

toda ambigüedad, así como toda contradicción a partir del reconocimiento de la 
especificidad del ámbito trascendental. En el primer caso, distingue la reflexión 
lógica de la reflexión trascendental, en el otro, la aplicación de conceptos puros 
del entendimiento a intuiciones sensibles del uso trascendente de dichos 
conceptos, estrategia seguida por la metafísica clásica y que intentó hacer de 
Dios, del alma y del mundo, los objetos de su conocimiento. Sin embargo, la 
paralaje exige que la condición trascendental misma sea accesible de una manera 
doble, dando así lugar a esa “doble visión ontológica”.



217Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Prima facie la cita es clara: el juicio sólo puede ser validado 
intersubjetivamente; pero aquí debe irse mucho más lejos. Karatani 
propone leer la paralaje en un nivel más fundamental, donde la 
posición del ego trascendental queda suplementada por una posición de 
exterioridad: el ego no es el único que “pone”, sino que él es “puesto”, 
en el sentido del verbo alemán Setzen. Esta otra posición implica una 
cierta objetividad del yo, que por definición es el que funciona como 
condición de posibilidad de la objetividad en general. Karatani explica, 
que la posición del yo, como la del otro, son igualmente ilusorias tomadas 
por sí solas, y que sólo cuenta la pronunciada paralaje que se establece 
entre las dos perspectivas. Por tanto, el trabajo filosófico consiste en una 
constante transposición de perspectivas, lo que conduce de una crítica 
(pensamiento egológico de condiciones de posibilidad) a una transcrítica 
(donde emerge precisamente la visión de paralaje), lo que implica pasar 
de un sistema discursivo a otro. Así, dice Karatani de Kant: 

He continuously confronted the dominant rationalism 
with empiricism, and the dominant empiricism with 
rationalism. The Kantian critique exists within this 
movement itself. The transcendental critique is not 
some kind of stable third position. It cannot exist 
without a transversal and transpositional movement 
(Karatani, 2003: 4).

Pero ¿qué es una paralaje? Se trata de un fenómeno óptico en el cual 
un conjunto de objetos aparecen de forma distinta dependiendo del 
punto de vista del observador. En otras palabras, hay diferentes puntos 
de vista de un mismo fenómeno que resultan igualmente válidos. He 
aquí un ejemplo simplificado de este fenómeno común en la observación 
de cuerpos celestes y en el caso de una cámara fotográfica.



218 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

18 

19

En la primera imagen podemos ver dos observadores A y B 
(nosotros diríamos: dos sujetos o una subjetividad distribuida en dos 
sitios) colocados en posiciones distintas respecto a un objeto (la estrella 
del centro). No sólo tiene cada uno de ellos una relación particular con el 

18 Wikimedia commons. Autor: Booyabazooka. Archivo: Parallax 
Example.svg.  Creative commons bajo la licencia: CC BY-SA 3.0. En línea: 
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Parallax_Example.svg Consultado el 28 de 
septiembre de 2016.

19 Wikimedia commons. Autor: Marb~commonswiki. Archivo: Error 
de paralelaje2.png. Creative commons bajo la licencia: CC BY-SA 3.0. En 
línea: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Error_de_paralelaje2.png 
Consultado el 28 de septiembre de 2016.



219Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

mismo objeto (la perspectiva A y la perspectiva B) sino que, al involucrar 
un tercer elemento, el fondo, se producen diferentes alineamientos, de 
tal modo que las imágenes finales que los observadores A y B obtienen, 
resultan “incongruentes”. Ambas visiones son puntos de vista de un 
mismo mundo, pero éste aparece de diferentes modos. Un punto de vista 
no es menos ilusorio (o verdadero) que el otro. De lo que se trata en este 
fenómeno, es de comprender la estructura de posiciones relativas: sujeto1-
sujeto2-objeto-fondo, la cual rebasa la simple oposición sujeto-objeto. En 
la segunda imagen se puede apreciar el mismo fenómeno ejemplificado 
en el uso una cámara fotográfica. Lo que vemos por el agujero superior 
no coincide exactamente con lo que capta la lente de la cámara. El 
ejemplo es interesante porque muestra de forma alegórica la paralaje 
que se produce no sólo entre dos miradas, sino también entre el mirar y 
el registro de lo mirado. 

Frente a este fenómeno considerado en su dimensión ontológica 
hay dos caminos fáciles que deben ser evitados: por un lado, una 
multiplicación de ontologías como la posmodernidad lo hace con las 
interpretaciones, produciendo una multitud de visiones o perspectivas 
inconexas e indiferentes entre sí. Pero, por el otro, habría que evitar 
también una suerte de ontología de la multiplicidad, porque no se trata 
aquí de pensar mundos infinitos, superabundantes e inaprehensibles, 
sino de la estructura compleja en la cual diferentes multiplicidades se 
articulan local o globalmente. Es decir, en vez afirmar algo así como una 
ontología de una multiplicidad de juegos de lenguaje indiferentes entre 
sí, o una ontología del juego (donde se renuncia a comprender todo 
tipo de estructuras globales), habría que pasar a la consideración de una 
simultaneidad de diferentes juegos “anudados” o implicados entre sí. 

Puesto todavía en otros términos. El salto que opera aquí es el 
siguiente: ya no se trata de pensar cómo la relación entre “elementos” 
genera (o impide la consolidación de) una estructura o sistema. El 
objetivo reside en concebir la relación y la conexión entre diferentes 
sistemas, de tal modo que el agregado final ya no tiene la forma de un 
sistema de primer orden. Si lo expresáramos en términos de la teoría 
matemática de categorías tendríamos que describir el primer caso como 
el modo en que diferentes objetos son puestos en relación (por medio 
de morfismos) para producir una categoría, mientras que en el segundo 
tendríamos categorías de categorías o funtores. Pero regresemos a Karatani. 

Dentro de la filosofía kantiana, el punto más problemático para 
la tradición reside en su consideración de la cosa en sí. Parece que ella 



220 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

no alcanza ni para desarrollar un realismo (pues la cosa permanece 
inaccesible e indeterminada), ni para un idealismo (que ve en la cosa en 
sí un reducto innecesario de positivismo). En términos generales la cosa 
en sí sólo remite a un punto fuera del sujeto, es decir, que nos conecta con 
el problema del “otro” (sea como cosa, sea como libertad del otro). 

Según Karatani, las tres críticas, KrV, KpV, KU se corresponden con 
tres ámbitos de la experiencia: ciencia, ética y arte; y con tres instancias 
trascendentales: la cosa en sí, el fenómeno y la ilusión trascendental, que, 
además, Lacan habría “retomado” en su tríada de lo real, lo simbólico 
y lo imaginario. La referencia a Lacan es importante, porque Karatani 
argumenta que aquello que Kant nos presenta es un “nudo borromeo”—
es decir, tres elementos interdependientes, pero que no forman un 
“sistema”, pues cada elemento retiene su relativa independencia. De 
este modo, escribe Karatani, “cognitive, moral, and aesthetic domains 
are all constituted by a change of attitude (i.e., transcendental reduction); 
and in the beginning these domains do not exist in and of themselves” 
(Karatani, 2003: 41). Este anudamiento lo hemos visto en los diagramas 
de la trinidad a propósito de la filosofía trinitaria de Schelling presentada 
en el Escrito sobre la libertad. Es así que la visión de paralaje aparece en 
consonancia con una “distribución ontológica” como la que vemos 
en los aros borromeos, es decir, con una “poliarquía”, en tanto que el 
principio (arché) no se encuentra ni en un sujeto, ni en el otro, ni en el 
mundo, sino que se reparte y se juega entre ellos, en un punto genérico 
que le corresponde a los tres y a ninguno en particular.  

Más allá de Karatani, podemos argumentar que a la luz de esta 
concepción de las Críticas y sus “objetos”, el proyecto de fundamentación 
absoluta de la experiencia y la verdad en un ego, comportaría solamente 
una de las perspectivas, pero no sería ni la única, y por tanto, tampoco 
la fundamental. De hecho, la noción misma de fundamento, es decir, de 
una base que soporte a manera de edificio las condiciones de posibilidad 
(de la experiencia, de la conducta ética o del juicio de gusto), queda 
relativizada. Queda relativizada pues ya no es posible asegurar la 
jerarquía que supone toda posición trascendental (entre lo fundante y lo 
fundado o lo originario y lo derivado, lo trascendental y lo empírico) y el 
dualismo que se desprende de ella (lo fundante es lo otro de lo fundado, 
lo trascendental lo otro de la sensibilidad), que analizamos en las citas 
de Adorno.  

De la cita de Kant ofrecida al principio de esta sección (extraída de 
los Sueños de un visionario), leída desde la perspectiva de la “transcrítica”, 



221Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

se puede colegir lo siguiente: la posición que incorpora a un solo ego 
en la ecuación del entendimiento conlleva necesariamente un engaño 
(Betrug) o ilusión óptica, lo que no significa un error, sino más bien una 
perspectiva unilateral. La unilateralidad de esta posición ya no puede ser 
englobada en una unidad superior, digamos, que tuviera la forma de un 
gran yo, ahora no individual, sino intersubjetivo o colectivo. No hay aquí 
ningún todo superior en el cual las posiciones pudieran ser reconocidas 
como momentos de un único proceso (como en Hegel), pero tampoco 
hay “raíz común” alguna, lo llamásemos razón o ser, que fungiera como 
terreno común de las tres posiciones involucradas. Se sigue de aquí que 
entre mi posición y la del otro no hay una simetría, sino una relación de 
paralaje por efecto de un tercero. No lo dice Karatani, pero se sigue de 
su posición, que yo no me encuentro en una relación sujeto-objeto, ni 
tampoco sujeto-sujeto, sino en una tríada sujeto1-objeto-sujeto2. 

Karatani no explora a fondo la estructura del nudo borromeo, ni 
tampoco cómo funciona una paralaje, menos aún la relación entre uno y 
otro, es decir, entre una explicación de tipo “topológico” y una de tipo 
“óptico”. Lo que él defiende, sin embargo, es la posibilidad de transitar 
de una ontología a otra y de un punto de vista a otro, en un mismo 
esquema, y sin recaer en un “relativismo” o en una grosera inconsistencia. 
Es así que Kant lograría ser fiel tanto a su “radical materialismo”, como 
a su “ocupación con la metafísica” (Karatani, 2003: 45). Entonces, los tres 
diferentes “registros” de la crítica no obedecerían a regiones o espacios 
existentes en sí mismos, sino que serían más bien distintas arenas en las 
que aparecen distribuidos los mismos problemas, pero obteniendo una 
“solución” diferente en cada uno de ellos. Lo “otro” tomaría en la Crítica 
de la Razón Pura la figura de un objeto no producido por el intelecto, en 
la Crítica de la Razón Práctica aparecería como la libertad (tan insondable 
como la cosa en sí) y en la Crítica del Juicio, finalmente, aparecería como 
el prójimo (con el cual se constituye el sensus communis del gusto) y como 
la naturaleza (que aseguraría un mundo hecho para la libertad). 

La visión de paralaje permitiría entonces poner a jugar tanto la 
posición subjetivista (caracterizada por una mirada introspectiva y un 
mundo interior que se desprende de ella) y una visión objetivista (que 
puede leerse en dos sentidos: a partir del otro, y por medio del cual yo dejo 
de ser el centro de la experiencia; y a partir de lo otro, que nos conduce a 
un cierto realismo y a la aceptación de una cierta “naturaleza”). Pero lejos 
de tener que decidir entre posiciones o de considerarlas a conveniencia 
y bajo un radical eclecticismo, la lección de Karatani consiste en leer el 



222 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

conjunto de “ontologías” o de perspectivas ontológicas, que se presentan 
en la filosofía, de manera simultánea y articulada. Así, de lo que se trata 
es de suplementar, por medio de una visión de paralaje, la posición de 
una egología trascendental, con la perspectiva de la cosa en sí, entendida 
como “the alterity of the other that we can never take for granted and 
internalize just on our whim or at our convenience” (Karatani, 2003: 51).    

ii. Quinta lectura. Diplopía y quiasmo

La lectura que hace Karatani de Kant no debe ser leída de manera 
aislada. Ella nos liga a una conceptualidad que ha emergido en la filosofía 
del siglo XX de manera dispersa, pero contundente. Basta recordar el 
concepto de “diplopía ontológica” de Maurice Blondel, a través del cual 
nos advierte de los derechos irreductibles de ontologías contradictorias, 
que resisten tanto su unificación, el decantarse por una rechazando 
la otra, como finalmente el subordinar una a la otra. Dicha diplopía 
se manifestaría en el hecho de que las antinomias regresan una y otra 
vez en la filosofía Cfr. (Blondel, 1934). Sin embargo, dichas antinomias 
no serían un defecto de “nuestro entendimiento”, más bien “[…]cette 
diplopie […] est peut-être aussi […] une dichotomie subsistante dans la 
réalité comme dans notre vision des choses” (Blondel, 1934: 14).

En las cosas mismas y en nuestro pensamiento, dicha diplopía 
produce la constante oscilación entre pensamientos, pero también 
exige no su conciliación, sino una cierta igualdad de derechos. Blondel 
advierte entonces: “Puisque toujours nos pensées sont atteintes d’une 
sorte de diplopie incurable, ni l’une ni l’autre des deux visions ne peut 
s’imposer exclusivement, pas plus que l’une et l’autre, quoique n’étant 
pas contradictoires dans leur incommensurabilité, ne peuvent fusionner 
complètement”(Blondel, 1934: 58).  La figura de la diplopía es, como la 
de la paralaje, óptica. No es gratuito, pues el campo privilegiado de la 
filosofía ha sido el de la visión, desde el concepto platónico de idea, hasta 
la idea de manifestación común a la fenomenología y la hermenéutica. 
Es sólo que ahora la visión aparece duplicada, desajustada de sí misma.  

Retomando y expandiendo el concepto de diplopía ontológica de 
Blondel, Merleau-Ponty acuña otro par de ellos: el de entrelazo (entrelacs) 
y el de quiasmo (quiasme). En la obra póstuma Le visible et l´invisible 
(Merleau-Ponty, 1964), argumenta Merleau-Ponty sobre la dificultad de 
establecer una relación de prioridad ontológica entre mundo y sujeto de 
experiencia. Es verdad que para la fenomenología todo lo que cuenta 
con sentido, todo lo que es, es para alguien, es decir, que aparece (i.e., 



223Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

es fenómeno) como correlato de una relación intencional (conciencia es 
siempre conciencia de algo). Todo sentido se constituye en y para un 
ego o una comunidad de egos. Pero hay un punto en el que el mundo 
percibido reclama su propio derecho, su relativa independencia. El 
cuerpo propio, que Husserl había reconocido bajo el nombre alemán 
de Leib (y que Merleau-Ponty traduce como carne: chair en francés) 
no es un mero objeto de constitución fenomenológica como el resto 
de los otros cuerpos (Körper). Ese cuerpo-carne constituye más bien el 
soporte material del ego y su eterno pasado (expresión que proviene 
de Schelling, del cual se ocupará Merleau-Ponty en sus últimos años de 
vida) Vid. (Merleau-Ponty, 1995). 

Merleau-Ponty ofrece el ejemplo de la mano: su piel es la que toca el 
mundo, es el vehículo de la percepción táctil, pero ella misma existe en 
el mundo, como algo que puede a su vez ser tocado, de modo que lo que 
toca resulta lo tocado (Merleau-Ponty, 1964: 175). Es así que se produce 
un cruce (recroisement), donde el mundo juega ora como percipiente, ora 
como percibido. Merleau-Pontu aduce también que dentro de mi propia 
experiencia de objetos, es decir, dentro de la constitución de objetividades 
y contenidos (Sachverhalte), hay una sobreabundancia de lo intencionado 
respecto a mi representación. Retomando un ejemplo sobre el color, que 
constantemente diera Husserl, dice Merleau-Ponty: “La couleur est 
d’ailleurs variante dans une autre dimension de variation, celle de ses 
rapports avec l’entourage : ce rouge n’est ce qu’il est qu’en se reliant de 
sa place à d’autres rouges autour de lui, avec lesquels il fait constellation 
[…] Bref, c’est un certain in nœud dans la trame du simultanée et du 
successif”(Merleau-Ponty, 1964: 174). Se trata de un nudo, de un lazo 
peculiar entre lo sucesivo y lo simultáneo, entre el tiempo y el espacio. 
El nudo es un entrecruzamiento, un entrelazo (entrelacs) de perspectivas 
reversibles, de tal modo que no se puede establecer ya la prioridad del 
sujeto sobre el mundo, o del mundo sobre el sujeto. Pero, nótese, tampoco 
se defiende una correlación ego-mundo, pues el primero desborda, con 
su experiencia al mundo (lo “posible”, por ejemplo, ya no pertenece al 
mundo) y el mundo a la experiencia que un ego (individual o colectivo) 
puede tener de él. Los conceptos de entrelazo, diplopía y de paralaje son 
de naturaleza fundamentalmente espacial y contrastan con el privilegio 
del que ha gozado el tiempo como el éter de la subjetividad y del sentido 
en general. Al menos de Kant a Heidegger el tiempo ha fungido como el 



224 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

médium propio de la subjetividad, trátese del “sentido interno” o de la 
“temporalidad del Dasein”.20

De este modo, siguiendo a Blondel y a Merleau-Ponty, no se trata de 
hacer del sujeto la base o fundamento de la experiencia, ni tampoco de 
concebirlo como algo mera y absolutamente producido, sino de pensar 
ambas posiciones a la vez: “Dès que je vois, il faut (comme l’indique si 
bien le double sens du mot) que la vision soit doublée d’une vision 
complémentaire ou d’une autre vision : moi-même vu du dehors, tel 
qu’un autre me verrait, installé au milieu du visible, en train de le 
considérer d’un certain lieu” (Merleau-Ponty, 1964: 177).

Es de aquí que se desprende el concepto de quiasmo, este 
entrecruzamiento entre lo subjetivo y lo objetivo, entre la posición en 
primera persona del ego y su “encontrar lugar” en el mundo, como algo 
existente para un tercero. Podemos representarnos el quiasmo fácilmente 
como una banda de Moebius, donde el interior forma un continuo con 
el exterior, aunque en cada punto podamos siempre señalar un interior 
y un exterior que no se tocan. El quiasmo es entonces una suerte de 
entrelazamiento visible, como hemos dicho, a través del cuerpo (como 
Leib o chair): 

Mon corps comme chose visible est contenu dans le 
grand spectacle. Mais mon corps voyant sous-tend ce 
corps visible, et tous les visibles avec lui. Il y a insertion 
réciproque et entrelacs de l’un dans l’autre. Ou plutôt, si, 
comme il le faut encore une fois, on renonce à la pensée 
par plans et perspectives, il y a deux cercles, ou deux 
tourbillons, ou deux sphères, concentriques quand je 

20 Incluso ahí, donde se ha querido reivindicar ontológicamente al espacio 
frente al tiempo, como en el caso de Derrida, se sigue privilegiando al este 
último. En Marges de la Philosophie, escribe Derrida que la différance (su concepto 
particular de diferencia “pre-ontológica” concebida como absoluto filosófico) 
implicaría un “devenir-espace du temps ou devenir-temps de l’espace” 
(Derrida, 1972: 8). Pero como podemos ver, la relación entre tiempo y espacio 
no es la de un “a la vez”, sino la de un “devenir uno en otro”. Es decir, que 
la relación entre tiempo y espacio tiene la forma del tiempo. Pensar el espacio 
significa, en cambio, aceptar un “a la vez” radical, que no debe pensarse como la 
simultaneidad de dos “hechos” dentro de mismo marco conceptual, sino como 
la simultaneidad de diferentes puntos de vista ontológicos, como hemos tratado 
de defender en el caso de Schelling.



225Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

vis naïvement, et, dès que je m’interroge, faiblement 
décentrés l’un par rapport à l’autre (Merleau-Ponty, 
1964: 180).

Cada perspectiva solicita a la otra, pero no de una forma 
complementaria, sino a partir de un entrelazamiento complejo. De 
otro modo convertiríamos a la naturaleza en un sujeto y al sujeto en 
una naturaleza, sin atender los niveles de organización, los planos 
y las perspectivas. Lo esencial aquí es atender al hecho de cómo las 
perspectivas se desplazan: cuando miro de forma ingenua, veo círculos 
concéntricos, es decir, al sujeto englobado dentro del objeto o viceversa; 
pero a partir de una interrogación particular, dichos círculos aparecen 
“descentrados”. Como en el caso de la paralaje de Karatani, cada 
posición es ilusoria por sí sola y el único modo de “atravesar” la fantasía 
y la ilusión es poniendo a jugar simultáneamente diferentes puntos de 
vista ontológicos. 

iii. Sexta lectura. Paralaje lógica

Finalmente, me quiero referir a Gotthard Günther, un lógico alemán 
de la segunda mitad del siglo XX, quien descubre la necesidad de pensar 
una paralaje lógica, para hacer frente a las exigencias del pensamiento 
contemporáneo y sus paradojas, muy especialmente aquellas que 
emergen de la autoreferencia.21 Si en Merleau-Ponty se cuestiona el 
principio de identidad (es decir, que exista una única perspectiva 
ontológica y no un desplazamiento constante de perspectivas), Günther 
cuestionará el principio de tercero excluido (tertium datur) y, en conexión 
con ello, el de no-contradicción.

El siguiente diagrama22 presenta la estructura de la experiencia a 
partir de una subjetividad que podríamos llamar dividida o distribuida. 
S1 y S2 corresponden a dos subjetividades que miran el mismo mundo 
U (o el universo mismo), pero obteniendo de él, debido a las posiciones 

21 En la lógica, la auto-referencia conduce, a contradicciones en la teoría 
de conjuntos. El ejemplo más conocido lo ofrece la paradoja de Russell. En ella 
se exponen los problemas de la teoría de conjuntos ingenua, donde no existen 
axiomas que prohíban la auto-referencia. Cuando esto es así, se puede construir 
un “conjunto de todos los conjuntos”, pero éste se contendrá y no se contendrá 
a la vez a sí mismo.

22 Elaboración propia según un diagrama de: Günther (1980: 88).



226 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

relativas que ocupan, dos perspectivas de éste: U1 y U2. No hay una 
relación directa entre las subjetividades, sino por medio del mundo, 
y más específicamente, a través de su visión del mundo. Podríamos 
cuestionar el hecho de que Günther no desarrolla propiamente una 
explicación para las relaciones representadas por las flechas, pero 
dejaremos eso de lado, pues no afecta la idea principal. 

                                                         S1

                            U1           U              U2

                               S2

Günther explica el argumento que subyace al diagrama ofrecido 
aquí de esta otra manera:  

I, the present writer, say: “the Universe.” This concept 
contains besides everything else my own body – 
including my brain – but, strange to say, it does not 
include my consciousness – whatever that may be. 
It simply cannot do so, because it is a content of my 
consciousness. […] We thus arrive at three different 
meanings for the term “the Universe.” Let “U” 
represent the meaning of the concept without any 
reference to any thought process and “US” my idea of 
the universe, and “UO” that of any other person – for 



227Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

instance, Einstein. You can then postulate the simple 
equations: (1) U = US; (2) U = UO .These equations mean 
that I claim my idea of the universe is correct, and the 
other person makes exactly the same claim. It follows 
that, if we use the equations 1 and 2 as premises of a 
syllogism, we should be entitled to the conclusion: (3) 
US = UO (3). But equation (3) is false. Instead, it holds: 
US ≠ UO (4). […] The situation is not entirely new. It 
has its corollary in astronomy. If we speak offhandedly 
of the location of a star, three different meanings of the 
term “location” are implied. A, The objective location of 
the star with reference to the galactic system it belongs 
to; B, my visual location of it; and C, the visual location 
for a second observer at a different point in space. The 
difference between B and C is called the parallax of the 
star. All observers agree as to the hypothetical data of 
A. But A is not an observational fact. Its value can only 
be deduced from the observed data of B and C. […] We 
therefore have to conclude that the universe is given us 
only under the condition of a logical parallax (Günther, 
1953: 126-128).

IV. A modo de conclusión
Las seis posibles lecturas contemporáneas que he ofrecido del 

Escrito sobre la libertad se basan en ideas espaciales y lógicas. Todas ellas, 
la diplopía, el quiasmo y la paralaje parten de una intuición esencial, a 
saber: que la ontología no puede ser formulada desde un no-lugar sino 
que exige necesariamente un posicionamiento, una suerte de referencia o 
perspectiva (subjetiva u objetiva); pero de forma más específica, no basta 
una sola perspectiva, sino varios puntos de vista simultáneos, que en 
principio son incompatibles entre sí. Ahora, si se radicaliza este punto de 
vista, ya no sólo afirmamos la multiplicidad de posiciones dentro de una 
estructura ontológica, sino una multiplicidad de posiciones ontológicas. 
En otras palabras, ya no se trata de elegir tal o cual ontología, sino de 
aceptar la necesidad de articular varias ontologías a la vez. 

Digamos que si el “pluralismo” acepta una diversidad de “mundos 
posibles”, la visión de paralaje o la “multitopía” ontológica exige una 
diversidad de ontologías. El reto es, desde luego, no conformarse con 



228 Arturo Romero Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

yuxtaponer diferentes ontologías entre sí, sino encontrar la estructura 
misma de la pluralidad: quiasmo, paralaje, diplopía. A la par, resulta 
evidente que no podemos penetrar semejantes terrenos si no hacemos 
espacio a la diferencia, la contradicción y la proliferación de valores 
(lo que en la lógica se llama multivaluación) por medio de lógicas no-
clásicas. Esta es la aportación de Gotthard Günther a la discusión. 

Volviendo a Schelling, y reteniendo las ideas que hemos esbozado 
hasta aquí en torno a una multiplicidad ontológica o “poliarquía”, 
podemos decir que es gracias a un pensamiento en primera instancia 
paradójico y gracias a una lógica tolerante a la contradicción y a la 
proliferación de valores, que podemos comenzar a hacer pensable 
la simultaneidad de la relación ontológica y la relación ética, desde 
un pensamiento teológico, pero que aquí intentamos esbozar en su 
desnudez laica. Estas seis lecturas  seguramente podrán permitirnos 
comenzar a avanzar de manera renovada por el denso bosque de la 
filosofía positiva.  

Referencias bibliográficas

Adorno, T. (1982). Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Agustín, San. (1956). Obras de San Agustín en edición bilingüe. Vol. V. 

Tratado sobre la santísima Trinidad. Fr. L. Arias (trad. intr. y notas). 
Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid: La Editorial Católica.  

Blondel, M. (1934). La Pensée. Vol. II. Les responsabilités de la pensée et la 
possibilité de son achèvement. París: Félix Alcan.

Brunel, H. (2004). La felicidad Zen. Los más bellos cuentos Zen. J.Sahagún 
(trad.) Barcelona: El barquero.

Chesterton, G.K. (2014). G.K. Chesterton: The Dover Reader. Mineola, 
Nueva York: Dover Thrift Editions. 

Derrida, J. (1972). Marges de la Philosophie. París: Les Editions de Minuit.
Günther, G. (1980). Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen 

Dialektik: Vol. III: Philosophie der Geschichte und der Technik. Wille, 
Schöpfung, Arbeit. Hamburgo: Meiner.

	  (1953). The Logical Parallax. Astounding Science Fiction, LII (3), 123-
133.

Janke, W. (2008). Die Dreifache Vollendung des deutschen Idealismus: 
Schelling, Hegel und Fichtes ungeschribene Lehre. Fichte-Studien, 
Supplemementa (Vol. 22). Ámsterdam y Nueva York: Rodopi.



229Seis lecturas contemporáneas del Escrito de la libertad

Tópicos, Revista de Filosofía 55 (2018)

Kant, I. (1998). Crítica de la Razón Pura. P. Ribas (prol., trad., notas e 
índices). Madrid: Alfaguara.  

	  (1989). Sueños de un visionario, explicado por los ensueños de la metafísica. 
C. Canterla. (ed., intr., trad. y notas). Cádiz: Universidad de Cádiz.

	  (1956). Kritik der reinen Vernunft. Philosophische Bibliothek, Vol 37a. 
Unveränderter Neudruck der von Raymund Schmidt besorgten 
Ausgabe (nach der zweiten durchgesehenen Auflage von 1930). 
Hamburgo: Felix Meiner.

Karatani, K. (2003), Transcritique. On Kant and Marx. S. Kohso (trad.) 
Cambridge, Massachusetts y Londres, Inglaterra: The MIT Press.

Lafont, C. (1993). La razón como lenguaje. Madrid: Visor.
Leyte, A. (1998). Las épocas de Schelling. Madrid: Akal.
Merleau-Ponty, M. (1995). La nature: Cours du Collège de France, notes. 

París: Éditions du Seuil. 
	  (1964). Le visible et l’Invisible. Suivi de notes de travail. C. Lefort (ed.) 

París: Gallimard.
Nikhilananda, S. y Mukerji, D.G. (2011). Sri Ramakrishna. The face of 

silence. S. Adiswaranda (ed.) Mumbai: Jaico Publishing House.
Priest, G. (1995). Beyond the Limits of Thought. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Regester, J. A. (1898). The Worship of the Church and The Beauty of 

Holiness. (2a Ed.) Nueva York: James Pott. Disponible online: http://
www.gutenberg.org/files/26136/26136-h/26136-h.htm Consultado 
el 21 de abril de 2016.

Rosenzweig, F. (1997). La Estrella de la Redención. M. García-Baró (ed. y 
trad.) Salamanca: Sígueme.

Schelling, F. W. J. (2002). Las edades del mundo. Textos de 1811 a 1815. J. 
Navarro Pérez (ed.) Madrid: Akal. 

	  (1998). Schelling‘s sämmtliche Werke (Edición en CD-Rom). E. Hahn 
(ed.) Berlin: Total Verlag.

	  (1989). Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana 
y los objetos con ella relacionados. H. Cortés y A. Leyte (eds. y trads.). 
Barcelona: Anthropos y Madrid: Ministerio de Educación y Ciencia.

	  (1948). Die Weltalter. M. Schröter (ed). Múnich: Biederstein.




