
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 255-272.

Suárez, Natural Law and Contemporary 
Criticism

Sebastián Contreras
Universidad de los Andes, Chile

sca@miuandes.cl

Abstract
This paper deals with Suárez’s doctrine of natural law. 

Contemporary scholars often refer to Suárez as responsible of a 
turning to a physicalist understanding of right, where practical 
reason is confined to discover the group of commands that nat-
ural inclinations imply. Against that interpretation, this paper 
intends to show that Suárez sustains a practical and rational un-
derstanding of natural law in consonance with the Medieval and 
Thomist tradition.

Keywords: Francisco Suárez, natural law, philosophy of law, 
natural justice.

Received:  29 - 06 - 2016. Accepted: 05 - 10 - 2016.



256 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Suárez, el derecho natural y la crítica 
contemporánea*

Sebastián Contreras
Universidad de los Andes, Chile

sca@miuandes.cl
Resumen

Este artículo trata sobre la doctrina suareciana de la ley 
natural. Los estudiosos contemporáneos suelen presentar a 
Suárez como el responsable del vuelco hacia una comprensión 
fisicalista del derecho en donde la razón práctica se limita 
a descubrir el conjunto de mandatos que envuelven las 
inclinaciones naturales. En contra de esa interpretación, el 
presente trabajo intenta mostrar que Suárez defiende una 
comprensión racional-práctica del derecho natural en línea con 
la tradición medieval y tomista de la ley natural.

Palabras clave: Francisco Suárez, ley natural, filosofía del 
derecho, derecho natural.

Recibido: 29 - 06 - 2016. Aceptado: 05 - 10 - 2016.
* El autor agradece el patrocinio de Fondecyt-Chile, proyecto 11150649.



257Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Entre los estudiosos de la teoría del derecho natural, actualmente 
existe una importante discusión acerca del papel que toca a la naturaleza 
en la fundación de las normas. Por un lado, se expone que el derecho 
natural, sin duda, se refiere a la naturaleza entendida en un sentido 
normativo (Hittinger, 1987; McInerny, 1982). Por otro lado, se escribe 
que la naturaleza humana o la naturaleza en general tiene poco que ver 
con la ley natural, porque esta es una norma de la razón, una obra o 
regla del intelecto práctico (Finnis, 1980a; George, 2004; Grisez, 1983).

Tanto los autores que suscriben el modelo de justificación del 
derecho natural a partir del carácter preceptivo de la naturaleza, como 
aquellos que defienden la interpretación de la ley natural como una regla 
de la razón, tienen la dificultad de mostrar qué significa que las normas 
tengan un fundamento en la naturaleza o que sean expresión de un 
orden natural. Los defensores de estos modelos saben que no es posible 
apoyar la justificación de la ley natural en fórmulas como “la naturaleza 
lo enseña”, “hay una ley grabada en la naturaleza” o “la naturaleza así lo 
dicta”. Tales expresiones, muy comunes entre los teóricos de la filosofía 
tomista, del derecho romano y de la Stoa, solo son analogías o un primer 
acercamiento al problema central del iusnaturalismo: la razón, en forma 
natural, puede resolver la justicia o maldad de ciertos actos o contratos.

El estudio de los puntos de contacto entre ambos modelos de 
justificación de la ley natural excede los límites de este trabajo. Sin 
embargo, para seguir adelante es necesario precisar  una cosa más 
sobre la comprensión del derecho natural como un derecho de la razón. 
Quienes defienden este modelo de argumentación, en la actualidad muy 
difundido gracias a los escritos de John Finnis (1980a), Wolfgang Kluxen 
(2005), Germain Grisez (1983) y Martin Rhonheimer (2000), exponen que 
la auténtica teoría de la ley natural, aquella articulada por pensadores 
como Tomás de Aquino, no apela, al menos no directamente, a una 
normatividad o teleología de la naturaleza, sino a la existencia de unos 
principios prácticos conocidos en forma evidente por todos los hombres 
con uso de razón (Finnis, 1980a; Grisez, 1983). Es más, indican que 
la justificación naturalista del derecho natural se inicia recién con la 
Escolástica española, y, en particular, con la explicación suarista de la 
ley natural.

Finnis (1980a) y Grisez (1983) piensan que el principal responsable 
del giro hacia una lectura fisicalista del derecho natural es Francisco 
Suárez. En torno a esta conclusión se ha formado una verdadera escuela 



258 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

de pensamiento. Autores como Patrick Lee (2009), William May (1984) 
y, en sede jurídica, Robert George (2004), han aceptado esta doctrina 
y han situado al jesuita español en el origen del llamado naturalismo 
de la ley natural. Ponen como ejemplo el “argumento de la facultad 
pervertida”, según el cual la justicia o maldad de los actos depende de su 
conformidad o disconformidad con la estructura física o natural de las 
potencias del hombre. Criticando esta postura por reducción al absurdo, 
señalan que el uso de tapones para los oídos o el consumo de chicles 
sin azúcar serían acciones desordenadas, porque se estaría frustrando el 
cumplimiento del fin natural de una potencia.

Finnis sostiene que este modo de argumentar es ridículo (1980a), 
porque “parece pasar demasiado rápidamente de la frase «apartarse 
de la finalidad biológica (natural)» a esta otra: «apartarse de la razón 
(natural)»” (1980b: 635). La crítica de Finnis parece adecuada. El 
derecho no es un apéndice de la fisiología. La normatividad jurídica 
se explica por la racionalidad o irracionalidad de las conductas, no por 
su conveniencia biológica o anatómica. El problema es que Suárez se 
opone, justamente, a la tesis que Finnis (1980a), May (1984) y George 
(2004), entre otros, consideran como el centro de su modelo argumental. 
Tanto en las obras editadas como en los manuscritos que contienen 
su enseñanza sobre la ley natural (a saber, las lecciones romanas De 
iustitia et iure y el manuscrito 3856 de Lisboa, en que se encuentran sus 
lecciones De legibus), Suárez es explícito en su descripción del derecho 
natural como un derecho de la razón. Es más, Suárez se opone a la 
interpretación vazqueziana de la ley natural, entre otras razones, porque 
Vázquez no advierte la diferencia entre la ley natural y su fundamento 
en la naturaleza, lo que le impide entender el carácter racional y práctico 
de la ley natural como norma de la razón.

El estudio de los escritos suarecianos revela que el argumento de la 
facultad pervertida o las afirmaciones de índole naturalista (como “la 
naturaleza enseña” o “la naturaleza lo dicta”) no ocupan más que un 
lugar secundario y muy subordinado en la teoría de Suárez sobre la ley 
natural. Suárez piensa que la interpretación naturalista de santo Tomás 
es inadecuada. Así se lee, por ejemplo, en De legibus II, 5, 5-13. De ahí 
que se oponga a la comprensión del derecho natural como la misma 
naturaleza del hombre en cuanto no supone contradicción (De legibus 
II, 5, 2-7).

Pienso que, si bien Suárez acepta una cierta racionalidad (o 
normatividad) de las estructuras de la naturaleza, por ejemplo de 



259Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

los impulsos naturales, sitúa la función normativa de la naturaleza                    
—cuando le concede una función normativa— bajo el poder ordenador 
de la razón. Sin embargo, como la razón por sí misma no mueve a actuar 
ni impera con eficiencia, Suárez debe enfatizar el poder discrecional y 
prescriptivo de la voluntad, sin que eso signifique negar la primacía de 
la razón o la existencia de acciones buenas o malas per se.

En lo que sigue se examinarán dos aspectos de la teoría de Suárez 
sobre la ley natural: su no naturalismo y la necesidad de afirmar un 
papel preceptivo en el acto de la voluntad. Aunque el estudio de estos 
dos aspectos no cierra la discusión acerca de la lectura suareciana de la 
ley y del derecho, sí permite exponer una visión de conjunto de dicha 
teoría sobre la ley natural.

1. Suárez como no naturalista
Cuando George (2004) sindica a Suárez como el causante del giro 

hacia una comprensión naturalista de la ley natural se remite a los pasajes 
de De legibus ac Deo legislatore I, 5 y II, 6. El que examina esos textos 
llega a la conclusión de que el jesuita ni siquiera hace referencia a una 
posible fundación naturalista del derecho. El argumento de la facultad 
pervertida no aparece y menos aún se halla una explicación fisicista de 
la ley natural. Suárez no es, solamente, un autor no naturalista. Es, por 
decirlo de algún modo, un autor antinaturalista.

Suárez observa que hay que distinguir entre la cuestión del 
fundamento de la ley natural y la ley natural misma. La naturaleza del 
hombre opera como fundamento remoto de lo que se debe hacer o evitar, 
pero no es una norma o principio de la acción. La naturaleza es una 
esencia, un modo de ser, y, como tal, no manda ni prohíbe (De legibus 
II, 5, 5). Lo que sí hace es definir las inclinaciones humanas o los bienes 
en que consiste la plenitud de la persona. En esto, paradójicamente, 
la teoría de Suárez no se distingue de la propuesta de Finnis. Finnis 
piensa que si la naturaleza del hombre fuera diferente también serían 
diferentes los principios de la ley natural. Suárez no solo estaría de 
acuerdo con esa lectura del derecho natural. Diría que esa es la auténtica 
doctrina de santo Tomás. Hay otro punto en que Suárez y Finnis parecen 
estar de acuerdo: Finnis estima que la felicidad consiste en una reunión 
armónica de ciertos bienes fundamentales. Suárez, casi en los mismos 
términos, define la felicidad como la posesión de bienes y carencia de 
miserias. Así se lee en De anima X, 2, 5.



260 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Suárez continúa su explicación de la ley natural enfrentándose a la 
tesis de Vázquez. En opinión de este autor, la ley natural es la propia 
naturaleza en cuanto manda los actos buenos y prohíbe los actos malos 
(Vázquez, In I-II CL, 3, 22). A diferencia de Suárez, que entrega un 
papel activo o constitutivo a la razón práctica en el conocimiento moral, 
Vázquez reduce la función de la inteligencia a una tarea puramente 
declarativa: la razón se limita a prescribir lo que ya está ordenado 
previamente por la naturaleza. Es un simple órgano de lectura de una 
normatividad ya existente en las inclinaciones naturales.

Según escribe Suárez, la explicación vazqueziana de la ley natural 
es ajena a la tesis de santo Tomás y contraria al sentir de los filósofos 
y teólogos (De legibus II, 5, 5-8). Desconoce la función preceptiva de la 
razón y convierte en superflua la función normativa de Dios. Suárez, 
que quiere destacar el hecho de que la ley natural es ley divina, se apura 
en impugnar el naturalismo de Vázquez presentando su hipótesis del 
“Dios legislador” (De legibus I, 8, 2; II, 6, 2; II, 6, 10). Entretanto, niega 
que la ley natural sea el conjunto de exigencias estructurales de la 
naturaleza y señala que la preceptividad de los principios morales es un 
signo de la preceptividad del intelecto, potencia a la que otorga un papel 
preponderante en la constitución de las normas de ley natural.

Lo anterior es una muestra del no naturalismo —o antinaturalismo— 
de Suárez. Ahora bien, no hay duda de que en la obra suareciana, 
por ejemplo, en De legibus ac Deo legislatore, se pueden encontrar 
expresiones como “derecho natural es el que concede la naturaleza” (II, 
17, 2) o “derecho natural es aquello a que inclina la naturaleza misma 
inmediatamente” (II, 7, 3). No obstante, Suárez procura separar lo que es 
natural o físico de lo que es jurídico o racional. Piénsese en el principio 
que manda vivir honestamente. En sus comentarios a De iustitia et iure, 
Suárez expresa que este es uno de los principales mandatos de la virtud 
de la justicia, y dice que lo que esa regla impone es vivir según la razón, 
no según la naturaleza (III, 1). La misma idea se repite, mutatis mutandis, 
en De legibus II, 16 y en De bello V, 8. 

El derecho, por tanto, pertenece al ámbito de la razón práctica, que 
es lo mismo que decir al terreno de los agentes libres. Por eso el derecho 
natural consiste en un orden moral, no en un orden físico (Defensio fidei 
III, 4, 10); y por eso la vida secundum naturam equivale a la vida conforme 
a la razón recta. Consecuencia de lo anterior es el hecho de que los actos 
humanos se dicen buenos o malos por comparación a la norma del 
intelecto práctico (Tractatus tertius VII). 



261Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Si el derecho es un fenómeno racional, la ley o derecho natural es 
también algo de la razón. De acuerdo con esto, y contra el naturalismo, 
Suárez expone que la ley natural no está inmediatamente en la naturaleza 
(De legibus II, 5, 12). El derecho natural no tiene nada de natural, si por 
natural se entiende lo físico o biológico. En este sentido, desde que Suárez 
consagra la existencia de un orden moral racional, deja fuera cualquier 
posibilidad de instituir las relaciones jurídicas en la repetición de un 
orden preestablecido como el de la necesidad natural (Coujou, 2012).

En palabras del autor, el carácter normativo de la ley natural procede 
del dictamen de la razón, “pues este dictamen dirige, obliga y es norma 
de la conciencia, la cual acusa o aprueba lo hecho; luego en él consiste 
esta ley” (De legibus II, 5, 12). Además, prosigue Suárez, lo propio de la 
ley es mandar y regir, lo cual hay que atribuírselo a la razón recta. Solo 
así se puede decir que un hombre vive de acuerdo con su naturaleza. 
Por tanto, la ley natural hay que ponerla en la razón, ya que la razón es 
la norma próxima de las acciones humanas (De legibus II, 5, 12). 

Suárez está convencido de que aquélla es la auténtica doctrina 
de santo Tomás. Da la impresión de que tiene razón. Para santo 
Tomás la preceptividad de la razón práctica no se deriva de la razón 
especulativa o de afirmaciones sobre el orden de la naturaleza. Los actos 
de conocimiento práctico, y, por ende, los principios de ley natural, 
tienen su propio punto de partida: el primer principio conocido por la 
sindéresis, que ordena hacer y perseguir el bien y evitar el mal (De anima 
IX, 9).

La normatividad de la ley natural depende de la normatividad del 
primer principio práctico. Ahora bien, como este, hay otros principios 
per se nota en los que se funda el carácter preceptivo del derecho natural 
(De legibus II, 9, 12). Es a través de esos principios que Suárez deriva la 
necesidad de preceptos o mandatos más particulares (Lutz-Bachmann, 
2010).

Años antes de la publicación de De legibus, en 1597, Suárez señalaba 
que el derecho es una realidad moral y no física (Disputationes metaphysicae 
LIV, 4, 1). Siendo un fenómeno moral, y porque solo los racionales son 
sujetos morales, únicamente hay derecho en los seres inteligentes (De 
iustitia Dei III, 47). Lo que es derecho, por ejemplo, lo que es derecho-
facultad, no depende del ens physicum. El derecho se desarrolla en el 
orden de la libertad, de la razón y de la voluntad, realidades inaccesibles 
para los animales y los inanimados (Guzmán, 2009).



262 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Supuesta la separación entre lo natural-dado y lo racional, se ha 
dicho —correctamente, a mi juicio— que para Suárez el argumento 
de la facultad pervertida no es una tesis general para identificar actos 
intrínsecamente malos o para resolver la obligatoriedad de las normas 
de derecho natural (García-Huidobro y Miranda, 2013). En Suárez, 
las estructuras físicas o los impulsos de la naturaleza no tienen un 
papel protagónico en la fundación del derecho. Pese a esto, el jesuita 
español sí da alguna importancia a las estructuras de la naturaleza, en 
particular, a las inclinaciones básicas del hombre. En su explicación del 
aspecto normativo de la ley natural, Suárez admite un cierto nivel de 
racionalidad de esos impulsos (Corso, 2009). La causa de esto es que 
las inclinaciones naturales son realidades ordenadas por la ley eterna, 
y la ordenación de la ley eterna es siempre racional (Marschler, 2013). 
Pero las inclinaciones de la naturaleza no pasan de ser la materia del 
pensamiento práctico. Solo se convierten en principios prácticos por la 
mediación de la razón, que es regla para las inclinaciones.

Porque las inclinaciones son realidades prerracionales, los bienes 
naturales, esto es, aquellos que nos muestran las inclinaciones naturales 
prerracionales, no se identifican con los bienes prácticos o morales. 
La teoría suareciana de la acción, como la metafísica, se apoya en el 
supuesto de que el bien y el mal moral no coinciden necesariamente con 
el bien y el mal natural (Gracia y Davis, 1989). Sucede, así, que los actos 
morales no son buenos o injustos por comparación con la substancia de la 
naturaleza, sino por su relación con las elecciones racionales —y libres— 
de la persona (Elorduy, 1980). Por lo mismo, aunque la naturaleza juega 
un cierto papel en el conocimiento de la ley natural, porque es a partir de 
las inclinaciones que la razón dictamina sobre las cosas que son buenas 
o malas para el hombre, los juicios sobre la rectitud o desorden de una 
conducta son actos racionales, o mejor, preceptos instituidos por el 
intelecto en su ejercicio práctico-preceptivo (De legibus II, 5, 5).

Vale la pena señalar que, mucho antes de las afirmaciones de Finnis 
sobre el naturalismo de Suárez, los autores ya eran conscientes de que el 
modelo suareciano de definición de la ley natural no se sustenta sobre 
las leyes biológicas a que está sometido el hombre en cuanto animal, o 
sobre las leyes del mundo natural, sino sobre las perfecciones racionales, 
sociales y políticas de la naturaleza humana (Elorduy, 1965). En este 
contexto, Pace expone que la ley moral suareciana es una norma de la recta 
ratio, descubierta por el hombre a través de sus actos de conocimiento 
práctico (2014) y que no tiene nada que ver con su constitución biológica 



263Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

o natural (1995). Lo mismo sostienen Schwartz (2008), Coujou (2012) y 
Pink (2012): a la hora de fundar el carácter normativo del derecho natural, 
Suárez prefiere no seguir el modelo de argumentación propuesto por la 
filosofía estoica, según el cual la naturaleza consiste en el principio de 
justificación del orden moral. Así, largamente expone que el derecho 
pertenece a un plano distinto del de la causalidad física.

2. El énfasis suareciano en el imperio de la voluntad
Según se ha mostrado en el apartado anterior, para Suárez la 

naturaleza es una esencia y, como tal, no manda ni regula la honestidad 
de los actos; mucho menos dirige o ilumina la conducta. De ahí que 
no pueda ser un principio normativo. La naturaleza no es más que la 
ocasión de la ley natural (Recaséns, 1947). Como mucho, es un “estándar 
de la moralidad” (Lecón, 2014). 

Suárez pone de relieve que, a pesar de que la naturaleza es 
fundamento de los preceptos morales, ella misma no es un precepto. 
Por consiguiente, el fundamento de la ley natural y la ley natural (que 
es lo fundamentado) no son lo mismo (De legibus II, 5, 5). El precepto 
es un juicio práctico, atributo que no se puede predicar de la simple 
naturaleza como modo de ser.

En su respuesta a Vázquez, y ya habiendo definido la ley como un 
mandato de la voluntad (De legibus I, 5, 25), Suárez recurre a la hipótesis 
del imperio del superior para apartarse de la lectura naturalista del 
derecho. No le parece suficiente decir que la razón es una potencia 
superior a la voluntad, que lo dice, porque necesita (i) poner de 
manifiesto que la ley natural es una norma divina y (ii) que esta ley 
manda lo bueno y prohíbe lo malo con eficacia.

Suárez tiene plena conciencia de que la razón descubre naturalmente 
la maldad o rectitud de los actos humanos. En realidad, señala que no 
solo la descubre; la determina. Sabe que los consejos son también opera 
rationis y que estos no mandan ni prohíben nada. Luego, necesita cerrar 
su argumentación antinaturalista y para eso, creo, se propone enfatizar 
el imperio u ordenación de la voluntad.1

1  En el sistema suareciano, la hipótesis del superior es necesaria para 
explicar la manera como el simple iudicium indicans de la razón se convierte 
en regla de la conciencia (De legibus II, 6, 13). La idea de Suárez es que sin 
voluntad no hay norma. La voluntad aporta la eficacia imperativa.



264 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El razonamiento suareciano parte del supuesto de que tener fuerza 
para obligar es algo que se deriva de un mandato de la voluntad: “el 
entendimiento lo único que puede es mostrar la necesidad que hay en 
el objeto mismo, y si no la hay no puede dársela; en cambio la voluntad 
produce una necesidad que no había en el objeto: así, por ejemplo, en 
materia de justicia, hace que la cosa valga tanto o cuanto, constituyendo 
en justo el precio convenido” (De legibus I, 5, 15). 

El efecto propio de la ley es la obligación; y la obligación es una 
necesidad moral de actuar o no actuar de una determinada forma que se 
impone a la voluntad de otro (a veces se dice ‘a la conciencia de otro’). 
La única manera de vincular normativamente a un tercero es estando 
en una posición de autoridad. La verticalidad es, por lo mismo, un 
elemento de la esencia de los actos legislativos. 

Lo que la ratio naturalis reconoce como bueno o como malo 
constituye, ciertamente, un juicio intelectual, un iudicium indicans de 
la bondad o maldad de los actos, pero esa función indicativa del juicio 
carece completamente de fuerza obligatoria, pues todavía denota la 
ausencia de carácter preceptivo (Bertelloni, 2009). Por más que la razón 
práctica indique lo que es recto y desordenado según la naturaleza del 
hombre, a ese iudicium le hace falta la eficiencia para mover a la acción, y 
lo propio de una ley es mover a la acción. De ahí que el juicio indicativo 
de la razón no sea, en sentido estricto, una ley (De legibus II, 6, 8). 

La moralidad de los actos no depende solo del imperio de la voluntad. 
Aun cuando Suárez rechaza la visión naturalista de la ley natural, sí 
cree que la naturaleza opera, de algún modo, como un “estándar”. 
Cree que hay actos que, por naturaleza, importan un desorden o falta 
de rectitud. En esos casos, ni siquiera una voluntad razonable, como 
la voluntad divina, puede disponer en contra del así llamado “orden 
natural”. Suárez pone como ejemplo el odio a Dios: “el odio a Dios, si 
es libre y sin ignorancia, no puede no ser malo. Lo mismo pasa en este 
acto: quiero actuar contra la recta razón, contra el precepto del superior. Tal 
acto no puede no ser injusto […] En consecuencia, hay algunos objetos 
que, naturalmente, son contrarios a la naturaleza de las cosas aun antes 
del acto de la voluntad, como el calor respecto del agua” (De bonitate et 
malitia humanorum actuum VII).

Al interior de una tradición de pensamiento que se remonta a 
Aristóteles, Suárez expone que hay algunos actos que nunca pueden 
convertirse en objeto del querer, los cuales ni siquiera Dios puede 



265Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

dispensar. Se trata de actos malos por su especie, cuya malicia es anterior 
al acto de autoridad (De legibus II, 6, 11).

Al comentar la teoría suareciana de la ley natural, sugiere Beuchot 
que el escolástico “aquí está viendo […] que la naturaleza sola no 
engendra ley, anticipándose a lo que Hume denunciará de la ley y 
la moral basada en la naturaleza, lo que después se llamará falacia 
naturalista”. Eso explica, arguye, que Suárez deba acudir a un legislador 
o superior, “porque la naturaleza no legisla, y sería abusivo ver sus 
hechos como leyes. Ese legislador es Dios, sin el cual la naturaleza sola 
no engendra la ley natural” (1999, 281-282). Por esta causa, se pone de 
relieve que solo la voluntad del superior es eficaz e imperativa de lo 
que se debe hacer o evitar (De legibus I, 4, 4; IV, 14, 2; V, 25, 1; In Tertiam 
partem Divi Thomae LII, 1).2

El modelo suareciano de justificación de la ley está directamente 
relacionado con su doctrina de la causalidad. Suárez expresa que, en los 
actos humanos, el fin tiene preeminencia sobre las otras causas, porque, 
según escribe, “todas las otras causas toman del fin la primera razón de 
su causación” (Disputationes metaphysicae XII, 3, 8). Sin embargo, en la 
filosofía de la ley y en la teoría de la acción suareciana, el acento más 
destacado viene dado por la orientación primaria a partir de la causa 
eficiente y, en conexión con esta, a partir de la oposición causa-efecto 
(Vigo, 2012). Por eso en las Disputationes metaphysicae Suárez afirma 
que, en cuanto principio de movimiento que influye en otro, la causa 
eficiente es más importante que la causa final, “no solo porque su influjo 
es más conocido sino […] porque afecta con toda propiedad al ser que 
comunica su efecto” (XXVII, 1, 11). Con todo, la relación entre causalidad 
final y causalidad eficiente es tan estrecha en la obra de Suárez, que con 
razón se ha dicho que para este “admitida una causalidad eficiente, esta 

2  En cuanto a Finnis, este parece indicar que Suárez sí incurre en la 
llamada falacia de Hume. A su juicio, Suárez reduce el papel de la razón práctica 
al discernimiento de preceptos de la forma “«Ø no está de acuerdo con la naturaleza 
del hombre, que es racional, por lo que tiene la cualidad de la maldad moral» o «“Ø está 
de acuerdo con la naturaleza del hombre, por lo que tiene la cualidad de la bondad moral 
y, si Ø es el único acto posible en un contexto dado, la cualidad adicional del deber o 
necesidad moral»” (1980a: 45). Finnis se opone a una idea como esta. Para él, 
ni Aristóteles ni Tomás de Aquino incurren en el error de Hume a la hora de 
defender la existencia de normas naturales.



266 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

debe obrar por un fin y que, admitida una causalidad final, esta necesita 
de una eficiente para producir el efecto final en su ser real y físico” 
(Castellote, 2004: 60).

El énfasis en el acto de la voluntad ha hecho que Suárez haya sido 
acusado de voluntarista. La tesis de Suárez es que, si bien lo que es 
una ley depende del conocimiento, la preceptividad de la ley proviene 
de la intimación de la voluntad (De legibus I, 5, 13). La fuerza motora, 
la eficiencia en el acto de mover, procede del apetito (Disputationes 
metaphysicae IX, 2, 6). En la obra de santo Tomás uno se encuentra con 
argumentos semejantes. No pocas veces plantea Tomás que la fuerza 
imperativa procede de la voluntad (Quodlibetales IX, 5, 2; Summa 
theologiae I, 107, 1). Incluso explica la fuerza del imperio apelando al 
poder del superior (De veritate XVII, 3; Summa theologiae II-II, 104, 2). Una 
idea similar se encuentra en Soto. Para el dominico, “la justicia impone 
que el súbdito obedezca a su superior” (De iustitia et iure V, 6, 1). Por 
ende, “no existe falta moral cuando no se actúa en contra del mandato 
del superior” (De legibus 304v, ottob. lat. 782).

En otro lugar he procurado subrayar la continuidad de ideas 
que existe entre Suárez y los principales miembros de la Escolástica 
salmantina (Contreras, 2016). También he intentado resaltar la sinergia 
de los postulados suarecianos con las ideas de santo Tomás (Contreras, 
2015). Esta opinión, cada vez más extendida entre los intérpretes del 
sistema suareciano, rechaza vivamente las imputaciones que ha recibido 
el autor jesuita a lo largo de los años. Por ejemplo, se lo ha presentado 
como un pensador subjetivista (Delos, 1950), que deforma y contamina 
la doctrina de santo Tomás (Villey, 2001). Se ha indicado que corrompe 
hasta el extremo el concepto de praxis (Giuliani, 1976), y que desarma la 
teoría clásica de los actos humanos, eliminando la función ordenadora 
de la razón (Castaño, 2011). En el mismo sentido, se ha planteado que 
las ideas de Suárez son típicamente nominalistas (Bastit, 1990), que 
promueven un voluntarismo indefendible (Courtine, 1999), y que 
instalan novedades peligrosas en la filosofía jurídica y en la filosofía en 
general (Cordeiro, 1918).

Favorablemente, tales juicios se han ido atemperando y, en la 
actualidad, son pocos los que, como Finnis (1980a), siguen atribuyendo 
a Suárez posiciones voluntaristas. Giers (1958), que reproduce y estudia 
los comentarios suarecianos a De iustitia et iure, niega que este sea un autor 
voluntarista, poniendo de relieve el momento racional-práctico del acto 
legislativo en el modelo suareciano. Algo similar expone Honnefelder 



267Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

(2014): el jesuita, sostiene, propone una teoría racional sobre el deber 
moral. E igualmente Irwin (2008) resalta en The Development of Ethics 
cómo Suárez refuta el voluntarismo de los nominalistas y entronca su 
lectura de la ley natural con la línea de los pensadores intelectualistas. 
Asimismo, en Obligation, Rightness and Natural Law (2011), indica que el 
suarismo parte de la base de ciertos deberes prepositivos, por lo cual no 
es acertado insistir en el supuesto voluntarismo del jesuita español.

En la misma línea, no hace mucho tiempo se ha indicado que, en 
rigor, Suárez es más intelectualista que Aristóteles (Vigo, 2011a). No 
se puede hablar de un voluntarismo suareciano, si por voluntarismo 
se entiende la negación de un sustrato objetivo para la ética (Vigo, 
2011b). Precisamente porque acepta la existencia de acciones malas por 
naturaleza, Suárez reconoce un momento objetivo en el discurso moral, 
no haciendo depender todo su sistema de la hipótesis de la voluntad del 
superior.

Además, Suárez suscribe la tesis clásica de la primacía de la razón 
respecto de la voluntad. En su opinión, como la voluntad solo quiere lo 
que se le ha presentado como un bien, cualquier operación del apetito 
requiere un acto previo de la razón. No obstante, a la par que se afirma 
una primacía de la razón, en Suárez se advierte lo que Vigo llama 
primado motivacional del apetito: la aprehensión del objeto concebido 
como apetecible es insuficiente para causar el movimiento. Es un acto 
del apetito, y no la representación intencional de la cosa, lo que causa 
la conducta conforme a derecho de los súbditos. Se debe recordar que 
Suárez está preocupado por la eficacia del acto legislativo. Aquí es 
donde entra en juego la voluntad como facultad motora (para Suárez, el 
intelecto, por sí solo, no siempre puede poner en marcha la conducta del 
sujeto. El énfasis en el mandato del superior o momento volitivo de la 
ley sirve, justamente, para superar ese inconveniente práctico).

En distintos lugares Suárez se refiere a esa primacía de la razón sobre 
la voluntad. Por ejemplo, en De legibus explica que el apetito (racional y 
sensible) debe ajustarse al mandato de la razón práctica (I, 5, 3). Por su 
parte, en De anima plantea que la voluntad no apetece sin un acto previo 
de la razón (XII, 1). De igual forma, en Disputationes metaphysicae escribe 
que la razón es una potencia que tiene prioridad sobre la voluntad (VIII, 
proemio). La misma idea se lee en De fine homini (II, 4, 4) y en De bonitate 
et malitia humanorum actuum (I, 2, 9).

Aunque Suárez estudia el aspecto preceptivo de la ley a partir de 
la intimación voluntaria, apoyando su explicación en la relación que 



268 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

vincula la voluntad del legislador (divino o humano) con la voluntad 
del destinatario de la norma, asume la hipótesis clásica de que, desde 
el punto de vista del contenido, cualquier ley debe ser conforme con 
la naturaleza de las cosas (Vigo, 2011a). Sin embargo, como el orden 
natural, qua natural, no impone ni prohíbe nada, Suárez tiene que 
orientar su explicación a través de la relación, constitutiva de toda ley, 
entre la voluntad determinante del legislador y la voluntad determinada 
(o que se deja determinar) del ciudadano (Vigo, 2011b). Así, escribe: “lo 
que va contra la ley natural, necesariamente va contra la verdadera ley y 
prohibición de algún superior” (De legibus II, 6, 7).

Conclusión
El estudio de la teoría suareciana de la ley tiene el mérito de volver 

sobre las tesis fundamentales de la filosofía del derecho natural. Sobre 
la base de una lectura no naturalista del derecho, Suárez subraya el 
momento racional-práctico de la justificación de la ley, aproximación que 
permite poner en diálogo al positivista con el iusnaturalista, ya que, en 
principio, ambos creen que las normas resultan de un proceso racional. 
De igual manera, el estudio de la teoría de Suárez permite profundizar 
en la cuestión del significado normativo del acto de la voluntad. Este es 
un problema central de la filosofía del derecho contemporánea, la cual, 
incluso, define el derecho como “voluntad de poder”.

Bibliografía 
Suárez, F. (2013). De bello. En Über den Frieden. Über den Krieg. Stuttgart: 

Frommann-Holzboog.
____ (1978-1991). Commentaria una cum quaestionibus in libros 

Aristotelis «De Anima». Madrid: Sociedad de Estudios y Publicaciones.
____ (1967-1968). Tratado de las leyes y de Dios legislador. Madrid: Instituto 

de Estudios Políticos.
____ (1965). Defensio fidei. Madrid: CSIC.
____ (1960-1966). Disputaciones metafísicas. Madrid: Gredos.
____ (1958). De iustitia et iure. Freiburg: Herder.
____ (1948-1950). In Tertiam partem Divi Thomae. En Obras del Eximio 

doctor Francisco Suárez. Madrid: Editorial Católica.
____ (1859). Tractatus tertius. Parisiis: Ludovicum Vivès.
____ (1856). De bonitate et malitia humanorum actuum. En Opera omnia. 

Parisiis: Ludovicum Vivès.



269Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

____ (1620). De fine homines. Lyon.
____ (1599). De iustitia Dei. En Varia opuscula theologica. Matriti: Regia.
____ Quaestio 90 de legibus, ms. 3856. Lisboa.

Bibliografía secundaria
Aquino, Tomás de (1882-2014). Opera omnia. Roma. Commissio Leonina. 

Se emplea la edición electrónica de E. Alarcón: Corpus Thomisticum, 
recognovit ac instruxit Enrique Alarcón automato electronico, Pampilonae 
ad Universitatis Studiorum Navarrensis aedes A. D. MMV, en http://
www.corpusthomisticum.org/iopera.html

Bastit, M. (1990). Naissance de la loi moderne. La pensée de la loi de saint 
Thomas à Suárez. Paris: PUF.

Bertelloni, F. (2009). Acerca del lugar de la voluntas en la teoría de la ley 
y de la ley natural. En J. Cruz (ed.) La gravitación moral de la ley según 
Francisco Suárez. Pamplona: Eunsa.

Beuchot, M. (1999). La ley natural en Suárez. En A. Cardoso, A. M. 
Martins y L. Ribeiro dos Santos (eds.) Francisco Suárez (1548-1617): 
Tradição e Modernidade. Lisboa: Colibri.

Castaño, S. (2011). Interpretación del poder en Vitoria y Suárez. Pamplona: 
Cuadernos de pensamiento español.

Castellote, S. (2004). La teoría suareciana de las causas desde el punto 
de vista del agathon. En J. Schmutz (ed.) Francisco Suárez: Der ist der 
Mann. Valencia: Facultad de Teología San Vicente Ferrer.

Contreras, S. (2016). Obligatoriedad de la ley humana y leyes puramente 
penales en Domingo de Soto y Francisco Suárez. En Direito GV, 12 
(1).

Contreras, S. (2015). Tomás de Aquino y la determinación del derecho: 
presupuestos fundamentales y recepción de su doctrina por 
Francisco Suárez. En Pensamiento, 71 (267).

Cordeiro, V. (1918). O padre Francisco Suárez, Doctor Eximio: Esboço da sua 
vida e obras. Oporto: Magalhães and Moniz.

Corso, L. (2009). La predicación de racionalidad de la ley natural. Su 
problemática en Francisco Suárez. En J. Cruz (ed.) La gravitación 
moral de la ley en Francisco Suárez. Pamplona: Eunsa.

Coujou, J. (2012). Droit, anthropologie & politique chez Suárez. Perpignan: 
Artège.

Courtine, J. (1999). Nature et empire de la loi. Etudes suareziennes. Paris: 
Vrin.



270 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Delos, J. (1950). La  société  internationale  et les principes du droit public. 
Paris: Pedone.

Elorduy, E. (1980). Suárez en la historia de la moral. En Cuadernos 
salmantinos de filosofía, 7.

____ (1965). La soberanía popular según Francisco Suárez. En Francisco 
Suárez, Principatus politicus o la soberanía popular. Madrid: CSIC. 

Finnis, J. (1980a). Natural Law and Natural Rights. Oxford: Clarendon 
Press.

____(1980b). Objetivis criteriis ex personae ejusdemque actuum 
desumptis. En VV.AA. Ética y teología ante la crisis contemporánea. 
Pamplona: Eunsa.

García-Huidobro, J. y Miranda, A. (2013). Finnis y Grisez ante el 
argumento de la facultad pervertida. En J. Bautista Etcheverry (ed.) 
Ley, moral y razón. Estudios sobre el pensamiento de John M. Finnis a 
propósito de la segunda edición de «Ley natural y derechos naturales». 
Ciudad de México: UNAM.

George, R. (2004). Kelsen and Aquinas on The Natural Law Doctrine. En 
J. Goyette, M. Latkovic y R. Myers (eds.) St. Thomas Aquinas and the 
Natural Law Tradition: Contemporary Perspectives. Washington DC: 
The Catholic University of America Press.

Giers, J. (1958). Die Gerechtigkeitslehre des jungen Suarez. Edition und 
Untersuchung seiner römischen Vorlesungen De iustitia et iure. 
Freiburg: Herder.

Giuliani, A. (1976). La verdad de la praxis en Suárez. En Anuario de 
filosofía del derecho, 29.

Gracia, J. y Davis, D. (1989). The Metaphysics of Good and Evil According to 
Suárez. München: Philosophia.

Grisez, G. (1983). Christian Moral Principles. Illinois: Franciscan Herald 
Press.

Guzmán, Alejandro (2009). El  derecho  como  facultad  en  la  Neoescolástica 
española del siglo XVI. Madrid: Iustel.

Hittinger, R. (1987). A Critique of the New Natural Law Theory. Notre 
Dame: University of Notre Dame Press.

Honnefelder, L. (2014). Natural Law as the Principle of Practical 
Reason: Thomas Aquinas’ Legacy in the Second Scholasticism. En R. 
Hofmeister Pich y A. Santiago Culleton (eds.) Right and Nature in the 
First and Second Scholasticism. Turnhou: Brepols.



271Suárez, el derecho natural y la crítica contemporánea

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Irwin, T. (2011). Obligation, Rightness, and Natural Law: Suárez and 
Some Critics. En D. Schwartz (ed.) Interpreting Suárez. Cambridge: 
Cambridge University Press.

____(2008). The development of Ethics. Oxford: Oxford University Press.
Kluxen, W. (2005). L’etica filosofica di Tommaso d’Aquino. Milano: Vita e 

Pensiero.
Lecón, M. (2014). Acción, praxis y ley. Estudio metafísico y psicológico de la 

acción legislativa en Francisco Suárez. Pamplona: Eunsa.
Lee, P. (2009). Human Nature and Moral Goodness. En M. Cherry (ed.) 

The Normativity of the Natural: Human Goods, Human Virtues, and 
Human Flourishing. Dordrecht: Springer.

Lutz-Bachmann, M. (2010). Die Normativität des Völkerrechts: Zum 
Begriff des ius gentium bei Francisco Suárez im Vergleich mit 
Thomas von Aquin. En Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann 
y Andreas Wagner (eds.) Lex und Ius. Beiträge zur Begründung 
des Rechts in der Philosophie des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. 
Stuttgart: Frommann-Holzboog.

Marschler, T. (2013). Verbindungen zwischen Gesetzestraktat und 
Gotteslehre bei Francisco Suárez im Begriff der lex aeterna. En 
Gideon Stiening (ed.) Auctoritas omnium legum. Francisco Suárez’ De 
legibus zwischen Theologie, Philosophie und Jurisprudenz. Stuttgart: 
Frommann-Holzboog.

May, W. (1984). The Natural Law Doctrine of Francis Suarez. En New 
Scholasticism, 58 (4).

McInerny, R. (1982). Ethica Thomistica. Washington DC: The Catholic 
University of America Press.

Pace, P.(2014). Political Thought and Legal Theory in Suárez. En Victor 
Salas y Robert Fastiggi (eds.) A Companion to Francisco Suárez. Leiden: 
Brill.

____ (1995). Los límites de la obediencia civil en el Siglo de oro: Francisco 
Suárez. En VV.AA. Cristianismo y culturas. Valencia: Facultad de 
Teología San Vicente Ferrer.

Pink, T. (2012). Action and Freedom in Suárez’s Ethics. En Daniel 
Schwartz (ed.) Interpreting Suárez: Critical Essays. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Recaséns, L. (1947). La filosofía del derecho de Francisco Suárez. Ciudad de 
México: Jus.

Rhonheimer, M. (2000). Natural Law and Practical Reason: A Thomist View 
of Moral Autonomy. New York: Fordham University Press.



272 Sebastián Contreras

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Schwartz, D. (2008). Francisco Suárez on Consent and Political 
Obligation. En Vivarium, 46.

Soto, D. (1967-1968). De iustitia et iure, libri decem. De la justicia y el derecho, 
en diez libros. Madrid: Instituto de Estudios Políticos.

____ (1538-1539). De legibus, ms. 782. Biblioteca Vaticana.
Vázquez, G. (1598-1605). Commentariorum et disputationum in Primam 

secundae. Alcalá.
Vigo, A. (2012). Francisco Suárez. En J. Otaduy (coord.) 

Diccionario general de derecho canónico. Navarra: Aranzadi.
____ (2011a). Intelecto,  deseo y acción  según Francisco Suárez. En J. 

Cruz (ed.) Razón práctica y derecho. Cuestiones filosófico-jurídicas en el 
Siglo de oro español. Pamplona: Eunsa.

____ (2011b). Interpretación y aplicación de la ley en Francisco Suárez. 
En J. Cruz (ed.) La justicia y los juicios en el pensamiento del Siglo de oro. 
Pamplona: Eunsa.

Villey, M. (2001). Philosophie du droit. Paris: Dalloz.


