
Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017), 85-119.

Thinking, Will and Judgment: The Mental 
Conditions of Political Action in the Philosophy 

of Hannah Arendt

Jerónimo Botero Marino
Universidad Icesi

jbotero@icesi.edu.co

Yuliana Leal Granobles
Universidad Icesi- Pontificia Católica de Chile

yleal1@uc.cl

Abstract
In the Life of the Mind, Hannah Arendt argues that critical 

thinking enables the exercise of reflective judgment. The exer-
cise of critical thinking and reflective judgment is essential to 
promote the freedom to act politically. The purpose of this ar-
ticle is to defend the hypothesis that critical thinking, will as 
spontaneity, and reflective judgment, are the mental conditions 
that make possible the political life of human beings from the 
perspective of Arendt.

Key words: Arendt, thinking, judgment, action.

Received: 30 - 07 - 2016. Accepted: 28 - 09 - 2016.



86 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Pensamiento, voluntad y juicio: las condiciones 
mentales de la acción política en la filosofía de 

Hannah Arendt*

Jerónimo Botero Marino
Universidad Icesi

jbotero@icesi.edu.co

Yuliana Leal Granobles
Universidad Icesi- Pontificia Católica de Chile

yleal1@uc.cl

Resumen
En The Life of the Mind, Hannah Arendt sostiene que el 

pensamiento crítico activa el ejercicio del juicio reflexionante. 
El ejercicio del pensamiento crítico y el juicio reflexionante es 
fundamental para fomentar la libertad de actuar políticamente. 
El propósito de este artículo es defender la hipótesis de que el 
pensamiento crítico, la voluntad como espontaneidad y el juicio 
reflexionante son las condiciones mentales que hacen posible 
la vida política de los seres humanos desde la perspectiva de 
Arendt.

Palabras clave: Arendt, pensamiento, juicio, acción.

Received: 30 - 07 - 2016. Accepted: 28 - 09 - 2016.
* Este artículo es producto del proyecto de investigación “Pensamiento, 

Acción y Juicio en las reflexiones políticas de Hannah Arendt” avalado por el CIES 
y la Convocatoria Interna de Proyecto de Investigación del año 2016 de la 
Universidad Icesi.



87Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Cuando Hannah Arendt asiste al juicio de Adolf Eichmann en 
Jerusalén, queda sorprendida al observar que el acusado no era un sádico 
o una persona con íntimas motivaciones para obrar mal. Una de las más 
notorias características que poseía el carácter de Eichmann era que no 
se detenía a reflexionar sobre sus acciones; no analizó, por ejemplo, la 
inversión de valores morales que provocó la sociedad nazi. El acusado 
aceptó el nuevo conjunto de leyes jurídicas que permitían el crimen y 
legalizaban la maldad sin detenerse a cuestionar las implicaciones de 
las mismas. Por supuesto, hubo muchas personas como Eichmann que 
no se detuvieron a reflexionar en la inversión de códigos morales de 
la sociedad nazi; pero también hubo unas pocas, como el caso de los 
hermanos Scholl, que pensaron críticamente su realidad y no solamente 
desobedecieron las leyes perversas del régimen, sino que además 
se movilizaron políticamente en contra de él, siendo conscientes del 
peligro que corrían sus vidas. A los ojos de Arendt, su movilización puso 
de manifiesto la capacidad novel que poseemos los seres humanos de 
instaurar nuevos comienzos y cambiar el curso de los acontecimientos.

Este contraste entre la incapacidad para pensar de Eichmann y la 
capacidad de pensar críticamente de aquellos pocos ciudadanos que se 
movilizaron en contra del régimen nazi atrajo la atención de Arendt, y 
la condujo a plantearse las siguientes preguntas: ¿puede el pensamiento 
crítico activar la consciencia moral y la capacidad para juzgar?, ¿puede la 
capacidad para juzgar inhibir de obrar mal?, ¿cuál es, en fin, la relación 
entre el pensamiento crítico, la voluntad, el juicio y la acción política? 
Arendt aborda estos cuestionamientos en varios pasajes de los textos 
titulados “El pensar y las reflexiones morales”, “Responsabilidad bajo 
una Dictadura”, “Algunas Reflexiones sobre Filosofía Moral” y en el 
manuscrito “El Pensamiento” de su texto inacabado The Life of the Mind. 
El propósito de este artículo es analizar la relación entre el pensamiento, 
la voluntad y el juicio en las reflexiones arendtianas con la intención 
de mostrar cómo a partir de ellas surgen las condiciones mentales para 
la acción política. La hipótesis de este trabajo es que el ejercicio del 
pensamiento crítico, la voluntad como fuente de la espontaneidad y el 
juicio reflexionante son las condiciones mentales de la acción política y de la 
participación ciudadana.



88 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

1. ¿Qué es el pensar?
Hannah Arendt falleció de un ataque cardíaco el 4 de diciembre 

de 1975. Algunos días antes de morir, había finalizado el texto “La 
Voluntad” que corresponde al segundo volumen de The Life of the Mind. 
De forma similar a The Human Condition, que estaba compuesta de tres 
partes dedicadas a analizar fenomenológicamente las actividades de la 
vida activa (la labor, el trabajo y la acción), Arendt estructuró The Life of 
the Mind en tres partes, dedicadas a analizar cada una de las actividades 
espirituales más esenciales de los seres humanos: el pensamiento, 
la voluntad y el juicio. Uno de los aspectos más llamativos de este 
planteamiento es que Arendt no explica por qué son estas facultades 
las más fundamentales del espíritu y no otras como la imaginación, 
la memoria y la sensación, por ejemplo. Sin embargo, creemos que 
esta no es una elección arbitraria y que puede justificarse, desde una 
visión general de los propósitos de la obra de Arendt, si partimos de la 
hipótesis de que el pensamiento, la voluntad y el juicio guardan como 
ninguna otra de las actividades espirituales, una relación con la acción 
humana. Esto, por supuesto, propone a la acción como el nodo central 
que define la condición humana, ya porque supera, trasciende y da 
significado a las otras actividades del hombre (en The Human Condition), 
ya porque manifiesta y hace visibles en el mundo, los procesos invisibles 
del espíritu (en The Life of the Mind).

La pensadora judío-alemana consideraba que The Life of the Mind 
era como “el segundo volumen de la condición humana” por lo cual 
no es difícil de suponer que ambas obras se hallen interrelacionadas 
metodológica y epistemológicamente, constituyendo el haz y el envés 
de su pensamiento sobre la acción política. En The Human Condition 
encontramos una fenomenología de la acción que asume el desafío de 
elucidar el sentido de las acciones humanas y la constitución del 
mundo común, entendidos en sus relaciones conflictivas en el marco 
histórico de las sociedades contemporáneas. A su vez, en The Life of 
the Mind, Arendt estudia las facultades espirituales con el propósito 
de comprender las relaciones entre el mundo invisible de los procesos 
humanos, y el mundo visible de la acción, esto es, entre las facultades 
espirituales y la capacidad humana de construir la propia identidad, 
las relaciones con otros y el sentido del mundo humano. Acción y 



89Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

pensamiento, finalmente, son solo posibles en la pluralidad humana 
que ellos crean. Desde esta perspectiva, ambas reflexiones pueden 
leerse como pendulando sobre el sentido y la posibilidad de la acción 
humana y su papel en la construcción de un mundo compartido. En este 
sentido, es muy interesante la interpretación de Étienne Tassin en “La 
phénoménologie de l´action, une politique du monde”. En este artículo, 
Tassin señala que en las reflexiones arendtianas podemos encontrar 
una “política del pensamiento” que Arendt describe por primera vez 
al comienzo de los años cincuenta, para dar cuenta de la destrucción de 
la dignidad humana y del mundo común en los regímenes totalitarios 
y a la cual retornará en su última obra consagrada a la vida del espíritu. 
Arendt revela así que la condición de un pensamiento filosófico de 
la política es una comprensión política del ejercicio del pensamiento. 
Tassin agrega que 

Car cette manière de comprendre la pensée ouvre à 
une manière de comprendre l´action politique, une 
manière d´en saisir le caractère existential, et avec lui 
son horizon de sens  : l´institution d´un espace public 
où, dans l´accueil pluriel d´une liberté d´agir, un monde 
commun peut se recueillir qui offre à l´humanité les 
conditions d´un agôn politique sensé (Tassin, 2001: 49).

De esta manera, en las reflexiones arendtianas encontramos una 
fenomenología de lo político que asume el desafío de comprender su 
presente y desmantelar la metafísica tradicional que ha privilegiado la 
contemplación sobre la acción política, iluminando el carácter existencial 
y esencial de esta última con relación a la condición humana. Este reto 
implica, por una parte, el desafío de repensar la acción política sin 
prejuicios, y por la otra, el ejercicio de resignificar el pensar como una 
actividad que, al posibilitar la capacidad de juzgar, funda un espacio de 
aparición donde los seres humanos pueden aparecer y dialogar entre 
sí. La pluralidad es, entonces, tanto condición de la acción como del 
pensamiento y es la que armoniza filosofía y política. De esta manera, el 
ejercicio de la facultad de pensar, en un sentido crítico, hace parte de la 
fenomenología de lo político. 

Para poder comprender entonces cuál es el rol que desempeña el 
pensamiento en esa fenomenología arendtiana de lo político, tenemos 
que adentrarnos en las reflexiones que se encuentran en The Life of the 
Mind. Sin embargo, esta es una obra difícil de leer por varias razones. En 



90 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

primer lugar, Arendt no terminó su obra, los volúmenes denominados 
“El Pensamiento” y “La Voluntad” son manuscritos que fueron editados 
por su amiga Mary McCarthy y el volumen “El Juicio” es la transcripción 
comentada de un seminario sobre Kant. En segundo lugar, hay varios 
pasajes de los manuscritos que no tienen una relación sistemática entre 
sí y esto dificulta la comprensión del hilo argumental y las intenciones 
de las reflexiones arendtianas. En tercer lugar, la tercera parte del libro 
dedicada al “Juicio” y que, como ya dijimos, Arendt no alcanzó a escribir, 
era la razón de ser de su obra. Las partes dedicadas al pensamiento y la 
voluntad tenían como propósito preparar el terreno para su reflexión 
sobre el juicio, que, en palabras de Arendt, es la capacidad mental más 
política de todas y juega un papel central en su comprensión de la acción 
política. A pesar de estas dificultades, The Life of the Mind es un texto 
bastante rico de leer, porque en él encontramos una potente y profunda 
fenomenología de las actividades del pensamiento, la voluntad y el 
juicio.

Desde esta perspectiva, es importante plantearnos las siguientes 
preguntas: ¿qué es el pensar?, ¿qué nos hace pensar?, Arendt señala que 
cuando nos planteamos estas preguntas pareciese que la experiencia del 
pensar fuera algo indecible, ya que las palabras no alcanzan a captar 
completamente el sentido de esta experiencia. No obstante, Arendt 
considera que la actividad del pensar la puede realizar cualquier persona 
en la vida cotidiana y no es una actividad exclusiva de los filósofos, los 
científicos y los sabios. A través del pensar, los seres humanos pueden 
transcender las situaciones contingentes del mundo, dado que, aunque 
los pensamientos surgen de las experiencias humanas, pueden ir más allá 
de ellas en la búsqueda de su significado. Por supuesto, esta “búsqueda 
del significado” cuenta con la colaboración de otras dos facultades 
mentales importantes: la imaginación y la memoria. La imaginación es 
la que transforma las experiencias que vivimos en imágenes que nos 
permiten representarnos lo que está ausente. Mientras que la memoria 
es la que nos permite preservarlas para posteriormente ser narradas a 
través del lenguaje que es el puente entre el espíritu y el mundo.

Los objetos del pensar son representaciones que ponen de manifiesto 
aquello que no está presente a nuestros sentidos. De ahí que la actividad 
del pensar esté en cierta medida relacionada con la dimensión de 
la ausencia. El pensamiento se activa cuando decidimos suspender 
la acción e interrumpimos las actividades de la vida cotidiana con el 
propósito de examinar qué nos afecta. Sin embargo, Arendt considera 



91Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

que dicha retirada no puede conducirnos a un solipsismo extremo, 
puesto que los asuntos humanos siempre nos van a impulsar a tomar 
decisiones y actuar debido a su contingencia, fragilidad y urgencia.

Ante la pregunta ¿qué es el pensar?, Arendt nos ofrece algunas 
pistas para intentar responderla. Una de esas pistas es que ella señala 
que, para comprender esta experiencia del pensar en la vida práctica, 
necesitamos buscar un “modelo” o “ejemplo” que ilumine esta actividad, 
siguiendo una metodología fenomenológica. De esta manera, busca un 
modelo de pensador que no fuera un “filósofo profesional” alejado de 
los asuntos humanos, sino que, por el contrario, se preocupara tanto del 
pensamiento como de la acción en el campo ético-político. 

Arendt encuentra que ese pensador es Sócrates, quien fue “un 
pensador, en definitiva, que siempre supo mantenerse como un hombre 
entre los hombres, que no eludió la plaza pública, que fue un ciudadano 
entre los ciudadanos, que no hizo ni pretendió nada, salvo lo que en su 
opinión cualquier ciudadano tiene derecho a ser y hacer” (Arendt, 1978: 
167). Como muy bien lo señala Fina Birulés, la elección de Arendt no 
es fortuita, ella descubrió en la figura de Sócrates cómo el pensar está 
relacionado con la capacidad de juzgar en el espacio político y cómo 
éste, a su vez, necesita de la presencia y compañía de los otros para 
manifestarse a través del lenguaje y tener una visibilidad en el mundo. 
Al respecto, Birulés agrega lo siguiente: “El acento de Arendt en la 
figura de Sócrates como representante del pensamiento crítico (krinein) 
subraya que el pensamiento es pura actividad, ejecutada en público y, 
por ello, apunta hacia el juicio, hacia fortalecerse con los demás en vez 
de elevarse por encima del espacio común, del espacio del aparecer” 
(Birulés, 2007: 219). Sócrates fue un pensador que se preocupó por los 
asuntos humanos y condujo a sus interlocutores a examinar y cuestionar 
todos aquellos prejuicios y creencias que daban por supuesto. 

Una de las características del pensar que los diálogos socráticos ponen 
de manifiesto es que esta actividad no deja creencias o conocimientos 
fijos tras de sí. Sócrates les preguntaba a sus conciudadanos ¿qué es la 
justicia?, ¿qué es la piedad?, ¿qué es la felicidad?, ¿qué es el amor?, etc., 
y a partir de sus respuestas formulaba nuevas preguntas. Este diálogo 
tenía como propósito derrumbar cualquier opinión infundada.1 Por esta 

1  Desde esta perspectiva, es interesante el comentario de Elisabeth Young-
Bruehl: “For Arendt, as for Blucher, Socrates was the model thinker, and his 
experience of thinking (which you can find in Plato’s dialogues if you read 



92 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

razón, Arendt compara la actividad del pensar socrático con la labor 
de Penélope, quien destejía en la mañana, lo que había tejido la noche 
anterior, ya que el pensar implica un examen continuo de construcción y 
deconstrucción. 

Por medio de los símiles de Sócrates con el tábano, la comadrona y el 
pez torpedo, Arendt describe varias características del pensamiento. En 
primer lugar, Sócrates es comparado con el tábano, porque sabe cómo 
aguijonear a los ciudadanos a través de la mayéutica con el propósito 
de examinar qué entendían en la vida cotidiana por temas tales 
como la justicia, el amor, la felicidad, el bien, etc. Por supuesto, estos 
cuestionamientos están íntimamente relacionados con la preocupación 
griega de vivir bien desde una perspectiva ético-política. Sócrates 
afirmaba que sin la actividad del pensar la vida no solamente valdría 
poco, sino que ni siquiera podría considerarse una auténtica vida. Su 
famoso lema era “Una vida sin examen no tiene objeto vivirla”. A partir 
de lo anterior, Arendt destaca la importancia de la dimensión práctica del 
pensamiento, dado que esta actividad no solamente ilumina el sentido 
de las actividades que realizamos en comunidad, sino que también es 
fundamental en el diálogo y la participación política de los ciudadanos 
en la polis. La actividad del pensar es la condición fundamental para que 
los ciudadanos deliberen y actúen políticamente. 

En segundo lugar, Sócrates es como la comadrona. En la Antigua 
Grecia, las comadronas no solamente ayudaban a otras mujeres a parir, 
sino que además tenían la capacidad de decidir si la criatura era apta 
para vivir o no; de forma similar, Sócrates conducía a que los otros se 
purgaran de sus prejuicios y opiniones que les impedían pensar y los 
ayudaba a librarse de aquellas opiniones falsas y espurias. Teniendo en 
cuenta este símil, Arendt observa que el pensamiento tiene la función 
analítica de examinar los fundamentos de nuestras creencias con el 
propósito de eliminar aquellas que no son objetivas e imparciales, para 
que el individuo forme un juicio propio frente a la situación problemática 
que está analizando.

past the Platonizing and pay attention to what Socrates himself said and did) 
provided the definition or schema Arendt applied: “Thinking is the soundless 
dialogue [dialegisthai as ‘talking through words’] between me and myself.” 
This soundless dialogue has the immediate effect of liberating us from not only 
conventional “truths” but conventional rules of conduct because the thinker 
wants above all to keep the thinking dialogue going” (Young-Bruehl, 2006: 188).



93Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

En tercer lugar, Sócrates es como el pez torpedo, dado que permanece 
firme en sus perplejidades y paralizándose a sí mismo paraliza a los 
demás con sus cuestiones. La actividad del pensar puede conducirnos a 
un estado de dubitabilidad. Sin embargo, Arendt señala que cuando la 
actividad del pensar nos conduce a un estado de dubitabilidad extremo, 
puede ser bastante peligroso puesto que, por un lado, puede llevarnos a 
un estado de indecisión. Esta última puede estar acompañada de ciertas 
actitudes de indiferencia y abstencionismo que, en ciertas circunstancias 
políticas problemáticas, como las evidenciadas por los totalitarismos, 
podrían fomentar la aniquilación de la libertad de acción política. 
Por otro lado, otro de los peligros del pensar es caer en el nihilismo, 
dado que mediante el examen extremo de todos nuestras creencias y 
valores podemos llegar a asumir la actitud de negar completamente la 
validez de los mismos como sucedió con Alcibíades y Critias, discípulos 
de Sócrates, quienes al percatarse de que el pensar no deja resultados 
tangibles tras de sí, asumieron una vida licenciosa. Arendt piensa que 
el nihilismo es la otra cara del convencionalismo y su credo consiste 
en negar todos los valores positivos vigentes. Pero este nihilismo no 
surge del pensamiento socrático de “una vida sin examen no tiene 
objeto vivirla”, sino del deseo de encontrar algún tipo de convicción que 
hiciera innecesario seguir pensando; poniendo de manifiesto que cierto 
tipo de irreflexión también promueve esta actitud.

Según Arendt, Sócrates descubre la importancia del pensamiento en 
la vida práctica y, aunque él no ofrece una respuesta clara y firme a la 
cuestión ¿qué es el pensar?, él es consciente de que el pensamiento tiene 
que ver con lo invisible y recurre a la metáfora del viento para referirse a 
esta actividad: “Los vientos en sí mismos no se ven, aunque manifiestos 
están para nosotros los efectos que producen y los sentimos cuando nos 
llegan” (Arendt, 1978: 174). Esta metáfora pone de manifiesto que el 
pensamiento, a pesar de que no se manifieste como la acción y el discurso 
en el mundo de las apariencias ya que es una actividad invisible para los 
otros, tiene un gran efecto en las acciones que realizamos y especialmente 
en la esfera público-política. El ejercicio del pensamiento deconstruye lo 
que el lenguaje culturalmente y socialmente ha establecido como frases, 
definiciones, convicciones, doctrinas, reglas de conducta, etc. 

De esta manera, aunque la empresa del pensar entraña ciertos 
peligros cuando es llevada a extremos que imposibilitan la acción o 
fomentan la negación de los valores, Arendt es enfática al señalar que 
esta actividad es fundamental en la existencia humana:



94 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El pensar acompaña a la vida y es, en sí mismo, la 
quinta esencia del estar vivo; y puesto que la vida es 
un proceso, su quintaesencia sólo puede residir en el 
proceso del pensamiento real y no en algún resultado 
tangible o en un pensamiento concreto. Una vida sin 
pensamiento es posible, pero no logra desarrollar su 
esencia; no sólo carece de sentido, sino que además no 
es plenamente viva. Los hombres que no piensan son 
como los sonámbulos (Arendt, 1978: 191).

Desde esta perspectiva, la esencia o lo que define nuestra propia 
condición humana es el pensamiento en la medida en que este acompaña 
la vida; en la medida en que también acompaña las actividades que 
realizamos en la vida práctica, entre ellas, la acción que es la que nos 
permite revelar quiénes somos a los otros.

A partir de lo anterior, Arendt establece una distinción entre 
el pensamiento puro y el pensamiento reflexivo o crítico. El primero se 
aleja del mundo y de la vida cotidiana con el propósito de construir 
conceptos mentales que expliquen la realidad desde una perspectiva 
lógica, imparcial y objetiva. En cambio, el segundo tiene una labor 
“purgativa” porque a través del cuestionamiento se libera al espíritu 
de aquellas creencias y conocimientos que se dan por supuesto y tiene 
una dimensión práctica. El pensamiento reflexivo se activa a través 
del diálogo [dialegisthai] silencioso entre yo y yo mismo. Este diálogo 
silencioso del yo pensante consigo mismo tiene el efecto inmediato 
de liberarnos de las normas sociales de conducta y activa a su vez la 
consciencia como capacidad de distinguir el bien del mal. Cuando el 
pensar reflexivo no acompaña la acción, el agente se puede transformar 
fácilmente en un autómata; un individuo heterónomo que no es capaz de 
tomar sus propias decisiones y que sigue ciegamente lo que su contexto 
social le impone. Por esta razón, Arendt es bastante contundente al 
afirmar que la irreflexión es bastante peligrosa en la esfera política. 

Un ejemplo de los peligros de la irreflexión en el campo político son 
los totalitarismos. Cuando este tipo de regímenes destruyen los espacios 
de participación y acaban con las libertades de acción y de pensamiento, 
crean contextos sociales perversos donde personas normales pueden 
transformarse en agentes criminales. Al respecto, Arendt agrega lo 
siguiente:



95Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El no-pensar, que parece un estado tan recomendable 
para los asuntos políticos y morales, también entraña 
sus peligros. Cuando se sustrae a la gente de los riesgos 
del examen crítico, se les enseña que se adhieran de 
manera inmediata a cualquiera de las reglas de conducta 
vigentes en una sociedad y en un tiempo dados. Se 
habitúan entonces no tanto al contenido de las reglas 
—un examen detenido de las mismas los llevaría a la 
perplejidad— como a la posesión de las reglas bajo las 
cuales subsumir particulares (Arendt, 1978: 177).

Arendt observa conmocionada cómo la Alemania nazi puso de 
manifiesto que el conjunto de valores y reglas de conducta tradicionales 
se trasformaron en simples mores (costumbres y hábitos) que se podían 
reemplazar por otras costumbres y hábitos como “la forma en que 
cambiamos de vestir de una década a otra”. La gran participación y 
colaboración del pueblo alemán en el Holocausto evidenció un colapso 
moral en la sociedad alemana y una inversión de los valores que se derivó 
de un proceso de ruptura de la tradición y una crisis de las facultades 
del pensamiento y del juicio, debido a que socialmente las personas se 
acostumbraron a seguir las normas socialmente aceptadas por todos y a 
juzgar los casos particulares subsumiéndolos a dichas normas generales, 
dejando estas capacidades dormidas en el espíritu. 

En contextos políticos críticos el pensamiento y el juicio deben 
actualizarse y ponerse en marcha, porque de lo contrario uno puede 
convertirse en un autómata, como, por ejemplo, Eichmann que es el 
ciudadano ideal de los regímenes totalitarios. Por esta razón, Arendt 
considera, siguiendo a Sócrates, que el pensar despierta a los ciudadanos 
de la irreflexión y esto es un gran bien para la ciudad, especialmente, 
cuando el pensamiento examina los asuntos humanos.

Cuando Arendt se plantea la pregunta ¿qué nos hace pensar?, 
encuentra que quizás la única experiencia original del pensar se encuentra 
en el modelo de Sócrates. El pensamiento entendido como la búsqueda 
del sentido en nuestras experiencias prácticas se halla presente en el 
lenguaje socrático como el amor (eros), entendido como ese deseo de lo 
que no se tiene: “Los hombres aman la sabiduría y, por tanto, comienzan 
a filosofar, porque no son sabios; del mismo modo, aman la belleza y 
hacen cosas bellas… porque no son bellos” (Arendt, 1978: 178). Como la 
búsqueda del sentido que emprende el pensamiento es un tipo de amor 



96 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

o deseo, Arendt considera que los objetos de pensamiento solo pueden 
ser cosas dignas de amor como la belleza, la justicia, la piedad, etc. La 
fealdad y la maldad están excluidos del pensar porque: 

No tienen raíces propias, ni esencia en la que el 
pensamiento pueda aferrarse. Si el pensar disuelve los 
conceptos normales, positivos, en su sentido original, 
entonces disuelve también estos conceptos negativos en 
su original carencia de significado, en la nada… Parece 
como si Sócrates no tuviera nada más que decir sobre el 
mal y la ausencia de pensamiento que los que no aman 
la belleza, la justicia, y la sabiduría, son incapaces de 
pensar, igual que, a la inversa, los que aman el examen 
crítico y, por tanto, «filosofan», serían incapaces de 
hacer el mal (Arendt, 1978: 179).

Lo anterior evidencia que las personas que piensan son aquellas que 
aman la justicia, la piedad y la sabiduría y, por tanto, son incapaces de 
obrar mal porque su pensar es una condición que evita que realicen actos 
atroces; mientras que aquellas personas que no son capaces de pensar, 
no aman la justicia, la piedad y la sabiduría, terminan convirtiéndose en 
seres malvados que cometen actos atroces por irreflexión. 

En el Gorgias, Sócrates afirma lo siguiente: “Es mejor que mi lira esté 
desafinada y que desentone de mí, e igualmente el coro que yo dirija, y 
que muchos hombres no estén de acuerdo conmigo y me contradigan, 
antes que yo, que no soy más que uno, esté en desacuerdo conmigo 
mismo y me contradiga” (Arendt, 1978: 181). En esta afirmación, 
Sócrates considera que cuando pensamos nuestro yo se divide en un 
dos-en-uno y, por tanto, no podemos correr el riesgo de no estar en 
armonía con nosotros mismos. La dualidad del yo consigo mismo hace 
del pensamiento reflexivo una actividad auténtica, en la que el yo es el 
que pregunta como el que responde. Esta dualidad se transforma en una 
unidad cuando el sujeto tiene que actuar en el mundo de las apariencias 
y tiene que interrumpir aquel diálogo silencioso. 

Arendt considera que el criterio del diálogo reflexivo socrático no 
es la verdad, que exigiría respuestas ciertas a los cuestionamientos, sino 
el ser coherente con uno mismo. De modo que cuando actualizamos 
nuestra consciencia a través del pensar, los dos participantes del diálogo 
reflexivo deben estar en armonía entre sí, deben ser amigos; porque ese 
otro “amigo” siempre está presente en nuestra interioridad examinando 



97Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

nuestros pensamientos y acciones. De esta manera, el remordimiento 
surge de los reproches de la consciencia cuando esta se actualiza por 
medio del pensar. 

El pensamiento reflexivo nos permite vivir en armonía con nosotros 
mismos, dado que pone de manifiesto “la anticipación de la presencia de 
un testigo” que nos hará reproches cuando estemos solos. Los hombres 
que evitan en su vida cotidiana ese diálogo reflexivo consigo mismos, 
pueden enfrentarse a situaciones en las que pueden cometer actos atroces 
e inimaginables sin estar plenamente conscientes de las implicaciones 
morales de ello. Las consecuencias políticas de la irreflexión y de la 
incapacidad de pensar pueden ser monstruosas y terribles como lo pone 
de manifiesto el caso de Eichmann. Si bien la actividad del pensar no 
crea valores, no establece respuestas definitivas a preguntas como ¿qué 
es el bien?, ¿qué es la verdad?, ¿qué es la felicidad?, etc., y no asegura 
las reglas sociales de conducta, tiene un gran significado político y 
ético, porque lleva al sujeto político a examinar constantemente su 
entorno social y puede inspirarlo a juzgar y actuar de manera crítica e 
independiente.

2. La capacidad de juzgar políticamente 
Para comprender cómo opera el juicio en el campo ético-político, 

Arendt observa detenidamente a aquellas personas que tuvieron el 
valor de juzgar críticamente y actuar en oposición al régimen nazi. Ella 
encuentra que aquellos que más se aferraron a las pautas morales, fueron 
quienes más fácilmente pasaron a apoyar al régimen y a ser partícipes 
de sus actividades. Según Arendt, la razón es que su manera de 
proceder consistía en seguir reglas morales determinadas previamente 
sin detenerse a pensar su contenido. 

Sin embargo, quienes fueron capaces de juzgar por sí mismos, no 
siguieron este procedimiento. Su modo de operar fue distinto:

Los no participantes fueron aquellos cuya conciencia 
no funcionó de manera, por así decir, automática (…) 
Los no participantes se preguntaron hasta qué punto 
podrían seguir viviendo en paz consigo mismos. 
En consecuencia, escogieron también morir cuando 
fueron obligados a participar. Por decirlo crudamente, 
se negaron a asesinar, no tanto porque mantuvieran 
todavía una firma adhesión al mandamiento “No 



98 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

matarás”, sino porque no estaban dispuestos a convivir 
con un asesino: ellos mismos (Arendt, 2007: 71).

Es bastante interesante la argumentación de Arendt en este pasaje. 
El rechazo a asesinar de estas personas, no obedeció a su apego a la 
ley moral “no debes matar”, sino a que su pensamiento crítico activó 
su consciencia moral y su capacidad de juzgar sin recurrir a las reglas 
morales nazis imperantes. El pensamiento crítico resulta ser, según 
Arendt, “la única moral que funciona en situaciones límites” (Arendt, 
2007: 120). Hasta aquí llama la atención la proximidad entre pensamiento 
y juicio. Quienes juzgaron lo hicieron porque pensaban. Y, sin embargo, 
juicio y pensamiento no son lo mismo. El pensamiento sería la condición 
previa del juicio. Y el juicio sería ‘un subproducto del efecto liberador 
del pensar’. Podría decirse que el pensamiento implica un examen 
crítico, mientras que el juicio es una preferencia que implica a su vez 
una decisión.

Hasta ahora, el juicio basado en la actividad del pensamiento crítico 
sólo nos arroja resultados negativos, nos dice qué no hacer. Es un criterio 
cuya referencia es el yo y no los demás y que se encuentra en ciertas 
máximas morales como “ama a los demás como a ti mismo” y “no hagas 
a otros lo que no quieres que te hagan a ti”. Sin embargo, el criterio 
del yo parece no ser suficiente. ¿Por qué? En primer lugar, una de las 
razones es que no es posible construir un mundo común a partir de la 
subjetividad del yo; apelar a la subjetividad podría conducirnos a un 
relativismo, en donde cada cual buscaría la satisfacción de sus propios 
intereses. En segundo lugar, los juicios morales y políticos deben ser 
imparciales y objetivos. Estos requieren como condición previa la 
pluralidad de opiniones y perspectivas, donde todos los participantes 
del diálogo tengan las mismas condiciones de participación, para 
examinar críticamente y neutralmente los acontecimientos. 

Para pensar entonces en qué consiste la capacidad de juzgar, Arendt 
retoma las reflexiones de Kant en la Crítica del Juicio. Ella considera que 
la situación de derrumbe de normas morales en el siglo XX es análoga 
a la situación que enfrentaba Kant en el ámbito estético. Según Arendt, 
existe una estrecha similitud entre los juicios “esto es bello” o “esto es 
feo”, “esto está bien” y “esto está mal”. Estos juicios implican discriminar, 
distinguir y decidir. La capacidad de juzgar implica las operaciones del 
gusto que “es por definición discriminante”. Pero en la medida en que 
no hay nada a qué atenerse para distinguir lo feo de lo bello, lo que está 



99Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

bien de lo que está mal, el juicio ha de enfrentarse a los particulares en 
su desnudez. El problema es que no tenemos “una regla de hierro con la 
que determinar lo que está bien y lo que está mal con la misma certeza 
con la que determinamos (…) lo que es pequeño y lo que es grande 
mediante el número, y lo que es pesado y lo que es ligero mediante el 
peso, donde el criterio de la medida es siempre el mismo” (Arendt, 2007: 
104).

¿Cómo podemos entonces distinguir lo bello de lo feo y lo que está 
bien de lo que está mal? Arendt señala que la facultad de juzgar es la 
que nos permite establecer relaciones con los otros y con el mundo. Esta 
capacidad es la que nos permite comunicar nuestros pensamientos para 
que estos tengan una visibilidad. Aunque el pensar es una actividad 
solitaria, no es aislada, requiere de los otros. El pensamiento crítico no 
es posible sin el contraste de las opiniones propias con los demás. La 
interacción con los otros posibilita que podamos comparar y contrastar 
nuestras opiniones, para de esa manera ganar, como diría Kant, “una 
tercera cosa que aventaje lo que anteriormente pensaba”: un juicio 
imparcial y objetivo. 

Esta importancia de los otros que Kant pone de relieve, resulta 
crucial para Arendt. La condición de sociabilidad es fundamental para 
lograr un consenso judicativo sobre lo bueno y lo malo, lo justo y lo 
injusto en el campo ético-político. Pero para lograr ese consenso, es 
necesario que los juicios sean comunicables. Y sólo pueden serlo en la 
medida en que dejen de ser privados y subjetivos. Pues un juicio puede 
estar limitado por las condiciones subjetivas o intereses personales de la 
persona que juzga. Y estos siempre son restrictivos. En efecto, “a veces 
cerramos los ojos ante la realidad factual de una situación, proyectamos 
nuestras condiciones idiosincráticas sobre los demás o no nos damos 
cuenta de nuestras propias motivaciones” (Wellmer, 2000: 278).

Para que un juicio sea comunicable se deben superar estas condiciones 
que impiden que sea en primer lugar, inteligible para otros, y además 
aprobado por ellos. Kant dirá que la única manera de hacerlo es hacer 
uso del pensamiento extensivo que consiste en contrastar “(nuestro) juicio 
con otros juicios no tanto reales como más bien meramente posibles, 
y poniendo (nos) en el lugar de cualquier otro” (Kant, 2007: 234). Sólo 
mediante este procedimiento mental, posible gracias a la imaginación 
(que trae a la mente lo que no está presente), nuestro juicio puede ser 
comunicable e imparcial. Al respecto, Arendt agrega lo siguiente: 



100 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Aunque yo tengo en cuenta a otros cuando juzgo, 
eso no significa que amolde mi juicio al suyo. Yo sigo 
hablando con mi propia voz y no cuento votos para 
llegar a lo que creo que es correcto. Pero mi juicio 
tampoco es ya subjetivo, en el sentido de que yo llego 
a mis conclusiones tomándome en cuenta sólo a mí 
mismo (Arendt, 2007: 146).

Mediante el juicio, específicamente mediante la mentalidad 
ampliada, salimos de la privacidad del yo. Sólo si consideramos los 
puntos de vista de otros en nuestro juicio, podemos pretender que 
el mismo tenga alguna suerte de validez para otros. Y mientras más 
perspectivas consideremos, más amplios serán nuestros pensamientos, 
y podremos entonces apelar a una validez general. Cuando aspiramos a 
esta validez, estamos en realidad apelando al sensus communis. Se trata 
de un sentido en realidad comunitario, que nos vincula a la comunidad, 
nos posibilita integrarnos a ella. 

La superación de la parcialidad es la condición sine qua non de 
todo juicio. En las Lectures on Kant´s Political Philosophy, Arendt lo 
pone de manifiesto teniendo en cuenta dos aspectos: en primer lugar, 
el pensamiento extensivo o la mentalidad ampliada que nos libera de 
las condiciones privadas del juicio y, en segundo lugar, la distancia que 
se establece respecto al objeto por medio de la imaginación. Siguiendo 
a Kant, la imaginación debe preparar al objeto de juicio para poder 
juzgarlo. La facultad de la imaginación que “hace presente aquello 
que está ausente” debe transformar el objeto en una representación. La 
función de esta capacidad es crear esa distancia adecuada que nos habilita 
para poder propiamente juzgar. Arendt agrega lo siguiente: “Lo bello 
place en la representación, puesto que la imaginación lo ha preparado 
de forma que yo ahora puedo reflexionar sobre ello” (Arendt, 1982: 24). 
Sin la distancia que nos posibilita la imaginación no podríamos obtener 
la imparcialidad: 

Entonces se habla de juicio y no sólo de gusto, se 
ha establecido ahora, gracias a la representación, 
la distancia adecuada, el alejamiento, la falta de 
implicación o el desinterés requerido para aprobar 
o desaprobar, para evaluar algo en su justo valor. Al 



101Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

distanciar el objeto, se establecen las condiciones para 
la imparcialidad (Arendt, 1982: 67).

Sin embargo, ¿cómo un juicio propio puede alcanzar alguna validez 
sin recurrir a una regla general previamente establecida? Según Arendt, 
no existen reglas o esquemas previos que nos permitan determinar de 
antemano qué es lo bello, lo feo, lo bueno, lo malo, lo justo o lo injusto, 
etc. No obstante, podemos encontrar casos o instancias particulares que 
manifiesten la belleza, la justicia, la bondad. Estos casos son ejemplos 
que revelan una generalidad (Cfr. Arendt, 1982: 84).

El ejemplo tiene la capacidad de guiarnos en ausencia de reglas 
generales, y en ese sentido constituye “las andaderas del juicio” en 
términos de Kant. No sabríamos de qué hablamos cuando hablamos 
de belleza o justicia, sin un ejemplo que nos ‘guíe’, que nos ilumine 
el concepto de belleza o justicia. Es decir, el ejemplo hace inteligible 
el concepto. En la medida en que el ejemplo tiene esta capacidad de 
iluminar un concepto, adquiere una validez ejemplar. ¿En qué consiste? 
En que vemos “en lo particular aquello que es válido para más de un 
caso” (Arendt, 1982: 5). De esta manera, se trata de un juicio reflexionante, 
que en oposición al juicio determinante no procede subsumiendo lo 
particular bajo una regla general (esta persona es valiente porque el valor 
se define de esta manera), sino que, a partir de un particular, deriva una 
generalidad (el valor es como Aquiles). Es así como se crean también los 
conceptos de las ciencias históricas y políticas, “tienen su origen en un 
acontecimiento histórico particular” (Arendt, 1982: 84).

Ahora bien, ¿cómo podemos juzgar con estos ejemplos? Los ejemplos 
nos ayudarían a distinguir lo que está bien de lo que está mal:

Los ejemplos, que son ciertamente la ‘carretilla’ de 
toda actividad judicativa, son también especialmente, 
los postes indicadores de todo pensamiento moral (…) 
Juzgamos y distinguimos lo correcto de lo incorrecto 
teniendo presente en nuestra mente algún incidente y 
alguna persona, ausentes en el tiempo o el espacio, que 
se han convertido en ejemplos (Arendt, 2007: 149).

Estos ejemplos no tienen que ser reales, pueden provenir también de 
la literatura, la poesía y el arte.

Sin embargo, en las reflexiones arendtianas aparece el siguiente 
problema: si la condición fundamental del juicio correcto es la 



102 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

imparcialidad, y el agente que actúa es por definición parcial (dado que 
está implicado en los acontecimientos), mientras que el espectador es 
imparcial, ¿cómo puede juzgar el actor? Ser actor es estar en una situación 
de implicación, pero esta no es una condición definitiva. Se es actor, o 
mejor se está en condición de ser actor, cuando se está implicado en los 
acontecimientos, y espectador cuando no. De esta manera, se es actor en 
unas circunstancias y espectador en otras. Lo primero que ha de decirse 
es que la condición de implicación no exime de la responsabilidad de 
juzgar. La imposibilidad de ver el todo no nos incapacita para juzgar 
los acontecimientos. De hecho, aunque el actor y el espectador pueda 
que no compartan algunas perspectivas, lo que tienen en común es la 
facultad de juzgar (Cfr. Arendt, 2007: 119).

Arendt plantea que, aún en la condición de actor el juicio consiste 
en intentar por medio de la imaginación y la reflexión ubicarse en 
una situación –en este caso mental– de espectador, lo que quiere decir 
intentar ser tan imparcial como le sea posible. Desde esta perspectiva, 
es importante tener en cuenta que la noción de espectador que Arendt 
retoma de Kant opera en diversas ocasiones (aunque no en todas) 
como una metáfora. El actor debe situarse en posición de espectador, 
por supuesto figurativamente, lo que quiere decir, debe esforzarse 
por adoptar la perspectiva más general que le sea posible. Esto es 
perfectamente compatible con lo planteado en las Lectures on Kant´s 
Political Philosophy, pues dice Arendt, “Cuando se juzga y cuando se 
actúa en el ámbito político, uno debe orientarse según la idea –no 
según la realidad efectiva– de que se es un ciudadano del mundo y 
así, un Weltbetrachter, un espectador del mundo” (Arendt, 2007: 139). 
La perspectiva del espectador en tanto metáfora de la imparcialidad 
es inherente al juicio. Juzgar se relaciona con lo que comúnmente se 
expresa como “adquirir perspectiva”, para poder evaluar las cosas en 
su justo valor. 

En algunos pasajes de The Human Condition, Arendt señala que 
el espectador es quien goza de la posición para hacer el mejor juicio, 
especialmente, cuando intenta desde una perspectiva histórica darle 
un sentido a acontecimientos como el Holocausto. Sin embargo, esto 
no implica necesariamente que el juicio del actor no sea fundamental. 
Afirmar esto equivaldría a decir que la renuncia a la capacidad de juzgar 
de Eichmann y todas aquellas personas que participaron en los crímenes 
del totalitarismo no es importante. Por el contrario, el juicio como 
prerrogativa del actor jamás dejó de interesar a Arendt. No es posible 



103Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

decir con Beiner que “en sus planteamientos ‘tardíos’ no se detecta un 
interés por el juzgar como característica de la vida política” (Beiner, 1982: 
162-163). La prueba de ello es que su última obra The Life of the Mind 
Arendt comienza reafirmando y volviendo sobre esta preocupación.

Desde esta perspectiva, es fundamental hacer una distinción entre 
el juicio del espectador y el juicio del actor. Mientras el juicio del 
espectador le da sentido a un acontecimiento que ha ocurrido desde una 
perspectiva histórica y puede comprender las implicaciones del mismo 
con relación a otros acontecimientos; el juicio del actor es esencial desde 
una perspectiva ético-política porque en él reside la responsabilidad 
de elegir en medio de los diversos cursos de acontecimientos. Y esta 
responsabilidad es ineludible. De modo que el juicio se ejerce de manera 
singular, aunque siempre deba tener presente la pluralidad humana 
como principio. 

Juzgar constituye un acto de espontaneidad que manifiesta la 
condición humana de la natalidad. Al respecto, Arendt señala: “Un ser 
cuya esencia es iniciar puede tener en sí mismo suficiente originalidad 
para comprender sin categorías preconcebidas y juzgar sin aquel 
conjunto de reglas consuetudinarias que constituyen la moralidad” 
(Arendt, 1999: 44). Y si “el acto más pequeño en las circunstancias más 
limitadas lleva la simiente de la misma ilimitación, ya que un acto, y a 
veces una palabra, basta para cambiar cualquier constelación” (Arendt, 
1958: 190). De esta manera, el ejercicio del juicio contiene los cimientos 
de la acción. El juicio singular de un individuo en un momento dado, 
puede desencadenar el inicio de algo nuevo e irrepetible. Aunque no es 
acción por sí mismo, puede desencadenar una; cuando es compartido 
con otros y éstos se unen a través de movilizaciones políticas que 
intentan cambiar el curso de los acontecimientos. Es esto lo que plantea 
Arendt a propósito de la desobediencia civil en los totalitarismos:

Basta que imaginemos por un momento lo que sucedería 
con cualquiera de esas formas de gobierno si un número 
suficiente de personas actuara ‘irresponsablemente’ 
y negara su apoyo, aun sin resistencia activa ni 
rebelión, para ver qué arma tan eficaz podría ser esa 
actitud. Se trata, en definitiva, de una de las muchas 
variantes de acción y resistencia no violenta –como el 
poder que encierra la desobediencia civil– que se están 
descubriendo en nuestro siglo (Arendt, 2007: 73).



104 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

El asunto no es tanto si el juicio da las pautas para la acción. La 
cuestión es que el acto de juzgar contiene un germen para la acción, 
porque puede introducir algo inesperadamente nuevo y espontáneo, 
que a la vez tiene la capacidad de reunir a las personas y dar origen a la 
acción política como forma de participación ciudadana. 

3. La voluntad como fuente de espontaneidad y la acción política
Como vimos anteriormente, el juicio puede impulsar la acción. 

Sin embargo, el concepto de acción política es bastante complejo y 
lleno de matices en las obras de Arendt. Especialmente en The Human 
Condition, Arendt asume el desafío de cuestionar cómo la tradición de 
la filosofía política ha tergiversado su comprensión, confundiéndola 
con otras actividades de la vida activa como la labor y el trabajo. Pero, 
además de este duro cuestionamiento, podemos observar el intento de 
recuperar su significado original a partir de su fenomenología de lo 
político. Así, Arendt recupera de Aristóteles la idea de la acción como 
praxis, en cuanto pura actividad o energeia. La praxis pone de manifiesto 
el carácter esencial de los seres humanos como seres políticos. En este 
sentido, existir humanamente nunca es producir o fabricar algo; sino 
actuar, dialogar y pensar en un espacio público compartido. Es quizás 
por esta razón que Arendt también toma la polis griega como punto 
de referencia, en la medida en que los principios de isonomía que la 
fundan, constituyen los gérmenes para pensar la institucionalidad de 
un espacio compartido, donde la acción común y el reconocimiento de 
los ciudadanos en igualdad de condiciones sea posible.

Teniendo en cuenta lo anterior, Arendt retoma la etimología griega 
del verbo “actuar” y encuentra que en dicha lengua se usaban dos 
palabras diferentes, pero relacionadas para dar cuenta de la acción: 
archein y prattein. Propone entonces que a la acción en cuanto archein hay 
que entenderla como “inicio”, o mejor, como comienzo: “en la propia 
naturaleza del comienzo radica que se inicie algo nuevo que no puede 
esperarse de cualquier cosa que haya ocurrido antes” (Arendt, 1958: 177-
178). Actuar es tomar la iniciativa, dar origen a algo absolutamente nuevo 
y único. La acción es imprevisible. Interrumpe el flujo de las actividades 
en el mundo, y cambia su curso sin causa alguna identificable y en 
dirección desconocida. Es absoluta novedad que no puede reducirse 
a lo que ya existía, que no puede explicarse por ello. Arendt llega a 
decir que “se da en forma de milagro”. La acción realiza la condición 



105Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

de la natalidad, es decir, da origen en el mundo a algo único, nuevo, 
inesperado, y nos recuerda que el hombre “aunque ha de morir, no ha 
nacido para eso sino para comenzar” (Arendt, 1958: 246). Si la condición 
de la mortalidad es la categoría metafísica por excelencia, la natalidad es 
la categoría central de la política, en el sentido de que a partir de ella se 
configuran de forma performativa nuevas realidades políticas.

Pero Arendt también propone que la acción, en cuanto prattein, 
supone que el agente “se mueve entre y en relación con otros seres 
actuantes, nunca es simplemente un agente, sino que siempre y al 
mismo tiempo es un paciente” (Arendt, 1958: 184). Esta es una idea 
sorprendente que redefine la relación del agente con la acción. No se 
trata simplemente de que toda acción y todo discurso se dan en un 
contexto de acciones y juicios; sino que supone sobre todo que a la 
acción pertenecen las reacciones, las acciones y las palabras que con ella 
se vinculan. Por ambas razones, el agente es actor; por ambas razones 
el actor padece su acción. Es actor porque experimenta, asume este 
padecimiento como parte de su propio significado. Padece su acción 
porque actúa en un contexto previo inevitable y porque responde por 
las consecuencias de sus actos; consecuencias que no puede prever y que 
escapan a su control. 

La acción y los juicios se ponen de manifiesto entre los hombres. 
Este en medio de, aunque incluye un mundo de cosas, también incluye 
una dimensión intangible: “A esta realidad la llamamos «trama» de 
las relaciones humanas, indicando con la metáfora su cualidad de 
algún modo intangible” (Arendt, 1958: 183). La metáfora de la “trama” 
señala lo invisible, la red de relaciones o, en otras palabras, el contexto 
intersubjetivo de relaciones humanas que constituyen “el horizonte” de 
los asuntos humanos. De esta manera, cada uno de nosotros comienza 
a vivir dentro de una trama de narraciones e historias que son tejidas 
antes de nuestro nacimiento, y que están presentes durante toda nuestra 
existencia. Esta característica de la acción la vincula estructuralmente a la 
pluralidad. En efecto, la acción en solitario es imposible. Pero al ponerla 
así, en manos de esta red de acciones y juicios que exceden el control 
del agente, la acción se torna no solo imprevisible, como habíamos 
visto arriba, sino ilimitada. La acción establece siempre relaciones que 
generan nuevas relaciones y así, potencialmente, hasta el infinito. 

Ahora bien, aunque la acción es frágil, fútil e impredecible, pone de 
manifiesto la libertad que nos define como seres humanos y, por ende, 
como seres políticos. Incluso, en The Life of the Mind, Arendt establece 



106 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

un planteamiento aún más contundente: “Estamos condenados a ser libres 
por el hecho de haber nacido, sin importar si nos gusta la libertad o 
si abominamos de su arbitrariedad” (Arendt, 1978: 217). Por supuesto, 
ella propone una idea distinta de libertad. La libertad como pura 
espontaneidad de la acción que realiza la condición de la natalidad, no 
la entiende Arendt como “un insoluble problema de subjetividad”. En 
otras palabras, la noción arendtiana de libertad no tiene nada que ver 
con las nociones de libre albedrío o autonomía. En su obra The Life of the 
Mind, la pensadora se percata que cuando concebimos la libertad como 
una facultad autodeterminante se deja de lado el carácter novedoso 
de la acción y se termina determinando una actividad que por esencia 
es libre. Ella observa que la gran mayoría de filósofos en la tradición 
filosófica occidental han identificado la voluntad con el libre albedrío, es 
decir, con la capacidad de elegir entre varias alternativas. Sin embargo, 
han oscurecido la comprensión del ejercicio de la misma al considerar 
que esta facultad debe hallarse determinada. 

Arendt tampoco comprende la voluntad como una facultad 
imperativa que direcciona la acción para organizar los asuntos políticos. 
Desde esta perspectiva, rechaza la solución kantiana de trasladar la 
voluntad al mundo nouménico, comprendiéndola como una “razón 
práctica” que se autodetermina. Al criticar la concepción de la voluntad 
como autonomía, Arendt también cuestiona la concepción moderna del 
sujeto. Ella observa que tanto la concepción de la voluntad como libre 
albedrío como la noción de autonomía se hallan fundadas en una noción 
equívoca del sujeto, donde éste es comprendido como una sustancia que 
sirve de soporte de las facultades humanas y estas son determinadas 
por el ejercicio de la razón. Estas concepciones equívocas del sujeto y la 
libertad humana se desprenden de los prejuicios de la tradición filosófica 
hacia la acción política y su rechazo de comprenderlos teniendo en 
cuenta su carácter contingente, frágil e impredecible.

Arendt introduce, así, una novedosa concepción de la voluntad 
entendida como órgano del futuro y la espontaneidad. Sin embargo, este 
concepto es uno de los más problemáticos y a la vez, más enigmáticos 
de la filosofía arendtiana. Siguiendo hasta cierto punto a San Agustín, 
la pensadora judío-alemana piensa que la voluntad posee una enorme 
reflexividad al escindirse entre el yo quiero y yo-no quiero. Sin embargo, 
cuando detenemos esta reflexividad y actuamos, establecemos nuevos 
comienzos que rompen el devenir histórico. Por supuesto, aquí es 
importante aclarar que Arendt rechaza también la concepción moderna 



107Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

de la historia que comprende las acciones humanas como un proceso que 
arrastra a los seres humanos en un flujo necesario e irresistible. De ahí que 
la gran mayoría de teorías políticas modernas terminen fundamentando 
la política en la categoría de la necesidad, que paradójicamente no 
pertenece a los asuntos humanos, sino al mundo natural. Según Arendt, 
cualquier intento filosófico, histórico o científico de querer reducir la 
esfera de los asuntos humanos a lo necesario para explicarlos a partir 
de la categoría de la causalidad, fracasará porque la condición humana 
(aunque se halle influenciada por múltiples condiciones y factores) se 
caracteriza especialmente por hallarse indeterminada, dado que los 
seres humanos son seres natales y libres. Para Arendt, la capacidad 
espontánea de establecer nuevos comienzos se transforma en el principio 
individuationis o la fuente de singularidad de cada ser humano:

El sí mismo que la actividad del pensar descuida al 
retirarse del mundo de las apariencias es afirmado 
y garantizado por la reflexividad de la voluntad. Del 
mismo modo que el pensamiento prepara el sí mismo para 
el rol del espectador, la voluntad lo modela en un “yo 
duradero” que dirige todos los actos particulares de 
la volición; crea el carácter del sí mismo y por ello ha 
sido interpretada a veces como la fuente de la identidad 
específica de la persona (Arendt, 1978: 195).

Según Arendt, la voluntad o “la capacidad misma de establecer 
nuevos comienzos se enraíza en la natalidad… no se trata de un don, 
sino del hecho de que los seres humanos, los nuevos hombres, aparecen 
una y otra vez en virtud de su nacimiento” (Arendt, 1978: 217). De esta 
manera, el ejercicio de la voluntad sería no solo la condición mental para 
explicar por qué somos seres natales, sino también seres únicos. Arendt 
cita el siguiente ejemplo, planteado por San Agustín:

[La] individualidad se manifiesta en la Voluntad. 
Agustín cita el caso de los dos gemelos idénticos, 
«ambos de idéntico temperamento de cuerpo y alma». 
¿Cómo podemos diferenciarlos? Lo único que les podría 
distinguir es su voluntad: «Supongamos que ambos son 
tentados por la misma tentación y que uno cede a ella y 
consiente en ella y que otro […] la resiste, ¿por qué si no 
por propia voluntad, siendo, por supuesto, en ambos la 



108 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

misma disposición corporal y anímica?» (Arendt, 1978: 
109).

Si bien la voluntad es la fuente de la individualidad, es por medio 
de la acción a través de la cual podemos revelar quiénes somos. En este 
sentido, Arendt considera que, aunque la voluntad es una facultad 
enormemente reflexiva, cuando esta reflexividad se detiene a la hora 
de actuar, adquirimos un quién que hemos de poner de manifiesto en 
el mundo a través de la acción, y esto significa que hemos ganado la 
posibilidad de la libertad política, la cual es la que fundamenta la vida 
política de los seres humanos.2 Al respecto, Young-Bruehl agrega lo 
siguiente:

2  Una discusión bastante interesante a raíz del problema de la voluntad en 
el pensamiento arendtiano es si el quién que emerge de la acción, se traduce en un 
sujeto coherente o no. Por un lado, en el artículo “Hannah Arendt and the Will” 
Suzanne Jacobitti sostiene que las reflexiones arendtianas sobre la Voluntad son 
bastante problemáticas y de ellas se desprende una concepción del sujeto que no 
es coherente con su concepción de la acción. Incluso, señala que las reflexiones 
arendtianas sobre la voluntad y el sujeto son bastante contradictorias y caen 
en las falacias metafísicas que la autora judeo-alemana tanto cuestionaba: “It 
seems, then, that Arendt lacks a coherent theory of self. The thinking ego follows 
its need to think; the willing ego follows its need to will, from time to time 
carrying out spontaneous coups d’etat; the judging ego presumably takes over 
at times; all these egos disappear when the appearing self acts.  The «person», 
who presumably is the subject of all this activity, disintegrates entirely. Indeed, 
when one tries to construct a portrait of the individual based upon Arendt’s 
words taken literally, one ends up with a “person” whose faculties all pull in 
different directions-the soul pushed by passions, thought pulled off by its need 
to think; will spontaneously inventing projects and deciding among them; and 
the self appearing mysteriously in the world in actions determined primarily by 
what people think. This cannot be what Arendt intended” (Jacobitti, 1988: 64).

Por otro lado, en el artículo “Arendt, Identity and Difference”, Bonnie Honig 
sostiene que la concepción arendtiana de la voluntad sí es coherente con sus 
reflexiones sobre la acción política, ya que el sujeto arendtiano es múltiple y 
variable. El sujeto arendtiano no puede ser comprendido a partir de la noción 
tradicional de unidad, sino a partir de la condición de la pluralidad: “When 
Jacobitti attributes Arendt’s refusal to endorse a concept of the self that is «firmly 
in charge of all mental, psychic and bodily capacities» to her (unnecessary) 
commitment to a ‘spontaneous will’, she mistakes symptom for cause. Arendt 
refuses to endorse a concept of a self in charge of itself because, like Nietzsche, 
she is committed to a view of the self as multiplicity. Arendt’s self is the locus 



109Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

At the conclusion of her discussion of the will, Arendt 
did acknowledge that we lose the mental freedom of 
willing when we act, but what we gain is a shaped self; 
we gain the who we have to show in the world as we 
act, and that means we gain the possibility of political 
freedom, which, in turn, secures for us the conditions for 
freely thinking and willing (Young-Bruehl, 2006: 193-
194).

Desde esta perspectiva, entonces, mientras la voluntad es fuente 
de la espontaneidad, ésta da paso a la libertad de actuar políticamente 
en el espacio de aparición. La libertad política es “un estado objetivo 
de la existencia humana” (Arendt, 1958: 71). Así, la libertad política es 
consustancial a la acción, ni previa ni posterior; se realiza en la acción 
misma. Lo que importa retener ahora es que esta libertad contradice 
la noción de soberanía porque supone la pluralidad, y ello, a su vez, 
implica que pluralidad es algo más que muchos hombres. En efecto, si 
la pluralidad es condición de la libertad, es porque la pluralidad supone 
un tipo específico de relación entre los hombres. No se trata de que sean 
muchos y no uno; sino de que esos muchos se relacionen en un espacio 
que permita el ejercicio de la libertad. Y ese espacio debe ofrecer a todos 
los hombres la posibilidad igual de diferenciarse como seres únicos 
mediante la acción, el pensamiento crítico y la capacidad de juzgar. 
Todas estas actividades requieren un espacio político que permita su 
florecimiento, ya que solo en él se cumple la verdadera condición de los 
seres humanos: revelar quiénes son a través de la acción, el pensamiento y el 
juicio. 

Incluso, Arendt señala que “la antigua estima por la política radica 
en la convicción de que el hombre qua hombre, cada individuo en su 
única distinción, aparece y se confirma a sí mismo en el discurso y la 
acción, y que estas actividades, a pesar de su futilidad material, poseen 
una permanente cualidad propia debido a que crean su propia memoria” 
(Arendt, 1958: 207-208). Tanto las acciones como los juicios son frágiles 
y sucumbirían a su propia futilidad, desaparecerían al final de cada 

of several struggles and divisions: among its biological, psychological, and 
mental needs; among the three mental faculties; and within each of the mental 
faculties. Arendt’s characterization of the internal division of the mental faculty 
of thinking is particularly enlightening in this context” (Honig, 1988: 86).



110 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

proceso “como si no hubieran existido”, si no fuera posible convertirlos 
en algo tangible. Y para que esto se dé, se necesita, primero que sean 
vistos y escuchados; y después, recordados. Y esto es posible, porque 
las acciones y los juicios, al insertarse en la trama previa de los asuntos 
humanos, interactúan “creando” historias que serán luego recordadas. 
Y son estas historias las que pueden contarse, narrarse desde distintas 
perspectivas, reflejarse en monumentos o en obras de arte, etc. Así, el 
arte, la historia y la literatura redimen a la acción de su futilidad y le 
garantizan la inmortalidad en el recuerdo de los demás hombres. 

Sin embargo, en las reflexiones arendtianas sobre la acción emerge 
una tensión muy fuerte entre el carácter performativo de la acción política 
que permite consolidar nuevas realidades políticas, y la concepción 
de la identidad narrativa que también se desprende ella. Por un lado, 
hay comentaristas, como Bonnie Honig y Michael Denneny, quienes 
consideran que en las reflexiones arendtianas la acción es básicamente 
un acto performativo.3 Desde esta perspectiva, la acción política, al estar 
íntimamente relacionada con el discurso, es un acto performativo que 
tiene la capacidad de crear nuevas instituciones, como, por ejemplo, el 
acto de fundación de la constitución norteamericana. Incluso, la promesa 
y el perdón son actos performativos que intentan apaliar los peligros de 
la acción, ya sea para redimirla de su imprevisibilidad (promesa), o del 
peso de sus consecuencias (perdón). Por otro lado, hay otros autores 
como Seyla Benhabib, Fina Birulés y Maurizio Passerin d’ Entrèves, 
quienes consideran que la noción arendtiana de acción no se agota en una 
performatividad, sino que también encontramos cómo a través de ella 
surge una identidad narrativa y “distintos modelos” o representaciones 
de la acción que pueden entrar en conflicto.4 Estos autores observan 
que en The Human Condition hay una tensión entre el modelo de acción 
agonal y el modelo de acción narrativo o comunicativo. El primero hace 
referencia a la capacidad de “ejecutar grandes y memorables acciones” en 
una élite cívica republicana. El segundo pone de manifiesto la capacidad 
de hacer juicios políticos y de tomar la iniciativa en el proceso de auto-
organización en una república democrática. Siguiendo a Benhabib, ambos 

3  Para analizar las posturas de Bonnie Honig y Michael Denneny se 
pueden revisar sus artículos en la edición realizada por Claudia Hilb (1994). 

4  Para rastrear esta perspectiva vale la pena revisar cuidadosamente los 
siguientes trabajos: Seyla Benhabib, (1990), Birulés (2007) y Passerin d’ Entrèves 
(1994). 



111Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

modelos también ponen de manifiesto una tensión en el concepto de 
sujeto político: mientras el modelo de acción agonal pone de manifiesto 
una noción de sujeto de carácter esencialista, el segundo modelo revela 
una noción constructivista del sujeto que emerge a partir de la identidad 
narrativa.5 Una postura interesante es la que Neus Campillo plantea en 
Hannah Arendt: lo filosófico y lo político. Campillo defiende la postura de 
que, si bien la acción tiene un carácter performativo, es a partir de los 
juicios de los espectadores que emerge la identidad narrativa y, por 
ende, ambas dimensiones no son incompatibles:

Defendería, al respecto, que se dan ambas. Mientras 
que la performatividad es la característica de la acción, 
la identidad narrativa se formará en tanto que se cuenta 
una historia sobre el actor cuyo autor no es él, sino el 
espectador. La acción es performativa, pero es el juicio 
de los espectadores el que introduce la narratividad al 
contar una historia sobre esa acción. Es el momento de 
la reflexión el que establece la identidad como narrativa 
(Campillo, 2014: 124).

La postura de Campillo es bastante razonable. Pero de aquí se 
desprenden nuevas preguntas: ¿puede el actor crear una narración?, 
¿esto implicaría que puede ser actor y espectador al mismo tiempo? La 
respuesta de Campillo es la siguiente:

Habría que señalar la importancia que da a la elección 
de cómo aparecer, porque Arendt atribuye así a la 
individualidad una capacidad que puede ir más allá de 
todo control y de toda desposesión de la identidad… 
Es en la elección que hacemos de cómo aparecer a los 
demás donde podremos encontrar un elemento para 
armonizar la tensión entre la iniciativa y la narración 
que se realizará sobre el quién (Campillo, 2014: 129).

Sin embargo, los nuevos cuestionamientos que surgen son los 
siguientes: ¿cómo se realiza esa elección sobre cómo aparecer?, ¿en qué 
consiste teniendo en cuenta que Arendt tiene una noción de la libertad, 
muy distinta a la famosa concepción tradicional del libre albedrío?, 

5  Véase Benhabib (2003). 



112 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

¿cómo garantizar que esta elección sobre el cómo aparecer no caiga en 
la hipocresía y la simulación? Desafortunadamente en su libro Campillo 
no aborda ninguna de estas cuestiones.

Por supuesto, en las obras de Arendt encontramos múltiples modelos 
de acción política que no se restringen solamente a los modelos de acción 
agonal y comunicativa. Podemos encontrar el modelo de la fundación 
de Roma como acción política, el modelo de Revolución Húngara, el 
movimiento pacifista de independencia de Mahatma Gandhi, el modelo 
del perdón como acción política, encarnado en la figurada de Jesús de 
Nazaret, y la desobediencia civil de ciertas personas y movimientos en 
la Alemania nazi.6 Es sobre este último modelo de acciones que debemos 
centrar nuestra atención. Si bien la apatía, la indiferencia y la irreflexión 
colectiva fue lo que caracterizó el comportamiento de la mayoría del 
pueblo en la Alemania nazi, hubo algunas personas que no solo se 
abstuvieron de participar, sino que además de eso desobedecieron 
las leyes perversas del régimen totalitario alemán que, por ejemplo, 
prohibían ayudar a las víctimas. 

En Eichmann in Jerusalem, Arendt presenta numerosos ejemplos que 
ponen de manifiesto lo anterior: el caso de un artesano que renunció a ser 
un exitoso empresario si ingresaba al partido nazi; algunos académicos 
prestigiosos como Karl Jaspers que renunciaron a sus puestos académicos 
para no hacer juramento a Hitler; algunos ciudadanos alemanes que 
hicieron todo lo posible para ayudar a los judíos que conocían, ya sea 
ocultándolos o ayudándolos a salir del país, aunque esto implicara 
peligro de muerte. 

Arendt narra la historia de dos jóvenes campesinos que se negaron 
a enlistarse en las filas de la S.S. pagando con su vida el incumplimiento 
del código civil que los obligaba a prestar servicio militar obligatorio, 
porque sabían que una de sus funciones sería asesinar personas 
inocentes. Y, por último, menciona las actividades del movimiento de 

6  Margaret Canovan (1992) observa que en los escritos de Arendt aparecen 
diversos modelos de acción. Por ejemplo, el modelo homérico que propone una 
noción de acción de carácter agonal; el modelo de acción política como fundación 
en el caso de la creación de las Repúblicas romanas; el modelo de acción política 
como revolución espontánea como la Revolución húngara; y el modelo de acción 
política “no-violenta” ejemplificada en las acciones de Mahatma Gandhi.

 



113Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

la Rosa Blanca, liderado por los hermanos Scholl, quienes denunciaron 
el horror del régimen nazi e intentaron alertar a la comunidad. Estas 
personas, según Arendt, mantuvieron intacta “su capacidad para 
distinguir el bien del mal y nunca sufrieron una crisis de consciencia… 
No eran héroes ni santos”. Sin embargo, pusieron de manifiesto que, 
aunque un contexto social propicie la maldad, los factores sociales y 
políticos no necesariamente van a determinar que todas las personas 
obren mal.

Arendt se pregunta ¿en qué sentido estas personas son distintas a la 
mayoría del pueblo alemán?, ¿por qué estas personas se abstuvieron a 
obrar mal?, ¿por qué estas personas desobedecieron las leyes del régimen 
nazi? La respuesta de Arendt es que estas personas no solamente 
se atrevieron a pensar críticamente las nuevas reglas morales y leyes 
arbitrarias que impuso el régimen nazi, sino que además tuvieron la 
capacidad de juzgar de manera autónoma las circunstancias, haciendo 
uso del juicio reflexionante.

Es aquí donde Arendt retoma nuevamente la distinción kantiana 
entre juicios determinantes y juicios reflexionantes. Como lo vimos 
anteriormente, los primeros subsumen un particular bajo una regla 
general, mientras que los segundos analizan un acontecimiento 
particular y es a partir de este último que se infiere una generalidad. 
Por ejemplo, cuando una persona se encuentra en la pobreza y decide 
“no robar”, debido a que considera que las leyes morales, sociales 
y religiosas son imperativos que deben ser respetados, su acción se 
encuentra fundamentada en un juicio determinante. En cambio, algunas 
personas que se abstuvieron de participar en los actos atroces del régimen 
nazi, obraron de otra manera. El rechazo a asesinar de estas personas, 
no obedeció a su apego a la regla que dicta “no matar”, sino que su 
pensar crítico les permitió observar el cambio de las normas morales y 
jurídicas en dicho contexto social, y esto activó su capacidad de juzgar 
reflexivamente, lo que impidió que ellas participaran en los actos atroces 
del régimen para no tener ningún cargo de consciencia consigo mismos. 

Arendt observa que cuando una persona sigue sin reflexionar un 
código moral o político obra de manera heterónoma. El problema con 
los códigos morales o políticos es que al dictar cómo actuar evitan que 
el sujeto tome decisiones por su propia cuenta. Y es en este sentido que las 
personas actúan, como dice Arendt, de manera automática. Ahora bien, 
no solamente el sujeto puede obrar y juzgar de forma determinante 
cuando sigue un código, sino también cuando apela a una instancia 



114 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

superior o a una autoridad. Por ejemplo, Eichmann justificaba sus actos, 
señalando que las órdenes de Hitler eran leyes de estricto cumplimiento. 
Desde una perspectiva moral, la pensadora judío-alemana considera 
que nadie puede zafarse de su responsabilidad personal, desplazando 
hacia otros la justificación de sus acciones. Ningún código moral y 
ninguna autoridad son sacrosantos, en el sentido de que ninguno de 
ellos justifica éticamente de manera incuestionable y definitiva una 
determinada acción. 

Por otra parte, como hemos visto anteriormente el uso del 
pensamiento crítico y juicio reflexionante condujeron a que algunas 
personas se abstuvieran de participar de las actividades del régimen nazi, 
manteniendo un carácter ético loable; pero en el caso de los hermanos 
Scholl, por ejemplo, el ejercicio de estas capacidades no solamente los 
condujo a abstenerse de participar en los crímenes del régimen, sino 
también a movilizarse políticamente en contra de él a través de denuncias 
y actos pacíficos de protesta, aunque esto implicará arriesgar su propia 
vida. Es a partir de este modelo que podemos visualizar una profunda 
relación entre el pensamiento crítico, el juicio reflexivo y la acción. Pero 
¿en qué consiste esa relación? Hay un pasaje en The Life of the Mind que 
nos da una pista: 

Los seres humanos (…) son capaces de juzgar, 
afirmativa o negativamente, las realidades en las que 
han nacido y que les condicionan; pueden desear lo 
imposible, la vida eterna, por ejemplo; y pueden pensar, 
es decir, especular con sentido, sobre lo desconocido y 
lo incognoscible. Y aunque todo esto no pueda cambiar 
jamás la realidad de manera directa –de hecho, en 
nuestro mundo no hay oposición más clara y radical 
que aquella entre hacer y pensar– los principios a partir 
de los que se actúa y los criterios a partir de los cuales se juzga 
y se conduce la vida dependen, en última instancia, de la vida 
del espíritu. En resumen, dependen de la manera de 
llevar a cabo estas actividades mentales aparentemente 
sin provecho, que no producen resultado alguno y que 
«no nos dotan directamente con el poder para actuar» 
[las cursivas son nuestras] (Arendt, 1978: 71).

Este pasaje es interesante porque establece un puente entre el 
ejercicio de las facultades del espíritu y la acción. Si bien la acción 



115Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

humana es espontánea, novel, impredecible e indeterminada, se halla 
relacionada con estas capacidades. Por supuesto, Arendt es enfática 
que el tipo de relación no es determinante, dado que el pensamiento y 
el juicio no necesariamente pueden impulsarnos a actuar en todos los 
casos; sino un tipo de relación reflexiva, donde la acción es el performance 
o la manifestación de lo que se ha pensado y juzgado. Ese performance 
hace visible la capacidad espontánea y única de los seres humanos de 
pensar y juzgar sin seguir necesariamente lo previamente establecido, 
siendo consecuentes consigo mismos. En otras palabras, una persona que 
piensa y actúa reflexivamente, actúa siendo consecuente consigo desde 
una perspectiva ético-política.

Aquí es interesante observar la influencia de Kant en los 
planteamientos arendtianos sobre la coherencia que debe existir entre el 
pensamiento, el juicio y la acción. Recordemos las palabras de Kant en 
“¿Qué es la ilustración?”:

Las máximas siguientes del entendimiento común 
humano pueden (...) servir para aclarar sus principios. 
Son las siguientes: 1. Pensar por sí mismo. 2. Pensar 
en el lugar de cada otro. 3. Pensar siempre de acuerdo 
consigo mismo. La primera se refiere a la máxima 
del modo de pensar libre de prejuicios; la segunda es 
la máxima del extensivo; la tercera, del consecuente. La 
primera es la máxima de una razón nunca pasiva. Por 
tanto, la inclinación a lo contrario, a la heteronomía de 
la razón, se llama prejuicio (…) Por lo que se refiere a 
la segunda máxima del modo de pensar, estamos bien 
acostumbrados a llamar limitado (de cortas miras, 
lo contrario de amplias miras) a aquél cuyos talentos 
no se aplican a ningún uso considerable (sobre todo, 
intensivo). Pero aquí no se trata de la facultad del 
conocimiento, sino del modo de pensar, para hacer de 
éste un uso conforme a fin; aunque sean muy pequeños 
el grado y la extensión donde alcance el dote natural del 
hombre, muestra, sin embargo, un hombre amplio en 
el modo de pensar, siempre y cuando pueda apartarse 
de las condiciones privadas subjetivas del juicio, dentro 
de las cuales muchos otros están como encerrados, y 
reflexiona sobre su propio juicio desde un punto de vista 



116 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

universal (que sólo puede ser determinado poniéndose 
en el punto de vista de los demás). La tercera máxima, 
la que se refiere al modo de pensar consecuente, es la más 
difícil de alcanzar, sólo puede alcanzarse a través de la 
unión de las dos primeras, y después de una frecuente 
aplicación de las mismas, convertido ya en destreza 
(Kant, 2002: 26-27).

Arendt retoma estos planteamientos, para mostrar que el ejercicio 
del pensar no solamente implica liberarnos de nuestros prejuicios, para 
juzgar los acontecimientos en su particularidad; sino que además esta 
capacidad de juzgar debe tomar como punto de partida un pensamiento 
extensivo o una mentalidad amplia que permita construir un juicio imparcial 
y objetivo. Y, por último, garantizar una coherencia ética entre lo que 
se piensa, lo que se juzga y lo que se hace. Cuando esta coherencia se 
convierte en una destreza o un hábito, emerge un modo de ser o carácter 
que ilumina el sentido de la acción.

Ahora bien, en el caso del movimiento de la Rosa Blanca liderado por 
los hermanos Scholl, no solamente podemos vislumbrar la importancia 
política que tiene el uso de las facultades del pensamiento y el juicio, sino 
que también podemos observar cómo este movimiento dio lugar a un 
modelo muy peculiar de acción política como desobediencia civil. Un tipo 
de acción legítima en aquellos contextos políticos, donde la autoridad 
del gobernante y las leyes positivas vulneran la libertad de acción y 
de pensamiento de los ciudadanos. Cuando la esfera público-política 
se halla destruida, la desobediencia civil se transforma en una acción 
colectiva novel y espontánea que instaura un nuevo orden comunitario 
en el curso de los acontecimientos y revitaliza dicha dimensión. Esta 
acción es expresión de la libertad de actuar que poseen todos los seres 
humanos. 

De esta manera, tanto el pensamiento crítico como el juicio tienen 
un significado político. En contextos políticos perversos, el ejercicio 
de ambas facultades puede impulsar a que algunos ciudadanos se 
abstengan de aprobar los dictámenes del régimen o puede conducirlos 
a movilizarse en contra de él. Mientras que en contextos políticos 
realmente democráticos el uso de estas facultades es el fundamento de la 
participación ciudadana y la deliberación política, puesto que el ejercicio de 
ambas capacidades revitaliza el espacio público como campo de diálogo, 
promoviendo acuerdos y consensos que son necesarios para consolidar 



117Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

un mundo común. De ahí que, como muy bien lo señala Elisabeth Young-
Bruelh, Arendt haya encontrado en su fenomenología del pensamiento, 
la voluntad y el juicio en The Life of the Mind, las condiciones mentales de 
la constitución del espacio público, las condiciones que fundamentan el 
campo político (Cfr. Young-Bruehl, 2006: 157-218).

En dicho campo, el ejercicio libre de estas facultades y la creación de 
leyes que garanticen el uso de las mismas y la acción consolidan un espacio 
común, donde los actores pueden actuar y generar conjuntamente “el 
poder político” a través de consensos, fundando un gobierno realmente 
democrático y respetuoso de la diversidad. Sin embargo, como muy bien 
lo señala Paul Ricoeur: “sólo existe comunidad de acción en la medida 
en que quiénes actúan la mantengan. El poder persiste mientras los 
hombres actúan en común, desaparece cuando se dispersan” (Ricoeur, 
1991: 6). Mientras el poder político brota de acciones políticas que van 
acompañadas del discurso y del diálogo, la violencia emerge cuando el 
poder político ha cesado, destruyendo la vida política de los ciudadanos 
y en casos extremos, puede amenazar con destruir la misma condición 
humana.

De ahí que la grandeza de un espacio político sea “medible” por 
la participación efectiva de los ciudadanos en cuanto actores políticos 
a través de sus acciones, pensamientos y juicios. Si los ciudadanos 
realizan juicios sesgados y parciales de manera unísona sobre 
determinados grupos o comunidades, esto podría ser una señal de una 
insensatez o irreflexión política. Esta es demasiado peligrosa en el terreno 
político porque puede conducir a la destrucción o genocidio de dichas 
comunidades al encontrar legitimación institucional y al promover 
estados de anomia moral en la ciudadanía frente a las injusticias de 
las cuales los otros son objeto. Nuestra historia ha dado cuenta como 
diversas comunidades han sido deshumanizadas o exterminadas a 
través de la violencia y de un discurso excluyente que se haya fundado 
en la gran mayoría de ocasiones en prejuicios ideológicos y/o religiosos. 
Pero cuando dichos discursos son cuestionados por el pensamiento 
crítico, no se sostienen y este ejercicio reflexivo posibilita la capacidad 
de juzgar los acontecimientos de manera independiente, fomentando la 
capacidad de movilizarse políticamente en contra de la injusticia. Por 
ende, tanto el ejercicio del pensamiento crítico, la capacidad de juzgar 
y la acción política son los que garantizan la vitalidad y fortaleza de la 
vida política.



118 Jerónimo Botero y Yuliana Leal

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Bibliografía
Arendt, H. (2007). Responsabilidad y juicio. Barcelona: Paidós.
____ (1999). Comprensión y política. En: De la historia a la acción. 

Barcelona: Paidós.
____ (1982). Lectures on Kant´s Political Philosophy. Chicago: University 

Chicago Press.
____ (1978).The Life of the Mind. New York: Harcourt Brace Jovanovic.
____ (1958). The Human Condition. Chicago & London: University of 

Chicago Press. 
Beiner, R. (1982). Hannah Arendt on Judging. En: Arendt, H. Lectures 

on Kant´s Political Philosophy. Chicago: University of Chicago Press.
Benhabib, S. (2003). The Art of Making and Subverting Distinctions: 

With Arendt, Contra Arendt. En: The Reluctant Modernism of Hannah 
Arendt. United States of America: Rowman & Littlefield Publishers.

____ (1990). Arendt and the Redemptive power of narrative. En: Social 
Research, LVII, 1, 167-196.

Birulés, F. (2001). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona: 
Herder.

Campillo, N. (2013). Hannah Arendt: lo filosófico y lo político. Valencia: 
Publicaciones de la Universidad de Valencia.

Canovan, M. (1992). Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political 
Thought. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hilb, C. (1994). El resplandor de lo público. En torno a Hannah Arendt. 
Caracas: Nueva Sociedad.

Honig, B. (1988). Arendt, Identity and Difference. En: Political Theory, 
Vol. 16, 1, 7-98. 

Jacobitti, S. (1988). Hannah Arendt and the Will. En: Political Theory, Vol. 
16, 1, 3-76.

Kant, I. (2007). Crítica del Juicio, Madrid: Espasa Calpe.
____ (2002). Respuesta a la pregunta ¿Qué es la ilustración? En: ¿Qué es 

la ilustración? Madrid: Tecnos.
Passerin d’ Entrèves, M. (1994). The Political Philosophy of Hannah Arendt. 

London: Routledge.
Ricoeur, P. (1991). De la filosofía a lo político. Trayectoria del pensamiento 

de Hannah Arendt. En: Revista Debats, 37. Valencia: Ediciones de la 
Universidad de Valencia.



119Pensamiento, voluntad y juicio

Tópicos, Revista de Filosofía 53 (2017)

Tassin, E. (2001). Hannah Arendt: L´Humaine Condition Politique. París: 
L´Harmattan.

Young-Bruehl, E. (2006). Why matters Arendt. U.S.A: Yale University 
Press.

Wellmer, A. (2000). Hannah Arendt sobre el juicio: la doctrina no escrita 
de la razón. En: Fina Birulés (comp.) Hannah Arendt: el orgullo de 
pensar. (259-280). Barcelona: Gedisa.


