THINKING, WILL AND JUDGMENT: THE MENTAL
ConbITioNS OF PoriTicAL ACTION IN THE PHILOSOPHY
oF HANNAH ARENDT

Jerénimo Botero Marino

Universidad Icesi
jbotero@icesi.edu.co

Yuliana Leal Granobles

Universidad Icesi- Pontificia Catolica de Chile
yleall@uc.cl

Abstract

In the Life of the Mind, Hannah Arendt argues that critical
thinking enables the exercise of reflective judgment. The exer-
cise of critical thinking and reflective judgment is essential to
promote the freedom to act politically. The purpose of this ar-
ticle is to defend the hypothesis that critical thinking, will as
spontaneity, and reflective judgment, are the mental conditions
that make possible the political life of human beings from the
perspective of Arendt.

Key words: Arendt, thinking, judgment, action.

Received: 30 - 07 - 2016. Accepted: 28 - 09 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017), 85-119.



86 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO: LAS CONDICIONES
MENTALES DE LA ACCION POLITICA EN LA FILOSOFIA DE
HanNAH ARENDT?

Jerénimo Botero Marino

Universidad Icesi
jbotero@icesi.edu.co

Yuliana Leal Granobles

Universidad Icesi- Pontificia Catélica de Chile
yleall@uc.cl

Resumen

En The Life of the Mind, Hannah Arendt sostiene que el
pensamiento critico activa el ejercicio del juicio reflexionante.
El ejercicio del pensamiento critico y el juicio reflexionante es
fundamental para fomentar la libertad de actuar politicamente.
El proposito de este articulo es defender la hipdtesis de que el
pensamiento critico, la voluntad como espontaneidad y el juicio
reflexionante son las condiciones mentales que hacen posible
la vida politica de los seres humanos desde la perspectiva de
Arendt.

Palabras clave: Arendt, pensamiento, juicio, accion.

Received: 30 - 07 - 2016. Accepted: 28 - 09 - 2016.

* Este articulo es producto del proyecto de investigacion “Pensamiento,
Accion y Juicio en las reflexiones politicas de Hannah Arendt” avalado por el CIES
y la Convocatoria Interna de Proyecto de Investigacion del afio 2016 de la

Universidad Icesi.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 87

Cuando Hannah Arendt asiste al juicio de Adolf Eichmann en
Jerusalén, queda sorprendida al observar que el acusado no era un sadico
0 una persona con intimas motivaciones para obrar mal. Una de las mas
notorias caracteristicas que poseia el caracter de Eichmann era que no
se detenia a reflexionar sobre sus acciones; no analiz, por ejemplo, la
inversion de valores morales que provoco la sociedad nazi. El acusado
aceptd el nuevo conjunto de leyes juridicas que permitian el crimen y
legalizaban la maldad sin detenerse a cuestionar las implicaciones de
las mismas. Por supuesto, hubo muchas personas como Eichmann que
no se detuvieron a reflexionar en la inversion de cdédigos morales de
la sociedad nazi; pero también hubo unas pocas, como el caso de los
hermanos Scholl, que pensaron criticamente su realidad y no solamente
desobedecieron las leyes perversas del régimen, sino que ademas
se movilizaron politicamente en contra de él, siendo conscientes del
peligro que corrian sus vidas. A los ojos de Arendt, su movilizacién puso
de manifiesto la capacidad novel que poseemos los seres humanos de
instaurar nuevos comienzos y cambiar el curso de los acontecimientos.

Este contraste entre la incapacidad para pensar de Eichmann y la
capacidad de pensar criticamente de aquellos pocos ciudadanos que se
movilizaron en contra del régimen nazi atrajo la atenciéon de Arendt, y
la condujo a plantearse las siguientes preguntas: ; puede el pensamiento
critico activar la consciencia moral y la capacidad parajuzgar?, ;puede la
capacidad para juzgar inhibir de obrar mal?, ;cual es, en fin, la relaciéon
entre el pensamiento critico, la voluntad, el juicio y la accién politica?
Arendt aborda estos cuestionamientos en varios pasajes de los textos
titulados “El pensar y las reflexiones morales”, “Responsabilidad bajo
una Dictadura”, “Algunas Reflexiones sobre Filosofia Moral” y en el
manuscrito “El Pensamiento” de su texto inacabado The Life of the Mind.
El propésito de este articulo es analizar la relacion entre el pensamiento,
la voluntad y el juicio en las reflexiones arendtianas con la intencién
de mostrar cémo a partir de ellas surgen las condiciones mentales para
la accion politica. La hipotesis de este trabajo es que el ejercicio del
pensamiento critico, la voluntad como fuente de la espontaneidad y el
juicio reflexionante son las condiciones mentales de la accion politica y de la
participacion ciudadana.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



88 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

1. ;Qué es el pensar?

Hannah Arendt fallecié6 de un ataque cardiaco el 4 de diciembre
de 1975. Algunos dias antes de morir, habia finalizado el texto “La
Voluntad” que corresponde al segundo volumen de The Life of the Mind.
De forma similar a The Human Condition, que estaba compuesta de tres
partes dedicadas a analizar fenomenoldgicamente las actividades de la
vida activa (la labor, el trabajo y la accion), Arendt estructurd The Life of
the Mind en tres partes, dedicadas a analizar cada una de las actividades
espirituales mas esenciales de los seres humanos: el pensamiento,
la voluntad y el juicio. Uno de los aspectos mas llamativos de este
planteamiento es que Arendt no explica por qué son estas facultades
las mas fundamentales del espiritu y no otras como la imaginacion,
la memoria y la sensacion, por ejemplo. Sin embargo, creemos que
esta no es una eleccion arbitraria y que puede justificarse, desde una
vision general de los propositos de la obra de Arendt, si partimos de la
hipotesis de que el pensamiento, la voluntad y el juicio guardan como
ninguna otra de las actividades espirituales, una relacion con la accién
humana. Esto, por supuesto, propone a la acciéon como el nodo central
que define la condicién humana, ya porque supera, trasciende y da
significado a las otras actividades del hombre (en The Human Condition),
ya porque manifiesta y hace visibles en el mundo, los procesos invisibles
del espiritu (en The Life of the Mind).

La pensadora judio-alemana consideraba que The Life of the Mind
era como “el segundo volumen de la condiciéon humana” por lo cual
no es dificil de suponer que ambas obras se hallen interrelacionadas
metodologica y epistemoldgicamente, constituyendo el haz y el envés
de su pensamiento sobre la accién politica. En The Human Condition
encontramos una fenomenologia de la accién que asume el desafio de
elucidar el sentido de las acciones humanas y la constitucion del
mundo comun, entendidos en sus relaciones conflictivas en el marco
histérico de las sociedades contemporaneas. A su vez, en The Life of
the Mind, Arendt estudia las facultades espirituales con el propdsito
de comprender las relaciones entre el mundo invisible de los procesos
humanos, y el mundo visible de la accion, esto es, entre las facultades
espirituales y la capacidad humana de construir la propia identidad,
las relaciones con otros y el sentido del mundo humano. Accién y

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 89

pensamiento, finalmente, son solo posibles en la pluralidad humana
que ellos crean. Desde esta perspectiva, ambas reflexiones pueden
leerse como pendulando sobre el sentido y la posibilidad de la accién
humana y su papel en la construcciéon de un mundo compartido. En este
sentido, es muy interesante la interpretacién de Etienne Tassin en “La
phénoménologie de "action, une politique du monde”. En este articulo,
Tassin sefiala que en las reflexiones arendtianas podemos encontrar
una “politica del pensamiento” que Arendt describe por primera vez
al comienzo de los afios cincuenta, para dar cuenta de la destruccion de
la dignidad humana y del mundo comtin en los regimenes totalitarios
y a la cual retornara en su tltima obra consagrada a la vida del espiritu.
Arendt revela asi que la condicién de un pensamiento filosofico de
la politica es una comprension politica del ejercicio del pensamiento.
Tassin agrega que

Car cette maniére de comprendre la pensée ouvre a
une maniere de comprendre l'action politique, une
maniére d’en saisir le caractére existential, et avec lui
son horizon de sens : l'institution d"un espace public
ou, dans 1"accueil pluriel d"une liberté d agir, un monde
commun peut se recueillir qui offre a 1"humanité les
conditions d"un agon politique sensé (Tassin, 2001: 49).

De esta manera, en las reflexiones arendtianas encontramos una
fenomenologia de lo politico que asume el desafio de comprender su
presente y desmantelar la metafisica tradicional que ha privilegiado la
contemplacion sobre la accion politica, iluminando el caracter existencial
y esencial de esta tiltima con relacién a la condicién humana. Este reto
implica, por una parte, el desafio de repensar la accién politica sin
prejuicios, y por la otra, el ejercicio de resignificar el pensar como una
actividad que, al posibilitar la capacidad de juzgar, funda un espacio de
aparicion donde los seres humanos pueden aparecer y dialogar entre
si. La pluralidad es, entonces, tanto condiciéon de la accion como del
pensamiento y es la que armoniza filosofia y politica. De esta manera, el
ejercicio de la facultad de pensar, en un sentido critico, hace parte de la
fenomenologia de lo politico.

Para poder comprender entonces cudl es el rol que desempefa el
pensamiento en esa fenomenologia arendtiana de lo politico, tenemos
que adentrarnos en las reflexiones que se encuentran en The Life of the
Mind. Sin embargo, esta es una obra dificil de leer por varias razones. En

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



90 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

primer lugar, Arendt no terminé su obra, los voliumenes denominados
“El Pensamiento” y “La Voluntad” son manuscritos que fueron editados
por suamiga Mary McCarthy y el volumen “El Juicio” es la transcripcién
comentada de un seminario sobre Kant. En segundo lugar, hay varios
pasajes de los manuscritos que no tienen una relacién sistematica entre
si y esto dificulta la comprension del hilo argumental y las intenciones
de las reflexiones arendtianas. En tercer lugar, la tercera parte del libro
dedicada al “Juicio” y que, como ya dijimos, Arendt no alcanzé a escribir,
era la razon de ser de su obra. Las partes dedicadas al pensamiento y la
voluntad tenian como propdsito preparar el terreno para su reflexién
sobre el juicio, que, en palabras de Arendt, es la capacidad mental mas
politica de todas y juega un papel central en su comprension de la accién
politica. A pesar de estas dificultades, The Life of the Mind es un texto
bastante rico de leer, porque en él encontramos una potente y profunda
fenomenologia de las actividades del pensamiento, la voluntad y el
juicio.

Desde esta perspectiva, es importante plantearnos las siguientes
preguntas: ;qué es el pensar?, ;qué nos hace pensar?, Arendt sefiala que
cuando nos planteamos estas preguntas pareciese que la experiencia del
pensar fuera algo indecible, ya que las palabras no alcanzan a captar
completamente el sentido de esta experiencia. No obstante, Arendt
considera que la actividad del pensar la puede realizar cualquier persona
en la vida cotidiana y no es una actividad exclusiva de los fil6sofos, los
cientificos y los sabios. A través del pensar, los seres humanos pueden
transcender las situaciones contingentes del mundo, dado que, aunque
los pensamientos surgen de las experiencias humanas, pueden ir mas alla
de ellas en la bisqueda de su significado. Por supuesto, esta “buisqueda
del significado” cuenta con la colaboracion de otras dos facultades
mentales importantes: la imaginacion y la memoria. La imaginacién es
la que transforma las experiencias que vivimos en imagenes que nos
permiten representarnos lo que esta ausente. Mientras que la memoria
es la que nos permite preservarlas para posteriormente ser narradas a
través del lenguaje que es el puente entre el espiritu y el mundo.

Los objetos del pensar son representaciones que ponen de manifiesto
aquello que no esta presente a nuestros sentidos. De ahi que la actividad
del pensar esté en cierta medida relacionada con la dimension de
la ausencia. El pensamiento se activa cuando decidimos suspender
la accién e interrumpimos las actividades de la vida cotidiana con el
propdsito de examinar qué nos afecta. Sin embargo, Arendt considera

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 91

que dicha retirada no puede conducirnos a un solipsismo extremo,
puesto que los asuntos humanos siempre nos van a impulsar a tomar
decisiones y actuar debido a su contingencia, fragilidad y urgencia.

Ante la pregunta ;qué es el pensar?, Arendt nos ofrece algunas
pistas para intentar responderla. Una de esas pistas es que ella sefiala
que, para comprender esta experiencia del pensar en la vida practica,
necesitamos buscar un “modelo” o “ejemplo” que ilumine esta actividad,
siguiendo una metodologia fenomenoldgica. De esta manera, busca un
modelo de pensador que no fuera un “filésofo profesional” alejado de
los asuntos humanos, sino que, por el contrario, se preocupara tanto del
pensamiento como de la accién en el campo ético-politico.

Arendt encuentra que ese pensador es SOcrates, quien fue “un
pensador, en definitiva, que siempre supo mantenerse como un hombre
entre los hombres, que no eludio la plaza publica, que fue un ciudadano
entre los ciudadanos, que no hizo ni pretendi6 nada, salvo lo que en su
opinion cualquier ciudadano tiene derecho a ser y hacer” (Arendt, 1978:
167). Como muy bien lo sefiala Fina Birulés, la eleccion de Arendt no
es fortuita, ella descubrid en la figura de Socrates como el pensar esta
relacionado con la capacidad de juzgar en el espacio politico y como
éste, a su vez, necesita de la presencia y compafiia de los otros para
manifestarse a través del lenguaje y tener una visibilidad en el mundo.
Al respecto, Birulés agrega lo siguiente: “El acento de Arendt en la
figura de Socrates como representante del pensamiento critico (krinein)
subraya que el pensamiento es pura actividad, ejecutada en publico y,
por ello, apunta hacia el juicio, hacia fortalecerse con los demas en vez
de elevarse por encima del espacio comun, del espacio del aparecer”
(Birulés, 2007: 219). Socrates fue un pensador que se preocupd por los
asuntos humanos y condujo a sus interlocutores a examinar y cuestionar
todos aquellos prejuicios y creencias que daban por supuesto.

Una delas caracteristicas del pensar que los didlogos socraticos ponen
de manifiesto es que esta actividad no deja creencias o conocimientos
fijos tras de si. Socrates les preguntaba a sus conciudadanos ;qué es la
justicia?, ;qué es la piedad?, ;qué es la felicidad?, ;qué es el amor?, etc.,
y a partir de sus respuestas formulaba nuevas preguntas. Este didlogo
tenia como propdsito derrumbar cualquier opinién infundada.' Por esta

! Desde esta perspectiva, es interesante el comentario de Elisabeth Young-

Bruehl: “For Arendt, as for Blucher, Socrates was the model thinker, and his
experience of thinking (which you can find in Plato’s dialogues if you read

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



92 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

razon, Arendt compara la actividad del pensar socratico con la labor
de Penélope, quien destejia en la manana, lo que habia tejido la noche
anterior, ya que el pensar implica un examen continuo de construccion y
deconstruccion.

Por medio de los similes de Sdcrates con el tabano, la comadrona y el
pez torpedo, Arendt describe varias caracteristicas del pensamiento. En
primer lugar, Socrates es comparado con el tadbano, porque sabe como
aguijonear a los ciudadanos a través de la mayéutica con el propdsito
de examinar qué entendian en la vida cotidiana por temas tales
como la justicia, el amor, la felicidad, el bien, etc. Por supuesto, estos
cuestionamientos estan intimamente relacionados con la preocupaciéon
griega de vivir bien desde una perspectiva ético-politica. Sdcrates
afirmaba que sin la actividad del pensar la vida no solamente valdria
poco, sino que ni siquiera podria considerarse una auténtica vida. Su
famoso lema era “Una vida sin examen no tiene objeto vivirla”. A partir
de lo anterior, Arendt destaca la importancia de la dimension prictica del
pensamiento, dado que esta actividad no solamente ilumina el sentido
de las actividades que realizamos en comunidad, sino que también es
fundamental en el dialogo y la participacion politica de los ciudadanos
en la polis. La actividad del pensar es la condicion fundamental para que
los ciudadanos deliberen y acttien politicamente.

En segundo lugar, Socrates es como la comadrona. En la Antigua
Grecia, las comadronas no solamente ayudaban a otras mujeres a parir,
sino que ademas tenian la capacidad de decidir si la criatura era apta
para vivir o no; de forma similar, Sécrates conducia a que los otros se
purgaran de sus prejuicios y opiniones que les impedian pensar y los
ayudaba a librarse de aquellas opiniones falsas y espurias. Teniendo en
cuenta este simil, Arendt observa que el pensamiento tiene la funciéon
analitica de examinar los fundamentos de nuestras creencias con el
propdsito de eliminar aquellas que no son objetivas e imparciales, para
que el individuo forme un juicio propio frente a la situacién problematica
que esta analizando.

past the Platonizing and pay attention to what Socrates himself said and did)
provided the definition or schema Arendt applied: “Thinking is the soundless
dialogue [dialegisthai as ‘talking through words’] between me and myself.”
This soundless dialogue has the immediate effect of liberating us from not only
conventional “truths” but conventional rules of conduct because the thinker
wants above all to keep the thinking dialogue going” (Young-Bruehl, 2006: 188).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 93

En tercer lugar, Socrates es como el pez torpedo, dado que permanece
firme en sus perplejidades y paralizandose a si mismo paraliza a los
demas con sus cuestiones. La actividad del pensar puede conducirnos a
un estado de dubitabilidad. Sin embargo, Arendt sefiala que cuando la
actividad del pensar nos conduce a un estado de dubitabilidad extremo,
puede ser bastante peligroso puesto que, por un lado, puede llevarnos a
un estado de indecision. Esta tiltima puede estar acompanada de ciertas
actitudes de indiferencia y abstencionismo que, en ciertas circunstancias
politicas problematicas, como las evidenciadas por los totalitarismos,
podrian fomentar la aniquilaciéon de la libertad de accién politica.
Por otro lado, otro de los peligros del pensar es caer en el nihilismo,
dado que mediante el examen extremo de todos nuestras creencias y
valores podemos llegar a asumir la actitud de negar completamente la
validez de los mismos como sucedid con Alcibiades y Critias, discipulos
de Sécrates, quienes al percatarse de que el pensar no deja resultados
tangibles tras de si, asumieron una vida licenciosa. Arendt piensa que
el nihilismo es la otra cara del convencionalismo y su credo consiste
en negar todos los valores positivos vigentes. Pero este nihilismo no
surge del pensamiento socratico de “una vida sin examen no tiene
objeto vivirla”, sino del deseo de encontrar algtin tipo de conviccién que
hiciera innecesario seguir pensando; poniendo de manifiesto que cierto
tipo de irreflexion también promueve esta actitud.

Seguin Arendt, Socrates descubre la importancia del pensamiento en
la vida practica y, aunque €l no ofrece una respuesta clara y firme a la
cuestion ;qué es el pensar?, €l es consciente de que el pensamiento tiene
que ver con lo invisible y recurre a la metafora del viento para referirse a
esta actividad: “Los vientos en si mismos no se ven, aunque manifiestos
estan para nosotros los efectos que producen y los sentimos cuando nos
llegan” (Arendt, 1978: 174). Esta metafora pone de manifiesto que el
pensamiento, a pesar de que no se manifieste como la accién y el discurso
en el mundo de las apariencias ya que es una actividad invisible para los
otros, tiene un gran efecto en las acciones que realizamos y especialmente
en la esfera publico-politica. El ejercicio del pensamiento deconstruye lo
que el lenguaje culturalmente y socialmente ha establecido como frases,
definiciones, convicciones, doctrinas, reglas de conducta, etc.

De esta manera, aunque la empresa del pensar entrafia ciertos
peligros cuando es llevada a extremos que imposibilitan la accién o
fomentan la negacién de los valores, Arendt es enfatica al sefialar que
esta actividad es fundamental en la existencia humana:

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



94 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

El pensar acompana a la vida y es, en si mismo, la
quinta esencia del estar vivo; y puesto que la vida es
un proceso, su quintaesencia sélo puede residir en el
proceso del pensamiento real y no en alguin resultado
tangible o en un pensamiento concreto. Una vida sin
pensamiento es posible, pero no logra desarrollar su
esencia; no solo carece de sentido, sino que ademas no
es plenamente viva. Los hombres que no piensan son
como los sonambulos (Arendt, 1978: 191).

Desde esta perspectiva, la esencia o lo que define nuestra propia
condicion humana es el pensamiento en la medida en que este acomparia
la vida; en la medida en que también acompana las actividades que
realizamos en la vida practica, entre ellas, la accién que es la que nos
permite revelar quiénes somos a los otros.

A partir de lo anterior, Arendt establece una distinciéon entre
el pensamiento puro y el pensamiento reflexivo o critico. El primero se
aleja del mundo y de la vida cotidiana con el propédsito de construir
conceptos mentales que expliquen la realidad desde una perspectiva
logica, imparcial y objetiva. En cambio, el segundo tiene una labor
“purgativa” porque a través del cuestionamiento se libera al espiritu
de aquellas creencias y conocimientos que se dan por supuesto y tiene
una dimensién practica. El pensamiento reflexivo se activa a través
del dialogo [dialegisthai] silencioso entre yo y yo mismo. Este didlogo
silencioso del yo pensante consigo mismo tiene el efecto inmediato
de liberarnos de las normas sociales de conducta y activa a su vez la
consciencia como capacidad de distinguir el bien del mal. Cuando el
pensar reflexivo no acompana la accion, el agente se puede transformar
facilmente en un autémata; un individuo heterénomo que no es capaz de
tomar sus propias decisiones y que sigue ciegamente lo que su contexto
social le impone. Por esta razén, Arendt es bastante contundente al
afirmar que la irreflexion es bastante peligrosa en la esfera politica.

Un ejemplo de los peligros de la irreflexién en el campo politico son
los totalitarismos. Cuando este tipo de regimenes destruyen los espacios
de participacion y acaban con las libertades de accion y de pensamiento,
crean contextos sociales perversos donde personas normales pueden
transformarse en agentes criminales. Al respecto, Arendt agrega lo
siguiente:

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 95

El no-pensar, que parece un estado tan recomendable
para los asuntos politicos y morales, también entrafia
sus peligros. Cuando se sustrae a la gente de los riesgos
del examen critico, se les ensena que se adhieran de
manera inmediata a cualquiera de las reglas de conducta
vigentes en una sociedad y en un tiempo dados. Se
habitiian entonces no tanto al contenido de las reglas
—un examen detenido de las mismas los llevaria a la
perplejidad — como a la posesion de las reglas bajo las
cuales subsumir particulares (Arendt, 1978: 177).

Arendt observa conmocionada como la Alemania nazi puso de
manifiesto que el conjunto de valores y reglas de conducta tradicionales
se trasformaron en simples mores (costumbres y habitos) que se podian
reemplazar por otras costumbres y habitos como “la forma en que
cambiamos de vestir de una década a otra”. La gran participacién y
colaboracion del pueblo aleman en el Holocausto evidencio un colapso
moral en la sociedad alemana y una inversion de los valores que se derivd
de un proceso de ruptura de la tradicion y una crisis de las facultades
del pensamiento y del juicio, debido a que socialmente las personas se
acostumbraron a seguir las normas socialmente aceptadas por todos y a
juzgar los casos particulares subsumiéndolos a dichas normas generales,
dejando estas capacidades dormidas en el espiritu.

En contextos politicos criticos el pensamiento y el juicio deben
actualizarse y ponerse en marcha, porque de lo contrario uno puede
convertirse en un autdmata, como, por ejemplo, Eichmann que es el
ciudadano ideal de los regimenes totalitarios. Por esta razén, Arendt
considera, siguiendo a Socrates, que el pensar despierta a los ciudadanos
de la irreflexion y esto es un gran bien para la ciudad, especialmente,
cuando el pensamiento examina los asuntos humanos.

Cuando Arendt se plantea la pregunta ;qué nos hace pensar?,
encuentra que quizas la tinica experiencia original del pensar se encuentra
en el modelo de Socrates. El pensamiento entendido como la busqueda
del sentido en nuestras experiencias practicas se halla presente en el
lenguaje socratico como el amor (eros), entendido como ese deseo de lo
que no se tiene: “Los hombres aman la sabiduria y, por tanto, comienzan
a filosofar, porque no son sabios; del mismo modo, aman la belleza y
hacen cosas bellas... porque no son bellos” (Arendt, 1978: 178). Como la
busqueda del sentido que emprende el pensamiento es un tipo de amor

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



96 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

o deseo, Arendt considera que los objetos de pensamiento solo pueden
ser cosas dignas de amor como la belleza, la justicia, la piedad, etc. La
fealdad y la maldad estan excluidos del pensar porque:

No tienen raices propias, ni esencia en la que el
pensamiento pueda aferrarse. Si el pensar disuelve los
conceptos normales, positivos, en su sentido original,
entonces disuelve también estos conceptos negativos en
su original carencia de significado, en la nada... Parece
como si Socrates no tuviera nada mas que decir sobre el
mal y la ausencia de pensamiento que los que no aman
la belleza, la justicia, y la sabiduria, son incapaces de
pensar, igual que, a la inversa, los que aman el examen
critico y, por tanto, «filosofan», serian incapaces de
hacer el mal (Arendt, 1978: 179).

Lo anterior evidencia que las personas que piensan son aquellas que
aman la justicia, la piedad y la sabiduria y, por tanto, son incapaces de
obrar mal porque su pensar es una condicion que evita que realicen actos
atroces; mientras que aquellas personas que no son capaces de pensar,
no aman la justicia, la piedad y la sabiduria, terminan convirtiéndose en
seres malvados que cometen actos atroces por irreflexion.

En el Gorgias, Socrates afirma lo siguiente: “Es mejor que mi lira esté
desafinada y que desentone de mi, e igualmente el coro que yo dirija, y
que muchos hombres no estén de acuerdo conmigo y me contradigan,
antes que yo, que no soy mas que uno, esté en desacuerdo conmigo
mismo y me contradiga” (Arendt, 1978: 181). En esta afirmacion,
Socrates considera que cuando pensamos nuestro yo se divide en un
dos-en-uno y, por tanto, no podemos correr el riesgo de no estar en
armonia con nosotros mismos. La dualidad del yo consigo mismo hace
del pensamiento reflexivo una actividad auténtica, en la que el yo es el
que pregunta como el que responde. Esta dualidad se transforma en una
unidad cuando el sujeto tiene que actuar en el mundo de las apariencias
y tiene que interrumpir aquel dialogo silencioso.

Arendt considera que el criterio del didlogo reflexivo socratico no
es la verdad, que exigiria respuestas ciertas a los cuestionamientos, sino
el ser coherente con uno mismo. De modo que cuando actualizamos
nuestra consciencia a través del pensar, los dos participantes del didlogo
reflexivo deben estar en armonia entre si, deben ser amigos; porque ese
otro “amigo” siempre esta presente en nuestra interioridad examinando

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 97

nuestros pensamientos y acciones. De esta manera, el remordimiento
surge de los reproches de la consciencia cuando esta se actualiza por
medio del pensar.

El pensamiento reflexivo nos permite vivir en armonia con nosotros
mismos, dado que pone de manifiesto “la anticipacion de la presencia de
un testigo” que nos hara reproches cuando estemos solos. Los hombres
que evitan en su vida cotidiana ese dialogo reflexivo consigo mismos,
pueden enfrentarse a situaciones en las que pueden cometer actos atroces
e inimaginables sin estar plenamente conscientes de las implicaciones
morales de ello. Las consecuencias politicas de la irreflexién y de la
incapacidad de pensar pueden ser monstruosas y terribles como lo pone
de manifiesto el caso de Eichmann. Si bien la actividad del pensar no
crea valores, no establece respuestas definitivas a preguntas como ;qué
es el bien?, ;qué es la verdad?, ;qué es la felicidad?, etc., y no asegura
las reglas sociales de conducta, tiene un gran significado politico y
ético, porque lleva al sujeto politico a examinar constantemente su
entorno social y puede inspirarlo a juzgar y actuar de manera critica e
independiente.

2. La capacidad de juzgar politicamente

Para comprender como opera el juicio en el campo ético-politico,
Arendt observa detenidamente a aquellas personas que tuvieron el
valor de juzgar criticamente y actuar en oposicion al régimen nazi. Ella
encuentra que aquellos que mas se aferraron a las pautas morales, fueron
quienes mas facilmente pasaron a apoyar al régimen y a ser participes
de sus actividades. Segun Arendt, la razén es que su manera de
proceder consistia en seguir reglas morales determinadas previamente
sin detenerse a pensar su contenido.

Sin embargo, quienes fueron capaces de juzgar por si mismos, no
siguieron este procedimiento. Su modo de operar fue distinto:

Los no participantes fueron aquellos cuya conciencia
no funcion6 de manera, por asi decir, automatica (...)
Los no participantes se preguntaron hasta qué punto
podrian seguir viviendo en paz consigo mismos.
En consecuencia, escogieron también morir cuando
fueron obligados a participar. Por decirlo crudamente,
se negaron a asesinar, no tanto porque mantuvieran
todavia una firma adhesion al mandamiento “No

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



98 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

mataras”, sino porque no estaban dispuestos a convivir
con un asesino: ellos mismos (Arendt, 2007: 71).

Es bastante interesante la argumentacion de Arendt en este pasaje.
El rechazo a asesinar de estas personas, no obedecié a su apego a la
ley moral “no debes matar”, sino a que su pensamiento critico activd
su consciencia moral y su capacidad de juzgar sin recurrir a las reglas
morales nazis imperantes. El pensamiento critico resulta ser, segun
Arendt, “la tinica moral que funciona en situaciones limites” (Arendt,
2007:120). Hasta aqui llama la atencion la proximidad entre pensamiento
y juicio. Quienes juzgaron lo hicieron porque pensaban. Y, sin embargo,
juicio y pensamiento no son lo mismo. El pensamiento seria la condicion
previa del juicio. Y el juicio seria “un subproducto del efecto liberador
del pensar’. Podria decirse que el pensamiento implica un examen
critico, mientras que el juicio es una preferencia que implica a su vez
una decision.

Hasta ahora, el juicio basado en la actividad del pensamiento critico
solo nos arroja resultados negativos, nos dice qué no hacer. Es un criterio
cuya referencia es el yo y no los demas y que se encuentra en ciertas
maximas morales como “ama a los demas como a ti mismo” y “no hagas
a otros lo que no quieres que te hagan a ti”. Sin embargo, el criterio
del yo parece no ser suficiente. ;Por qué? En primer lugar, una de las
razones es que no es posible construir un mundo comun a partir de la
subjetividad del yo; apelar a la subjetividad podria conducirnos a un
relativismo, en donde cada cual buscaria la satisfaccion de sus propios
intereses. En segundo lugar, los juicios morales y politicos deben ser
imparciales y objetivos. Estos requieren como condicién previa la
pluralidad de opiniones y perspectivas, donde todos los participantes
del dialogo tengan las mismas condiciones de participacion, para
examinar criticamente y neutralmente los acontecimientos.

Para pensar entonces en qué consiste la capacidad de juzgar, Arendt
retoma las reflexiones de Kant en la Critica del Juicio. Ella considera que
la situacion de derrumbe de normas morales en el siglo XX es analoga
a la situaciéon que enfrentaba Kant en el ambito estético. Seguin Arendt,
existe una estrecha similitud entre los juicios “esto es bello” o “esto es
feo”, “esto esta bien” y “esto esta mal”. Estos juicios implican discriminar,
distinguir y decidir. La capacidad de juzgar implica las operaciones del
gusto que “es por definicién discriminante”. Pero en la medida en que
no hay nada a qué atenerse para distinguir lo feo de lo bello, lo que esta

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 99

bien de lo que esta mal, el juicio ha de enfrentarse a los particulares en
su desnudez. El problema es que no tenemos “una regla de hierro con la
que determinar lo que esta bien y lo que esta mal con la misma certeza
con la que determinamos (...) lo que es pequefio y lo que es grande
mediante el nimero, y lo que es pesado y lo que es ligero mediante el
peso, donde el criterio de la medida es siempre el mismo” (Arendt, 2007:
104).

¢Cdédmo podemos entonces distinguir lo bello de lo feo y lo que esta
bien de lo que esta mal? Arendt sefnala que la facultad de juzgar es la
que nos permite establecer relaciones con los otros y con el mundo. Esta
capacidad es la que nos permite comunicar nuestros pensamientos para
que estos tengan una visibilidad. Aunque el pensar es una actividad
solitaria, no es aislada, requiere de los otros. El pensamiento critico no
es posible sin el contraste de las opiniones propias con los demas. La
interaccion con los otros posibilita que podamos comparar y contrastar
nuestras opiniones, para de esa manera ganar, como dirfa Kant, “una
tercera cosa que aventaje lo que anteriormente pensaba”: un juicio
imparcial y objetivo.

Esta importancia de los otros que Kant pone de relieve, resulta
crucial para Arendt. La condicion de sociabilidad es fundamental para
lograr un consenso judicativo sobre lo bueno y lo malo, lo justo y lo
injusto en el campo ético-politico. Pero para lograr ese consenso, es
necesario que los juicios sean comunicables. Y sélo pueden serlo en la
medida en que dejen de ser privados y subjetivos. Pues un juicio puede
estar limitado por las condiciones subjetivas o intereses personales de la
persona que juzga. Y estos siempre son restrictivos. En efecto, “a veces
cerramos los ojos ante la realidad factual de una situacién, proyectamos
nuestras condiciones idiosincraticas sobre los demas o no nos damos
cuenta de nuestras propias motivaciones” (Wellmer, 2000: 278).

Para queunjuicio sea comunicable se deben superar estas condiciones
que impiden que sea en primer lugar, inteligible para otros, y ademas
aprobado por ellos. Kant dira que la tinica manera de hacerlo es hacer
uso del pensamiento extensivo que consiste en contrastar “(nuestro) juicio
con otros juicios no tanto reales como mas bien meramente posibles,
y poniendo (nos) en el lugar de cualquier otro” (Kant, 2007: 234). S6lo
mediante este procedimiento mental, posible gracias a la imaginacién
(que trae a la mente lo que no esta presente), nuestro juicio puede ser
comunicable e imparcial. Al respecto, Arendt agrega lo siguiente:

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



100 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

Aunque yo tengo en cuenta a otros cuando juzgo,
eso no significa que amolde mi juicio al suyo. Yo sigo
hablando con mi propia voz y no cuento votos para
llegar a lo que creo que es correcto. Pero mi juicio
tampoco es ya subjetivo, en el sentido de que yo llego
a mis conclusiones tomandome en cuenta sélo a mi

mismo (Arendt, 2007: 146).

Mediante el juicio, especificamente mediante la mentalidad
ampliada, salimos de la privacidad del yo. Sélo si consideramos los
puntos de vista de otros en nuestro juicio, podemos pretender que
el mismo tenga alguna suerte de validez para otros. Y mientras mas
perspectivas consideremos, mas amplios seran nuestros pensamientos,
y podremos entonces apelar a una validez general. Cuando aspiramos a
esta validez, estamos en realidad apelando al sensus communis. Se trata
de un sentido en realidad comunitario, que nos vincula a la comunidad,
nos posibilita integrarnos a ella.

La superacion de la parcialidad es la condicidn sine qua non de
todo juicio. En las Lectures on Kant’s Political Philosophy, Arendt lo
pone de manifiesto teniendo en cuenta dos aspectos: en primer lugar,
el pensamiento extensivo o la mentalidad ampliada que nos libera de
las condiciones privadas del juicio y, en segundo lugar, la distancia que
se establece respecto al objeto por medio de la imaginacion. Siguiendo
a Kant, la imaginacion debe preparar al objeto de juicio para poder
juzgarlo. La facultad de la imaginacién que “hace presente aquello
que esta ausente” debe transformar el objeto en una representacion. La
funcién de esta capacidad es crear esa distancia adecuada que nos habilita
para poder propiamente juzgar. Arendt agrega lo siguiente: “Lo bello
place en la representacion, puesto que la imaginacién lo ha preparado
de forma que yo ahora puedo reflexionar sobre ello” (Arendt, 1982: 24).
Sin la distancia que nos posibilita la imaginacion no podriamos obtener
la imparcialidad:

Entonces se habla de juicio y no sélo de gusto, se
ha establecido ahora, gracias a la representacion,
la distancia adecuada, el alejamiento, la falta de
implicacién o el desinterés requerido para aprobar
o desaprobar, para evaluar algo en su justo valor. Al

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 101

distanciar el objeto, se establecen las condiciones para
la imparcialidad (Arendt, 1982: 67).

Sin embargo, ;cémo un juicio propio puede alcanzar alguna validez
sin recurrir a una regla general previamente establecida? Segtin Arendt,
no existen reglas o esquemas previos que nos permitan determinar de
antemano qué es lo bello, lo feo, lo bueno, lo malo, lo justo o lo injusto,
etc. No obstante, podemos encontrar casos o instancias particulares que
manifiesten la belleza, la justicia, la bondad. Estos casos son ejemplos
que revelan una generalidad (Cfr. Arendt, 1982: 84).

El ejemplo tiene la capacidad de guiarnos en ausencia de reglas
generales, y en ese sentido constituye “las andaderas del juicio” en
términos de Kant. No sabriamos de qué hablamos cuando hablamos
de belleza o justicia, sin un ejemplo que nos ‘guie’, que nos ilumine
el concepto de belleza o justicia. Es decir, el ejemplo hace inteligible
el concepto. En la medida en que el ejemplo tiene esta capacidad de
iluminar un concepto, adquiere una validez ejemplar. ;En qué consiste?
En que vemos “en lo particular aquello que es valido para mas de un
caso” (Arendt, 1982: 5). De esta manera, se trata de un juicio reflexionante,
que en oposicion al juicio determinante no procede subsumiendo lo
particular bajo una regla general (esta persona es valiente porque el valor
se define de esta manera), sino que, a partir de un particular, deriva una
generalidad (el valor es como Aquiles). Es asi como se crean también los
conceptos de las ciencias histéricas y politicas, “tienen su origen en un
acontecimiento histérico particular” (Arendt, 1982: 84).

Ahorabien, ;como podemos juzgar con estos ejemplos? Los ejemplos
nos ayudarian a distinguir lo que esta bien de lo que esta mal:

Los ejemplos, que son ciertamente la ‘carretilla’ de
toda actividad judicativa, son también especialmente,
los postes indicadores de todo pensamiento moral (...)
Juzgamos y distinguimos lo correcto de lo incorrecto
teniendo presente en nuestra mente algtin incidente y
alguna persona, ausentes en el tiempo o el espacio, que
se han convertido en ejemplos (Arendt, 2007: 149).

Estos ejemplos no tienen que ser reales, pueden provenir también de
la literatura, la poesia y el arte.

Sin embargo, en las reflexiones arendtianas aparece el siguiente
problema: si la condiciéon fundamental del juicio correcto es la

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



102 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

imparcialidad, y el agente que acttia es por definicién parcial (dado que
esta implicado en los acontecimientos), mientras que el espectador es
imparcial, ;como puede juzgar el actor? Ser actor es estar en una situacién
de implicacién, pero esta no es una condicion definitiva. Se es actor, o
mejor se esta en condicion de ser actor, cuando se esta implicado en los
acontecimientos, y espectador cuando no. De esta manera, se es actor en
unas circunstancias y espectador en otras. Lo primero que ha de decirse
es que la condicion de implicacién no exime de la responsabilidad de
juzgar. La imposibilidad de ver el todo no nos incapacita para juzgar
los acontecimientos. De hecho, aunque el actor y el espectador pueda
que no compartan algunas perspectivas, lo que tienen en comun es la
facultad de juzgar (Cfr. Arendt, 2007: 119).

Arendt plantea que, atin en la condicion de actor el juicio consiste
en intentar por medio de la imaginaciéon y la reflexién ubicarse en
una situacion —en este caso mental- de espectador, lo que quiere decir
intentar ser tan imparcial como le sea posible. Desde esta perspectiva,
es importante tener en cuenta que la nocién de espectador que Arendt
retoma de Kant opera en diversas ocasiones (aunque no en todas)
como una metafora. El actor debe situarse en posicién de espectador,
por supuesto figurativamente, lo que quiere decir, debe esforzarse
por adoptar la perspectiva mas general que le sea posible. Esto es
perfectamente compatible con lo planteado en las Lectures on Kant's
Political Philosophy, pues dice Arendt, “Cuando se juzga y cuando se
actiia en el ambito politico, uno debe orientarse segtin la idea —no
segln la realidad efectiva— de que se es un ciudadano del mundo y
asi, un Weltbetrachter, un espectador del mundo” (Arendt, 2007: 139).
La perspectiva del espectador en tanto metafora de la imparcialidad
es inherente al juicio. Juzgar se relaciona con lo que comtinmente se
expresa como “adquirir perspectiva”, para poder evaluar las cosas en
su justo valor.

En algunos pasajes de The Human Condition, Arendt sefiala que
el espectador es quien goza de la posicion para hacer el mejor juicio,
especialmente, cuando intenta desde una perspectiva histérica darle
un sentido a acontecimientos como el Holocausto. Sin embargo, esto
no implica necesariamente que el juicio del actor no sea fundamental.
Afirmar esto equivaldria a decir que la renuncia a la capacidad de juzgar
de Eichmann y todas aquellas personas que participaron en los crimenes
del totalitarismo no es importante. Por el contrario, el juicio como
prerrogativa del actor jamas dejé de interesar a Arendt. No es posible

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 103

decir con Beiner que “en sus planteamientos ‘tardios’ no se detecta un
interés por el juzgar como caracteristica de la vida politica” (Beiner, 1982:
162-163). La prueba de ello es que su ultima obra The Life of the Mind
Arendt comienza reafirmando y volviendo sobre esta preocupacion.

Desde esta perspectiva, es fundamental hacer una distincién entre
el juicio del espectador y el juicio del actor. Mientras el juicio del
espectador le da sentido a un acontecimiento que ha ocurrido desde una
perspectiva historica y puede comprender las implicaciones del mismo
con relacion a otros acontecimientos; el juicio del actor es esencial desde
una perspectiva ético-politica porque en él reside la responsabilidad
de elegir en medio de los diversos cursos de acontecimientos. Y esta
responsabilidad es ineludible. De modo que el juicio se ejerce de manera
singular, aunque siempre deba tener presente la pluralidad humana
como principio.

Juzgar constituye un acto de espontaneidad que manifiesta la
condicion humana de la natalidad. Al respecto, Arendt senala: “Un ser
cuya esencia es iniciar puede tener en si mismo suficiente originalidad
para comprender sin categorias preconcebidas y juzgar sin aquel
conjunto de reglas consuetudinarias que constituyen la moralidad”
(Arendt, 1999: 44). Y si “el acto mas pequefio en las circunstancias mas
limitadas lleva la simiente de la misma ilimitacion, ya que un acto, y a
veces una palabra, basta para cambiar cualquier constelacion” (Arendt,
1958: 190). De esta manera, el ejercicio del juicio contiene los cimientos
de la accion. El juicio singular de un individuo en un momento dado,
puede desencadenar el inicio de algo nuevo e irrepetible. Aunque no es
accion por si mismo, puede desencadenar una; cuando es compartido
con otros y éstos se unen a través de movilizaciones politicas que
intentan cambiar el curso de los acontecimientos. Es esto lo que plantea
Arendt a propdsito de la desobediencia civil en los totalitarismos:

Basta que imaginemos por un momento lo que sucederia
con cualquiera de esas formas de gobierno si un niimero
suficiente de personas actuara ‘irresponsablemente’
y negara su apoyo, aun sin resistencia activa ni
rebelion, para ver qué arma tan eficaz podria ser esa
actitud. Se trata, en definitiva, de una de las muchas
variantes de accidn y resistencia no violenta —como el
poder que encierra la desobediencia civil- que se estan
descubriendo en nuestro siglo (Arendt, 2007: 73).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



104 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

El asunto no es tanto si el juicio da las pautas para la accion. La
cuestion es que el acto de juzgar contiene un germen para la accion,
porque puede introducir algo inesperadamente nuevo y espontaneo,
que a la vez tiene la capacidad de reunir a las personas y dar origen a la
accion politica como forma de participacion ciudadana.

3.Lavoluntad como fuente de espontaneidad y la accién politica

Como vimos anteriormente, el juicio puede impulsar la accion.
Sin embargo, el concepto de accion politica es bastante complejo y
lleno de matices en las obras de Arendt. Especialmente en The Human
Condition, Arendt asume el desafio de cuestionar como la tradicion de
la filosofia politica ha tergiversado su comprension, confundiéndola
con otras actividades de la vida activa como la labor y el trabajo. Pero,
ademas de este duro cuestionamiento, podemos observar el intento de
recuperar su significado original a partir de su fenomenologia de lo
politico. Asi, Arendt recupera de Aristételes la idea de la accion como
praxis, en cuanto pura actividad o energeia. La praxis pone de manifiesto
el caracter esencial de los seres humanos como seres politicos. En este
sentido, existir humanamente nunca es producir o fabricar algo; sino
actuar, dialogar y pensar en un espacio publico compartido. Es quizas
por esta razon que Arendt también toma la polis griega como punto
de referencia, en la medida en que los principios de isonomia que la
fundan, constituyen los gérmenes para pensar la institucionalidad de
un espacio compartido, donde la accién comtn y el reconocimiento de
los ciudadanos en igualdad de condiciones sea posible.

Teniendo en cuenta lo anterior, Arendt retoma la etimologia griega
del verbo “actuar” y encuentra que en dicha lengua se usaban dos
palabras diferentes, pero relacionadas para dar cuenta de la accion:
archein y prattein. Propone entonces que a la acciéon en cuanto archein hay
que entenderla como “inicio”, o mejor, como comienzo: “en la propia
naturaleza del comienzo radica que se inicie algo nuevo que no puede
esperarse de cualquier cosa que haya ocurrido antes” (Arendt, 1958: 177-
178). Actuar es tomar la iniciativa, dar origen a algo absolutamente nuevo
y unico. La accién es imprevisible. Interrumpe el flujo de las actividades
en el mundo, y cambia su curso sin causa alguna identificable y en
direccién desconocida. Es absoluta novedad que no puede reducirse
a lo que ya existia, que no puede explicarse por ello. Arendt llega a
decir que “se da en forma de milagro”. La accion realiza la condiciéon

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 105

de la natalidad, es decir, da origen en el mundo a algo tinico, nuevo,
inesperado, y nos recuerda que el hombre “aunque ha de morir, no ha
nacido para eso sino para comenzar” (Arendt, 1958: 246). Si la condicion
de la mortalidad es la categoria metafisica por excelencia, la natalidad es
la categoria central de la politica, en el sentido de que a partir de ella se
configuran de forma performativa nuevas realidades politicas.

Pero Arendt también propone que la accidén, en cuanto prattein,
supone que el agente “se mueve entre y en relacién con otros seres
actuantes, nunca es simplemente un agente, sino que siempre y al
mismo tiempo es un paciente” (Arendt, 1958: 184). Esta es una idea
sorprendente que redefine la relacion del agente con la accién. No se
trata simplemente de que toda accion y todo discurso se dan en un
contexto de acciones y juicios; sino que supone sobre todo que a la
accion pertenecen las reacciones, las acciones y las palabras que con ella
se vinculan. Por ambas razones, el agente es actor; por ambas razones
el actor padece su accidon. Es actor porque experimenta, asume este
padecimiento como parte de su propio significado. Padece su accién
porque acttia en un contexto previo inevitable y porque responde por
las consecuencias de sus actos; consecuencias que no puede prever y que
escapan a su control.

La accién y los juicios se ponen de manifiesto entre los hombres.
Este en medio de, aunque incluye un mundo de cosas, también incluye
una dimension intangible: “A esta realidad la llamamos «trama» de
las relaciones humanas, indicando con la metafora su cualidad de
algiin modo intangible” (Arendt, 1958: 183). La metafora de la “trama”
sefiala lo invisible, la red de relaciones o, en otras palabras, el contexto
intersubjetivo de relaciones humanas que constituyen “el horizonte” de
los asuntos humanos. De esta manera, cada uno de nosotros comienza
a vivir dentro de una trama de narraciones e historias que son tejidas
antes de nuestro nacimiento, y que estan presentes durante toda nuestra
existencia. Esta caracteristica de la accion la vincula estructuralmente a la
pluralidad. En efecto, la accidn en solitario es imposible. Pero al ponerla
asi, en manos de esta red de acciones y juicios que exceden el control
del agente, la accidon se torna no solo imprevisible, como habiamos
visto arriba, sino ilimitada. La accién establece siempre relaciones que
generan nuevas relaciones y asi, potencialmente, hasta el infinito.

Ahora bien, aunque la accion es fragil, fatil e impredecible, pone de
manifiesto la libertad que nos define como seres humanos y, por ende,
como seres politicos. Incluso, en The Life of the Mind, Arendt establece

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



106 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

un planteamiento atin mas contundente: “Estamos condenados a ser libres
por el hecho de haber nacido, sin importar si nos gusta la libertad o
si abominamos de su arbitrariedad” (Arendt, 1978: 217). Por supuesto,
ella propone una idea distinta de libertad. La libertad como pura
espontaneidad de la accién que realiza la condicién de la natalidad, no
la entiende Arendt como “un insoluble problema de subjetividad”. En
otras palabras, la nocién arendtiana de libertad no tiene nada que ver
con las nociones de libre albedrio o autonomia. En su obra The Life of the
Mind, la pensadora se percata que cuando concebimos la libertad como
una facultad autodeterminante se deja de lado el caracter novedoso
de la accion y se termina determinando una actividad que por esencia
es libre. Ella observa que la gran mayoria de filosofos en la tradicién
filosofica occidental han identificado la voluntad con el libre albedrio, es
decir, con la capacidad de elegir entre varias alternativas. Sin embargo,
han oscurecido la comprension del ejercicio de la misma al considerar
que esta facultad debe hallarse determinada.

Arendt tampoco comprende la voluntad como una facultad
imperativa que direcciona la accion para organizar los asuntos politicos.
Desde esta perspectiva, rechaza la solucién kantiana de trasladar la
voluntad al mundo nouménico, comprendiéndola como una “razén
practica” que se autodetermina. Al criticar la concepcion de la voluntad
como autonomia, Arendt también cuestiona la concepcién moderna del
sujeto. Ella observa que tanto la concepcién de la voluntad como libre
albedrio como la nocién de autonomia se hallan fundadas en una nocién
equivoca del sujeto, donde éste es comprendido como una sustancia que
sirve de soporte de las facultades humanas y estas son determinadas
por el ejercicio de la razon. Estas concepciones equivocas del sujeto y la
libertad humana se desprenden de los prejuicios de la tradicion filosofica
hacia la accién politica y su rechazo de comprenderlos teniendo en
cuenta su caracter contingente, fragil e impredecible.

Arendt introduce, asi, una novedosa concepcion de la voluntad
entendida como 6rgano del futuro y la espontaneidad. Sin embargo, este
concepto es uno de los mas problematicos y a la vez, mas enigmaticos
de la filosofia arendtiana. Siguiendo hasta cierto punto a San Agustin,
la pensadora judio-alemana piensa que la voluntad posee una enorme
reflexividad al escindirse entre el yo quiero y yo-no quiero. Sin embargo,
cuando detenemos esta reflexividad y actuamos, establecemos nuevos
comienzos que rompen el devenir histérico. Por supuesto, aqui es
importante aclarar que Arendt rechaza también la concepcion moderna

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 107

de la historia que comprende las acciones humanas como un proceso que
arrastra a los seres humanos en un flujo necesario e irresistible. De ahi que
la gran mayoria de teorias politicas modernas terminen fundamentando
la politica en la categoria de la necesidad, que paraddjicamente no
pertenece a los asuntos humanos, sino al mundo natural. Segtin Arendt,
cualquier intento filoséfico, histérico o cientifico de querer reducir la
esfera de los asuntos humanos a lo necesario para explicarlos a partir
de la categoria de la causalidad, fracasara porque la condicion humana
(aunque se halle influenciada por multiples condiciones y factores) se
caracteriza especialmente por hallarse indeterminada, dado que los
seres humanos son seres natales y libres. Para Arendt, la capacidad
espontanea de establecer nuevos comienzos se transforma en el principio
individuationis o la fuente de singularidad de cada ser humano:

El si mismo que la actividad del pensar descuida al
retirarse del mundo de las apariencias es afirmado
y garantizado por la reflexividad de la voluntad. Del
mismo modo que el pensamiento prepara el si mismo para
el rol del espectador, la voluntad lo modela en un “yo
duradero” que dirige todos los actos particulares de
la volicion; crea el caracter del si mismo y por ello ha
sido interpretada a veces como la fuente de la identidad
especifica de la persona (Arendt, 1978: 195).

Seguin Arendt, la voluntad o “la capacidad misma de establecer
nuevos comienzos se enraiza en la natalidad... no se trata de un don,
sino del hecho de que los seres humanos, los nuevos hombres, aparecen
una y otra vez en virtud de su nacimiento” (Arendt, 1978: 217). De esta
manera, el ejercicio de la voluntad seria no solo la condicién mental para
explicar por qué somos seres natales, sino también seres tinicos. Arendt

cita el siguiente ejemplo, planteado por San Agustin:

[La] individualidad se manifiesta en la Voluntad.
Agustin cita el caso de los dos gemelos idénticos,
«ambos de idéntico temperamento de cuerpo y alma».
¢Cdédmo podemos diferenciarlos? Lo tinico que les podria
distinguir es su voluntad: «Supongamos que ambos son
tentados por la misma tentacion y que uno cede a ella'y
consiente en ella y que otro [...] la resiste, ; por qué sino
por propia voluntad, siendo, por supuesto, en ambos la

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



108 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

misma disposicion corporal y animica?» (Arendt, 1978:
109).

Si bien la voluntad es la fuente de la individualidad, es por medio
de la accion a través de la cual podemos revelar quiénes somos. En este
sentido, Arendt considera que, aunque la voluntad es una facultad
enormemente reflexiva, cuando esta reflexividad se detiene a la hora
de actuar, adquirimos un quién que hemos de poner de manifiesto en
el mundo a través de la accién, y esto significa que hemos ganado la
posibilidad de la libertad politica, la cual es la que fundamenta la vida
politica de los seres humanos.? Al respecto, Young-Bruehl agrega lo
siguiente:

2 Una discusion bastante interesante a raiz del problema de la voluntad en

el pensamiento arendtiano es si el quién que emerge de la accion, se traduce en un
sujeto coherente o no. Por un lado, en el articulo “Hannah Arendt and the Will”
Suzanne Jacobitti sostiene que las reflexiones arendtianas sobre la Voluntad son
bastante problematicas y de ellas se desprende una concepcion del sujeto que no
es coherente con su concepcién de la accion. Incluso, senala que las reflexiones
arendtianas sobre la voluntad y el sujeto son bastante contradictorias y caen
en las falacias metafisicas que la autora judeo-alemana tanto cuestionaba: “It
seems, then, that Arendt lacks a coherent theory of self. The thinking ego follows
its need to think; the willing ego follows its need to will, from time to time
carrying out spontaneous coups d’etat; the judging ego presumably takes over
at times; all these egos disappear when the appearing self acts. The «person»,
who presumably is the subject of all this activity, disintegrates entirely. Indeed,
when one tries to construct a portrait of the individual based upon Arendt’s
words taken literally, one ends up with a “person” whose faculties all pull in
different directions-the soul pushed by passions, thought pulled off by its need
to think; will spontaneously inventing projects and deciding among them; and
the self appearing mysteriously in the world in actions determined primarily by
what people think. This cannot be what Arendt intended” (Jacobitti, 1988: 64).
Por otro lado, en el articulo “Arendt, Identity and Difference”, Bonnie Honig
sostiene que la concepcion arendtiana de la voluntad si es coherente con sus
reflexiones sobre la accién politica, ya que el sujeto arendtiano es multiple y
variable. El sujeto arendtiano no puede ser comprendido a partir de la nocién
tradicional de unidad, sino a partir de la condicién de la pluralidad: “When
Jacobitti attributes Arendt’s refusal to endorse a concept of the self that is «firmly
in charge of all mental, psychic and bodily capacities» to her (unnecessary)
commitment to a ‘spontaneous will’, she mistakes symptom for cause. Arendt
refuses to endorse a concept of a self in charge of itself because, like Nietzsche,
she is committed to a view of the self as multiplicity. Arendt’s self is the locus

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 109

At the conclusion of her discussion of the will, Arendt
did acknowledge that we lose the mental freedom of
willing when we act, but what we gain is a shaped self;
we gain the who we have to show in the world as we
act, and that means we gain the possibility of political
freedom, which, in turn, secures for us the conditions for
freely thinking and willing (Young-Bruehl, 2006: 193-
194).

Desde esta perspectiva, entonces, mientras la voluntad es fuente
de la espontaneidad, ésta da paso a la libertad de actuar politicamente
en el espacio de aparicidn. La libertad politica es “un estado objetivo
de la existencia humana” (Arendt, 1958: 71). Asi, la libertad politica es
consustancial a la accion, ni previa ni posterior; se realiza en la acciéon
misma. Lo que importa retener ahora es que esta libertad contradice
la nocién de soberania porque supone la pluralidad, y ello, a su vez,
implica que pluralidad es algo mas que muchos hombres. En efecto, si
la pluralidad es condicion de la libertad, es porque la pluralidad supone
un tipo especifico de relacion entre los hombres. No se trata de que sean
muchos y no uno; sino de que esos muchos se relacionen en un espacio
que permita el ejercicio de la libertad. Y ese espacio debe ofrecer a todos
los hombres la posibilidad igual de diferenciarse como seres tinicos
mediante la accion, el pensamiento critico y la capacidad de juzgar.
Todas estas actividades requieren un espacio politico que permita su
florecimiento, ya que solo en él se cumple la verdadera condicion de los
seres humanos: revelar quiénes son a través de la accion, el pensamiento y el
juicio.

Incluso, Arendt sefiala que “la antigua estima por la politica radica
en la conviccion de que el hombre gqua hombre, cada individuo en su
Unica distincidn, aparece y se confirma a si mismo en el discurso y la
accién, y que estas actividades, a pesar de su futilidad material, poseen
una permanente cualidad propia debido a que crean su propia memoria”
(Arendt, 1958: 207-208). Tanto las acciones como los juicios son fragiles
y sucumbirian a su propia futilidad, desaparecerian al final de cada

of several struggles and divisions: among its biological, psychological, and
mental needs; among the three mental faculties; and within each of the mental
faculties. Arendt’s characterization of the internal division of the mental faculty
of thinking is particularly enlightening in this context” (Honig, 1988: 86).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



110 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

proceso “como si no hubieran existido”, si no fuera posible convertirlos
en algo tangible. Y para que esto se dé, se necesita, primero que sean
vistos y escuchados; y después, recordados. Y esto es posible, porque
las acciones y los juicios, al insertarse en la trama previa de los asuntos
humanos, interacttian “creando” historias que seran luego recordadas.
Y son estas historias las que pueden contarse, narrarse desde distintas
perspectivas, reflejarse en monumentos o en obras de arte, etc. Asi, el
arte, la historia y la literatura redimen a la accion de su futilidad y le
garantizan la inmortalidad en el recuerdo de los demas hombres.

Sin embargo, en las reflexiones arendtianas sobre la accion emerge
una tensién muy fuerte entre el caracter performativo de la accion politica
que permite consolidar nuevas realidades politicas, y la concepciéon
de la identidad narrativa que también se desprende ella. Por un lado,
hay comentaristas, como Bonnie Honig y Michael Denneny, quienes
consideran que en las reflexiones arendtianas la accion es basicamente
un acto performativo.’ Desde esta perspectiva, la accion politica, al estar
intimamente relacionada con el discurso, es un acto performativo que
tiene la capacidad de crear nuevas instituciones, como, por ejemplo, el
acto de fundacion de la constitucién norteamericana. Incluso, la promesa
y el perdon son actos performativos que intentan apaliar los peligros de
la accidn, ya sea para redimirla de su imprevisibilidad (promesa), o del
peso de sus consecuencias (perdon). Por otro lado, hay otros autores
como Seyla Benhabib, Fina Birulés y Maurizio Passerin d’ Entreves,
quienes consideran que la nocién arendtiana de accién no se agota en una
performatividad, sino que también encontramos cémo a través de ella
surge una identidad narrativa y “distintos modelos” o representaciones
de la acciéon que pueden entrar en conflicto.* Estos autores observan
que en The Human Condition hay una tension entre el modelo de acciéon
agonal y el modelo de accién narrativo o comunicativo. El primero hace
referencia ala capacidad de “ejecutar grandes y memorables acciones” en
una élite civica republicana. El segundo pone de manifiesto la capacidad
de hacer juicios politicos y de tomar la iniciativa en el proceso de auto-
organizacion enunarepublica democratica. Siguiendo a Benhabib, ambos

8 Para analizar las posturas de Bonnie Honig y Michael Denneny se

pueden revisar sus articulos en la ediciéon realizada por Claudia Hilb (1994).

*  Para rastrear esta perspectiva vale la pena revisar cuidadosamente los
siguientes trabajos: Seyla Benhabib, (1990), Birulés (2007) y Passerin d” Entreves
(1994).

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



modelos también ponen de manifiesto una tensiéon en el concepto de
sujeto politico: mientras el modelo de accién agonal pone de manifiesto
una nocién de sujeto de caracter esencialista, el segundo modelo revela
una nocion constructivista del sujeto que emerge a partir de la identidad
narrativa.” Una postura interesante es la que Neus Campillo plantea en
Hannah Arendt: lo filoséfico y lo politico. Campillo defiende la postura de
que, si bien la accion tiene un caracter performativo, es a partir de los
juicios de los espectadores que emerge la identidad narrativa y, por

PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO

ende, ambas dimensiones no son incompatibles:

La postura de Campillo es bastante razonable. Pero de aqui se
desprenden nuevas preguntas: ;puede el actor crear una narracién?,
;esto implicaria que puede ser actor y espectador al mismo tiempo? La

Defenderia, al respecto, que se dan ambas. Mientras
que la performatividad es la caracteristica de la accion,
la identidad narrativa se formara en tanto que se cuenta
una historia sobre el actor cuyo autor no es €l, sino el
espectador. La accién es performativa, pero es el juicio
de los espectadores el que introduce la narratividad al
contar una historia sobre esa accion. Es el momento de
la reflexion el que establece la identidad como narrativa
(Campillo, 2014: 124).

respuesta de Campillo es la siguiente:

Sin embargo, los nuevos cuestionamientos que surgen son los
siguientes: ;cdmo se realiza esa eleccion sobre como aparecer?, ;en qué
consiste teniendo en cuenta que Arendt tiene una nocién de la libertad,
muy distinta a la famosa concepcién tradicional del libre albedrio?,

Habria que sefialar la importancia que da a la eleccién
de cémo aparecer, porque Arendt atribuye asi a la
individualidad una capacidad que puede ir mas alla de
todo control y de toda desposesion de la identidad...
Es en la eleccion que hacemos de como aparecer a los
demas donde podremos encontrar un elemento para
armonizar la tension entre la iniciativa y la narracion
que se realizara sobre el quién (Campillo, 2014: 129).

5

Véase Benhabib (2003).

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



112 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

(coémo garantizar que esta eleccion sobre el como aparecer no caiga en
la hipocresia y la simulacion? Desafortunadamente en su libro Campillo
no aborda ninguna de estas cuestiones.

Por supuesto, en las obras de Arendt encontramos multiples modelos
de accién politica que no se restringen solamente a los modelos de acciéon
agonal y comunicativa. Podemos encontrar el modelo de la fundaciéon
de Roma como accién politica, el modelo de Revolucién Hungara, el
movimiento pacifista de independencia de Mahatma Gandhi, el modelo
del perdén como accidn politica, encarnado en la figurada de Jesus de
Nazaret, y la desobediencia civil de ciertas personas y movimientos en
la Alemania nazi.® Es sobre este tiltimo modelo de acciones que debemos
centrar nuestra atencion. Si bien la apatia, la indiferencia y la irreflexion
colectiva fue lo que caracteriz6 el comportamiento de la mayoria del
pueblo en la Alemania nazi, hubo algunas personas que no solo se
abstuvieron de participar, sino que ademas de eso desobedecieron
las leyes perversas del régimen totalitario aleman que, por ejemplo,
prohibian ayudar a las victimas.

En Eichmann in Jerusalem, Arendt presenta numerosos ejemplos que
ponen de manifiesto lo anterior: el caso de un artesano que renuncié a ser
un exitoso empresario si ingresaba al partido nazi; algunos académicos
prestigiosos como Karl Jaspers que renunciaron a sus puestos académicos
para no hacer juramento a Hitler; algunos ciudadanos alemanes que
hicieron todo lo posible para ayudar a los judios que conocian, ya sea
ocultandolos o ayudandolos a salir del pais, aunque esto implicara
peligro de muerte.

Arendt narra la historia de dos jovenes campesinos que se negaron
a enlistarse en las filas de la S.S. pagando con su vida el incumplimiento
del cédigo civil que los obligaba a prestar servicio militar obligatorio,
porque sabian que una de sus funciones seria asesinar personas
inocentes. Y, por ultimo, menciona las actividades del movimiento de

® Margaret Canovan (1992) observa que en los escritos de Arendt aparecen

diversos modelos de accién. Por ejemplo, el modelo homérico que propone una
nocion de accidn de caracter agonal; el modelo de accién politica como fundaciéon
en el caso de la creacién de las Repuiblicas romanas; el modelo de accion politica
como revolucion espontanea como la Revolucion hiingara; y el modelo de accion
politica “no-violenta” ejemplificada en las acciones de Mahatma Gandhi.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 113

la Rosa Blanca, liderado por los hermanos Scholl, quienes denunciaron
el horror del régimen nazi e intentaron alertar a la comunidad. Estas
personas, segin Arendt, mantuvieron intacta “su capacidad para
distinguir el bien del mal y nunca sufrieron una crisis de consciencia...
No eran héroes ni santos”. Sin embargo, pusieron de manifiesto que,
aunque un contexto social propicie la maldad, los factores sociales y
politicos no necesariamente van a determinar que todas las personas
obren mal.

Arendt se pregunta jen qué sentido estas personas son distintas a la
mayoria del pueblo aleman?, ;por qué estas personas se abstuvieron a
obrar mal?, ;por qué estas personas desobedecieron las leyes del régimen
nazi? La respuesta de Arendt es que estas personas no solamente
se atrevieron a pensar criticamente las nuevas reglas morales y leyes
arbitrarias que impuso el régimen nazi, sino que ademas tuvieron la
capacidad de juzgar de manera autéonoma las circunstancias, haciendo
uso del juicio reflexionante.

Es aqui donde Arendt retoma nuevamente la distincion kantiana
entre juicios determinantes y juicios reflexionantes. Como lo vimos
anteriormente, los primeros subsumen un particular bajo una regla
general, mientras que los segundos analizan un acontecimiento
particular y es a partir de este ultimo que se infiere una generalidad.
Por ejemplo, cuando una persona se encuentra en la pobreza y decide
“no robar”, debido a que considera que las leyes morales, sociales
y religiosas son imperativos que deben ser respetados, su accion se
encuentra fundamentada en un juicio determinante. En cambio, algunas
personas que se abstuvieron de participar en los actos atroces del régimen
nazi, obraron de otra manera. El rechazo a asesinar de estas personas,
no obedecié a su apego a la regla que dicta “no matar”, sino que su
pensar critico les permitio observar el cambio de las normas morales y
juridicas en dicho contexto social, y esto activé su capacidad de juzgar
reflexivamente, lo que impidio que ellas participaran en los actos atroces
del régimen para no tener ningin cargo de consciencia consigo mismos.

Arendt observa que cuando una persona sigue sin reflexionar un
cddigo moral o politico obra de manera heterénoma. El problema con
los cédigos morales o politicos es que al dictar como actuar evitan que
el sujeto tome decisiones por su propia cuenta. Y es en este sentido que las
personas actiian, como dice Arendt, de manera automatica. Ahora bien,
no solamente el sujeto puede obrar y juzgar de forma determinante
cuando sigue un cddigo, sino también cuando apela a una instancia

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



114 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

superior o a una autoridad. Por ejemplo, Eichmann justificaba sus actos,
senalando que las 6rdenes de Hitler eran leyes de estricto cumplimiento.
Desde una perspectiva moral, la pensadora judio-alemana considera
que nadie puede zafarse de su responsabilidad personal, desplazando
hacia otros la justificacion de sus acciones. Ningun cddigo moral y
ninguna autoridad son sacrosantos, en el sentido de que ninguno de
ellos justifica éticamente de manera incuestionable y definitiva una
determinada accion.

Por otra parte, como hemos visto anteriormente el uso del
pensamiento critico y juicio reflexionante condujeron a que algunas
personas se abstuvieran de participar de las actividades del régimen nazi,
manteniendo un cardcter ético loable; pero en el caso de los hermanos
Scholl, por ejemplo, el ejercicio de estas capacidades no solamente los
condujo a abstenerse de participar en los crimenes del régimen, sino
también a movilizarse politicamente en contra de €l a través de denuncias
y actos pacificos de protesta, aunque esto implicara arriesgar su propia
vida. Es a partir de este modelo que podemos visualizar una profunda
relacion entre el pensamiento critico, el juicio reflexivo y la accién. Pero
cen qué consiste esa relacion? Hay un pasaje en The Life of the Mind que
nos da una pista:

Los seres humanos (...) son capaces de juzgar,
afirmativa o negativamente, las realidades en las que
han nacido y que les condicionan; pueden desear lo
imposible, la vida eterna, por ejemplo; y pueden pensar,
es decir, especular con sentido, sobre lo desconocido y
lo incognoscible. Y aunque todo esto no pueda cambiar
jamas la realidad de manera directa —de hecho, en
nuestro mundo no hay oposicién mas clara y radical
que aquella entre hacer y pensar- los principios a partir
de los que se actiia y los criterios a partir de los cuales se juzga
y se conduce la vida dependen, en tiltima instancia, de la vida
del espiritu. En resumen, dependen de la manera de
llevar a cabo estas actividades mentales aparentemente
sin provecho, que no producen resultado alguno y que
«no nos dotan directamente con el poder para actuar»
[las cursivas son nuestras]| (Arendt, 1978: 71).

Este pasaje es interesante porque establece un puente entre el
ejercicio de las facultades del espiritu y la accion. Si bien la accién

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 115

humana es espontanea, novel, impredecible e indeterminada, se halla
relacionada con estas capacidades. Por supuesto, Arendt es enfatica
que el tipo de relacién no es determinante, dado que el pensamiento y
el juicio no necesariamente pueden impulsarnos a actuar en todos los
casos; sino un tipo de relacion reflexiva, donde la accion es el performance
o la manifestacion de lo que se ha pensado y juzgado. Ese performance
hace visible la capacidad espontanea y tinica de los seres humanos de
pensar y juzgar sin seguir necesariamente lo previamente establecido,
siendo consecuentes consigo mismos. En otras palabras, una persona que
piensa y actua reflexivamente, actiia siendo consecuente consigo desde
una perspectiva ético-politica.

Aqui es interesante observar la influencia de Kant en los
planteamientos arendtianos sobre la coherencia que debe existir entre el
pensamiento, el juicio y la accién. Recordemos las palabras de Kant en
“;Qué es la ilustracién?”:

Las maximas siguientes del entendimiento comun
humano pueden (...) servir para aclarar sus principios.
Son las siguientes: 1. Pensar por si mismo. 2. Pensar
en el lugar de cada otro. 3. Pensar siempre de acuerdo
consigo mismo. La primera se refiere a la maxima
del modo de pensar libre de prejuicios; la segunda es
la maxima del extensivo; la tercera, del consecuente. La
primera es la maxima de una razén nunca pasiva. Por
tanto, la inclinacion a lo contrario, a la heteronomia de
la razén, se llama prejuicio (...) Por lo que se refiere a
la segunda maxima del modo de pensar, estamos bien
acostumbrados a llamar limitado (de cortas miras,
lo contrario de amplias miras) a aquél cuyos talentos
no se aplican a ningtn uso considerable (sobre todo,
intensivo). Pero aqui no se trata de la facultad del
conocimiento, sino del modo de pensar, para hacer de
éste un uso conforme a fin; aunque sean muy pequefios
el grado y la extensién donde alcance el dote natural del
hombre, muestra, sin embargo, un hombre amplio en
el modo de pensar, siempre y cuando pueda apartarse
de las condiciones privadas subjetivas del juicio, dentro
de las cuales muchos otros estan como encerrados, y
reflexiona sobre su propio juicio desde un punto de vista

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



116 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

universal (que s6lo puede ser determinado poniéndose
en el punto de vista de los demas). La tercera maxima,
la que se refiere al modo de pensar consecuente, es la mas
dificil de alcanzar, sélo puede alcanzarse a través de la
union de las dos primeras, y después de una frecuente
aplicacién de las mismas, convertido ya en destreza

(Kant, 2002: 26-27).

Arendt retoma estos planteamientos, para mostrar que el ejercicio
del pensar no solamente implica liberarnos de nuestros prejuicios, para
juzgar los acontecimientos en su particularidad; sino que ademas esta
capacidad de juzgar debe tomar como punto de partida un pensamiento
extensivo o una mentalidad amplia que permita construir unjuicio imparcial
y objetivo. Y, por ultimo, garantizar una coherencia ética entre lo que
se piensa, lo que se juzga y lo que se hace. Cuando esta coherencia se
convierte en una destreza o un habito, emerge un modo de ser o caracter
que ilumina el sentido de la accion.

Ahora bien, en el caso del movimiento de la Rosa Blanca liderado por
los hermanos Scholl, no solamente podemos vislumbrar la importancia
politica que tiene el uso de las facultades del pensamiento y el juicio, sino
que también podemos observar como este movimiento dio lugar a un
modelo muy peculiar de accién politica como desobediencia civil. Un tipo
de accion legitima en aquellos contextos politicos, donde la autoridad
del gobernante y las leyes positivas vulneran la libertad de accién y
de pensamiento de los ciudadanos. Cuando la esfera publico-politica
se halla destruida, la desobediencia civil se transforma en una accién
colectiva novel y espontanea que instaura un nuevo orden comunitario
en el curso de los acontecimientos y revitaliza dicha dimensién. Esta
accion es expresion de la libertad de actuar que poseen todos los seres
humanos.

De esta manera, tanto el pensamiento critico como el juicio tienen
un significado politico. En contextos politicos perversos, el ejercicio
de ambas facultades puede impulsar a que algunos ciudadanos se
abstengan de aprobar los dictamenes del régimen o puede conducirlos
a movilizarse en contra de él. Mientras que en contextos politicos
realmente democraticos el uso de estas facultades es el fundamento de la
participacion ciudadana y la deliberacion politica, puesto que el ejercicio de
ambas capacidades revitaliza el espacio puiblico como campo de dialogo,
promoviendo acuerdos y consensos que son necesarios para consolidar

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 117

un mundo comun. De ahi que, como muy bien lo sefiala Elisabeth Young-
Bruelh, Arendt haya encontrado en su fenomenologia del pensamiento,
la voluntad y el juicio en The Life of the Mind, las condiciones mentales de
la constitucion del espacio publico, las condiciones que fundamentan el
campo politico (Cfr. Young-Bruehl, 2006: 157-218).

En dicho campo, el ejercicio libre de estas facultades y la creacion de
leyes que garanticen el uso delas mismasy laaccion consolidan un espacio
comun, donde los actores pueden actuar y generar conjuntamente “el
poder politico” a través de consensos, fundando un gobierno realmente
democratico y respetuoso de la diversidad. Sin embargo, como muy bien
lo sefiala Paul Ricoeur: “sélo existe comunidad de accién en la medida
en que quiénes actian la mantengan. El poder persiste mientras los
hombres actiian en comun, desaparece cuando se dispersan” (Ricoeur,
1991: 6). Mientras el poder politico brota de acciones politicas que van
acompanadas del discurso y del dialogo, la violencia emerge cuando el
poder politico ha cesado, destruyendo la vida politica de los ciudadanos
y en casos extremos, puede amenazar con destruir la misma condicién
humana.

De ahi que la grandeza de un espacio politico sea “medible” por
la participacion efectiva de los ciudadanos en cuanto actores politicos
a través de sus acciones, pensamientos y juicios. Si los ciudadanos
realizan juicios sesgados y parciales de manera unisona sobre
determinados grupos o comunidades, esto podria ser una sefial de una
insensatez o irreflexion politica. Esta es demasiado peligrosa en el terreno
politico porque puede conducir a la destruccion o genocidio de dichas
comunidades al encontrar legitimacion institucional y al promover
estados de anomia moral en la ciudadania frente a las injusticias de
las cuales los otros son objeto. Nuestra historia ha dado cuenta como
diversas comunidades han sido deshumanizadas o exterminadas a
través de la violencia y de un discurso excluyente que se haya fundado
en la gran mayoria de ocasiones en prejuicios ideoldgicos y/o religiosos.
Pero cuando dichos discursos son cuestionados por el pensamiento
critico, no se sostienen y este ejercicio reflexivo posibilita la capacidad
de juzgar los acontecimientos de manera independiente, fomentando la
capacidad de movilizarse politicamente en contra de la injusticia. Por
ende, tanto el ejercicio del pensamiento critico, la capacidad de juzgar
y la accién politica son los que garantizan la vitalidad y fortaleza de la
vida politica.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



118 JERONIMO BOTERO Y YULIANA LEAL

Bibliografia

Arendt, H. (2007). Responsabilidad y juicio. Barcelona: Paidos.

_(1999). Comprension y politica. En: De la historia a la accién.
Barcelona: Paidos.

_ (1982). Lectures on Kant's Political Philosophy. Chicago: University
Chicago Press.

___(1978).The Life of the Mind. New York: Harcourt Brace Jovanovic.

__ (1958). The Human Condition. Chicago & London: University of
Chicago Press.

Beiner, R. (1982). Hannah Arendt on Judging. En: Arendt, H. Lectures
on Kant’s Political Philosophy. Chicago: University of Chicago Press.

Benhabib, S. (2003). The Art of Making and Subverting Distinctions:
With Arendt, Contra Arendt. En: The Reluctant Modernism of Hannah
Arendt. United States of America: Rowman & Littlefield Publishers.

__(1990). Arendt and the Redemptive power of narrative. En: Social
Research, LVII, 1, 167-196.

Birulés, F. (2001). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. Barcelona:
Herder.

Campillo, N. (2013). Hannah Arendt: lo filosdfico y lo politico. Valencia:
Publicaciones de la Universidad de Valencia.

Canovan, M. (1992). Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political
Thought. Cambridge: Cambridge University Press.

Hilb, C. (1994). El resplandor de lo publico. En torno a Hannah Arendt.
Caracas: Nueva Sociedad.

Honig, B. (1988). Arendt, Identity and Difference. En: Political Theory,
Vol. 16, 1, 7-98.

Jacobitti, S. (1988). Hannah Arendt and the Will. En: Political Theory, Vol.
16, 1, 3-76.

Kant, I. (2007). Critica del Juicio, Madrid: Espasa Calpe.

___ (2002). Respuesta a la pregunta ;Qué es la ilustracion? En: ;Qué es
la ilustracion? Madrid: Tecnos.

Passerin d’ Entreves, M. (1994). The Political Philosophy of Hannah Arendt.
London: Routledge.

Ricoeur, P. (1991). Dela filosofia alo politico. Trayectoria del pensamiento
de Hannah Arendt. En: Revista Debats, 37. Valencia: Ediciones de la
Universidad de Valencia.

Topicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



PENSAMIENTO, VOLUNTAD Y JUICIO 119

Tassin, E. (2001). Hannah Arendt: L'Humaine Condition Politique. Paris:
L'Harmattan.

Young-Bruehl, E. (2006). Why matters Arendt. U.S.A: Yale University
Press.

Wellmer, A. (2000). Hannah Arendt sobre el juicio: la doctrina no escrita
de la razén. En: Fina Birulés (comp.) Hannah Arendt: el orgullo de
pensar. (259-280). Barcelona: Gedisa.

Toépicos, Revista de Filosofia 53 (2017)



