
Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017), 355-374.

Moral Authority and Obedience

Margarita Mauri. 
Universidad de Barcelona

mauri@ub.edu

María Elton. 
Universidad de los Andes, Chile

melton@uandes.cl

Abstract
The Enlightenment concept of moral autonomy, which en-

dures nowadays, deems obedience as a blind and irrational be-
havior, and forgets the virtuous character it had in the thought 
of Thomas Aquinas, who on his part assumes Aristotle’s phi-
losophy. In this paper the Enlightenment conception of moral 
autonomy is discussed, proving the rational character of this 
virtue, which has been endorsed by prominent contemporary 
authors such as Gadamer, Weil and Bochensky, as well as by 
those who in our time acknowledge the need of the duality au-
thority-obedience for the development of the person’s self-gov-
ernment, such as MacIntyre, or Murdoch, who points out the 
virtues that facilitate it.

Keywords: Thomas Aquinas, obedience, authority, self-gov-
ernment,moral autonomy. 

Received: 22 - 03 - 2016. Accepted: 09 - 06 - 2016.



356 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Autoridad moral y obediencia

Margarita Mauri. 
Universidad de Barcelona

mauri@ub.edu

María Elton. 
Universidad de los Andes, Chile

melton@uandes.cl

Resumen
El concepto de autonomía moral ilustrado, que persiste 

en nuestros días, ha considerado a la obediencia como una 
conducta ciega e irracional, olvidando el carácter virtuoso que 
tuvo en el pensamiento de Tomás de Aquino, que asume el de 
Aristóteles. En este artículo se discute esa concepción ilustrada, 
demostrando el carácter racional de dicha virtud, que ha sido 
afirmado por destacados autores contemporáneos, tales como 
Gadamer, Weil y Bochenski, como también por aquellos que en 
nuestra época reconocen la necesidad del binomio autoridad–
obediencia para el desarrollo del autogobierno de la persona, 
tales como MacIntyre, o por Murdoch quien se refiere a las 
virtudes que lo facilitan.

Palabras clave: Tomás de Aquino, obediencia, autoridad, 
autogobierno, autonomía moral. 

Recibido: 22 - 03 - 2016. Aceptado: 09 - 06 - 2016.



357Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

En su libro The Invention of Autonomy, J.B. Schneewind (2005: 3-13) 
afirma que la antigua ‘moralidad de la obediencia’ fue superada por la 
‘autonomía moral’ en la Ilustración, oponiendo así autonomía moral y 
obediencia, y considerando a esta última como un defecto, por su falta 
de racionalidad. En contraste, H.G. Gadamer (1994: 235-237) en Verdad 
y método, atribuye la noción contemporánea de ‘autoridad’, entendida 
como aquella a la que se le debe una obediencia ciega, a la deformación 
que sufrió ese concepto en la Ilustración. El rechazo de la autoridad 
por parte de los ilustrados, dice este autor, les impidió verla como lo 
que es, es decir, una fuente de verdad. En la época contemporánea, 
sin embargo, Simone Weil se refiere a la obediencia como a una de las 
necesidades vitales del alma. La filósofa francesa cree que la obediencia, 
tanto a reglas como a personas, implica el consentimiento, con el único 
límite de las exigencias de la conciencia (Weil, 1996: 38), por lo que no 
hay en ella, cuando se ejercita virtuosamente, un sometimiento ciego a 
un poder dogmático, como pensaban los ilustrados. 

Desde esta última perspectiva, la noción de ‘obediencia’ se encuentra 
estrechamente unida al concepto de ‘autoridad’, en cuanto ambos 
términos dependen de una finalidad ínsita en la naturaleza humana 
y alcanzable por el hombre, desde la cual adquieren su pleno sentido. 
La relación autoridad–obediencia se da en un contexto de intereses 
compartidos, en el que cada una de las partes del binomio ejerce el papel 
más adecuado a su propia condición. Obedecer al que tiene autoridad 
sólo tiene sentido si hay un fin al que se ordena dicha relación, una obra 
común que tiene que ser realizada bajo la dirección de la autoridad, de 
tal manera que el grupo realice su bien común y permita, a la vez, a 
cada uno de sus miembros alcanzar su propio fin. Ahora bien, el bien 
común y el fin moral individual no serían tales si no fuesen alcanzados 
en virtud del ejercicio de la autonomía moral de la persona, ya que, 
según Tomás de Aquino, la obediencia es una virtud, no un defecto, y 
se ejercita mediante la razón y la voluntad (Suma de Teología, II-II, q.104, 
a.1). Tomás de Aquino es el más característico representante de una 
filosofía para la cual la obediencia es una forma de excelencia humana. 

La obediencia no se opone a la autonomía moral, como se llegó a 
pensar en la Ilustración, sino que, al contrario, la potencia. La tesis que 
defendemos a continuación es la necesidad de que existan autoridades 
morales precisamente para la adquisición de la autonomía moral tanto 
de los que, para lograrla en el futuro, han de ser obedientes morales en 
el presente, como son los niños, como para aquellos que, siendo jóvenes 



358 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

o adultos, necesitan ser sostenidos en sus propios juicios morales para 
ser capaces de autogobernarse. 

Ahora bien, hay que distinguir en las personas constituidas en 
autoridad lo que es propiamente su autoridad moral, si la poseen, y 
lo que es su poder de gobierno. Autoridad moral y poder de gobernar 
tendrían que ir siempre juntos, pero debido a la debilidad de la 
naturaleza humana, no es siempre así, por lo que puede haber personas 
con poder de gobierno y sin autoridad moral (Suma de Teología, II-II, 
q.102, a.2). Entonces se pueden producir abusos de poder por parte de 
algunos a causa del ejercicio de su oficio de gobernar, que no se deben a 
su autoridad moral, la cual no es poseída por ellos. En este escrito no nos 
vamos a referir a la necesidad de obedecer a aquellos que, teniendo poder 
de gobernar, no tienen, sin embargo, la suficiente autoridad moral para 
hacerlo, lo cual puede constituir un segundo ensayo. Nuestra tesis se 
refiere más bien a la necesidad de obedecer a la autoridad moral –parte 
importante del binomio autoridad/poder de gobierno– para alcanzar 
el autogobierno individual en el terreno moral, autoridad que puede 
ir unida a cierto poder de gobierno, ya sea en la escuela, la política, la 
empresa, la dirección profesional, etc., o constituir sólo una excelencia 
en algunas personas (Suma de Teología, II-II, q.102, a.1, ad.2).    

El desarrollo de la tesis constará de dos secciones: en la primera 
trataremos de la necesidad de la autoridad para alcanzar la autonomía 
moral individual; y en la segunda consideraremos aquellas disposiciones 
morales necesarias para el consentimiento a los juicios de la autoridad, 
que son las virtudes de la humildad y la confianza.

1. Necesidad de la autoridad para alcanzar la autonomía moral
Tomás de Aquino afirma que, ‘así como en virtud del mismo orden 

natural establecido por Dios los seres naturales inferiores se someten 
necesariamente a la moción de los superiores, así también en los asuntos 
humanos, según el orden del derecho natural, los súbditos deben obedecer 
a los superiores’ (Suma de Teología, II-II, q.104, a.1). La obediencia es, en 
ese contexto, una virtud moral que diferencia al hombre de los seres 
naturales inferiores en cuanto a su sometimiento a un superior, porque 
se realiza por medio de la razón y la voluntad. Al practicar esta virtud, 
se obedece racional y libremente a la autoridad, la cual tiene su origen 
en el orden establecido por Dios, aunque no deriva de una institución 
divino-positiva, al modo de una especie de delegación jurídica, sino que 



359Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

tiene su raíz en el derecho natural. En efecto, el verdadero fundamento 
de la autoridad humana se encuentra, según Tomás, en la naturaleza 
social del hombre, el cual, en sus diversas asociaciones, requiere de una 
autoridad que, por su origen natural, es participación de la autoridad 
divina (Labourdette, 1957). 

Existe, por tanto, una dependencia moral entre los hombres que 
ha sido ampliamente analizada por A. MacIntyre (2001) en Animales 
racionales y dependientes. El autor pone allí en evidencia la dependencia 
que todo sujeto moral tiene, tanto en el proceso de aprendizaje de 
la virtud como en su ejercicio, a través del razonamiento práctico 
habitual, de su relación con los demás. Según Gadamer (1994: 236), esta 
dependencia ha sido ignorada por la Ilustración, que atribuye un falso 
poder a la razón abstracta, ignorando, desde una visión idealista, las 
verdaderas dependencias. Sin embargo, de acuerdo con el pensamiento 
clásico asumido por MacIntyre, es natural que se den relaciones de 
autoridad y obediencia porque, para llegar a ser un razonador práctico-
moral autónomo, se necesita de un aprendizaje dependiente de las 
relaciones sociales, las cuales tienen lugar en el interior de la familia y 
del hogar, de la escuela u otra actividad, de la comunidad más próxima 
y de la sociedad en general. En el seno de esas distintas comunidades 
hay personas que se constituyen en autoridad moral por su situación 
jerárquica y, sobre todo, por haber alcanzado cierto grado de sabiduría 
moral reconocida por quienes les obedecen. Es decir, que la jerarquía 
social no es del todo suficiente para el ejercicio de la autoridad, la 
cual domina, como dice Gadamer (1994: 236), cuando se la reconoce 
“libremente”, no porque se la obedezca ciegamente. 

La autoridad es reconocida y manda cuando es el resultado de la 
encarnación de un ideal o télos al que se somete quien desea alcanzar 
el mismo. Viene al caso la consideración de J.M. Bochenski (1979: 103), 
según la cual “(…) para que exista una autoridad tiene antes que darse 
un objetivo deseado y, segundo, el sujeto debe creer que el cumplimiento 
de las órdenes adecuadas es una condición necesaria para el logro 
de ese objetivo.” Por ser un ideal encarnado, la autoridad moral es la 
consecuencia natural de un trabajo previo sobre el propio carácter moral 
por parte del que la ejerce. El libre reconocimiento de la autoridad de 
otro por parte de quien obedece es provechoso para este último, pero no 
es condición de la existencia de la autoridad moral como tal. 

Para el pensamiento contemporáneo es difícil reconocer la autoridad 
moral en la medida en que ha heredado la idea ilustrada según la cual la 



360 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

razón debe estar libre de todo supuesto que no sea ella misma. Gadamer 
(1994: 235) critica a J. Habermas que considere el poder de la reflexión sólo 
como un desenmascaramiento de falsas presunciones o subterfugios. 
Desde el pensamiento clásico, en cambio, el reconocimiento libre de 
la autoridad moral sólo es posible por cierto supuesto previo, esto es, 
la inclinación existente en todo hombre a los fines debidos por medio 
de un imperativo de la razón natural (Suma de Teología, I-II, q.91, a.2). 
Este supuesto es una realidad, no una mera ley abstracta, ni una serie 
de ideas preconcebidas. La luz de la razón natural permite al hombre 
participar de la razón eterna como providente para sí mismo, a la vez 
que le permite autodeterminarse en un espacio regulado por su propia 
razón (Suma de Teología, I-II, q.71, a.6). Esta autodeterminación puede ser 
sostenida por la autoridad moral, en el ámbito que sea, el de la familia, 
el de la escuela, el de la comunidad política, etc. El hombre puede 
ser enseñado por la autoridad moral y, a la vez, no condicionado por 
ella, precisamente por la capacidad que tiene de auto-determinarse de 
acuerdo con su razón natural.

La capacidad de autodeterminación que tiene el hombre al ser 
enseñado se explica a partir de la concepción tomista de la enseñanza en 
general, y de la enseñanza moral en particular. La enseñanza moral no es, 
en este contexto, un mero traspaso de ciertos conocimientos a un sujeto 
pasivamente receptivo, sino la actualización de la razón  natural del que 
aprende que se encuentra en potencia activa para el conocimiento de 
las conclusiones a partir de ciertos principios ya poseídos (Rhonheimer, 
2000: 274-275). En efecto, preexisten en el intelecto ciertas semillas de 
conocimiento conocidas inmediatamente, de las que se siguen los 
conocimientos más particulares (De Veritate, q.11, a.1). Una de esas 
semillas es, en el ámbito práctico-moral, el principio según el cual “el 
bien ha de buscarse y el mal evitarse” (Suma de Teología, I-II, q.94, a.2). 
Alguien enseña a otro en la medida en que le presenta, por ciertos signos, 
el movimiento discursivo de la razón que va desde los principios a las 
conclusiones, lo que el que aprende puede desarrollar naturalmente por 
sí mismo (De Veritae, q.11, a.1). Ese movimiento discursivo de la razón 
natural descubre al hombre, en el ámbito moral, los fines de las distintas 
virtudes que debe practicar. Ahora bien, ese movimiento natural de la 
razón moral puede ser entorpecido por los apetitos desordenados. Por 
eso las personas deben adquirir las virtudes morales necesarias para que 
ese desenvolvimiento de la razón natural se lleve a cabo.   



361Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

De ahí que la configuración de la conducta virtuosa que cada persona 
va adquiriendo, guiada por quienes tienen autoridad ya sea en el ámbito 
familiar, escolar o político, tutela el camino hacia la autonomía moral, es 
decir hacia el desenvolvimiento de la propia razón natural en la medida 
en que ésta llega a conocimientos morales más concretos. Para que esa 
tutela sea realmente efectiva, la persona constituida en autoridad debe 
ser ella misma virtuosa. En diversas ocasiones MacIntyre se detiene a 
considerar la necesaria cualificación moral del educador para que su 
labor sea certera. En Animales racionales dependientes (MacIntyre, 2001: 
107), afirma que el educador debe poseer, en alguna medida, las virtudes 
que pretende enseñar, y según quien sea el educador, ya sean los padres, 
un familiar o un maestro, algunas virtudes específicas son requeridas. 
No sólo resulta conveniente que el que enseña a otro una virtud, la posea, 
sino que es, a todas luces, una cuestión de necesidad fundamentada en 
la importancia que el ejemplo tiene en la educación moral, por un lado, 
y en el papel de autoridad moral en que debe convertirse el que manda 
o enseña a otro. 

El ejemplo activa la razón natural del otro, para que comprenda la 
máxima moral que se encierra en la conducta observada (Abbà, 1992: 
252). En los jóvenes que tienen intenciones virtuosas, pero carecen de 
experiencia, la razón es dócil a ejemplos de personas virtuosas, vividos 
o literariamente presentados, porque ven en ellos la aplicación concreta 
de sus ideales (Abbà, 1992: 277). Así, la autoridad adquiere un prestigio 
ejemplar, que proviene de la experiencia y la sabiduría (Abbà, 1992: 280), 
el cual facilita la obediencia al mandato tácito o expreso, mandato que 
es el objeto especial de la obediencia (Suma de Teología, II-II, q.104, a.2).  

Si poseer una virtud es la mejor forma de conocer verdaderamente 
esa virtud, este conocimiento, que en el caso de las virtudes morales 
va unido a la práctica virtuosa, se convierte en un modo excelente de 
educación moral. Es exigible, por ejemplo, al que quiere enseñar a 
otro la virtud de la sinceridad, que sea sincero en sus actos. MacIntyre 
(1992: 168) cita a Tomás de Aquino para referirse a la necesidad del 
conocimiento por connaturalidad, propio del que sabe de la virtud por 
la vía del ejercicio, para enseñar moralmente a otro. Dice MacIntyre:

Por supuesto que, según Tomás de Aquino, hay una 
forma de conocimiento moral que no es, a su vez, 
teórico. La práctica de las virtudes y la experiencia de 
que las virtudes han dirigido la voluntad de uno, genera 



362 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

un conocimiento por la vía de lo que el Aquinate llama 
“connaturalidad” (S.T. II-II, q.45, a.2); y muchos agentes 
corrientes, educados en esa práctica en el seno de sus 
familias o de sus comunidades locales, aprenden a ser 
y son virtuosos sin plantear nunca de manera explícita 
cuestiones filosóficas (MacIntyre, 1992: 168).

El ejemplo personal o el ejemplo transmitido a través de narraciones 
como los cuentos infantiles, son referencias concretas de formas buenas 
de conducta: “(...) contar historias –dice MacIntyre (1981: 168)– es parte 
clave para educarnos en la virtud”. El ejemplo es siempre singular y 
refiere un acto particular a una determinada situación concreta. Por otra 
parte, si en la educación moral del que ya es capaz de entender una 
reflexión teórica, el ejemplo refuerza la explicación, para el niño, a quien 
no puede ofrecerse una consideración abstracta, el ejemplo es el método 
más efectivo de educación moral. Guiar a otro en el camino de la virtud, 
cuando se hace desde el ejercicio de la virtud, supone tener autoridad 
moral, requisito indispensable para ejercer la labor de educador. En How 
To Seem Virtuous Without Actually Being So, MacIntyre (1991) destaca la 
necesidad  de que el carácter moral sea uno de los criterios tenidos en 
cuenta a la hora de elegir a un educador, en lugar de basar su elección en 
el conocimiento teórico que posea. La importancia de la relación entre 
el educando y el educador es fundamental, puesto que en el contexto de 
esta relación es donde el niño debe aprender cuál es su bien.

  La autoridad moral, sin embargo, no vale sólo para la educación 
de los niños, sino también para la orientación moral de los jóvenes 
y adultos, en cualquier ámbito social, ya sea el de la familia, o el de 
cualquier trabajo u oficio, o el universitario, o el de la empresa o el 
político. Precisamente por la conexión determinante que existe entre el 
carácter moral y el razonamiento práctico, en la medida en que un joven 
o un adulto no ha alcanzado la virtud necesaria para juzgar rectamente 
y con facilidad en unas circunstancias determinadas, necesita ser 
orientado por la autoridad, practicando la virtud de la obediencia como 
reconocimiento de la verdad. Aunque a los jóvenes y adultos les sea más 
difícil obedecer que al niño, en la medida en que ya posean defectos en 
su carácter más o menos difíciles de remover, valen también para ellos 
las consideraciones que ya se han hecho de la obediencia a la autoridad 
a través de un reconocimiento libre de ella. 



363Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Nos parece que un modo de ilustrar ese punto es refiriéndonos a 
la distinción que hace Tomás de Aquino entre el carácter del virtuoso, 
el del vicioso y el del continente, los cuales requieren de la autoridad 
y la obediencia de distintos modos. Aunque no es posible clasificar 
con precisión a las personas según estos tipos morales, debido a las 
innumerables diferencias personales existentes entre los hombres, sin 
embargo, podemos hacer un análisis de las posibilidades de la práctica 
de la obediencia, más o menos racional y virtuosa, desde estos distintos 
caracteres.  

El virtuoso obedece a la autoridad moral comprendiendo 
racionalmente lo que se le manda hacer, con libertad, y con cierta 
facilidad. Tiene una recta estimación del principio de lo operable, que 
es el fin (Comentario a la Ética a Nicómaco, n° 1431), y sus disposiciones 
morales se conforman con esa estimación. De ahí que en el virtuoso 
encontremos, a la vez, obediencia a la autoridad moral y plena autonomía 
moral. Es autónomo porque es dueño de sus actos mediante la razón, 
por la que reconoce el fin con facilidad, y por la voluntad por la que 
quiere realizar ese fin (Suma de Teología, I-II, q.1, a.1); y también porque 
integra en sus actos a las otras facultades de su persona, que pertenecen 
a su sensibilidad. 

El vicioso, por el contrario, tiene el juicio de la razón natural pervertido, 
debido a sus disposiciones morales perversas, por lo que su razón se 
engaña continuamente respecto a los principios morales (Comentario a 
la Ética a Nicómaco, n° 1274). Por eso no obedece a la autoridad moral, 
sino sólo a sus propios principios perversos. Sin embargo, el vicioso 
puede obedecer a la autoridad moral “interesadamente”, por ejemplo, 
por temor al castigo o por el atractivo del premio. La razón del vicioso 
podría reconocer la racionalidad de lo que la autoridad moral le manda, 
pero sus disposiciones habitualmente torcidas le impiden ejercitar esa 
capacidad racional. No se encuentra en una desigualdad social respecto 
a la autoridad, sino en una desigualdad moral, debida a su libertad.

   La concepción que tiene Schneewind de la obediencia como 
defecto, no como virtud, es semejante a la obediencia interesada del 
vicioso tomasiano. En efecto, la amenaza de los premios y castigos es, 
según este autor, el motivo principal para obedecer, en el contexto de lo 
que denomina la “moralidad de la obediencia” que habría predominado 
en la época de la Reforma y la Contrarreforma, momento en el que había 
que obedecer la ley divina de acuerdo con lo que mandaba la autoridad 
religiosa, sin mayor entendimiento de aquello a lo que se obedecía, lo cual 



364 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

suponía una desigualdad entre los hombres respecto a la comprensión 
de la ley moral. Schneewind (2005: 4-9) se refiere a las guerras de 
religión de esa época, considerando la imposibilidad de establecer un 
orden social a partir de la ley de Dios, ya que ésta era transmitida por 
lo clérigos, y éstos se encontraban divididos en religiones distintas y en 
controversia. Ante esa situación, una filosofía que apelara a la razón y no 
a la autoridad, pareció más apropiada a los ilustrados. 

La crítica ilustrada a la obediencia,1 entendida como una actitud 
ciega y no racional, sitúa la “moralidad de la obediencia” en un contexto 
histórico altamente conflictivo, en el que hubo ciertamente abusos de 
poder, en los cuales puede ser que, no pocas veces, el poder no fuera 
acompañado de la autoridad moral requerida en los que mandaban. 
Ante esa situación era comprensible que los filósofos quisieran apelar 
a la razón para dirimir contiendas, aunque no lo era que rechazaran 
la posibilidad de una autoridad moral que no se debe identificar sin 
más con un poder dogmático abusivo. Gadamer (1994: 237) afirma 
que el mismo Habermas dice que a la autoridad se le puede restar lo 
que en ella es mero poder –lo cual, según Gadamer, no es autoridad–, 
para disolverla en la fuerza no violenta del conocimiento y la decisión 
racional.   

Por otra parte, un tratamiento filosófico de la obediencia como 
virtud, en que la razón y la voluntad son los motivos de la conducta 
obediente, que de ningún modo consiste en una obediencia ciega a 
un poder despótico, la encontramos en Tomás de Aquino, en pleno 
medioevo, bastante antes de la Reforma. La crítica de Schneewind 
nos permite, sin embargo, descubrir connotaciones negativas de la 
“moralidad de la obediencia” en el concepto luterano de esta virtud, 
en el cual no es posible la racionalidad de la obediencia a la autoridad 
moral por la noción negativa que se tiene de la razón como una facultad 
corrompida.    

En efecto, para que la obediencia sea racional se requiere, según el 
pensamiento del Aquinate, la aprehensión de la ley moral por la razón 
natural, lo que no es posible para Lutero y P. Melanchton, su seguidor 
inmediato y colaborador intelectual. El excesivo énfasis que Lutero pone 
en la corrupción de la razón humana (Lucero, 2012: 145-146), y en el 

1  Aunque en ¿Qué es la Ilustración? I. Kant defiende la obediencia en el 
uso privado de la razón por cuanto ésta, la razón, se halla sujeta a los mandatos 
propios de un cargo,; en el uso público de la razón la libertad debe ser absoluta.



365Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

intrínseco egoísmo del hombre después del pecado original (Lucero, 
2012: 141ss), le lleva a afirmar que el conocimiento natural de la Ley es 
perjudicial para el hombre, el cual se salva sólo por la fe en Dios (Lucero, 
2012: 150-151). Melanchton (1992: 70-72) hace un análisis más preciso y 
moderado de ese tema, diciendo que tenemos ciertas preconcepciones 
acerca de lo que es honorable y bajo en nuestras acciones, que no son, sin 
embargo, tan claras para nosotros como el conocimiento de los números, 
debido a cierta oscuridad que ha causado en nosotros el pecado original, 
por el que nuestro corazón y nuestros deseos no nos permiten distinguir 
entre el bien y el mal. Como sugiere Svensson (2008: 116-119), Melanchton 
se aparta de Tomás de Aquino, aunque no explícitamente, al negar que 
seamos capaces de conocer la ley moral a partir del conocimiento de los 
fines de nuestras inclinaciones naturales, como afirma el Aquinate en 
Suma de Teología, I-II, q.94, a.2. (Svensson, 2008: 117) Estas apreciaciones 
han llevado a una opinión común según la cual la doctrina del pecado 
original condujo a los reformadores protestantes a negar la posibilidad 
de que la razón del hombre conozca la moralidad de sus acciones 
(Svensson, 2008: 118). Según esta interpretación de los reformadores, el 
hombre puede conocer la moralidad de los actos humanos sólo por la 
obediencia a la fe (Berman, 2003: 78-80).

En la concepción protestante de la obediencia no se tiene, pues, en 
cuenta la realidad de la razón natural del hombre, tal como la concibe 
Tomás de Aquino, la cual, como hemos visto, permite al ser humano 
participar de la razón eterna y, a la vez, autodeterminarse en un espacio 
regulado por su propia razón. Por lo tanto, esa concepción tampoco 
puede tener en cuenta que la desigualdad existente entre los que son 
autoridad moral y los que obedecen no es una desigualdad por delegación 
jurídico–eclesiástica, sino que es consecuencia de las dificultades con 
que se encuentra el hombre al buscar alcanzar la verdad moral, y la 
necesidad de la ayuda mutua en esa búsqueda, lo cual es posible por 
su naturaleza social. Aunque la autoridad moral tiene su origen en un 
orden establecido por Dios, como dijimos, no deriva de una institución 
divino-positiva, sino que proviene de la libre autodeterminación del 
hombre que, por su naturaleza social, es capaz de reconocer los fines 
morales que comparte con sus congéneres.

Esa desigualdad moral tiende a corregirse en la medida en que 
se practica la obediencia, precisamente porque ésta es racional, y no 
ciega. El mandato o precepto, objeto de la obediencia (Suma de Teología, 
II-II, q.104, a.2), no se dirige sólo a las facultades de ejecución de un 



366 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

acto, ni sólo a la voluntad, sino que es recibido, principalmente, por la 
razón, que formula un juicio práctico a partir del cual la voluntad actúa 
libremente y dirige a las otras facultades (Labourdette,1957: 12–15). Los 
seres humanos tienen conciencia, en virtud de la cual son responsables 
de todo lo que hacen, incluso de obedecer (Suma de Teología, II-II, q.50, 
a.2).2 El que obedece juzga el precepto de la autoridad que manda en 
cuanto concierne a su propia actuación, y lo juzga a la luz de la ciencia 
que tiene, innata o adquirida (De Veritate, q.17, a.5, ad.4). Vimos que en 
todo hombre se encuentran originariamente ciertas semillas de virtud 
que preexisten en el intelecto, a partir de las cuales el niño juzga lo que 
se le manda, por lo que, en la medida en que es guiado por la autoridad 
moral, va desarrollando una ciencia moral adquirida.

El continente, a su vez, tiene ciencia moral adquirida, pero 
padece malos deseos (Comentario a la Ética a Nicómaco, n.1306), no es 
virtuoso, por lo que está constantemente expuesto a la corrupción de 
sus juicios prácticos, aunque su razón no esté entorpecida por vicios, 
y sea capaz de conocer la moralidad de las acciones particulares. Su 
razón puede ser sostenida por el mandato de la autoridad moral. En 
cierto modo representa el caso de una gran mayoría de personas que, 
según Schneewind (2005: 4), a pesar de tener la ley moral inscrita en 
sus corazones, necesitan ser instruidas por la autoridad acerca de la 
aplicación de esas leyes a los casos particulares. 

Schneewind considera que plantear la necesidad de esa instrucción 
pone a esa mayoría en pie de desigualdad con respecto a los que 
sustentan la autoridad, en cuanto no serían capaces de comprender 
las aplicaciones de la ley moral con su propia razón. Pero no es eso lo 
que sucede con el continente, cuya razón es perfectamente capaz de 
conocer las implicaciones de la ley moral en su vida, pero se encuentra 
entorpecida por malas disposiciones morales que, sin embargo, no 
llegan a constituir hábitos viciosos. En su caso, obedecer no es ejecutar 
mecánicamente un mandato, sino ordenar humana y libremente la 
propia conducta, a pesar del esfuerzo que le comporta, bajo la directriz 
de la autoridad moral, que sostiene su razón, la cual tiende a oscurecerse 
debido a los malos deseos. El continente reconoce la verdad moral con 
la ayuda de la autoridad, ya que es esencial para su actividad libre el ser 
guiada y animada por su propia inteligencia, por su propio juicio, no 

2  Con respecto a la responsabilidad de adoptar, es decir, obedecer, o no 
determinadas leyes, Cfr. Popper, K. (1992, cap. 5, apdo. III).



367Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

por el de otro. El que obedece hace suya la directriz de la autoridad, ya 
que se trata de su propia conducta (Labourdette,1957: 12–13).         

2. Condiciones de la aceptación de la autoridad: humildad y 
confianza
Admitir la necesidad de una formación moral personal, junto a la 

aceptación de las cualidades morales de otra persona, es la clave para 
el reconocimiento de la autoridad moral. Estas actitudes surgen de la 
humildad y la confianza, que constituyen los elementos disposicionales 
básicos que abren la puerta al aprendizaje moral. Al modo como de un 
vicio se origina otro vicio, así, por un mismo orden natural, los actos de 
una virtud se derivan de otra (Suma de Teología, II-II, q.161, a.6).

La obediencia a la autoridad, lejos de ser una obediencia ciega, se 
basa en el reconocimiento y en el conocimiento (Gadamer, 1994: 236), 
es decir, en admitir la propia inferioridad al tiempo que se aprecia en 
la otra persona el saber (práctico) que uno no posee: “No sólo debemos 
reverenciar a Dios en sí mismo”, dice Tomás de Aquino, “sino lo que 
hay de Dios en cualquier hombre (...) Por eso, mediante la humildad, 
debemos someternos al prójimo por Dios, cumpliendo lo que se nos dice 
en 1 Pe 2,13: Someteos a toda autoridad humana por Dios” (Suma de Teología, 
II-II, q,161, a.3, ad.1). Hemos visto que la prerrogativa de la autoridad 
moral es su sabiduría, que ciertamente es algo de Dios en el hombre, 
que existe en el sabio de modo natural. Esa sabiduría no es innata en el 
hombre, sino que es adquirida por su propio esfuerzo, otorgándole una 
excelencia y una dignidad que pueden ser naturalmente reconocidas 
por los demás. 

Por eso existen tres momentos básicos en el reconocimiento y 
la aceptación de la autoridad: a) el conocimiento de uno mismo; b) 
el reconocimiento de la excelencia del otro; y c) la buena disposición 
personal a aceptar la dirección ajena. 

En relación con los puntos a) y b), son muy ilustrativas las palabras 
de Aristóteles, en la Ética Nicomaquea, cuando cita las palabras de 
Hesíodo, que dicen como sigue:

Es el mejor de todos el que por sí mismo comprende 
todas las cosas; es noble así mismo el que obedece al que 
aconseja bien; pero el que ni comprende por sí mismo ni 
lo que escucha a otro retiene en su mente,es un hombre 
inútil (Ética Nicomaquea, I,4,1095b 10-13).



368 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

En este texto, Hesíodo muestra realidades diferentes: por una parte, 
la excelencia y la autoridad moral del que sabe cómo conducirse y como 
aconsejar a otro, y por otra, la del que acepta el consejo al reconocer la 
autoridad moral del hombre excelente, y la del necio, incapaz de darse 
cuenta de su propia condición y también de la ajena. 

Más allá de las condiciones debidas a una ajustada valoración 
de uno mismo y de los demás, el reconocimiento y la aceptación de 
la autoridad moral se basa, como vimos, en un supuesto previo, las 
inclinaciones naturales del hombre hacia ciertos bienes y fines virtuosos, 
que constituyen valores objetivos. Por eso todas las virtudes morales, 
en cuanto preceptuadas, incluyen actos de obediencia en su ejercicio. 
La obediencia siembra en nuestra mente todas las virtudes, y una vez 
sembradas cuida de ellas, en cuanto que los actos virtuosos obran causal 
o dispositivamente en la generación o conservación de las virtudes 
(Suma de Teología, II–II, q.104, a.3, ad. 1). 

Cuando el idealismo ilustrado ha abstraído los valores morales de las 
verdaderas dependencias, como dice Gadamer (1994: 236), estos valores 
son el producto de un razonamiento abstracto, libre de supuestos, cuya 
única prerrogativa consiste en su construcción racional, desapareciendo 
toda autoridad moral personal. Nadie puede convertirse en un modelo 
de excelencia para una voluntad que puede construir sus propios 
valores a partir de un raciocinio sin arraigo en ninguna realidad más 
que la pura razón ideal, la cual debe a sí misma los valores que la guían. 
Por el contrario, el reconocimiento de ciertos bienes y fines universales 
en la naturaleza humana lleva consigo, por una parte, la aceptación de 
la propia dependencia de valores/bienes que no se subordinan a la pura 
creación racional de los individuos, y, por otra parte, al reconocimiento 
de la dependencia de otros cuyo desarrollo moral ha sido superior al 
propio, y cuya ayuda es imprescindible para el propio progreso moral, 
que lleva consigo el desenvolvimiento de la propia autonomía personal. 

   Ahora bien, el racionalismo radical ilustrado ha derivado en un 
fuerte emotivismo en la sociedad occidental contemporánea (MacIntyre, 
1981), a partir del cual se pueden observar dos fenómenos que, aunque 
se sigue el uno del otro, aparecen como contradictorios: por un lado, 
la falta de reconocimiento de que alguien pueda tener autoridad moral 
sobre otra persona; y, por otro lado, la posibilidad de que cualquier 
persona con autoridad en un ámbito especializado, no propiamente 
moral, como por ejemplo el laboral, se convierta, mutatis mutandis, en 
autoridad en otro ámbito no afín al suyo, como es el plano moral. Esta 



369Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

situación puede observarse cuando, en razón de su destacada trayectoria 
profesional, los medios de comunicación invitan a alguien a opinar sobre 
cuestiones morales. En estos casos se aprecia que, con cierta facilidad, 
hay una transferencia de la autoridad profesional a la autoridad moral, 
que es aceptada por muchas personas que no reconocerían esa autoridad 
en quienes verdaderamente la tienen.

Para el reconocimiento de la autoridad moral de otra persona es 
necesaria una actitud humilde que acepte la excelencia del otro y, al 
mismo tiempo, la posibilidad de alcanzar esa misma perfección por 
medio de su consejo. Por eso Tomás de Aquino, refiriéndose a la virtud 
de la humildad, dice: “(…) puede uno creer que hay en el prójimo alguna 
cosa buena que él no posee (…) y en cuanto a esto, puede someterse a 
él por medio de la humildad.” (Suma de Teología, II-II, q. 161, a.3). Por su 
parte, en La soberanía del bien, Iris Murdoch afirma que la humildad es 
uno de los requisitos necesarios para dar cabida a la realidad que existe 
más allá de los intereses egoístas del yo: “El hombre humilde, porque 
se ve a sí mismo como nada, puede ver las otras cosas como ellas son.” 
(2001: 105). Murdoch atribuye esta virtud tanto al (gran) artista, que es 
capaz de mostrar la realidad con sus obras de arte en lugar de recrear en 
ellas su visión subjetiva, como al hombre bueno, porque ambos dejan a 
un lado el interés propio para reconocer la realidad no subjetiva.

La humildad es una virtud que lleva a la persona a considerarse 
inferior porque ve sus propios defectos (Suma de Teología, II-II, q.161, 
a.1, ad 1), y, a su vez, la lleva a reconocer que en el otro hay una 
bondad que ella no posee, por lo cual le es conveniente someterse a 
él (Suma de Teología, II-II, q.161, a.3). Así, la humildad lleva consigo un 
autoconocimiento. El reconocimiento de la propia insuficiencia es, en 
sí mismo, una conclusión debida a la inteligencia a partir de la cual el 
sujeto puede abrirse o no a una actitud humilde. La voluntad, a su vez, 
transformada por el autoconocimiento, dirige los pasos de la inteligencia 
hacia el reconocimiento de la autoridad (Suma de Teología, II-II, q.161, 
a.6): “La voluntad es fundamental con respecto a la inteligencia, y el 
pensamiento que no está dirigido por una voluntad informada por la 
humildad propenderá siempre a extraviarse”, dice A. MacIntyre (1992: 
126) comentando el pensamiento agustiniano. 

Tanto Murdoch como MacIntyre se refieren al modelo de hombre 
moral kantiano como el más alejado de la actitud de humildad moral 
frente al reconocimiento de la autoridad. Para Murdoch, la noción de 
una voluntad creadora de valores ha tomado el protagonismo en la 



370 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

filosofía moral postkantiana en la que el concepto más importante es 
el de libertad. Las filosofías herederas de Kant han sustituido la actitud 
de reconocimiento y aceptación de valores/bienes objetivos, a los que 
tiende la voluntad por naturaleza, por valores creados por la razón 
práctica, independientes de toda orientación natural de la persona al 
bien (Murdoch, 2001: 84). Para K.Wojtyla (1997: 155–156), los valores/
bienes que la razón natural puede reconocer como fines a los que tiende 
natural y originariamente la voluntad, colapsan en el pensamiento 
kantiano, según el cual la voluntad queda transformada en una facultad 
enteramente pasiva, a merced ya sea de las inclinaciones sensibles 
egoístas, o de una razón práctica abstracta, por medio de la cual el 
hombre se puede liberar de disposiciones originarias siempre perversas, 
y establecer racional y abstractamente ciertas normas (Cfr. Kant, 1981: 
41-42), como si la libertad fuera el salto repentino de una voluntad 
aislada dentro y fuera de un complejo lógico impersonal (Murdoch, 
2001: 31). 

En general, dentro de la filosofía ilustrada no cabe la virtud moral 
como perfeccionamiento de los apetitos del hombre porque éstos 
quedan fuera del ámbito de la moralidad. La virtud, sin embargo, libera 
a la razón natural práctica para descubrir nuevos conocimientos a partir 
de sus propios principios originarios, como pensaron los clásicos. Para 
estos últimos, uno no puede aprender como encaminarse a conclusiones 
morales sin haber adquirido, al menos, algunas de las virtudes que está 
investigando (MacIntyre, 1992: 94). Por eso la autoridad de quienes 
han alcanzado ya una mayor excelencia en la virtud es clave para el 
propio conocimiento de los fines morales. Esto es inadmisible desde 
el punto de vista de los enciclopedistas que aprendieron de Kant que 
pensar por sí mismo requiere emanciparse de la tutela de la autoridad, 
es decir, de la compañía de cualquier otro que pueda ser reconocido 
como autoridad (MacIntyre, 1992: 95). Así, Kant y los enciclopedistas 
niegan indirectamente la necesidad de la humildad para el desarrollo 
del pensamiento moral autónomo.  

Por contraposición, hay que afirmar que en la práctica de la virtud 
de la humildad se da el reconocimiento del límite de las propias 
posibilidades y, a la vez, la aceptación de la superioridad moral de 
otro, la cual no anula mi pensamiento, sino que, al contrario, lo ayuda a 
actualizarse desde la posesión de unos principios o semillas originales. 
De este modo, la obediencia a quien posee superioridad moral no rebaja 
la dignidad del que obedece, sino que lo enaltece en cuanto es condición 



371Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

de su progreso moral. Como dice Murdoch, “la humildad no es un hábito 
peculiar de autoanulación, algo así como tener una voz inaudible, es el 
respeto desinteresado por la realidad y una de las virtudes más difíciles 
y centrales” (Murdoch, 2001: 98).

Sólo desde posiciones filosóficas antropológicamente insuficientes 
puede entenderse que no exista la autoridad moral, y que cualquier 
ayuda que provenga de otro sea considerada una injerencia injustificable 
en la moralidad personal. Dice Murdoch que “la persona corriente, a 
menos que esté corrompida por la filosofía, no piensa que cree valores 
a través de sus elecciones. Piensa que algunas cosas son realmente 
mejores que otras y que puede equivocarse” (Murdoch, 2001: 99). Esta 
actitud básica de humildad lleva consigo el convencimiento de que 
existen ciertos valores/bienes morales objetivos. Este convencimiento 
es posible porque esos bienes son fines a los que estamos inclinados 
por naturaleza, inclinaciones que se ven reforzadas por las virtudes 
morales que, a su vez, potencian el pensamiento práctico. Así, entre el 
que ejerce la autoridad y el que obedece existe un universo objetivo de 
valores/bienes, compartidos por ambos, frente al que se sitúan de forma 
diferente.  

La actitud que acompaña a la humildad es la de la confianza, y ésta 
se deposita en alguien al que se le reconoce autoridad. La confianza en 
el que tiene autoridad exige la docilidad, una virtud que, según Tomás 
de Aquino, forma parte de la prudencia. El hombre falto de experiencia 
moral reconoce la necesidad de ser instruido por otro, sobre todo por los 
que han logrado un juicio equilibrado sobre los fines de las operaciones 
(Suma de Teología, II-II, q.49, a.3).3 Según Aristóteles, recuerda Tomás, es 
“conveniente prestar atención, no menor que a las verdades demostradas, 
al juicio y a las opiniones indemostrables de la gente experimentada, de 
los ancianos y los prudentes, pues la experiencia les enseña a éstos a 
penetrar en los principios.”(Suma de Teología, II-II, q.49, a.3). 

De este modo, la docilidad reconoce en otro una cierta eminencia 
de saber o de virtud, una cierta competencia, la de un maestro capaz 
de instruir, la de un director capaz de aconsejar bien, en razón de lo 
cual se le otorga la propia confianza (Labourdette, 1957: 15). Esta 
actitud consiste en un gesto mediante el cual una persona se dispone 
a seguir los dictados de otra, con la esperanza de poder experimentar 

3  Cfr. Aristóteles, Ética Nicomaquea, VI. 1143b, 12–14.



372 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

una transformación moral. Por eso la disposición del que confía en la 
autoridad de otro está regida por una finalidad –su propio progreso–, 
reconociendo que ese perfeccionamiento querido ha sido vivido por la 
persona a la que concede autoridad moral.

La confianza supone la aceptación –aun cuando exista cierta 
incomprensión presente– de que el camino determinado por el que tiene 
autoridad es el camino adecuado para alcanzar el fin que uno desea. 
Es una actitud que va acompañada de la esperanza de comprender 
en un futuro lo que ahora se presenta más o menos oscuro; para esa 
comprensión futura es indispensable la obediencia a la autoridad. 
Con relación a este punto, MacIntyre considera que, según el esquema 
agustiniano, cuando primero creo para poder llegar a comprender, no 
valoro la prueba, sino que pongo mi confianza en ciertas personas que 
tienen autoridad. La aparente arbitrariedad de esta aceptación inicial de 
la autoridad es algo que sólo puede entenderse de forma adecuada más 
tarde y, en esta comprensión posterior, la autoridad se reencuentra de 
una manera muy distinta (MacIntyre, 1992: 126-127).

La autoridad sin fundamento es vacía e ilícita. La autoridad 
merecida es la que se asienta en el conocer o en el ser, y es precisamente 
ese conocimiento o esa forma de ser el fundamento que ha de causar el 
reconocimiento por parte de otro.  

Conclusión
La obediencia y la autoridad entran en relación por la presencia de 

un fin que confiere sentido a ambas disposiciones. El fundamento de la 
autoridad debe radicar en el saber y/o en el ser, mientras que el de la 
obediencia debe situarse en la esperanza de alcanzar lo que es bueno 
para uno mismo. La autoridad moral legítima, reconocida o no, se 
pone de manifiesto a través de la actuación virtuosa y es precisamente 
esta demostración la que puede generar actitudes de obediencia 
fundamentadas. El que obedece a una autoridad moral legítima confía 
en que el ejercicio de la autoridad se dirige al bien del que obedece y 
que, en último término, apunta a que alcance la autonomía moral.

Sin duda, la relación fáctica entre autoridad y obediencia no 
siempre se mueve dentro de los cauces de la legitimidad. Desde la falsa 
autoridad a la autoridad ejercida en beneficio propio, pasando por la 
obediencia ciega, un sinnúmero de desviaciones es posible. Sin embargo, 
la mala praxis no ha de impedir el reconocimiento de la necesidad 



373Autoridad moral y obediencia

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

de que entre los hombres se dé la relación de autoridad y obediencia. 
El reconocimiento de la dependencia de la autoridad de otro para el 
progreso moral propio fue puesto en tela de juicio por el pensamiento 
ilustrado, que vio como una amenaza a la autonomía personal todo 
reconocimiento de una autoridad que no fuese la del individuo sobre sí 
mismo. Con la negación de la necesidad de una autoridad moral para la 
autonomía futura del que obedece se pergeñó un modelo antropológico 
de suficiencia personal que resulta poco adecuado para explicar la 
dependencia y la vulnerabilidad del ser humano. 

Bibliografía
Abbà, G. (1992). Felicidad, vida buena y virtud. Barcelona: Eunsa.
Aquino, Tomás de. (2001). Comentario a la “Ética a Nicómaco”. Mallea, A. 

M. (trad.) Pamplona: Eunsa.
____(1998). De Veritate. Pamplona: Servicio de Publicaciones de la 

Universidad de Navarra.
____(1988-94). Suma de Teología. Madrid: Bibioteca de Autores Cristianos.
Aristóteles. (1981). Ética Nicomaquea. Araujo, M. y Marías, J. (trad.) 

Madrid: Centro de Estudios Constitucionales.
Berman, H.J. (2003). Law and Revolution. Vol. II. Cambridge: Harvard 

University Press.
Bochenski, J.M. (1979). ¿Qué es autoridad? Barcelona: Herder.
Gadamer, H. G. (1994). Verdad y método. Agut, A. y Agapito, R. (trad.) 

Salamanca: Sígueme.
Kant, I. (1981). Crítica de la razón práctica. Miñana y Villagresa, E. y García 

Morente, M. (trad.) Madrid: Espasa–Calpe.
Labourdette, M.M. (1957). La vertu d’obeissance selon st. Thomas. En 

Revue Thomiste, 57, 4, pp. 626-656.
Lutero, M. (2012). Martin Luther’s Basic Theological Writings. Full, T. F. y 

Russelll, W. R. (eds.) Minneapolis: Fortress Press.
MacIntyre, A. (2001). Animales racionales y dependientes: por qué los seres 

humanos necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidós.
____(1992). Tres versiones rivales de la Ética. Rovira, R. (trad.) Madrid: 

Rialp.
____(1991). How To Seem Virtuous Without Actually Being So. En 

Centre for the Study of Cultural Values. Occasional Papers Series Nº 1. 
Lancaster University.   

____(1981). Tras la virtud. Barcelona: Editorial Crítica.



374 Margarita Mauri y María Elton

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Melanchton, P. (1992). Loci Communes. Saint Louis: Concordia Publishing 
House. 

Murdoch, I. (2001). La soberanía del bien. Domínguez Hernández, A. 
(trad.) Madrid: Caparrós Editores.

Popper, K. (1992). La sociedad abierta y sus enemigos. Barcelona: Paidós, 2ª 
reimpr.

Rhonheimer, M. (2000). Ley natural y razón práctica. Pamplona: Eunsa.
Schneewind, J B. (2005). The Invention of Autonomy. Cambridge: 

University Press.
Svensson, M. (2008). Phillip Melanchton and the Reception of 

Aristotelian Natural Law Theory in the European Reformation. En 
García Martínez A. N. et. al. (eds.) Natural Law. Historical, Systematic 
and Juridical Approaches. (109-126). Newcastle: Cambridge Scholar 
Publishing.

Weil, S. (1996). Echar raíces. González, J. C. (Trad.) Madrid: Trotta.
Wojtyla, K. (1997). Mi visión del hombre. Madrid: Palabra.


