MoRrAL AUTHORITY AND OBEDIENCE

Margarita Mauri.

Universidad de Barcelona
mauri@ub.edu

Maria Elton.

Universidad de los Andes, Chile
melton@uandes.cl

Abstract

The Enlightenment concept of moral autonomy, which en-
dures nowadays, deems obedience as a blind and irrational be-
havior, and forgets the virtuous character it had in the thought
of Thomas Aquinas, who on his part assumes Aristotle’s phi-
losophy. In this paper the Enlightenment conception of moral
autonomy is discussed, proving the rational character of this
virtue, which has been endorsed by prominent contemporary
authors such as Gadamer, Weil and Bochensky, as well as by
those who in our time acknowledge the need of the duality au-
thority-obedience for the development of the person’s self-gov-
ernment, such as MacIntyre, or Murdoch, who points out the
virtues that facilitate it.

Keywords: Thomas Aquinas, obedience, authority, self-gov-

ernment,moral autonomy.

Received: 22 - 03 - 2016. Accepted: 09 - 06 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017), 355-374.



356 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA

Margarita Mauri.

Universidad de Barcelona
mauri@ub.edu

Maria Elton.
Universidad de los Andes, Chile

melton@uandes.cl

Resumen

El concepto de autonomia moral ilustrado, que persiste
en nuestros dias, ha considerado a la obediencia como una
conducta ciega e irracional, olvidando el caracter virtuoso que
tuvo en el pensamiento de Tomas de Aquino, que asume el de
Aristoteles. En este articulo se discute esa concepcion ilustrada,
demostrando el caracter racional de dicha virtud, que ha sido
afirmado por destacados autores contemporaneos, tales como
Gadamer, Weil y Bochenski, como también por aquellos que en
nuestra época reconocen la necesidad del binomio autoridad-
obediencia para el desarrollo del autogobierno de la persona,
tales como Maclntyre, o por Murdoch quien se refiere a las
virtudes que lo facilitan.

Palabras clave: Tomas de Aquino, obediencia, autoridad,
autogobierno, autonomia moral.

Recibido: 22 - 03 - 2016. Aceptado: 09 - 06 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 357

En su libro The Invention of Autonomy, ].B. Schneewind (2005: 3-13)
afirma que la antigua ‘moralidad de la obediencia’ fue superada por la
‘autonomia moral” en la Ilustracion, oponiendo asi autonomia moral y
obediencia, y considerando a esta ultima como un defecto, por su falta
de racionalidad. En contraste, H.G. Gadamer (1994: 235-237) en Verdad
y método, atribuye la nocién contemporanea de ‘autoridad’, entendida
como aquella a la que se le debe una obediencia ciega, a la deformaciéon
que sufri6 ese concepto en la Ilustracion. El rechazo de la autoridad
por parte de los ilustrados, dice este autor, les impidié verla como lo
que es, es decir, una fuente de verdad. En la época contemporanea,
sin embargo, Simone Weil se refiere a la obediencia como a una de las
necesidades vitales del alma. La filésofa francesa cree que la obediencia,
tanto a reglas como a personas, implica el consentimiento, con el tinico
limite de las exigencias de la conciencia (Weil, 1996: 38), por lo que no
hay en ella, cuando se ejercita virtuosamente, un sometimiento ciego a
un poder dogmatico, como pensaban los ilustrados.

Desde esta tiltima perspectiva, la nocion de ‘obediencia’ se encuentra
estrechamente unida al concepto de ‘autoridad’, en cuanto ambos
términos dependen de una finalidad insita en la naturaleza humana
y alcanzable por el hombre, desde la cual adquieren su pleno sentido.
La relacion autoridad—obediencia se da en un contexto de intereses
compartidos, en el que cada una de las partes del binomio ejerce el papel
mas adecuado a su propia condicion. Obedecer al que tiene autoridad
solo tiene sentido si hay un fin al que se ordena dicha relacién, una obra
comun que tiene que ser realizada bajo la direccion de la autoridad, de
tal manera que el grupo realice su bien comun y permita, a la vez, a
cada uno de sus miembros alcanzar su propio fin. Ahora bien, el bien
comun y el fin moral individual no serian tales si no fuesen alcanzados
en virtud del ejercicio de la autonomia moral de la persona, ya que,
segin Tomas de Aquino, la obediencia es una virtud, no un defecto, y
se ejercita mediante la razon y la voluntad (Suma de Teologia, 11-11, q.104,
a.1). Tomas de Aquino es el mas caracteristico representante de una
filosofia para la cual la obediencia es una forma de excelencia humana.

La obediencia no se opone a la autonomia moral, como se lleg6 a
pensar en la Ilustracion, sino que, al contrario, la potencia. La tesis que
defendemos a continuacion es la necesidad de que existan autoridades
morales precisamente para la adquisicion de la autonomia moral tanto
de los que, para lograrla en el futuro, han de ser obedientes morales en
el presente, como son los nifios, como para aquellos que, siendo jovenes

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



358 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

o adultos, necesitan ser sostenidos en sus propios juicios morales para
ser capaces de autogobernarse.

Ahora bien, hay que distinguir en las personas constituidas en
autoridad lo que es propiamente su autoridad moral, si la poseen, y
lo que es su poder de gobierno. Autoridad moral y poder de gobernar
tendrian que ir siempre juntos, pero debido a la debilidad de la
naturaleza humana, no es siempre asi, por lo que puede haber personas
con poder de gobierno y sin autoridad moral (Suma de Teologia, 1I-1I,
q.102, a.2). Entonces se pueden producir abusos de poder por parte de
algunos a causa del ejercicio de su oficio de gobernar, que no se deben a
su autoridad moral, la cual no es poseida por ellos. En este escrito no nos
vamos a referir a la necesidad de obedecer a aquellos que, teniendo poder
de gobernar, no tienen, sin embargo, la suficiente autoridad moral para
hacerlo, lo cual puede constituir un segundo ensayo. Nuestra tesis se
refiere mas bien a la necesidad de obedecer a la autoridad moral —parte
importante del binomio autoridad/poder de gobierno- para alcanzar
el autogobierno individual en el terreno moral, autoridad que puede
ir unida a cierto poder de gobierno, ya sea en la escuela, la politica, la
empresa, la direccion profesional, etc., o constituir sélo una excelencia
en algunas personas (Suma de Teologia, 11-11, q.102, a.1, ad.2).

El desarrollo de la tesis constara de dos secciones: en la primera
trataremos de la necesidad de la autoridad para alcanzar la autonomia
moral individual; y enla segunda consideraremos aquellas disposiciones
morales necesarias para el consentimiento a los juicios de la autoridad,

que son las virtudes de la humildad y la confianza.

1. Necesidad de la autoridad para alcanzar la autonomia moral

Tomas de Aquino afirma que, ‘asi como en virtud del mismo orden
natural establecido por Dios los seres naturales inferiores se someten
necesariamente a la mocion de los superiores, asi también en los asuntos
humanos, segtinel orden del derechonatural, losstibditos deben obedecer
a los superiores’ (Suma de Teologia, 11-1I, q.104, a.1). La obediencia es, en
ese contexto, una virtud moral que diferencia al hombre de los seres
naturales inferiores en cuanto a su sometimiento a un superior, porque
se realiza por medio de la razén y la voluntad. Al practicar esta virtud,
se obedece racional y libremente a la autoridad, la cual tiene su origen
en el orden establecido por Dios, aunque no deriva de una institucién
divino-positiva, al modo de una especie de delegacién juridica, sino que

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 359

tiene su raiz en el derecho natural. En efecto, el verdadero fundamento
de la autoridad humana se encuentra, segiin Tomas, en la naturaleza
social del hombre, el cual, en sus diversas asociaciones, requiere de una
autoridad que, por su origen natural, es participacion de la autoridad
divina (Labourdette, 1957).

Existe, por tanto, una dependencia moral entre los hombres que
ha sido ampliamente analizada por A. Maclntyre (2001) en Animales
racionales y dependientes. El autor pone alli en evidencia la dependencia
que todo sujeto moral tiene, tanto en el proceso de aprendizaje de
la virtud como en su ejercicio, a través del razonamiento practico
habitual, de su relacion con los demas. Segun Gadamer (1994: 236), esta
dependencia ha sido ignorada por la Ilustracién, que atribuye un falso
poder a la razon abstracta, ignorando, desde una vision idealista, las
verdaderas dependencias. Sin embargo, de acuerdo con el pensamiento
clasico asumido por Maclntyre, es natural que se den relaciones de
autoridad y obediencia porque, para llegar a ser un razonador practico-
moral auténomo, se necesita de un aprendizaje dependiente de las
relaciones sociales, las cuales tienen lugar en el interior de la familia y
del hogar, de la escuela u otra actividad, de la comunidad mas proxima
y de la sociedad en general. En el seno de esas distintas comunidades
hay personas que se constituyen en autoridad moral por su situacion
jerarquica y, sobre todo, por haber alcanzado cierto grado de sabiduria
moral reconocida por quienes les obedecen. Es decir, que la jerarquia
social no es del todo suficiente para el ejercicio de la autoridad, la
cual domina, como dice Gadamer (1994: 236), cuando se la reconoce
“libremente”, no porque se la obedezca ciegamente.

La autoridad es reconocida y manda cuando es el resultado de la
encarnacion de un ideal o télos al que se somete quien desea alcanzar
el mismo. Viene al caso la consideracion de J.M. Bochenski (1979: 103),
segun la cual “(...) para que exista una autoridad tiene antes que darse
un objetivo deseado y, segundo, el sujeto debe creer que el cumplimiento
de las ordenes adecuadas es una condicién necesaria para el logro
de ese objetivo.” Por ser un ideal encarnado, la autoridad moral es la
consecuencia natural de un trabajo previo sobre el propio caracter moral
por parte del que la ejerce. El libre reconocimiento de la autoridad de
otro por parte de quien obedece es provechoso para este tltimo, pero no
es condicion de la existencia de la autoridad moral como tal.

Para el pensamiento contemporaneo es dificil reconocer la autoridad
moral en la medida en que ha heredado la idea ilustrada segtn la cual la

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



360 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

razon debe estar libre de todo supuesto que no sea ella misma. Gadamer
(1994:235) critica a]J. Habermas que considere el poder de la reflexién sélo
como un desenmascaramiento de falsas presunciones o subterfugios.
Desde el pensamiento clasico, en cambio, el reconocimiento libre de
la autoridad moral sélo es posible por cierto supuesto previo, esto es,
la inclinacién existente en todo hombre a los fines debidos por medio
de un imperativo de la razén natural (Suma de Teologia, I-1I, .91, a.2).
Este supuesto es una realidad, no una mera ley abstracta, ni una serie
de ideas preconcebidas. La luz de la razén natural permite al hombre
participar de la razén eterna como providente para si mismo, a la vez
que le permite autodeterminarse en un espacio regulado por su propia
razon (Suma de Teologia, I-11, q.71, a.6). Esta autodeterminacion puede ser
sostenida por la autoridad moral, en el ambito que sea, el de la familia,
el de la escuela, el de la comunidad politica, etc. El hombre puede
ser ensefiado por la autoridad moral y, a la vez, no condicionado por
ella, precisamente por la capacidad que tiene de auto-determinarse de
acuerdo con su razén natural.

La capacidad de autodeterminacién que tiene el hombre al ser
ensenado se explica a partir de la concepcion tomista de la ensefianza en
general, y de la ensefianza moral en particular. La ensefianza moral no es,
en este contexto, un mero traspaso de ciertos conocimientos a un sujeto
pasivamente receptivo, sino la actualizacion de la razon natural del que
aprende que se encuentra en potencia activa para el conocimiento de
las conclusiones a partir de ciertos principios ya poseidos (Rhonheimer,
2000: 274-275). En efecto, preexisten en el intelecto ciertas semillas de
conocimiento conocidas inmediatamente, de las que se siguen los
conocimientos mas particulares (De Veritate, q.11, a.1). Una de esas
semillas es, en el ambito practico-moral, el principio segtin el cual “el
bien ha de buscarse y el mal evitarse” (Suma de Teologia, 1-11, q.94, a.2).
Alguien ensefia a otro en la medida en que le presenta, por ciertos signos,
el movimiento discursivo de la razén que va desde los principios a las
conclusiones, lo que el que aprende puede desarrollar naturalmente por
si mismo (De Veritae, q.11, a.1). Ese movimiento discursivo de la razén
natural descubre al hombre, en el &mbito moral, los fines de las distintas
virtudes que debe practicar. Ahora bien, ese movimiento natural de la
razon moral puede ser entorpecido por los apetitos desordenados. Por
eso las personas deben adquirir las virtudes morales necesarias para que
ese desenvolvimiento de la razén natural se lleve a cabo.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 361

De ahi que la configuracién de la conducta virtuosa que cada persona
va adquiriendo, guiada por quienes tienen autoridad ya sea en el ambito
familiar, escolar o politico, tutela el camino hacia la autonomia moral, es
decir hacia el desenvolvimiento de la propia razon natural en la medida
en que ésta llega a conocimientos morales mas concretos. Para que esa
tutela sea realmente efectiva, la persona constituida en autoridad debe
ser ella misma virtuosa. En diversas ocasiones Maclntyre se detiene a
considerar la necesaria cualificacién moral del educador para que su
labor sea certera. En Animales racionales dependientes (Maclntyre, 2001:
107), afirma que el educador debe poseer, en alguna medida, las virtudes
que pretende ensefiar, y segun quien sea el educador, ya sean los padres,
un familiar o un maestro, algunas virtudes especificas son requeridas.
No solo resulta conveniente que el que ensefia a otro una virtud, la posea,
sino que es, a todas luces, una cuestion de necesidad fundamentada en
la importancia que el ejemplo tiene en la educaciéon moral, por un lado,
y en el papel de autoridad moral en que debe convertirse el que manda
o ensena a otro.

El ejemplo activa la razén natural del otro, para que comprenda la
maxima moral que se encierra en la conducta observada (Abba, 1992:
252). En los jovenes que tienen intenciones virtuosas, pero carecen de
experiencia, la razén es ddécil a ejemplos de personas virtuosas, vividos
o literariamente presentados, porque ven en ellos la aplicacién concreta
de sus ideales (Abba, 1992: 277). Asi, la autoridad adquiere un prestigio
ejemplar, que proviene de la experiencia y la sabiduria (Abba, 1992: 280),
el cual facilita la obediencia al mandato tacito o expreso, mandato que
es el objeto especial de la obediencia (Suma de Teologia, 1I-1I, q.104, a.2).

Si poseer una virtud es la mejor forma de conocer verdaderamente
esa virtud, este conocimiento, que en el caso de las virtudes morales
va unido a la practica virtuosa, se convierte en un modo excelente de
educacion moral. Es exigible, por ejemplo, al que quiere ensefiar a
otro la virtud de la sinceridad, que sea sincero en sus actos. MacIntyre
(1992: 168) cita a Tomas de Aquino para referirse a la necesidad del
conocimiento por connaturalidad, propio del que sabe de la virtud por
la via del ejercicio, para ensefiar moralmente a otro. Dice MacIntyre:

Por supuesto que, segin Tomas de Aquino, hay una
forma de conocimiento moral que no es, a su vez,
tedrico. La practica de las virtudes y la experiencia de
que las virtudes han dirigido la voluntad de uno, genera

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



362 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

un conocimiento por la via de lo que el Aquinate llama
“connaturalidad” (S.T. II-1I, q.45, a.2); y muchos agentes
corrientes, educados en esa practica en el seno de sus
familias o de sus comunidades locales, aprenden a ser
y son virtuosos sin plantear nunca de manera explicita
cuestiones filosoficas (Maclntyre, 1992: 168).

El ejemplo personal o el ejemplo transmitido a través de narraciones
como los cuentos infantiles, son referencias concretas de formas buenas
de conducta: “(...) contar historias —dice MacIntyre (1981: 168)- es parte
clave para educarnos en la virtud”. El ejemplo es siempre singular y
refiere un acto particular a una determinada situacion concreta. Por otra
parte, si en la educacion moral del que ya es capaz de entender una
reflexion tedrica, el ejemplo refuerza la explicacion, para el nifio, a quien
no puede ofrecerse una consideracion abstracta, el ejemplo es el método
mas efectivo de educacion moral. Guiar a otro en el camino de la virtud,
cuando se hace desde el ejercicio de la virtud, supone tener autoridad
moral, requisito indispensable para ejercer la labor de educador. En How
To Seem Virtuous Without Actually Being So, Maclntyre (1991) destaca la
necesidad de que el caracter moral sea uno de los criterios tenidos en
cuenta a la hora de elegir a un educador, en lugar de basar su eleccién en
el conocimiento teérico que posea. La importancia de la relacion entre
el educando y el educador es fundamental, puesto que en el contexto de
esta relacion es donde el nino debe aprender cual es su bien.

La autoridad moral, sin embargo, no vale sélo para la educacion
de los nifios, sino también para la orientacion moral de los jovenes
y adultos, en cualquier ambito social, ya sea el de la familia, o el de
cualquier trabajo u oficio, o el universitario, o el de la empresa o el
politico. Precisamente por la conexién determinante que existe entre el
caracter moral y el razonamiento practico, en la medida en que un joven
o un adulto no ha alcanzado la virtud necesaria para juzgar rectamente
y con facilidad en unas circunstancias determinadas, necesita ser
orientado por la autoridad, practicando la virtud de la obediencia como
reconocimiento de la verdad. Aunque a los jévenes y adultos les sea mas
dificil obedecer que al nifio, en la medida en que ya posean defectos en
su caracter mas o menos dificiles de remover, valen también para ellos
las consideraciones que ya se han hecho de la obediencia a la autoridad
a través de un reconocimiento libre de ella.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 363

Nos parece que un modo de ilustrar ese punto es refiriéndonos a
la distincion que hace Tomas de Aquino entre el caracter del virtuoso,
el del vicioso y el del continente, los cuales requieren de la autoridad
y la obediencia de distintos modos. Aunque no es posible clasificar
con precision a las personas seglin estos tipos morales, debido a las
innumerables diferencias personales existentes entre los hombres, sin
embargo, podemos hacer un analisis de las posibilidades de la practica
de la obediencia, mas o menos racional y virtuosa, desde estos distintos
caracteres.

El virtuoso obedece a la autoridad moral comprendiendo
racionalmente lo que se le manda hacer, con libertad, y con cierta
facilidad. Tiene una recta estimacion del principio de lo operable, que
es el fin (Comentario a la Etica a Nicomaco, n° 1431), y sus disposiciones
morales se conforman con esa estimacion. De ahi que en el virtuoso
encontremos, ala vez, obediencia a la autoridad moral y plena autonomia
moral. Es auténomo porque es duefio de sus actos mediante la razon,
por la que reconoce el fin con facilidad, y por la voluntad por la que
quiere realizar ese fin (Suma de Teologia, I-1I, q.1, a.1); y también porque
integra en sus actos a las otras facultades de su persona, que pertenecen
a su sensibilidad.

Elvicioso, porel contrario, tieneeljuiciodelarazénnatural pervertido,
debido a sus disposiciones morales perversas, por lo que su razén se
engafa continuamente respecto a los principios morales (Comentario a
la Etica a Nicémaco, n° 1274). Por eso no obedece a la autoridad moral,
sino s6lo a sus propios principios perversos. Sin embargo, el vicioso
puede obedecer a la autoridad moral “interesadamente”, por ejemplo,
por temor al castigo o por el atractivo del premio. La razén del vicioso
podria reconocer la racionalidad de lo que la autoridad moral le manda,
pero sus disposiciones habitualmente torcidas le impiden ejercitar esa
capacidad racional. No se encuentra en una desigualdad social respecto
a la autoridad, sino en una desigualdad moral, debida a su libertad.

La concepcién que tiene Schneewind de la obediencia como
defecto, no como virtud, es semejante a la obediencia interesada del
vicioso tomasiano. En efecto, la amenaza de los premios y castigos es,
segun este autor, el motivo principal para obedecer, en el contexto de lo
que denomina la “moralidad de la obediencia” que habria predominado
en la época de la Reforma y la Contrarreforma, momento en el que habia
que obedecer la ley divina de acuerdo con lo que mandaba la autoridad
religiosa, sin mayor entendimiento de aquello alo que se obedecia, lo cual

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



364 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

suponia una desigualdad entre los hombres respecto a la comprension
de la ley moral. Schneewind (2005: 4-9) se refiere a las guerras de
religion de esa época, considerando la imposibilidad de establecer un
orden social a partir de la ley de Dios, ya que ésta era transmitida por
lo clérigos, y éstos se encontraban divididos en religiones distintas y en
controversia. Ante esa situacion, una filosofia que apelara a la razén y no
a la autoridad, parecié mas apropiada a los ilustrados.

La critica ilustrada a la obediencia,’ entendida como una actitud
ciega y no racional, sittia la “moralidad de la obediencia” en un contexto
histérico altamente conflictivo, en el que hubo ciertamente abusos de
poder, en los cuales puede ser que, no pocas veces, el poder no fuera
acompanado de la autoridad moral requerida en los que mandaban.
Ante esa situacion era comprensible que los filésofos quisieran apelar
a la razén para dirimir contiendas, aunque no lo era que rechazaran
la posibilidad de una autoridad moral que no se debe identificar sin
mas con un poder dogmatico abusivo. Gadamer (1994: 237) afirma
que el mismo Habermas dice que a la autoridad se le puede restar lo
que en ella es mero poder —lo cual, segtin Gadamer, no es autoridad-,
para disolverla en la fuerza no violenta del conocimiento y la decisién
racional.

Por otra parte, un tratamiento filosofico de la obediencia como
virtud, en que la razén y la voluntad son los motivos de la conducta
obediente, que de ningin modo consiste en una obediencia ciega a
un poder despdtico, la encontramos en Tomas de Aquino, en pleno
medioevo, bastante antes de la Reforma. La critica de Schneewind
nos permite, sin embargo, descubrir connotaciones negativas de la
“moralidad de la obediencia” en el concepto luterano de esta virtud,
en el cual no es posible la racionalidad de la obediencia a la autoridad
moral por la nocidon negativa que se tiene de la razén como una facultad
corrompida.

En efecto, para que la obediencia sea racional se requiere, seguin el
pensamiento del Aquinate, la aprehension de la ley moral por la razén
natural, lo que no es posible para Lutero y P. Melanchton, su seguidor
inmediato y colaborador intelectual. El excesivo énfasis que Lutero pone
en la corrupcién de la razon humana (Lucero, 2012: 145-146), y en el

! Aunque en ;Qué es la Illustracion? 1. Kant defiende la obediencia en el

uso privado de la razén por cuanto ésta, la razdn, se halla sujeta a los mandatos
propios de un cargo,; en el uso publico de la razoén la libertad debe ser absoluta.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 365

intrinseco egoismo del hombre después del pecado original (Lucero,
2012: 141ss), le lleva a afirmar que el conocimiento natural de la Ley es
perjudicial para el hombre, el cual se salva sélo por la fe en Dios (Lucero,
2012: 150-151). Melanchton (1992: 70-72) hace un analisis mas preciso y
moderado de ese tema, diciendo que tenemos ciertas preconcepciones
acerca de lo que es honorable y bajo en nuestras acciones, que no son, sin
embargo, tan claras para nosotros como el conocimiento de los niimeros,
debido a cierta oscuridad que ha causado en nosotros el pecado original,
por el que nuestro corazén y nuestros deseos no nos permiten distinguir
entre el bien y el mal. Como sugiere Svensson (2008: 116-119), Melanchton
se aparta de Tomas de Aquino, aunque no explicitamente, al negar que
seamos capaces de conocer la ley moral a partir del conocimiento de los
fines de nuestras inclinaciones naturales, como afirma el Aquinate en
Suma de Teologia, I-1I, .94, a.2. (Svensson, 2008: 117) Estas apreciaciones
han llevado a una opinién comun segun la cual la doctrina del pecado
original condujo a los reformadores protestantes a negar la posibilidad
de que la razon del hombre conozca la moralidad de sus acciones
(Svensson, 2008: 118). Seguin esta interpretacion de los reformadores, el
hombre puede conocer la moralidad de los actos humanos sélo por la
obediencia a la fe (Berman, 2003: 78-80).

En la concepcion protestante de la obediencia no se tiene, pues, en
cuenta la realidad de la razén natural del hombre, tal como la concibe
Tomas de Aquino, la cual, como hemos visto, permite al ser humano
participar de la razén eterna y, a la vez, autodeterminarse en un espacio
regulado por su propia razon. Por lo tanto, esa concepcién tampoco
puede tener en cuenta que la desigualdad existente entre los que son
autoridad moral y los que obedecen no es una desigualdad por delegacion
juridico—eclesiastica, sino que es consecuencia de las dificultades con
que se encuentra el hombre al buscar alcanzar la verdad moral, y la
necesidad de la ayuda mutua en esa busqueda, lo cual es posible por
su naturaleza social. Aunque la autoridad moral tiene su origen en un
orden establecido por Dios, como dijimos, no deriva de una instituciéon
divino-positiva, sino que proviene de la libre autodeterminacion del
hombre que, por su naturaleza social, es capaz de reconocer los fines
morales que comparte con sus congéneres.

Esa desigualdad moral tiende a corregirse en la medida en que
se practica la obediencia, precisamente porque ésta es racional, y no
ciega. El mandato o precepto, objeto de la obediencia (Suma de Teologia,
II-1I, q.104, a.2), no se dirige sélo a las facultades de ejecucion de un

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



366 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

acto, ni sélo a la voluntad, sino que es recibido, principalmente, por la
razon, que formula un juicio practico a partir del cual la voluntad acttia
libremente y dirige a las otras facultades (Labourdette,1957: 12-15). Los
seres humanos tienen conciencia, en virtud de la cual son responsables
de todo lo que hacen, incluso de obedecer (Suma de Teologia, 1I-1I, q.50,
a.2).2 El que obedece juzga el precepto de la autoridad que manda en
cuanto concierne a su propia actuacion, y lo juzga a la luz de la ciencia
que tiene, innata o adquirida (De Veritate, q.17, a.5, ad.4). Vimos que en
todo hombre se encuentran originariamente ciertas semillas de virtud
que preexisten en el intelecto, a partir de las cuales el nifio juzga lo que
se le manda, por lo que, en la medida en que es guiado por la autoridad
moral, va desarrollando una ciencia moral adquirida.

El continente, a su vez, tiene ciencia moral adquirida, pero
padece malos deseos (Comentario a la Etica a Nicémaco, n.1306), no es
virtuoso, por lo que esta constantemente expuesto a la corrupcion de
sus juicios practicos, aunque su razoén no esté entorpecida por vicios,
y sea capaz de conocer la moralidad de las acciones particulares. Su
razon puede ser sostenida por el mandato de la autoridad moral. En
cierto modo representa el caso de una gran mayoria de personas que,
segin Schneewind (2005: 4), a pesar de tener la ley moral inscrita en
sus corazones, necesitan ser instruidas por la autoridad acerca de la
aplicacion de esas leyes a los casos particulares.

Schneewind considera que plantear la necesidad de esa instruccién
pone a esa mayoria en pie de desigualdad con respecto a los que
sustentan la autoridad, en cuanto no serian capaces de comprender
las aplicaciones de la ley moral con su propia razén. Pero no es eso lo
que sucede con el continente, cuya razon es perfectamente capaz de
conocer las implicaciones de la ley moral en su vida, pero se encuentra
entorpecida por malas disposiciones morales que, sin embargo, no
llegan a constituir habitos viciosos. En su caso, obedecer no es ejecutar
mecanicamente un mandato, sino ordenar humana y libremente la
propia conducta, a pesar del esfuerzo que le comporta, bajo la directriz
de la autoridad moral, que sostiene su razén, la cual tiende a oscurecerse
debido a los malos deseos. El continente reconoce la verdad moral con
la ayuda de la autoridad, ya que es esencial para su actividad libre el ser
guiada y animada por su propia inteligencia, por su propio juicio, no

2 Con respecto a la responsabilidad de adoptar, es decir, obedecer, o no

determinadas leyes, Cfr. Popper, K. (1992, cap. 5, apdo. III).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 367

por el de otro. El que obedece hace suya la directriz de la autoridad, ya
que se trata de su propia conducta (Labourdette,1957: 12-13).

2. Condiciones de la aceptacion de la autoridad: humildad y
confianza

Admitir la necesidad de una formacién moral personal, junto a la
aceptacion de las cualidades morales de otra persona, es la clave para
el reconocimiento de la autoridad moral. Estas actitudes surgen de la
humildad y la confianza, que constituyen los elementos disposicionales
basicos que abren la puerta al aprendizaje moral. Al modo como de un
vicio se origina otro vicio, asi, por un mismo orden natural, los actos de
una virtud se derivan de otra (Suma de Teologia, 1I-11, q.161, a.6).

La obediencia a la autoridad, lejos de ser una obediencia ciega, se
basa en el reconocimiento y en el conocimiento (Gadamer, 1994: 236),
es decir, en admitir la propia inferioridad al tiempo que se aprecia en
la otra persona el saber (practico) que uno no posee: “No sélo debemos
reverenciar a Dios en si mismo”, dice Tomas de Aquino, “sino lo que
hay de Dios en cualquier hombre (...) Por eso, mediante la humildad,
debemos someternos al préjimo por Dios, cumpliendo lo que se nos dice
en 1 Pe 2,13: Someteos a toda autoridad humana por Dios” (Suma de Teologia,
II-1I, q,161, a.3, ad.1). Hemos visto que la prerrogativa de la autoridad
moral es su sabiduria, que ciertamente es algo de Dios en el hombre,
que existe en el sabio de modo natural. Esa sabiduria no es innata en el
hombre, sino que es adquirida por su propio esfuerzo, otorgandole una
excelencia y una dignidad que pueden ser naturalmente reconocidas
por los demas.

Por eso existen tres momentos basicos en el reconocimiento y
la aceptacién de la autoridad: a) el conocimiento de uno mismo; b)
el reconocimiento de la excelencia del otro; y c) la buena disposicién
personal a aceptar la direccion ajena.

En relacion con los puntos a) y b), son muy ilustrativas las palabras
de Aristoteles, en la Etica Nicomaquea, cuando cita las palabras de
Hesiodo, que dicen como sigue:

Es el mejor de todos el que por si mismo comprende
todas las cosas; es noble asi mismo el que obedece al que
aconseja bien; pero el que ni comprende por si mismo ni
lo que escucha a otro retiene en su mente,es un hombre

inutil (Etica Nicomagquea, 1,4,1095b 10-13).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



368 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

En este texto, Hesiodo muestra realidades diferentes: por una parte,
la excelencia y la autoridad moral del que sabe cdmo conducirse y como
aconsejar a otro, y por otra, la del que acepta el consejo al reconocer la
autoridad moral del hombre excelente, y la del necio, incapaz de darse
cuenta de su propia condicion y también de la ajena.

Mas alla de las condiciones debidas a una ajustada valoracién
de uno mismo y de los demas, el reconocimiento y la aceptacion de
la autoridad moral se basa, como vimos, en un supuesto previo, las
inclinaciones naturales del hombre hacia ciertos bienes y fines virtuosos,
que constituyen valores objetivos. Por eso todas las virtudes morales,
en cuanto preceptuadas, incluyen actos de obediencia en su ejercicio.
La obediencia siembra en nuestra mente todas las virtudes, y una vez
sembradas cuida de ellas, en cuanto que los actos virtuosos obran causal
o dispositivamente en la generacién o conservacién de las virtudes
(Suma de Teologia, 11-11, q.104, a.3, ad. 1).

Cuando el idealismo ilustrado ha abstraido los valores morales de las
verdaderas dependencias, como dice Gadamer (1994: 236), estos valores
son el producto de un razonamiento abstracto, libre de supuestos, cuya
Unica prerrogativa consiste en su construccion racional, desapareciendo
toda autoridad moral personal. Nadie puede convertirse en un modelo
de excelencia para una voluntad que puede construir sus propios
valores a partir de un raciocinio sin arraigo en ninguna realidad mas
que la pura razon ideal, la cual debe a si misma los valores que la guian.
Por el contrario, el reconocimiento de ciertos bienes y fines universales
en la naturaleza humana lleva consigo, por una parte, la aceptacién de
la propia dependencia de valores/bienes que no se subordinan a la pura
creacion racional de los individuos, y, por otra parte, al reconocimiento
de la dependencia de otros cuyo desarrollo moral ha sido superior al
propio, y cuya ayuda es imprescindible para el propio progreso moral,
que lleva consigo el desenvolvimiento de la propia autonomia personal.

Ahora bien, el racionalismo radical ilustrado ha derivado en un
fuerte emotivismo en la sociedad occidental contemporanea (MacIntyre,
1981), a partir del cual se pueden observar dos fendmenos que, aunque
se sigue el uno del otro, aparecen como contradictorios: por un lado,
la falta de reconocimiento de que alguien pueda tener autoridad moral
sobre otra persona; y, por otro lado, la posibilidad de que cualquier
persona con autoridad en un ambito especializado, no propiamente
moral, como por ejemplo el laboral, se convierta, mutatis mutandis, en
autoridad en otro ambito no afin al suyo, como es el plano moral. Esta

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 369

situacion puede observarse cuando, en razén de su destacada trayectoria
profesional, los medios de comunicacion invitan a alguien a opinar sobre
cuestiones morales. En estos casos se aprecia que, con cierta facilidad,
hay una transferencia de la autoridad profesional a la autoridad moral,
que es aceptada por muchas personas que no reconocerian esa autoridad
en quienes verdaderamente la tienen.

Para el reconocimiento de la autoridad moral de otra persona es
necesaria una actitud humilde que acepte la excelencia del otro y, al
mismo tiempo, la posibilidad de alcanzar esa misma perfecciéon por
medio de su consejo. Por eso Tomas de Aquino, refiriéndose a la virtud
de la humildad, dice: “(...) puede uno creer que hay en el préjimo alguna
cosa buena que €l no posee (...) y en cuanto a esto, puede someterse a
él por medio de la humildad.” (Suma de Teologia, 1111, q. 161, a.3). Por su
parte, en La soberania del bien, Iris Murdoch afirma que la humildad es
uno de los requisitos necesarios para dar cabida a la realidad que existe
mas alla de los intereses egoistas del yo: “El hombre humilde, porque
se ve a si mismo como nada, puede ver las otras cosas como ellas son.”
(2001: 105). Murdoch atribuye esta virtud tanto al (gran) artista, que es
capaz de mostrar la realidad con sus obras de arte en lugar de recrear en
ellas su vision subjetiva, como al hombre bueno, porque ambos dejan a
un lado el interés propio para reconocer la realidad no subjetiva.

La humildad es una virtud que lleva a la persona a considerarse
inferior porque ve sus propios defectos (Suma de Teologia, 1I-1I, q.161,
a.l, ad 1), y, a su vez, la lleva a reconocer que en el otro hay una
bondad que ella no posee, por lo cual le es conveniente someterse a
él (Suma de Teologia, 1I-11, q.161, a.3). Asi, la humildad lleva consigo un
autoconocimiento. El reconocimiento de la propia insuficiencia es, en
si mismo, una conclusién debida a la inteligencia a partir de la cual el
sujeto puede abrirse o no a una actitud humilde. La voluntad, a su vez,
transformada por el autoconocimiento, dirige los pasos de la inteligencia
hacia el reconocimiento de la autoridad (Suma de Teologia, 1I-11, q.161,
a.6): “La voluntad es fundamental con respecto a la inteligencia, y el
pensamiento que no esta dirigido por una voluntad informada por la
humildad propendera siempre a extraviarse”, dice A. MacIntyre (1992:
126) comentando el pensamiento agustiniano.

Tanto Murdoch como MacIntyre se refieren al modelo de hombre
moral kantiano como el mas alejado de la actitud de humildad moral
frente al reconocimiento de la autoridad. Para Murdoch, la nocién de
una voluntad creadora de valores ha tomado el protagonismo en la

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



370 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

filosofia moral postkantiana en la que el concepto mas importante es
el de libertad. Las filosofias herederas de Kant han sustituido la actitud
de reconocimiento y aceptacion de valores/bienes objetivos, a los que
tiende la voluntad por naturaleza, por valores creados por la razén
practica, independientes de toda orientacion natural de la persona al
bien (Murdoch, 2001: 84). Para K.Wojtyla (1997: 155-156), los valores/
bienes que la razén natural puede reconocer como fines a los que tiende
natural y originariamente la voluntad, colapsan en el pensamiento
kantiano, segun el cual la voluntad queda transformada en una facultad
enteramente pasiva, a merced ya sea de las inclinaciones sensibles
egoistas, o de una razon practica abstracta, por medio de la cual el
hombre se puede liberar de disposiciones originarias siempre perversas,
y establecer racional y abstractamente ciertas normas (Cfr. Kant, 1981:
41-42), como si la libertad fuera el salto repentino de una voluntad
aislada dentro y fuera de un complejo logico impersonal (Murdoch,
2001: 31).

En general, dentro de la filosofia ilustrada no cabe la virtud moral
como perfeccionamiento de los apetitos del hombre porque éstos
quedan fuera del ambito de la moralidad. La virtud, sin embargo, libera
a la razdén natural practica para descubrir nuevos conocimientos a partir
de sus propios principios originarios, como pensaron los clasicos. Para
estos ultimos, uno no puede aprender como encaminarse a conclusiones
morales sin haber adquirido, al menos, algunas de las virtudes que esta
investigando (MacIntyre, 1992: 94). Por eso la autoridad de quienes
han alcanzado ya una mayor excelencia en la virtud es clave para el
propio conocimiento de los fines morales. Esto es inadmisible desde
el punto de vista de los enciclopedistas que aprendieron de Kant que
pensar por si mismo requiere emanciparse de la tutela de la autoridad,
es decir, de la compania de cualquier otro que pueda ser reconocido
como autoridad (Maclntyre, 1992: 95). Asi, Kant y los enciclopedistas
niegan indirectamente la necesidad de la humildad para el desarrollo
del pensamiento moral auténomo.

Por contraposicidn, hay que afirmar que en la practica de la virtud
de la humildad se da el reconocimiento del limite de las propias
posibilidades y, a la vez, la aceptacion de la superioridad moral de
otro, la cual no anula mi pensamiento, sino que, al contrario, lo ayuda a
actualizarse desde la posesion de unos principios o semillas originales.
De este modo, la obediencia a quien posee superioridad moral no rebaja
la dignidad del que obedece, sino que lo enaltece en cuanto es condicién

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 371

de su progreso moral. Como dice Murdoch, “la humildad no es un habito
peculiar de autoanulacién, algo asi como tener una voz inaudible, es el
respeto desinteresado por la realidad y una de las virtudes mas dificiles
y centrales” (Murdoch, 2001: 98).

Sélo desde posiciones filosoficas antropologicamente insuficientes
puede entenderse que no exista la autoridad moral, y que cualquier
ayuda que provenga de otro sea considerada una injerencia injustificable
en la moralidad personal. Dice Murdoch que “la persona corriente, a
menos que esté corrompida por la filosofia, no piensa que cree valores
a través de sus elecciones. Piensa que algunas cosas son realmente
mejores que otras y que puede equivocarse” (Murdoch, 2001: 99). Esta
actitud basica de humildad lleva consigo el convencimiento de que
existen ciertos valores/bienes morales objetivos. Este convencimiento
es posible porque esos bienes son fines a los que estamos inclinados
por naturaleza, inclinaciones que se ven reforzadas por las virtudes
morales que, a su vez, potencian el pensamiento practico. Asi, entre el
que ejerce la autoridad y el que obedece existe un universo objetivo de
valores/bienes, compartidos por ambos, frente al que se sitian de forma
diferente.

La actitud que acompafia a la humildad es la de la confianza, y ésta
se deposita en alguien al que se le reconoce autoridad. La confianza en
el que tiene autoridad exige la docilidad, una virtud que, segtin Tomas
de Aquino, forma parte de la prudencia. El hombre falto de experiencia
moral reconoce la necesidad de ser instruido por otro, sobre todo por los
que han logrado un juicio equilibrado sobre los fines de las operaciones
(Suma de Teologia, 1I-11, q.49, a.3).> Segun Aristdteles, recuerda Tomas, es
“conveniente prestar atencion, no menor que alas verdades demostradas,
al juicio y a las opiniones indemostrables de la gente experimentada, de
los ancianos y los prudentes, pues la experiencia les ensena a éstos a
penetrar en los principios.” (Suma de Teologia, 11-11, q.49, a.3).

De este modo, la docilidad reconoce en otro una cierta eminencia
de saber o de virtud, una cierta competencia, la de un maestro capaz
de instruir, la de un director capaz de aconsejar bien, en razén de lo
cual se le otorga la propia confianza (Labourdette, 1957: 15). Esta
actitud consiste en un gesto mediante el cual una persona se dispone
a seguir los dictados de otra, con la esperanza de poder experimentar

3 Cfr. Aristételes, Etica Nicomaquea, V1. 1143b, 12-14.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



372 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

una transformacién moral. Por eso la disposicion del que confia en la
autoridad de otro esta regida por una finalidad —su propio progreso-,
reconociendo que ese perfeccionamiento querido ha sido vivido por la
persona a la que concede autoridad moral.

La confianza supone la aceptacién —aun cuando exista cierta
incomprension presente— de que el camino determinado por el que tiene
autoridad es el camino adecuado para alcanzar el fin que uno desea.
Es una actitud que va acompanada de la esperanza de comprender
en un futuro lo que ahora se presenta mas o menos oscuro; para esa
comprension futura es indispensable la obediencia a la autoridad.
Con relacion a este punto, Maclntyre considera que, segtin el esquema
agustiniano, cuando primero creo para poder llegar a comprender, no
valoro la prueba, sino que pongo mi confianza en ciertas personas que
tienen autoridad. La aparente arbitrariedad de esta aceptacion inicial de
la autoridad es algo que so6lo puede entenderse de forma adecuada mas
tarde y, en esta comprension posterior, la autoridad se reencuentra de
una manera muy distinta (MacIntyre, 1992: 126-127).

La autoridad sin fundamento es vacia e ilicita. La autoridad
merecida es la que se asienta en el conocer o en el ser, y es precisamente
ese conocimiento o esa forma de ser el fundamento que ha de causar el

reconocimiento por parte de otro.

Conclusion

La obediencia y la autoridad entran en relacion por la presencia de
un fin que confiere sentido a ambas disposiciones. El fundamento de la
autoridad debe radicar en el saber y/o en el ser, mientras que el de la
obediencia debe situarse en la esperanza de alcanzar lo que es bueno
para uno mismo. La autoridad moral legitima, reconocida o no, se
pone de manifiesto a través de la actuacion virtuosa y es precisamente
esta demostracion la que puede generar actitudes de obediencia
fundamentadas. El que obedece a una autoridad moral legitima confia
en que el ejercicio de la autoridad se dirige al bien del que obedece y
que, en ultimo término, apunta a que alcance la autonomia moral.

Sin duda, la relacién factica entre autoridad y obediencia no
siempre se mueve dentro de los cauces de la legitimidad. Desde la falsa
autoridad a la autoridad ejercida en beneficio propio, pasando por la
obediencia ciega, un sinntimero de desviaciones es posible. Sin embargo,
la mala praxis no ha de impedir el reconocimiento de la necesidad

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



AUTORIDAD MORAL Y OBEDIENCIA 373

de que entre los hombres se dé la relacion de autoridad y obediencia.
El reconocimiento de la dependencia de la autoridad de otro para el
progreso moral propio fue puesto en tela de juicio por el pensamiento
ilustrado, que vio como una amenaza a la autonomia personal todo
reconocimiento de una autoridad que no fuese la del individuo sobre si
mismo. Con la negacion de la necesidad de una autoridad moral para la
autonomia futura del que obedece se pergené un modelo antropoldgico
de suficiencia personal que resulta poco adecuado para explicar la
dependencia y la vulnerabilidad del ser humano.

Bibliografia

Abba, G. (1992). Felicidad, vida buena y virtud. Barcelona: Eunsa.

Aquino, Tomas de. (2001). Comentario a la “Etica a Nicomaco”. Mallea, A.
M. (trad.) Pamplona: Eunsa.

__ (1998). De Veritate. Pamplona: Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra.

___ (1988-94). Suma de Teologia. Madrid: Bibioteca de Autores Cristianos.

Aristételes. (1981). Etica Nicomaquea. Araujo, M. y Marias, J. (trad.)
Madrid: Centro de Estudios Constitucionales.

Berman, H.J. (2003). Law and Revolution. Vol. II. Cambridge: Harvard
University Press.

Bochenski, J.M. (1979). ;Qué es autoridad? Barcelona: Herder.

Gadamer, H. G. (1994). Verdad y método. Agut, A. y Agapito, R. (trad.)
Salamanca: Sigueme.

Kant, I. (1981). Critica de la razon prictica. Minana y Villagresa, E. y Garcia
Morente, M. (trad.) Madrid: Espasa—Calpe.

Labourdette, M.M. (1957). La vertu d’obeissance selon st. Thomas. En
Revue Thomiste, 57, 4, pp. 626-656.

Lutero, M. (2012). Martin Luther’s Basic Theological Writings. Full, T. F. y
Russelll, W. R. (eds.) Minneapolis: Fortress Press.

MacIntyre, A. (2001). Animales racionales y dependientes: por qué los seres
humanos necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidds.

__(1992). Tres versiones rivales de la Etica. Rovira, R. (trad.) Madrid:
Rialp.

___ (1991). How To Seem Virtuous Without Actually Being So. En
Centre for the Study of Cultural Values. Occasional Papers Series N° 1.
Lancaster University.

__ (1981). Tras la virtud. Barcelona: Editorial Critica.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



374 MARGARITA MAURI Y MARIA ELTON

Melanchton, P. (1992). Loci Communes. Saint Louis: Concordia Publishing
House.

Murdoch, 1. (2001). La soberania del bien. Dominguez Hernandez, A.
(trad.) Madrid: Caparros Editores.

Popper, K. (1992). La sociedad abierta y sus enemigos. Barcelona: Paidos, 22
reimpr.

Rhonheimer, M. (2000). Ley natural y razén prdctica. Pamplona: Eunsa.

Schneewind, ] B. (2005). The Invention of Autonomy. Cambridge:
University Press.

Svensson, M. (2008). Phillip Melanchton and the Reception of
Aristotelian Natural Law Theory in the European Reformation. En
Garcia Martinez A. N. et. al. (eds.) Natural Law. Historical, Systematic
and Juridical Approaches. (109-126). Newcastle: Cambridge Scholar
Publishing.

Weil, S. (1996). Echar raices. Gonzalez, J. C. (Trad.) Madrid: Trotta.

Woijtyla, K. (1997). Mi vision del hombre. Madrid: Palabra.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



